











وَتَرَجَمَةُمَعَانيهُ وَتَقْسِيرُه الىلغَ <u>ق</u>اللِّشْ تو

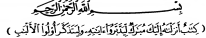
المُجَلد الثاني صامجزه (۱۱) إلى (۳۰)

قُرُآنُ كَرِيم

ترجـــمَداوتفَســيرا پەپىنىتو<u>ژ</u>بەكىنى

دويم جلد الد(٢١)تر(٢٠)پاي بور

ددمقرآن حکیم اوددبینیتو ترجی او تفسیر دچاپ دامرکو لوستادت دحرمیتوشریفیتو خادم پادشاه فهدین عبدالغزیز آل سعود دسعودی عرب پادشاه ته حاصل شو



الحمد لله رب اللممين التامل (أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُّءَانَ وَلُوَكَانَ مِنْ عِندِغَمِراً لَهَ لُوَجَدُواْ فيهِ اَخْدَلْدَهَاكُمُوا ).

والصلواة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) والذيثبت عنه عليه الصلواة والسلام انه قال(اقرؤوا القرءان فإنه يأتي شفيعا الصحابه يوم القيامة) وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .. وبعد :

فإنفاذا الأوامر خلام الحرمين الشريفين وناشر كـتاب الله المجيد الملك فهد بن عبد العزيز - حفظه الله - في العناية بكتاب الله الكريم توثيقا وطباعة . والعمل على تيسير نشره وتوزيعه بين المسلمين وتفسير معانيه وترجمتها إلى اللغات المختلفة واعتبار تلك التوجيهات من أسمى الغايات والأهداف المرسومة لمجمع خلام الحرمين الشريفين الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة.

ويناء على التعاون القائم بين كل من الأمانة العامة للمجمع بالمدينة المنورة والأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة في كل ما من شأنه خدمة كتاب الله الكريم ترجمة وطباعة ونشرا في جميع أنحاء العالم .

وإيماناً من الجميع بضرورة ترجمة معاني كتاب الله تعالى إلى جميع اللغات الفاعلة تحقيقاً لمبدأ البلاغ والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة وتحقيقاً لقوله تعالى ( وَتَمَاوَقُواَكُمُ الْكُرُ لَمُهُمُ وَالْمُوَانِياً الناطقين بلغة البشتو فإنه يطيب لرابطة العالم الإسلامي أن تقدّم للقارئ الكريم هذا المصحف الشريف مع ترجمة معانيه وتفسير إلى لغة البشتو المسملة اصطلاحا بتفسير "كابل" والتي قام بترجمتها باللغة الأوية نضيلة الشيخ محمود الحسن وتفسير فضيلة الشيخ شير أحمد عثماني - برحمهما الله - وقام بتحويلها إلى لغة البشتو هيئة من علماء أنفلنستان ، ونظرا لوجود كلمات صعبة وقديمة الاستعمال ، فقد اعتمدت الرابطة الشيخ / سيد عبيد الله شاء - أحد علماء الباكستان الناطقين بهذه اللغة البشتو في أنفانستان بهاء الكلمات السهلة والمغهومة لدى عامة متكلمي لغة البشتو في أنفانستان وياكستان وقداترت الترجمة وتمت المراجمة تحت إشراف رابطة العالم الإسلامي .

وإننا إذ نحمد الله تعالى أن وفقنا إلى إنجاز هذا العمل وتقديمه إلى الإخوة المسلمين الناطقين بلغة البشتو لنرجو أن يستلهم منه قراؤه نور الهدى والتقى بما يقوي إيمانهم ويثبت إسلامهم ويصلح أحوالهم في الدنيا والآخرة .

والرابطة إذ تقدم هذا الجهد بالتماون مع المجمع لتعلم بأن الترجمات مهما بلغت دقتها لايمكن أن تصل إلى المقاصد العظيمة لنصالقرآن الكريم المعجز وأن التفسير المذكور إنما هو حصيلة مابلغه علم المترجم في فهم كتاب الله الكريم ويعتريه مايتصف به البشر من نقص، والكمال المطلق لله وحده .

لذا فيرجى من كل قارئ لهذه الترجمة إسداء النصح وتدوين الملاحظات العلمية الموفقة والمقترحات حولها وإرسالها إلى الأمانة العامة للمجمع أو لرابطة العالم الإسلامي للاستفادة منها في الطبعات القادمة إن شاء الله تعالى .

والله الموفق وهو الهادى إلى سواء السبيل ،،،

#### ر يختب الزلنعة إليك مبلوك ليدبرواء أيتيم وليتذكر اؤلوا الالبني ) ويترين مبلوك المستروع من المستروع ال

العمد لله رب الىلمىين الغامل (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُّءَانَ وَلُوَكَّانَ مِنْ عِندِغَيْرِاللَّهِ لُوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَاهًاكَجَيْرًا ).

والصلوة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) وعلى آله وصحبه أجمعين .

د حرمینو شریفینو خادم د کتاب الله ناشر او د سعودی عرب بادشاه فهد بن عبد العزیز د قرآن کریم د طباعت او په مختلفو ژبو کښی د دے د ترجمو د چاپ کولو او تقسیمولو احکام جاری کړی دی. او د دے غرض دپاره ئی په مدینه منوره کښی د « مجمع خادم الحرمین الشریفین » په نوم د قرآن مجید د طباعت دپاره یوه عظیم الشانه چاپ خانه جوړه کرے ده د دے پښتو تفسیر د چاپ کار په دغه ستره مطبعه کښی سر ته ورسید.

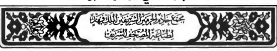
رابطه عالم اسلامی په دے خبره د خوشحالی اظهار کوی چه د خادم الحرمین الشریفین د حاصاماتو په رڼا کښی د «مجمع» په تعاون سره د پښتو ژب لوستونکو ته دا ترجمه او تفسیر وړاندی کوی چه په پښتنو کښی د «تفسیر کابلی» په نوم شهرت لری او دا تفسیر د پاک و هند دؤو سترو عالمانو شیخ الهند مولانا محمود حسن دیوبندی او علامه شبیر احمد عثمانی په اردو ژبه کښی لیکلے، او بیا د افغانستان د سترو عالمانو یو تولگی پښتو ژبے ته اولے دے.

په دے پښتو ترجمه کښی بعضے تکی گران او زاړه وو ، چه موجوده وخت کښی ئے استعمال کم شوے وو، نو په دے غرض رابطه عالم اسلامی مکة المحکرمة د پاکستان يو عالم دين او د پښتو ژبے ماهر مولاتا سيد عبيد الله شاه ته دا کار وسپاره چه هغه دی په دے تفسير کښی د گرانو تکو سره خوا په خوا په قوسينو کښی د هغه مترادف الفاظ وليکی چه د پاکستان او افغانستان د عامو لوستونکو دپاره آسان شی. د ترجمے او نظرئانی دا تول کار د الله په فضل د «رابطے» د نگرانی لاندی سر ته ورسيد.

«رابطه» د «مجمع» په تعاون دا هدیه پښتنو مسلمانانو ته دے احساس سره وړاندی کوی چه ترجمه که هر خومره په کوشش سره وکړے شی خو بیا هم د قرآن کریم د اصل معجزانه عبارت بدل هیچری نشی کیدے ، دا فقط د مترجم د پوهے مطابق د کتاب الله ترجمانی ده او انسان د نقص نه خالی نه دے ، نو په دے وجه موند تولو لوستونکو ته خواست کوو چه هغوی د دے ترجمے او تفسیر د مزید به کولو دپاره خپل آراء او مستند علمی تجاویز رابطه عالم اسلامی ته راؤلیوی چه په راتلونکی چاپ کښی د هفے نه استفاده وکړے شی.

والله الموفق وهوالهادى إلى سواء السبيل









# قَالَ الْعُرَاقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيْعُ مَعِي صَبْرًا

نو وویل (خضر موسٰی ته) آیا ما نه ؤ ویلی تاته چه بیشکه ته له سره به ونه کړی شی طاقت له ما سره د صبر.

تفسیو: څکه چه داسی حالات او واقعات دروړاندی کیږی چه ته د هغو په کتلو سره نشی صبر کولی او نه پری چپ پاتی کیدی شی ـ لکه چه هم داسی هم وشو.

### قَالَ إِنْ سَالُتُكَ عَنْ شَيْ أَبَعَنَ هَافَلَاتُطُحِنْ فَيُ قَدُبَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّ وَعُذِرًا @

نو وویل (موسٰی) که چیری وپوښتم زه تا (ای خضره) د څه (منکر) شی (چه صادر شی له تا) وروسته له دی سؤاله پس ملګرتیا مه کوه له ما سره په تحقیق ورسیدی ته له طرفه ځما (حد د) عذر ته.

تفسیو: حضرت مولی علیه السلام داسی تخمین فرمائلی ؤ چه د حضرت خضر علیه السلام د دغر حیرت راوړونکو واقعاتو ته په صبر او سکوت سره کتل ډیر دروند او لوی زړه غواړی نو ځکه د خپل د زړه آخری خبره ئی وویله چه که په دغه مرتبه بیا تری پوښتنه وکړم نو دی می بیا له خپله ځانه سره نه ملگری کوی او دی به پخپل دغه عمل کښی معذور وی ـ او ځما له لوری کوم الزام پر هغه باندی نشی عائد کیدی ـ ځکه چه ده د دریو مرتبو موقع راکړه او ده پخپله د حجت اتمام فرمائلی دی.

# قَانْطَلَقَا حَتَى إِذَا اَتَيَا اَهُلَ ثَرِيَةِ إِسْتَطْعَمَا اَهُلَهَا فَابَوَاانَ يُضِيّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهُاجِدَارًا يُرِيدُ أَنُ يَنْفَضَ فَأَقَامَهُ

بیا روان شول دواړه تر هغه پوری کله چه راغلل اهل د یوه کلی ته نو طعام وغوښت دوی له خلقو د هغه (کلی) څخه پس منع راوړه (هغو خلقو) له دی نه چه میلمستیا ورکړی دغه خلق دوی ته بیا وموند دوی (دواړو) په هغه

#### کلی کښی يو ديوال چه اراده ئی وه چه ونړيږی (يعنی نژدی ؤ لويدلو ته) پس سم کړ (خضر) هغه ديوال (په يو شان ترميم سره)

تفسیو: یعنی یوه کلی ته ورسیدل او د هغه له خلقو سره ئی ملاقات او کتنه وکړه \_ او داسی به ئی کانل چه د دغه کلی خلق به د دوی سره د میلمنو سلوک وکړی او ډودی به ورکړی \_ مگر دغه سعادت د هغوی په برخه کښی نه ؤ \_ او دوی د مولٰی او خضر علیهما السلام په شان عزیزو مقربانو د میلمستیا څخه انکار وکړ. نو د داسی معاملی د لیدلو څخه داسی په کار ؤ چه پر داسی تنگ زړه او بی مروته خلقو دوی په قهریده. مگر خضر علیه السلام د قهر په ځای پر دوی احسان وفرمایه. د دوی یو لوی دیوال ځوړند او کوړ شوی ؤ. او نژدی ؤ چه ونریږی او خلق د هغه د چار چاپیره لری گرځیدل. حضرت خضر علیه السلام لاس او پښی ورلوڅی (متی ونغاړلی)

تنبیه: په «حتیٰ اذا اتیا اهل قریة» د اهل لفظ ئی جائی د دی جهته راوړی وی چه دغه کلی ته د دوی راتگ محض علی سبیل العبور او مرور نه ؤ او نه په داسی یو صورت سره ؤ چه د دی ځای د هستیدونکو څخه بل په کوم سرای یا حجره کښی ئی اړولی وو. بلکه قصداً یی د دغه جار له خلقو سره ملاقات فرمایلی دی او په ﴿ لَيْتَظْمَا اَهْلَهَا ﴾ کښی دوهم ځل د «اهل» د لفظ تصریح، د دوی د مزید تقبیح دپاره دی یعنی هغو هستیدونکو چه دوی ته لازم ؤ چه د دغو ممظمو میلمنو میلمستیا ئی کړی وی، دوی مسافران او کوچیان نه وو چه داسی عذر او پلمه (بهانه) به ئی وړاندی کوله چه څمونړ کور او کلی دلته نشته نو ستاسی میلمستیا به څرنگه وکړی شو؟

#### قَالَ لَوْشِئْتَ لَقَّنَدُتَ عَلَيْهِ أَجُرًا<sup>®</sup>

وویل (موسٰی خضر ته) که اراده کړی وی تا (د اخیستلو د اجر) نو خامخا به دی اخیستی وی (په سازولو د دی دیوال) مزدوری.

تفسیر: یمنی د دغه کلی خلقو د میلمنو حق ونه پیژند چه ځمونږ میلمستیا ئی کړی وی تا ولی خوشی ویړیا د دوی ځوړند دیوال ورتینگ کړ؟ که د هغه څه معاوضه دی اخیستی وی نو ځمونړ خوراک او نور ضروریات به تری په لاس راتله او دغو تنگ زړو بخیلاتو ته به هم تری لږ څه تنبیه کیده. ګوندی دوی به پر خپلی دغی بد اخلاقی او بی مروتی لږ شرمیدل.

### قَالَ هٰذَافِرَاقُ يَيْنِي وَيَيْنِكَ سَأَنْبِتُكَ بِتَأْوِيلِ مَالْوَسَّتَطِعْ عَلَيْهِ صَبُرُك

وویل (خضر موسٰی ته) دا دی وقت د بیلتون په منځ ځما او په منځ ستا کښی اوس به ژر خبر کړم تا (ای موسٰی!) په غرض د هغه کار چه ونه کړی شو تا طاقت په هغه باندی د صبر.

تفسیو: یعنی له هغی وعدی سره سم بنانی چه اوس له ما ځنی تاسی بیلتون وفرمایج! ځما او ستا موافقت او گذاره سره گرانه ده ـ او له سره نشی کیدی لیکن پخوا له بیلتانه غوایم چه د دغو تیرو دریو واړو واقعاتو پټ اسرار تاسی ته درښکاره کړم ـ چه د هغو په فکر او چرت (خیال) کښی له تاسی څخه د صبر او استفامت شان قائم نشو پاتی.

حضرت شاه صاحب لیکی «په دغه مرتبه کښی مولمی علیه السلام عمداً تری پوښتنه وکړه \_ څو تری مرخص شی ځکه وپوهید چه دغه علم ځما له مذاقه سره برابر نه دی. د مولمی علیه السلام علم هغه و چه د هغه په متابعت سره عامو مخلوقاتو ته فوائد او ګټی وررسیدی \_ او د خضر علیه السلام هغسی شیان و چه د هغه متابعت د نورو خلقو له لاسه نه و پوره.

## آمَّاالسَّفِيْنَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِيْنَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ

هر څه هغه بيړی (چه ما سورئ کړی وه) نو وه دپاره د هغو عاجزانو چه کار به ئي کاوه په بحر (سيند) کښي.

تفسیر: یعنی په سیند کښی محنت او مزدوری ئی کوله او خپلی ګیډی ئی په هغه سره مړولي.

#### فَارَدُتُ أَنْ أَعِلْبَهَا وَكَانَ وَرَآءُ هُوْ وَلِكُ يَاخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ۞

نو وغوښته ما چه عیب ژنه کړم هغه حال دا چه ؤ لږ څه لری له دوی نه یو پاچا چه اخیسته به نی هره یوه بیړی په زور سره (نو ځکه می سورئ کړه).

تفسیو: یعنی په هم هغه لوری چه دغه بیری روانه وه په هم هغه طرف یو ظالم پاچا و چه هره یوه جوړه بیری به ئی په زور سره نیوله او پخپل کار کښی د بیگار په ډول (طریقه) به یی په کار اچوله. نو ما وغوښته چه هغه بیری عیب ژنه کړم څو د هغه ظالم پاچا له بیگاره خلاصه او د هم دغو مسکینانو د کار دپاره هم هغسی ورانه او ویجاړه پاتی شی ځکه چه په هم دغو ایامو کښی د هغه پاچا سړی په بیری پسی راځی. کله چه هغه سورئ او عیب ژنه ومومی نو د هغی د

اخیستلو څخه به سترګی واړوی. په ځینو آثارو کښی راغلی دی. کله چه د خطر موقع تیره شوه نو خضر علیه السلام ورغی او هغه بیړی ئی پخپل لاس بیا هم هغسی جوړه او سنباله کړه.

ماته می کړله بیړی د مسکینانو . چه ورنشی دا په لاس د غاصبانو

مات اسباب چه وی یه لاس کښی د مالکو . ډیر بهتر دی د قبضی د ظالمانو

# وَٱتَّاالْفُلْوُفَكَانَ ٱبْوَاهُ مُؤْمِنَيْنِ فَغَيْشِيْنَاٱنَ يُرْهِقَهُمَا طُفْيَانًا وَكُفْرًا<sup>©</sup>

او هر څه هلک (چه وژلی ؤ ما) پس وو مور او پلار د ده مومنان پس وویریدو مونږ له دی چه وبه رسوی (مکلف به کړی دغه هلک) دوی په سرکشی او کفر (که ژوندی پاتی شی).

تفسیو: اگر که فطرتاً هر مولود مسلمان پیدا کیږی. مگر وروسته له هغه د خارجی اثراتو تر تاثیر لائدی راغلی په هم دغه هلکتوب کښی د ځینو خرابو اعمالو اساس او بنیاد پکښی لویږی چه د هغه کامل علم یواځی پاک الله ته وی خو بیا هم د هغه ځینی آثار اهل البصیرت ته هم ورغر کندیږی. د دغه هلک په نسبت رب العزت حضرت خضر علیه السلام ته پوه او خبر ورکړی و چه د هغه بنیاد پر خرابی او شرارت باندی مرکزیت نیولی دی که کبارت ته ورسیږی موجب د مضرت او د ده د بنوت مینه او محبت او د امیت او ابوت لطف او شفقت د ده د مور او پلار د کفر او محصیت او منلت سبب گرځی نو د داسی یو هلک وژل د هغه د والدینو دپاره رحمت او د هغوی د دینی حفاظت سبب وگرځید. د الله تعالیٰ دا منظور و چه د هغه مور او پلار پر خپل ایمان قائم اوسی او د الله تعالیٰ حکمت مقتضی و چه راتلونکی خطره او ممانعت د دوی له مخی لری شی نو خضر علیه السلام ته ئی حکم وکړ چه دغه هلک ووژنه. ده د پاک الله د وحی په امتثال هغه هلک ووژنه. ده د پاک الله د وحی په امتثال هغه هلک ووژه.

اوس دغسی سؤال چه «بائی دغسی هلک ئی له سره نه پیدا کاوه او بیا ئی چه پیدا کری و بائی چه به عمل ئی ورپه برخه کری وی او دومره شرارت ئی نه وی ورکری یا هغسی چه په ملینونو کفار شته پریښودلی به ئی وی چه د هغه والدین به هم کافران کیده. یا د دغسی وړکیو چه بنیاد او اساس ئی په خراپه او غلطه لویدلی وی د هغو ګرد (ټول) فهرست بائی چه انبیاء علیهم السلام ته ورکړی کیده غو ئی دوی وژل» د دغو ګردو (ټولو) خبرو اجمالی جواب خو دا دی چه په (۱۷) جزء د الانبیاء (۲۳) آیت (۲) رکوع کښی راغلی دی هو کرانم ضرورت شته کوهم نیمورت شته دغو مختصرو فوائدو کښی نشی ځائیدی. هو ا بنائی دومره مو په یاد وی چه په دنیا کښی

له هر سرى ځنى چه الله تعالىٰ «خالق الكل» او «عليم او حكيم» منى د تكويناتو په متعلق په دی قسم سره په زرهاؤ سؤالونه کیدی شی چه د هغوی جواب د هیچا سره نشته او بالمقابل يرته (علاوه) د عجز او قصور له اعترافه بل هيڅ شي نشي کيدي. دلته د خضر عليه السلام په ذريعه د هغه يوه نمونه ورښوول مقصود ؤ چه د ياک الله د حکمتونو او د ده د تکوينيه ؤ مصالحو احاطه د هیچا له لاسه نه ده یوره کله د یوی واقعی ظاهری صورت یه ظاهر کښی خراب او قبیح او بی موقعه راښکاري. لیکن هغه څوک چه د دغې واقعي په باطني اعماقو او زوایاؤ باندی معلومات لری هغه بوهیږی چه به دغه کښی ډیر حکمتونه او مصالح براته دی خضر علیه السلام د هغو مسكينانو د بيړى دړه ورماته كړه . حال دا چه هغوى له ده سره ښه او احسان کړی ؤ او بلا اجرت ئی دی پر بیړی سور کړی ؤ. یو لوبی کوونکی ښکلی پیمخی هښیار هلک ئی خوشی چتی(فضول) او بیگناه او خطاء وواژه چه به ظاهر کښی دغه حرکت نهایت خراب او قبیح حرکت خرگندیده (شکاره کیده) دیوال ئی سم او ساز کر چه ظاهراً ئی پر هغو کلیوالو احسان وکړ. چه هغوی په ډیری بی مروتی له دوی سره معامله کړی وه که یخپله خضر علیه السلام په آخر کښي خپل د دغو اعمالو توجيهات نوی بيان کړي. نو تر نن ورځي يوري به ګرد (تول) جهان د چرت یه سیند کښی ډوب ؤ. یا «العیاذ بالله خضر علیه السلام به ئی د طعن او تشنيع هدف كاوه. له هم دغو مثالونو څخه د الله تعالیٰ د افعالو او د ده د حكمتونو اندازه و کړئ!

# فَارِدُنَاآنَيْيْنِ لَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًامِّنَهُ زَكُوةٌ وَاقْرَبُ رُحُمَّا

نو وغوښته مونږ دا چه بدل ورکړی دوی ته رب د دوی (خیر بهټر غوره) له دی هلک څخه په پاکی (صلاح) کښی او ډیر نژدی به وی له جهټه د رحم مهربانی.

تفسیو: یعنی د هغه هلک په وژلو سره د ده د والدینو ایمان محفوظ پاتی شو او هغه صدمه چه دوی ته ورسیده الله تعالیٰ اراده لری چه د هغی تلاقی په داسی یوه مولود سره وکړی چه په اخلاقی صفاتو او مزایاؤ د هغه مقتول هلک څخه ډیر ښه او د مور او پلار د شفقت او مهربانی مورد وګرځی. او هغه به د خپل مور او پلار سره زیات محبت ولری او په ډیر تعظیم او ښه سلوک وروپاندی کیږی وروسته له هغه الله تعالیٰ هغوی ته یوه صالحه جینئ ورعظاء کړه چه له یوه نبی سره په نکاح منسویه شوه ، او یو بل نبی د دی له ګیډی څخه پیدا شو چه بالوسیله یو لوی امت د دوی په برکاح د سعادت مفخرت وموند.

قال الم (١٦) الكهف (١٨)

### ۅۘۘٲۺۜٵڮؖ۫ٮٮٵۯؙڡٛػٵؽٳۼؙڶؠؽڹۣؽێؽٮؙؽڹۣ؋ ٵؠٝؠڔؽڹڎ۪ۅػٵؽۼؖؾٷػڹٛڒ۠ڰۿؠٵۅػٵؽٵڹٛۅؙۿؠٵڝٳڮٵٷٙۯٳۮ ۯٮؙ۠ڮٲؽؾؠؙڶڡٚٵؘڞؙ؆ۿؠٵۅؽۺڗڣٝڔۼٵڬڹۯؙۿٳٝػٛڂؠۘۿٙڝٞ۠ڗڮؚڰ ۅڝٵڡؘٷڶؿڎؙۼڽؙٲڡؙڔٷ۠ڋڶڮػڗٲۅؙڽؙڷٵػڗۺؙڟؚۼۘڰؽؠۅڞۘڹٞۯؖڰ

او هر څه (هغه) دیوال (نړیدونکی چه ساز می کړ) پس ؤ د هغو دوو هلکانو یتیمانو په (هغه) ښار کښی او ؤ لاندی د هغه (دیوال) خزانه د دغو دواړو او ؤ پلار د دوی صالح، نو اراده وکړه رب د تا چه ورسیږی (دغه دواړه) قوت (د ځلمیتوب) خپلو ته او بیا ئی راوباسی هغه (خښی کړی شوی) خزانی خپلی (محض) له جهته د رحم مهربانی له جانبه د رب د تا، او نه دی کړی ما دغه تیر اعمال (چه تا ولید) له خپله ځانه (او په حکم او فکر خپل) دغه دی (دری واړه) جوابونه د هغو پیښو چه طاقت نشو کولی تا پر هغه د صبر.

تفسیو: یعنی که هغه دیوال لویده نو د هغو یتیمانو هغه خزانه چه تری لاندی خبه کری شری وه راغرگندیده . او بدنیتو خلقو به هغه رایستله د دغو یتیمانو پلار یو بهه صالح سری و . د هغه د نیکی په رعایت د الله جلجلاله اراده داسی وشوه چه د دغو یتیمانو د مال حفاظت وکړی شی . نو ما د الله جلجلاله په حکم هغه دیوال سم کړ . چه هغه هلکان وروسته له ځلمیتویه د خپل پلار خزانه بیا وموندلی شی . وائی چه په دغه خزانه کښی برسیره پر نورو اموالو یوه د سرو زرو تخته هم وه چه پری «محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم» ښکلی شوی و . نو ای موسی علیه السلام هر هغه کار چه د الله تعالیٰ په حکم اجرا شوی وی عبادت دی او پر هغه باندی مزدوری (باړه) اخیستل د مقربانو کار نه دی.

تنبیه: د دی قصی په شروع کښی د حضرت خضر علیه السلام د نبوت او ولایت په متعلق څه شی چه مونږ ښکلی دی هغه دی بیا دلته یو ځلی ولوست شی. وروسته د «ذوالقرنین» قصه راځی. چه دغه هم د هغو دریو شیانو څخه ده. چه د هغو په نسبت د یهودانو په مشوره قریشو پوښتنه کړی وه. د «روح» په متعلق لازمه جواب د «بنی اسرائیل» په سورت کښی تیر شو. د «اصحاب الکهف» د قصی په نسبت د هم دغه «الکهف» د سورت په ابتداء کښی معلومات ورکړ شو. دغه دی چه د دریم سؤال په نسبت اوس لازمه ارشاد کیږی.

### وَيَبْعَلُونَكَ عَنُ ذِى الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتُلُوا عَلَيْكُومِنَا هُ ذِكْرًا اللهِ إِنَّا مَكَّنَا لَهُ فِي الْرَفِضِ وَالتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْعً مُسَبَّبًا ﴿

او پوښتنه کوی مشرکان (په ښوولو د يهودانو) له تا نه له قصی د ذوالقرنين؛ ووايه (ای محمده! دوی ته) اوس به زه ولولم پر تاسی له ده څه احوال؛ بيشکه چه مونډ قدرت ورکړی ؤ ده ته په ځمکه کښی او ورکړی ؤ مونډ ده ته (له هر محتاج اليه) څيز څخه يوه لياره (روښانه رسوونکی مقصد ته).

**تفسیر:** هغه پاچا ته ځکه «ذوالقرنین» وائی چه د دنیاء دواړو مخنډو (مشرق و مغرب) ته تللی ؤ. ځینی وائی چه دغه د رومی «اسکندر» لقب دی.

ځينې وائي کوم بل مقبول ديندار الله منونکي پاچا له دې نه ړومبي تير شوي ؤ.

«حافظ ابن حجر رحمة الله عليه» په «فتح البارى» كښى په متعددو وجوهو او دلائلو سره دغه دوهم قول ته ترجيح وركړى ده.

د روایاتو له مجموعی څخه ظاهریږی چه «دوالقرنین» د حضرت ابراهیم علیه السلام معاصر ؤ ـ او د ده یه دعاء او برکت سره یاک الله ده ته خارق العاده سامان او وسائل عطاء فرمائلی و ـ چه د هغو په ذریعه ده ته د مشرق او مغرب په سفر کښي بری په برخه شو. او پر محیرالعقولو فتوحاتو ئي قدرت وموند. حضرت خضر عليه السلام د ده وزير ؤ. ښائي له هم دی جهته قرآن شريف د خضر عليه السلام قصى سره متصله د هغه قصه بيان فرمائي د عربو قديمي شعراؤ يخيلو اشعارو کښي د «دوالقرنين» نوم په ډير لويئي او عظمت سره ياد کړې دې او د ده بر عربيت ئى فخر كړى دى. له دى نه ظاهريږي چه دغه « ذوالقرنين » د تاريخى عهد څخه يخوا كوم جليل القدر عربي ياچا ؤ. ښائي اسکندر ته به ئي د هغه سره د يوه راز (قسم) مشابهت له سببه «ذوالقرنین» ویلی وی اوس د قدیمه و آثارو اروپائی ماهرین د قدیمی سامی عربو د داسی عظیم الشانو سلطنتونو سراغ او نسه لګولی ده چه د هغوی کومه مفصله تذکره په تاریخی اوراقو کښی له سره نشته. بلکه د ځینو ممتازو او مشهورو سلاطینو د نومونو د تذکری یوری هم په تاریخی كتابونو كښى نشته. مثلاً «حمورابي» پاچا چه اغلباً د حضرت ابراهيم عليه السلام يه عهد كښى ئی ژوندون کاوه او د هغه په نسبت ویلی کیږی چه د دنیا ړومېنی مقنن ؤ. چه د هغه قوانین د بابل یه مناره (څلی) کتلی شوی یه لاس راغلی دی او انگلیسی ترجمه ئی شائع شوی ده ـ د یخوانیو کتباتو څخه د ده عجیب او غریب عظمت ثابتیږی یه هر حال «ذوالقرنین» به د هم دغی کورنی ځنې د کوم پاچا نوم وی.

# فَأَتَبُعُ سَبَيًا ٥ حَتَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّهْسِ وَجَدَهَ أَتَرُبُ فَي عَيْنِ حَمِثَةٍ

پس ونیوله ده لیاره (او هغه اسباب چه وئی رساوه مغرب ته) تر هغه پوری چه ورسید ځای د پریوتلو د لمر ته نو وئی مونده دغه (لمر) چه ډوبیده په (لویه) چینه کښی (لکه سیند ډک) له تورو خټو.

تفسیو: یعنی د سفر ترتیب او تجهیز او سر رشته ئی وکره (او پیروی وکره ذوالقرنین د هغی لیاری چه د مغرب په لوری تله تر هغه پوری چه ورسید ځای د پریوتو د لمر ته نو ذوالقرنین وموند دغه لمر لره چه ډوبیده په یوه لویه چینه کښی لکه سیند ډک له تورو ختو) یعنی داسی ئی په نظر راغی لکه چه په سمندر کښی سفر کوونکو ته هم ښکاری چه لمر له اوبو محخه وځی او په اوبو کښی دوبیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی. «ذوالقرنین ته داسی شوق پیدا شو چه وګوری چه د دنیا ودانی تر کومه ځایه پوری اوږده شوی ده. نو د مغرب په طرف کښی تر هغه مخایه پوری اوږده شوی ده. نو د مغرب په طرف کښی تر هغه مخایه پوری ورسید چه چیکره او دلدل و چه پری نه انسان او نه پیری تیریدی شو ـ نو د الله تعالیٰ د ملک حدود نی معلوم نشو کړی».

#### وَّوَجَدَعِنْدَهَاقُومًاهُ قُلْنَا لِيَدَاالْقَرُنَيْنِ إِمَّااَنُ تُعَدِّبَ وَإِمَّااَنُ تَقِّنَدَ فِيْهِمُ حُسُنًا۞

او وئی مونده نژدی هغه ته یو قوم (د کفارو)؛ وویل مونږ ای ذوالقرنینه یا خو په عذاب کړه دغه خلق (که ایمان رانه وړی په قتل سره) یا ونیسه په دوی کښی یوه ښه لیاره (که ایمان راوړی په ارشاد او نصیحت سره).

تفسیو: یعنی «ذوالترنین» ته مونږ پر هغو خلقو د دغو دواړو خبرو قدرت ورکړ ـ لکه چه هر پاچا او حاکم ته په نیکو او بدو باندی داسی قدرت حاصل وی. که غواړی خلق عنابوی او ځان وته بدنامی حاصلوی ـ او که غواړی عدل او انصاف او نیکی اختیاروی او خپل د خیر ذکر باقی پریږدی یا به ئی دا مطلب وی چه هغه خلق کافران وو ـ مونږ «ذوالقرنین» ته اختیار ورکړ ـ چه که وغواړی هغوی ووژنی یا ړومیځ د اسلام په لوری دعوت او بلنه ورته ورکړی. نو «ذوالقرنین» د دغم شق اختیار کړ.

# قَالَ امَّنَامَنُ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَيِّبُهُ ثُمَّةً ثُرَدُ لِل رَبِّهِ فَيُعَيِّبُهُ عَذَابًا ثُكُرُ الْأَلْتَاسَ

قال الم ( ١٦ ) الكهف ( ١٨ )

## امن وعبل صالعًا فَلَهُ جَزَاء إلْحُسُمْ وَسَنَقُولُ لَهُ مِن الْمِنا يُسْرُاهُ

نو وویل (ذوالقرنین) هر څه هغه محوک چه ظلم ئی وکړ (په نفس خپل په دوام د کفر) پس ژر به په عذاب کړو دی (په دنیوی عذاب) بیا به بوتلی شی (طرف د) رب خپل ته پس په عذاب به کړی (الله) دی په عذاب لوی سره (په عقبی کښی). او هر هغه چه ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ صالح پس ده ته ده جزاء نیکه (په دارینو کښی چه نعمت او جنت دی). او ژر ده چه وبه وایو ده ته له کاره خپله آسانه (په ده باندی).

تفسیو: یعنی په آخرت کښی به نیکی ومومی او په دنیا کښی مونډ پر دوی څه سختی نه راولو بلکه د خپل کار دپاره هر کله چه دوی ته کومه خبره ووایو نو په سهولت او نرمی سره ورته وایو فی الحقیقت هر هغه پاچا چه عادل وی د هغه کار او د عمل طرز به هم داسی وی چه له بدانو سره بدی کوی او هغوی په سزا رسوی او له نیکانو سره لطف او نرمی کوی ـ لکه چه «ذوالقرنین» هم دغه طریقه ځان ته غوره کړی وه.

#### ئۇراتىغ سىسا<sup>©</sup>

بيا ئى ونيوله بله لياره (او هغه اسباب چه رساوه ئى مشرق ته).

تفسیر: یعنی د مغربی سفر محخه فارغ شو او د مشرق په طرف د خپل سفر په تجهیز، ترتیب او سر رشته مشغول شو ـ په لوی قرآن او حدیث کښی دغه نه ده تصریح شوی چه د «ذوالقرنین» دغه ګرد (تول) سفرونه د فتوحاتو او ملک نیولو دپاره و. ممکن دی چه د محض سیر او سیاحت په ډول (طریقه) وی. د دغو سفرونو په ضمن کښی دی به پر هغو اقوامو هم تیر شوی وی چه د ده تر حکومت لاندی راغلی وو او ځینی نور اقوام به وی چه «ذوالقرنین» ئی یو زورور پاچا لیدلی او کنلی وی، د ظالمانو په مقابل کښی به ده ته خپل عرضونه او فریادونه وړاندی کړی وی چه د هغو ګردو (تولو) انسداد به «ذوالقرنین» پخپل فوق العاده قوت او زور سره کړی وی \_ لکه چه اوس د «یاجوج او ماجوج» قصه راځی. والله اعلم.

# حَتَّى إِذَا بَكَعَ مُطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُهُ عَلْ قَوْمِ لَا تَجْعَلُ لَا فُوْسِنْ دُونِهَا سِتُرَّافُ

تر هغه پوری کله چه ورسید ځای د راختلو د لمر ته نو وئی موند هغه (لمر) چه راخوت پر یوه قوم باندی چه نه وه ګرځولی مونږ دوی ته له لاندی د دی (لمر) کومه پرده.

**تفسیر:** یعنی د مشرق په انتهاء کښی ئی داسی قوم ولید چه د لمر اشعه (پلوشی) مستقیماً بی له ممانعته او بی له حجابه ورسیدی دا خلق به وحشیان او ځنګلیان وی ـ د کور جوړولو او د چت پتولو چل به ئی هم نه و زده یا به پکښی دود (رواج) او دستور نه وو ـ لکه چه اوس هم په ډیرو وحشیو او ځنګلیو او ځینو کوچیانو کښی هم دغه دود او دستور او رواج لیده کیږی.

#### كَنَالِكُ وَقُدُ آحَطُنَا بِمَالُكَ يُوخُبُرُا ۞

تفسیو: یعنی د «ذوالقرنین» د مشرق او د مغرب د سفر کوم کیفیت چه بیان کری شو هغه په واقع کبیی هم داستی دی. هغه وسائل چه د ده سره ؤ \_ او هغه حالات چه ده ته وروړاندی شوی دی \_ پر هغو گدوو (تولو) ځمونږ علم محیط دی. جائی چه مؤرخینو به په دغه مورد کبنی بل څه ویل \_ او هغه به فی الحقیقت هم دغومره قدر وی چه وفرمایه شو. ځینو مفسرینو د «کفلک» مطلب داسی اخیستی دی هغه رویه چه «ذوالقرنین» د مغربی اقوامو په نسبت اختیار کړی وه کتیت (هوبهو) هم هغه رویه ئی د مشرقی اقوامو سره هم اختیار کړی وه (والله اعلم).

## تُوَّاتُبَعَسَبَبًا ﴿ كَالِهُ الْمَائِكُ السَّكَّايُنِ وَجَدَونَ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكِادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا

بیا ونیوله ده بله لیاره (او تیار ئی کړ نور اسباب). تر هغه پوری چه ورسید منځ د دواړو غرونو ته نو وئیموند وړاندی د دغو دواړو (غرونو) داسی قوم چه نه ؤ نژدی (اکثر د دوی) چه وپوهیږی په خبره (د ذوالقرنین) باندی. قال الر ١٦) الكهف (١٨)

تفسیر: دغه دریم سفر ئی پرته (علاوه) له مشرقه او مغربه د کوم دریم جهت په طرف کړی ؤ مفسرین دغه ته د شمالی سفر وائی خو په قرآن او حدیث کښی د هغه محه تصریح نشته. قنبیه: د دغه قوم او «یأجوج، مأجوج» په منځ کښی به دغسی دوه غرونه حائل ؤ چه پر هغو به ختل ناممکن ؤ خامخا د دغو دواړو غرونو په منځ کښی به کومه دره وه ـ چه له هغی خلاصی لیاری به «یاجوج ، ماجوج» راتلل ـ او خلق به ئی شکول ـ او راز راز (قسم قسم) ظلمونه او

زیاتی به ئی پری کولی \_ او بیرته به تلل.

# قَالُوُالِكَ الْقَرَّنَيُنِ إِنَّ يَاجُوُجُ وَمَاجُوْجَ مُفُسِدُوْنَ فِي الْأَرْضِ فَهَلُ يَجْعُلُ لَكَ خَرْجًا عَلَ آنُ بَعَعُلَ يَيْنَنَا وَبَيْنَهُ وُسِّدًا اللهِ

وویل دغو (ترجمانانو) ای ذوالقرنینه! بیشکه چه یأجوج او مأجوج فساد کوونکی دی په ځمکه کښی پس آیا (حکم کوی ته چه) مقرر کړو تاته څه خرج محصول لپاره د دی کار چه جوړ کړی ته په منځ ځمونږ او په په منځ د دوی کښی یو دیوال.

تفسیو: د «ذوالقرنین» د فوق العاده اسبابو او وسائلو او قوت او حشمت د لیدلو څخه دوی ته به داسی خیال پیدا شوی وی چه ځمونږ د دغو تکالیغو او مصائبو انسداد به د ده له لاسه پوره وی نو ځکه ئی عرض وکړ چه «یأجوج» مأجوج» ځمونږ په ملک لویه غلبه او شورماشور غورځوی او تل راځی مونږ وژنی، او ځمونږ مال او شته تالا کوی او مونږ په راز راز (قسم قسم) ربرو (تکلیفونو) آخته کوی. که تاسی ځمونږ او د هغوی په منځ کښی کوم تینګ او کلک دیوال او سد راجوړ کرئ، چه مونږ پری محفوظ شو نو پر دغه کار هر څومره لګښت چه وشی مونږ د هغه مال تأدیی ته حاضر یو \_ ښائی چه تاسی دغه مصرف زمونږ د مالیی او محصول او اجرت په شان تحصیل کړئ!.

تنبیه: «یاجوج مأجوج څوک دی»؟ په کوم ملک کښی اوسیږی؟ د «ذوالقرنین» هغه جوړ کړی سد (د اوسپنی دیوال) چیری دی؟ دا هغه سوالات دی چه د هغو په متعلق د مفسرینو او مؤرخینو اقوال سره مختلف دی. ځما خیال دا دی (والله اعلم) چه د «یاجوج مأجوج» قوم د عامو انسانانو او پیریانو په منځ کښی یو برزخی مخلوق دی. او لکه چه «کعب الاحبار» ویلی دی او «نووی» په فتاوی کښی له ګردو (تولو) علماؤ څنی نقل کړی دی د دوی د نسب سلسله د پلار له طرفه آدم علیه السلام ته منتهی کیږی، مکر د مور له لوری بی بی حواء رضی الله تعالیٰ عنها ته نه رسیږی. کواکی دوی له نورو انسانانو سره یواځی په پلار کښی شریکان دی څه عجب

قال الم (١٦) الكهف (١٨)

چه «لوی دجال» چه تعیم داری هغه په کومه جزیره کښی بندی او مقید لیدلی ؤ . د هم دغه قوم څخه وی ـ کله چه حضرت مسیح علیه السلام چه محض د یوه آدمی زاد بی بی مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها له بطنه د ملکیه ؤ نفخه ؤ په ذریعه پیدا شوی دی او وروسته د من السماء له نزوله به دجال وژنی په دغه وقت کښی به دغه قوم «یاجوج مأجوج» هم پر دنیا خروج کوی ـ او بالاخر به د مسیح علیه السلام په فوق العاده دعاء مری.

اوس دغه قوم چیری دی؟ او د «ذوالقرنین» د اوسپنی دیوال چیری واقع دی؟ نو هر هنه شوک چه دغه گرد (تول) اوصاف ـ تر خپل نظر لائدی ونیسی چه د هنه ثبوت د دغه قوم او د اوسپنی دیوال په متعلق په لوی قرآن او صحیحه و احادیثو کښی شته ـ نو هنه به وائی د هغو اقوامو او ملکونو او دیوالونو نښه او پته چه خلقو په خپله رایه سره ورکړی ده ـ پر هغو د دغو اوصافو مجموعی څخنی یو وصف هم نه موندلی کیږی ـ لهٰنا هغه خیالات صحیح نه سکاری ـ او له صحیحه و احادیثو څخه انکار ـ یا د نصوصو بعیده تأویلات له دی نه خلاف دی. پاتی شوه د مخالفینو دغه شبهه ـ چه مونی کرد (تول) د ځمکی مخ لتولی دی مگر هیچیری د دغو شیانو نښه او پته مو نه ده موندلی؟

نو د دغی شبهی د جواب دپاره ځمونی مؤلفینو د پتی او نښی ښوولو دپاره ډیر زیار (محنت) او کوښښ ایستلی دی خو د دی صحیح جواب هم دغه دی ـ چه «علامه آلوسی بغدادی» ورکړی دی

«مونی ته د هغه موقع نه ده معلومه او ممکن دی چه ځمونی او د هغه په منځ کښی په دغه حاضره زمانه کښی لوی لوی سیندونه حائل وی \_ او په هغه وقت کښی له کومی لوئی وچی سره لکه (سائیریا) او (امریکا) به نښتی وی \_ او داسی دعوی چه مونی پر تول بر او بحر (وچه او لونده) حالاً وماضیاً وآتیاً محیط شوی یو واجب التسلیم نه دی. عقلاً جائز دی هم هغسی چه له نن ورځی (۱۳۲۳ ش) تر نژدی پنځه سوه کلونو د مخه پوری د امریکی براعظم نه و راغرګند شوی اوس هم ویلی شو چه ممکن دی داسی بل کوم براعظم هم موجود وی چه تر اوسه پوری به مونی له هغه ځنی معلومات نه لرو، او امکان شته چه لی وقت وروسته یا به مونی هلته ورسیږو \_ یا هغه خلق به مونی ته ځان ورسوی.

د سمندر د دیوال تحقیقات چه د «آستریلیا» په شمال مشرقی ساحل واقع دی او خه وقت پخوا له دی نه د یو برطانوی سائنس دان «ډاکتر سی ایم بنگ» تر کتنی او هدایاتو جاری وو دغه دیوال له زر میله زیات اوید او په ځینو ځینو مقاماتو کښی تر دوولسو میلو پوری عریض او زر فیته ارتفاع لری، چه پری ډیر مخلوق هستوګه لری هغه ډله چه د دغه کار دپاره روانه شوی وه خپل یو کلنی تحقیقات ئی پای (اخر) ته رسولی دی چه د هغه د رپوت د لوستلو محخه د سمندر عجیب او غریب اسرار منکشف کیږی او انسان ته د حیرت او استمجاب یوه نوی دنیا معلومیږی، بیا نو څرنګه داسی دعوی کیدی شی چه مونږ پر ګردو (ټولو) بریه ؤ او بحریه ؤ مخلوقاتو او موجوداتو خبردار، او د هغو مکمل اکتشافات حاصل کړی دی! په هر حال کله

مخبر صادق چه د هغه صدق په قطعیه ؤ دلائلو ثابت دی د دی دیوال مخخه سره د هغه د اوصافو خبر راکړی دی نو پر مونی واجب دی چه د هغه تصدیق وکړو او د هغو د واقعاتو په انتظار کښی سترګی په لیار ولرو چه د مشککینو او منکرینو علمالرغم هرومرو (خامخا) راتلونکی دی.

ستبدى لك الايام ما كنت جاهلا . وياتيك بالاخبار من لم تزود

هغه شی چه ته پری اوس ښه نه پوهیږی . درڅرګند به ئی زمان کړی لکه لمر بیا

# قَالَ مَامَكِّيِّ فِيهُ وِرِيِّ خَيْرُ فَاكِينُونُ إِبْعَةَ وَاجْعَلَ بَيْنَكُو وَيَيْنَهُمُ وَدُمَّاكُ

وویل (ذوالقرنین) هغه چه اقتدار راکړی دی ماته په هغه (شی) کښی رب ځما خیر ډیر غوره دی (له ورکړی د تاسی نه چه محصول دی) پس مرسته (مدد) وکړئ تاسی له ما سره (په زیار (محنت) ځما کښی تول) په (انسانی) قوت (او عمل نه په مال) سره چه جوړ کړم په منځ د تاسی او په منځ د دوی کښی یو پریړ (او محکم) دیوال.

**تفسیر:** یعنی مال له ما سره ډیر دی مگر په لاسونو او پښو له ما سره په زیار (محنت) او زحمت تیرولو کښی مرسته (مدد) وکړئ!

## انُّدُنْ نُبُرَاكُ كِيدِيدِ حَتَى إِذَاسَا وَى بَيْنَ الصَّلَعَيْنِ قَالَ انْفُخُواْ حَتَى إِذَاجَعَكَ ذَاكِرُ قَالَ انْوُنِيَّ أَفْرِغُ عَكَيْبُ قِعْطُرًا ﴿

راواخلئ تاسی ماته تختی د اوسپنی تر هغه پوری (ئی ایښودلی چه) برابر شو دا دیوال په منځ د دوو څوکو (د غرو) نو وویل (ذوالقرنین) چه پو کړئ! (پر دغو سکرو چه اچولی شوی دی په منځ د تختو د اوسپنی نو پو ئی کړل) تر څو چه وګرځوله دغه (اوسپنه) اور وویل (ذوالقرنین) راوړئ ماته چه توئی کړم په دی دیوال زیر (ویلی شوی).

تفسیو: یعنی ړومبی ئی د اوسپنی لوئی لوئی تختی سر په سر لائدی باندی سره کیبنودی ـ او یو له بل سره تینگی او کلکی ئی کړی ـ څه مهال چه د هغو لوړوالی (دنگ والی) د دواړو غرونو څوکو ته ورسید (نو پری لرګی او سکاره انبار کړل شول) او خلقو ته ئی امر ورکړ چه د

دغه اور په لکولو او پو کولو کښی راسره مرسته (مدد) وکړئ (چه په یوه آن او یوه شیبه کښی له یوه سره تر بل سره پوری او له پاسه تر ښکته پوری یو څلی ولګیږی او بیا ژر تری لری او ګوچه شخ) کله چه اوسچنه د اور پشان سره او ګرد (ټول) سره یو جسم شوه ـ په دغه وقت کښی ویلی شوه ژیر نی پری راتوئی کړه ـ چه د هغو اوسچنو په درزونو او چاودونو کښی ننوتل ـ او بیوست کړه او ګرده (ټوله) سره یو شوه ـ او د یو سخت غرنی دیوال پشان و ګرڅید ـ دغه ګرد (ټول) کارونه په دغه زمانه کښی ظاهراً د یوه خارق العاده طریقی سره به انجام موندلی وی چه بیایی هغه د «ذوالقرنین» له کرامته وګڼله شی ـ یا ممکن دی چه په هغه وقت کښی به داسی اقسام آلات او اسباب موندلی کیده چه پر هغو اوس محمونی علم نه رسیوی.

# فَمَااسُطَاعُوْآآنَ يُظْهَرُونُ وَمَااسْتَطَاعُوالَهُ نَقْبًا®

پس طاقت به نه وی د دوی چه وخیژی پری (او ښکاره شی پری له جهته د لوړوالی (دنګ والی) او ښویوالی) او نه به طاقت وی د دوی دغه (غره) ته د سوری کولو (له جهته د سختوالی او پریړوالی).

تفسیو: یعنی اللہ تعالیٰ فی الحال یأجوج مأجوج ته دغه قدرت نه دی ورکړی چه دغه دیوال سوری کړی یا ئی ونړوی او تری تیر شی.

# قَالَ هٰذَارَحُمَةُ ثِنْ ثَرِينَ قَاذَاجَاءَ وَعَدُرَيِّهُ جَعَلَهُ دَكَاءَ ۗ وَكَانَ وَعَدُرَيِّهُ حَقَّا<sup>©</sup>

وویل (ذوالقرنین) دغه (اتمام د سد) او اقتدار ځمونږ په جوړلو د هغه یو رحمت دی له جانبه د رب ځما (پر مخلوقاتو) نو هر کله چه راغله وعده د رب ځما (په خروج د دغو قبیلو) نو وبهګرځوی دا (سد) هوار برابر له ځمکې سره، او ده وعده د رب ځما حقه (رښتیا ثابته).

تفسیو: یعنی محض د الله تعالیٰ په مهربانی دغه سد قائم شو او تر معینه میعاده پوری به قائم پاتی شی له صحیحه و احادیثو څخه معلومیډی چه د حضرت مسیح علیه السلام د نزول او د دجال د قتله وروسته قیامت ته نژدی د یأجوج مأجوج د وتلو وعده ده نو دغه سد به له منځه لری کړ شی ـ او دغه دیوال به دوی ونړوی او په هومره یو کثیر تعداد به دوی تری ووځی او

راتوئیږی چه د هغوی شمیر پرته (علاوه) له الله تعالیٰ بل هیچا ته به نه وی معلوم \_ گرده (توله) دنیا به د دوی له مقابلی عاجزیږی \_ حضرت مسیح علیه السلام ته به حکم ورکړ شی چه محما له خاصو بندگانو سره پر «طور» باندی لاړ شه \_ بالاخر مسیح علیه السلام د الله په دربار کښی دعاء او راز او نیاز وکړی \_ نو وروسته له هغه پر یاجوج مأجوج باندی یوه غیبی وباء مسلطه کیږی \_ او گرد (تول) سره یو ځلی مره کیږی ، زیات تفصیلات دی د احادیثو په کتابونو کښی په «باب امارات الساعة» کښی ولید شی.

(دلته د ذوالقرنين حكايت تمام شو \_ نو بيا فرمائي الله تعالىٰ)

# ۅؘۘڗؙڴڹٵڹڞؘؠؙؙ؋ؽؘۅؙؠٙؠٟڐؚێۘؠؙٶؙۼ؈۬ڎؙڣڿ۬؋۬ڶڞؖۅ۫ڔڣؘۻڠڶۿۄؙڿٮؙڠٵ<sup>ۿ</sup> ٷ۫ٷڞؘڹٵڿۿڎٚۄؘڽؙۄؠ۫ؠۮؚڷؚڵڴڣؠؙؖؽٷڞٵ۞۫

او پری به ږدو ځینی د دوی په دغه ورځ (د وتلو) کښی چه موج به وهی (له ډیر ازدحامه او ننوځی) په ځینو نورو کښی او پو به کړی شی په صور (شپیلی) کښی پس راجمع به کړو مونږ دغه (مخلوقات) تول (لپاره د جزاء) او راوړاندی (نژدی او ښکاره) به کړو جهنم (دوزخ) په دغی ورځی کښی کافرانو ته په وړاندی (او نژدی او ښکاره) کولو سره (دپاره د هیبت).

تفسیر: یعنی یأجوج مأجوج د سعندر د موجونو او لویو غپو په شان په بیشماره تعداد غنه ، غنه د لویو سیندونو د لویو لویو غپو په ډول (طریقه) راوځی او راتوئیږی. یا ئی دا مطلب چه د هول او خوف او ویری او اضطراب لامله (له وجی) به ګرد (تول) مخلوقات سره ګډود او خلط ملط شی ـ جن او انس به یو له بله سره ننوځی او یو لوی شور ماشور او سخته غلبله به جوړه شی ـ بیا به د قیامت علائم ښکاره شی ـ او د اسرافیل علیه السلام صور (شپیلی) به وپوکله شی. وروسته له هغه به ګرد (تول) خلق د الله تعالیٰ په حضور کښی د محشر په ډګر کښی سره راټولیږی. او وړاندی به راځی ـ او دوزخ به د کفارو په مخ کښی وروړاندی کیږی. ښائی د کفارو تخصیص د دی دپاره کړی شوی وی چه اصلاً دوزخ د هم دغو دپاره تیار شوی دی او د دوی پر سترګو باندی په دنیا کښی پردی لویدلی وی چه پر هغه ئی یقین او باور کړی وی ـ او اوس هغه پرده تری لری شوی ده .

# ٳڷڹۣؿؘػٳڹڎٲڲڹؙۿؙڎؙ؈ٛ۫ۼڟٳ؞ۼڽڿڔٝؽٷٵۏؙٳٳڵڛؗؾڟؚؽٷڽڛٮڠٲۿ

هغه کافران چه وی (د زړه) سترګی د دوی په پرده کښی (له ډیره غفلته) له یاده ځما او وو دوی چه نه توانیدل اوریدل (د کلام د حق له جهټه د بغض د نبی).

تفسیو: یمنی پخپله د دوی د عقل سترګی نه وی پرانستلی چه د قدرت دلائل او نښی ئی پری لیملی وی ـ او باور او یقین ئی پری راوړی وی ـ او د الله تعالیٰ په یاد کښی لګیملی وی ـ او له ډیره ضده او عناده د هیچا خبره ئی نه آوریده ـ او هغه چه بل چا ده ته ورښوده پر هغه پوهیملی وی.

## ٱفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُّ وَالَّنَ يَّخِذُوْا عِبَادِي مِنْ دُوْنِ آوُلِيَاءُ إِنَّا اَعْتَدُنَاجَهُمَّ لِلْفِرِينَ ثُوْلَ

آیا گمان کوی هغه کسان چه کافران شوی دی د دی چه نیسی دوی بندګان ځما (عیسٰی ـ عزیر ـ ملائک) پرته (علاوه) له ما څخه دوستان (معبودان چه زه دوی نه په عذابوم بلکه) بیشکه مونږ تیار کړی مو دی جهنم (دوزخ) دپاره د کافرانو پړاو (یا میلمستیا)

تفسیر: آیا منکرین داسی کمان کوی چه محما د خاصو بندگانو مسیح علیه السلام عزیر علیه السلام مربر عباده السلام مردک د عبادت کولو په سبب به دوی د خپل حمایت او مرستی (مدد) دپاره ودروی کم کرکسیک مردک و عبادت کولو په سبب به دوی د خپل حمایت او مرستی دی! دوی پخیله به ستاسی د دغو حرکاتو څخه د بیزاری اظهار وفرمائی او ستاسی په مقابل کښی به د مدعی په شائی چه په دغه فکر او خیال کښی مغرور پاتی شئ چه په علی کښی به تاسی ته محه سزا نه درکوله کیږی بلکه په عنابیوځ او دوزخ تاسی ته نوم سزا نه درکوله کیږی بلکه په عنابیوځ او دوزخ تاسی ته تیار او په انتظار دی) یمنی په دغه چرت ـ خیال او فریب کښی مه اوسیوځ! هلته به هیځوک ستاسی پوښتنه هم نه کوی. هو! مونږ ستاسی دپاره میلمستیا تیاره کړی ده د دوزخ له اوره او له قسما قسم عذابونو څخه (اعاذناالله منها).

#### قُلُ هَلُ نُيْتِئُكُو ْ بِالْأَضْرِينَ آغَا لَا الْآلِدِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمُ

# فِي الْحَيْوَةِ اللَّهُ بَيْ أُوهُو يَحْسَبُونَ أَنَّهُ وَيُحْسِنُونَ صَنْعُلْ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا خبر کړو تاسی په ډیرو سختو زیانکارانو باندی له جهت د عمله؛ دوی هغه کسان دی چه ورک (او توی تللی) دی منډی (او زیار) د دوی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی (ځکه چه غافلان وو له آخرته) حال دا چه دوی ګمان کوی د دی چه بیشکه دوی ښه کوی کار (او عمل او په واقع کښی داسی نه ده).

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ کښی له ګردو (تولو) څخه په زیاته خساره کښی به هغه کسان وی چه د دوی ګرد (تول) فعالیت ـ مساعی او ځغلیدل یواځی د دنیا دپاره و او له سره د آخرت فکر به ورسره نه و ـ محض دنیوی ترقیات او مادی کامیابی به نی خپله لویه ترقی او ممراج ګاڼه (کمایفهم من الموضح) یا به نی دا مطلب وی چه هغه کارونه چه دوی په دنیوی ژوندون کښی نیک او ښه ګڼل اعم له دی نه چه هغه به په واقع کښی ښه و یا خراب هغه ګرد (تول) د کغر له نحوسته هلته بیکاره ثابت شول ـ او تول محنتونه نی توی او برباد لاړل او ګرد (تول) سره خراب شول.

# ؖٲۏڵڸٟٚڬٲڷڹۣؽؙڽؘڰڡؘۯؙٷٳۑٝٳڸؾؚڔێؚڥۣۄ۫ۅؘڸڡٙٳٚؠ؋ۏؘڝؚۜڟؾۘٲۼؠٵڵۿؙۄۛڣڮڒ ٮؙٛۊؽؙٷؖڵۿؙۮ۫ؽۅؙػڔٳڷؚ۬ۊؽؗػۊٚۅۯ۫ػؙڰ

دغه کسان (چه بیرته یاد شول) هغه کسان دی چه کافران شوی دی په آیاتونو (د قدرت) د رب خپل (په دنیا کښی) او په لقاء د دغه (الله په آخرت کښی) پس باطل خراب شول عملونه د دوی پس وبه نه دروو دپاره د دوی په ورځ د قیامت کښی تله (ځکه چه حسنات نه لری یا تله د نفعی به دوی ته نه دروو).

تفسیر: یعنی نه ئی د الله تعالیٰ د قدرت دلائل ومنل او نه ئی داسی خیال وکړ چه کله به د هغه په مخ کښی حاضریږم. (نو د داسی کسانو ګرد (ټول) زیار (محنت) بیکاره ثابتیږی، ځکه چه) د کافرانو حسنات مړه او بی اثره دی. او په ابدی ژوندون کښی له سره په کار نه ورځی ـ نو اوس د دوی دپاره پرته (علاوه) له کفریاتو او سیآتو یوه پله (پټ) څرنګه تلله شی؟ وزن (تلل) خو د موازنی دپاره وی ـ او موازنه د متقابلو شیانو کیږی ـ دلته خو د سیآتو بالمقابل یو

حسته هم نشته نو بیا وزن به د څه دپاره وی؟ یا دا چه وزن شته مګر دوی ته دغه وزن هیڅ ګټه (فائده) او منفعت نه رسوی بلکه دوی ته لا زیان رسوی او ښه پری ملزم کیږی.

# ذلك جَزَا وُهُوْ جَهَنَّهُ وَكُلَّفُوا وَاتَّخَانُ وَاللَّهِ وَوُسِلُ هُزُوا

(کار) دغه (دی چه اعمال د دوی باطل شول) جزا د دوی ده دوزخ په سبب د دی چه کافران شوی ؤ دوی او نیولی ؤ دوی آیاتونه (د قدرت) ځما او رسولان ځما مسخره.

تفسیو: یعنی هغه توکی مسخری مو چه کولی او ملنډی مو چه وهلی ـ اوس د هغو خوند وڅکئ!

# ٳڽۜٙٵڰۮؚؿؙؽٵڡٛٮؙؙٷٛٳۅٙۼؠڶؙۅٵڵڞڸۣڂؾؚػٲٮؘؿؙڶۿؙۄ۫ڿڹۨ۠ؿؙٵڵڣۯۮٷۺٮؙٛڒۢٷۨ ڂؚ۠ڸڔؿؘؽ؋ؿؠؙٵڒؽؠٷؙؽۼؠؙ؆ڿٷؖ

بیشکه هغه کسان چه ایمان نی راوړی دی او کړی نی دی ښه (عملونه) شته دوی ته (په علم الله کښی) جنتونه د فردوس (اعلیٰ ـ غوره) بهټر ځای د هستوګنی (میلمستیا پیشکشی) چه تل به وی په دغو (جنتونو) کښی نه به غواړی دوی له دغو (جنتونو) څخه ګرځیدل (او وتل بل ځای ته).

ت**فسیو:** یعنی نه به تری مریوی او تل تر تله به په هم هغه ځای کښی خپل اوسیدل او هستوګنه غواړی ـ او شیبه په شیبه تازه په تازه نعمتونه وررسیږی ـ او له سره داسی کوم فکر او خیال به دوی ته نه پیدا کیږی چه مونډ به له دغه ځایه بل ځای ته منتقل کړی شو.

# فُلُ لُوُكَانَ الْبَصُوْمِكَادُ الْبَكِلُمُ تِنَ وَلَوْجِثُمُنَابِيثُلِمُ مَدَدًا؈ لَنَهَدَ الْبَصُوْمَةُ لَ اَنْ تَنْهَٰ مَا كَلِمْتُ دَيِّنَ وَلَوْجِثُمَا بِيثُلِمُ مَدَدًا؈

ووایه (ای محمده! دوی ته) که شی (اوبه د) بحر سیاهی دپاره (د لیکلو) د کلماتو د رب ځما نو خامخا تمام به شی بحر پخوا له هغه نه چه تمام شی کلمات د رب ځما (ځکه چه معلومات او مقدرات د الله غیر متناهی دی) او

#### اګر که راوړو په مثل د دغه بحر (نور بحار هم) مددګار.

تفسیو: قریشو د یهودانو په لمسون او اشاره د «روح» او د «اصحاب الکهف» او د 
«ذوالفرنین» په نسبت سؤال کړی وو ـ د دغه سورت په ابتداء کښی د «اصحاب الکهف» او په 
آخر کښی ئی د «ذوالفرنین» قصه تر هغه نحایه پوری چه د قرآن په موضوع پوری متعلق وه 
بیان وفرمایل. او د «روح» په متعلق ئی د «بنی اسرائیل» په سورت کښی و فرمایل! 

﴿ وَمَّاْلَتِیْمُتُونَ الْهُولُولِکُولِیْکُ ﴾ اوس د سورت په خاتمه کښی دا راښیی چه د الله تعالی د علم او 
حکمت کلام او خبری بی انتها دی، هغه خبری چه ستاسی له ظرفه او استعداده او ضرورت سره 
خانحکی د اوبو د سمندر (لویو سیندونو) په مقابل کښی فرض ئی کړئ که د سمندر د گردو 
خانحکی د اوبو د سمندر (لویو سیندونو) په مقابل کښی فرض ئی کړئ که د سمندر د گردو 
شی ـ او هغه د سمندر اوبه بیخی وچی شی ـ او بیا دوهم ځلی او دریم ځلی بیا دغه سمندر 
شی ـ او هغه د سمندر اوبه بیخی وچی شی ـ او بیا دوهم ځلی او دریم ځلی بیا دغه سمندر 
دک او تش شی ـ نو دغه گور (تول) سمندرونه به وچیږی ـ مگر د پاک الله جلت عظمته واعظم 
برهانه خبری او کلام نه ختمیږی ـ له هم دی ځایه وپوهیږئ چه د عظیم الشان قرآن او نورو 
سماویه و کتابونو په ذریعه اگر که ډیر وسیع علم په ډیر زیات مقدار چاته ورکړ شی نو هغه هم 
دالله تعالی د علم په مقابل کښی قلیل دی اگر که نی حد ذاته ورته کثیر هم ویلی شو. 
د الله تعالیٰ د علم په مقابل کنبی قلیل دی اگر که نی حد ذاته ورته کثیر هم ویلی شو.

# ڠُڷٳٞٵۜٲػٲۺؘۯؿؿڷڬؙۯ۫ؽڿۣؽٳڵؾۜٲۼۜۘۘ؉ٙٳڵۿڬٛۏٳڵڎٷڸڃڴڣٙٮؽٙػٲؽ ؠڔٛؿٷٳڶڡٙٵ؞ٛٙۯؾؚ؋ڡؘڶؽۼڶۼڵڝؘڵڲٵۊٙڵؿؿٝڔۣۮڽؚڝؚڶۮۊڔؾؚؠٙٲڂٮڰٲ۞۫

ووایه (ای محمده!) بیشکه هم دا خبره ده چه زه یو بشر سړی یم پشان ستاسی چه وحی راځی ماته چه بیشکه هم دا خبره ده چه معبود ستاسی معبود دی یو پس هر څوک چه وی چه امید لری د (اخروی) ملاقات د رب خپل (په ښه وجه سره) نو ښائی چه (تل) عمل وکړی عمل صالح (ښه) او نه دی شریکوی په عبادت د رب خپل کښی هیڅوک.

تفسیر: یعنی زه ستاسی پشان یو بشر او انسان یم ـ خدای نه یم ـ چه اصلاً او ذاتاً گرد (تول) علوم او کمالات ماته حاصل وی. هو! الله تعالیٰ جلجلاله حقانی علوم او قدسی معارف ماته وحی رالیپی چه په هغه کښی اصل الاصول علم التوحید دی. د هغه په طرف زه گردو (تولو) ته دعوت ورکوم ـ هغه نحوک چه د الله تعالیٰ د لقاء شائق وی ـ یا د ده سره مقابل کیدلو څخه خائف وی نو د هغه دیاره پکار دی چه ښه ښه کارونه او اعمال له شریعته سره موافق وکړی! او د الله

تعالیٰ په بندګی کښی هیڅوک په هیڅ یوه درجه کښی ظاهراً او باطناً مل او شریک نه کړی! یعنی د جلی شرک په شان د ریاء او نور خفی شرک څخه هم ځان وساتی څکه په هر عبادت کښی چه د غیر الله شرکت وی هغه به بیرته د هم هغه عابد په مخ ویشتل کیږی.

#### اللهم اعذنا من شرور انفسنا!

په دغه آیت کښی ئی اشاره فرمایلی ده چه د نبی علم هم متناهی او عطائی دی او د الله تعالیٰ د علم په شان ذاتی او غیر متناهی نه دی.

#### تمت سورة الكهف بفضل الله تعالى ومنه ولله الحمد.

سورة مريم مكية الا آيتى (٥٨) و (٧١) فمدنيتان وهى ثمان وتسعون آية وست ركوعات رقمها (١٩) تسلسلهاحسب النزول (٤٤) نزلت بعد سورة «فاطر»

د «مریم» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۸۸) او (۷۱) آیتونو محخه چه مدنی دی اته نوی آیتونه او شپږ رکوع لری په تلاوت کیبی (۱۹) او په نزول کیبی (۱۴) سورت دی. وروسته د «فاطر» له سورت محخه نازل شوی دی.

#### 

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### ؙػٙۿڸۼڞ۞ۮؚػۯػڡ۫ؠڗڗڽؚڮؘؘۘۘڠؠؙۮ؋ۯؘڲڔؾٳۧڰۛ

(دغه چه بیرته لوستلی کیږی) ذکر د رحمت مهربانی د رب ستا دی پر بنده خپل زکریا.

تفسیر: حضرت زکریا علیه السلام د «بنی اسرائیلو» د جلیل القدرو انبیاؤ محخه دی. په بخاری شریف کښی راغلی دی چه ده د نجاری (ترکانی) کار او د خپل لاس د گتی دوډی به ئی خوړله ـ د ده قصه پخوا له دی نه د آل عمران په (۱) رکوع محمونږ د دی پښتو فوائد موضح الفرقان تفسیر کښی لیکلی شوی ده هلته دی بیا ولوست شی!.

#### ٳۮؙڬؙٳۮؽۯؾۜٷؘڹؚۮۜٲۼٞۼؚڣؾۜٵڰ

کله چه غږ (سوال) ئي وکړ رب خپل ته غږ (سوال) ورو (په نيمه شپه کښي).

تفسیو: وائی چه د شپی په تباره او په خلوت کښی په ورو غږ سره لکه چه د دعاء اصله قاعده ده دعا وکړه وی کما مر ده علی کړه د دعا وکړه وی کما مر فی سورة الاعراف (۷ رکوع) ﴿ لَمُوْ اَنْمُوْ اَلْمُوْتُمُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلْمُوْتُلُوْ اَلَهُ عَلَيْهُ ﴾ ښائی دغه خیال ئی هم په زړه کښی کمبی محوی غواړم - که راپه برخه نشی نو آوریدونکی خلق به راپوری خاندی برسیره په هغه په زوړوب کښی طبعاً غږ هم ورو کیږی - او په طبیعی دول (طریقه) سره هم زاړه ورو ورو غیږی.

#### قَالَ رَبِّ إِنِّ وَهَنَ الْعَظْوُمِيِّى وَاشْتَعَلَ الرَّ أَسُ شَيْبًا وَلَوْ اَكُنْ إِبِكَ عَلَمِكَ رَبِّ شَقِيًّا ۞

وویل (زکریا پخپله دعاء کښی) ای ربه ځما بیشکه زه چه یم سست ضعیف شوی دی ټول هډوکی له ما څخه او شعلی وهی سر (ځما) له جهته د سپینوالی حال دا چه هیچیری نه یم پاتی شوی په سوال (ځما) له تا نه ای ربه ځما محروم ناامیده.

تفسیر: یعنی په سکاره ډول (طریقه) سره د موت وقت قریب دی ـ محما د سر په ویښتانو کښی د زوړتوب سپینوالی محلیږی ـ او زه تر هډوکو پوری هم وچ شوی یم نو ای پاک الله تعالیٰ تا په خپل فضل او رحمت سره تل ځما دعاوی قبولی کړی دی او په مخصوصو مهربانیو سره دی روږدی (بلد) او عادی ګرځولی یم ـ نو اوس په دغه آخری وقت او زوړوالی کښی به زه څرنګه ګمان وکړم چه محما دعا به نه قبلوی؟ او له خپلی مهربانی او رحمت محخه به می بی برخی او بی هیلی (ناامیده) وګرځوی؟ ځینو مفسرینو د ﴿ وَتَوَالَیٰ نِیْمَالْکَانِکَوْمَالْکَیْا ﴾ معنی داسی اخیستی ده «ای ربه ستا په دعوت او امتثال د اوامرو د تا کښی هیڅکله زه نه یم شقی او نافرمان ثابت شوی یعنی هر مهال (وخت) دی چه ماته کوم حکم فرمائلی دی سم برابر می د هغه امتثال کړی دی او د هغه د اطاعت او فرمان منلو سعادت می راحاصل کړی دی.

#### وَإِنَّ خِنْتُ الْمَوَالِي مِنْ وَّرَآدَى وَكَانَتِ امْرَا بَيْ عَاقِرًا فَهَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَّا هُيَيْنَى

# وَيَرِثُ مِنْ الِ يَعْقُوْبُ وَاجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا®

او بیشکه زه ویرییرم له دی خپلوانو (خپلو) له وروسته (د مرګه) ځما (د خرابولو د دین ستا) او ده ښځه ځما شنډه نو وبښه ماته له طرفه خپله یو متولی (د دینی امورو حق وارث) چه میراث یوسی له ما څخه (دینی امور) او میراث یوسی (علم او حکمت) له آل د یعقوب نه او وګرځوی دی ای ربه ځما غوره کړی شوی.

تفسیر: د ده اقارب او خپلوان او تربوران به نا اهله وی \_ او ده ته به ویره پیدا شوی وی چه دغ خلق وروسته له ما له خپلو بدو عملونو او غلطو چارو د دین او نیکی لیاره خرابه نه کړی او هغه دینی او روحانی دولت چه د یعقوب علیه السلام کورنی ته منتقل شوی دی او حضرت زکریا علیه السلام پوری رسیدلی دی دوی پخپلو شرارتونو او بدتمیزیو سره ضائع نه کړی.

﴿ كَالْتِهَا الْمِلْآلِيُ الْقِلْ ﴾ او ده ښځه ځما شنوه نو وبنه ماته له طرفه خپله یو متولی د

ر دینی امورو حق وارث چه میراث یوسی له ما څخه دینی امور او میراث یوسی علم او حکمت له آل د یعقوب).

یعنی زه زوړ او سپین پیری یم \_ او ښځه می (بی بی ایشاع د بی بی مریعی ترور) هم شنډه (او ۸۸ کلنی) ده د وړوکی پیدا کیدلو ظاهری سامان هیڅ نشته لیکن ته پخپل لامحدوده قدرت او رحمت سره ماته هلک راعطاء کړی! چه دینی خدمات ایفاء او سنبال کړی او ستا دغه مقدس امانت بار پر خپلو اوړو واخیستی شی \_ ځما له لاسه په دغه ضعیفی او زوړوالی کښی څه کیدی شی \_ زړه می غواړی چه یو داسی لاتق ځوی ولرم چه د خپل پلار او نیکونو مقدسه وظائف انجام \_ او د هغوی په مظهره سجاده باندی کښینی \_ او د دوی د علم او د حکمت د خزانو مالک او د نبوت د کمالاتو وارث شی.

تغییه: له صحیحه احادیثو محخه ثابت دی چه د انبیاؤ علیهم السلام په مال کنبی وراثت نه جاری کیږی ۔ د دوی وراثت د علم او حکمت په دولت کښی نافذ کیږی. پخپله د اهل التشیع د«کافی کلینی» له مستنده کتابه هم په «روح المعانی» کښی د هم دغه مضمون غو روایات نقل کړی شوی دی ۔ لهذا متعین دی چه په ﴿ وَيُنْ اَيْوَنْ مِنْ اَلْمَوْنَ مُنْ ﴾ کښی مالی وراثت نه دی مراد چه د هغه تائید پخپله د آل یعقوب مخخه کیږی ۔ محکه ظاهر دی چه د ګرد (تول) آل یعقوب د اموالو او املاکو وارث یوائی د زکریا علیه السلام محوی به مه ډول (طریقه) کیدی شو ؟ بلکه هم دغه د وراثت ذکر په دغه موقع کښی دغه راښکاروی چه مالی وراثت نه دی مراد ۔ محکم چه دغه په ګرده (توله) دنیا کښی مسلمه ده چه محوی د خپل پلار د مال وارث کیدی شی . نو بیا په دعاء کښی د خپل پلار د مال وارث کیدی شی . نو بیا په دعاء کښی د خپل مال کو دولت په فکر او اندیښنه کښی ؤ چه چیری دغه مال او دولت په فکر او اندیښنه کښی ؤ چه چیری دغه مال او شته

گما له کوره ونه وځی \_ او دینی اعمامو او تربورانو او نورو خپلوانو کره لاړ نشی، نهایت سپک او تیټ خیال دی \_ د انبیا علیهم السلام له لوی شان څخه دغه فکر ډیر لری دی چه د دنیا د رخصت کیدلو په وقت کښی د دنیوی حقیر متاع په فکر او چرت کښی ولویږی \_ چه دغه به چیری لاړ شی؟ او له چا سره به وی؟ او لطف په دغه کښی دی چه حضرت زکریا علیه السلام دومره لوی دولتمن او د شتو خاوند هم نه ؤ او د ترکانی (نجاری) په کار کښی به مشغول ؤ \_ او د هنی د معمول څخه به ئی خهلی شپی او ورځی تیرولی \_ او قوت لایموت به ئی حاصلاوه نو به دغسی یو سپین ډیری متوسط المال نبی ته به غرنگه داسی یوه مفکوره او غم او اندیښته پیدا کیدی شی چه ځما څلور پیسی دی ځما د خپلوانو او اقاربو په لاس کښی ونه لویږی (المیاذ

﴿ وَالْجَمَّالُونِ النَّهِ ﴾ او وګرځوی دی ای ربه ځما غوره کړی شوی «رضی» په وزن د «فعیل» دی په معنی د مفعول چه راضی کړی شوی دی).

یعنی داسی یو هلک راکره چه د خپلو اخلاقو \_ اعمالو او اطوارو په لحاظ ستا او ځما او د ګردو (ټولو) صالحانو خوښ او پسند وی.

# يْزُكُرِيّْكَ إِنَّانَانَتْشِرُكَ بِغُلْوٍ إِسْمُهُ يَعَيٰىٰ لَوْ نَجْعَلْ لَّهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيًّا۞

ای زکریا بیشکه موند زیری درکوو تاته په یو داسی هلک چه نوم ئی یحیٰی دی نه مو دی کرځولی ده ته پخوا له دی نه په دغه نامه (او صفت بل سمنامه).

تفسیر: یعنی دعا ئی قبوله او د هلک زیری ورته وکر شو چه د هغه د نامه تجویز هم پخپله حق تعالیٰ پخوا له تولده په (یحیٰی) سره وفرمایله ـ او اسم هم داسی عجیب او په زړه پوری چه له دی نه پخوا پر بل هیچا نه ؤ اینیی شوی ځینو اسلافو دلته د(سمی) معنی په (شبیم) سره اخیستی ده یعنی په دغه شان ـ صفت او ممیزه اخلاقو پخوا بل څوک نه دی تیر شوی ـ بنائی چه دغه مطلب وی چه له زوړ نارینه او له زړی بنځی څخه تر نن ورځی پوری داسی یو هلک نه دی پیدا کړی شوی ـ یا په ځینو خاصو احوالو او صفاتو (لکه د قلب رقت ـ او د بکاء غلبه او نورو) کڼی د هغه مثال پخوا له دی نه نه دی تیر شوی. والله اعلم.

## قَالَ رَبِّ أَنْ يُكُونُ لِي عُلُوٌّ وَكَانَتِ امْرَ إِنْ عَاقِرًا وَقَدُ بَكَفْتُ مِنَ الْكِيرِ عِيتًا ۞

#### وویل (زکریا) ای ربه ځما څرنګه به وی ما لره هلک او ده ښځه ځما شنډه او په تحقیق رسیدلی یم زه له ډیر زوړوالی نه ډیر ضعف ته.

تفسیو: د انسانانو دغه دستور او قاعده ده \_ کله چه کوم غیر متوقع خبره یا فوق العاده زیری واوری نو د زیات طمانیت او استلذاذ دپاره د هغه پوستنه نحو نحو تحلی کوی او له هری خوا د هغه په پوستنی او لازمی تهوسونو او ضروری فکرونو کمبی بوخت کیږی \_ او د دغه تحقیق او تفحص او تیقن شخه نوی نوی خوند اخلی او راز راز (قسم قسم) حظوظ او لذائد حاصلوی \_ او ضمناً هغه خبره به پخه او مؤکده کوی \_ نو د حضرت زکریا علیه السلام د دغه سؤال منشأ هم هم دا ده \_ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کله چه ده دغسی نادره غوستنه کوله تعجب ورپیدا نشو \_ خو کله چه ئی واوریده چه هغه غوستنه ئی ومنله شوه نو متعجب شو».

#### قَالَكَنَالِكَ قَالَ رَبُكَهُوعَلَى هَيِّنٌ قَقَدُ خَلَقَتُكَ مِنْ قَبُلُ وَلَهُ تَكُ ثَيْئًا ۞

وفرمایل (الله کار) هم داسی دی (لکه چه تا وویل) فرمایلی دی رب ستا چه دا کار پر ما آسان دی او په تحقیق پیدا کړی می ئی ته پخوا له دی نه او نه وی ته هیڅ څیز.

تفسیو: دا د تعجب کومه خبره نه ده ـ په هم دغسی حالاتو کښی ته د هلک پلار کیدونکی ئی ـ او دغه د الله تعالیٰ مشیت هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی.

﴿ قَالَ نَبُكَ هُوَكُلُهُ هُنَ ﴾ الآية - فرمايلي دى رب ستا چه دا كار پر ما آسان دى دغه د پرښتى وينا ده.) يعنى كه ستا په نزد د ظاهرى اسبابو په اعتبار يو شى مشكل او سخت وى نو الله تعالىٰ جل جلاله ته هغه او نور گرد (ټول) مشكل كارونه له سره سخت نه دى ـ نو د الله تعالىٰ د عظيمه في قدرتونو. په مقابل كښى هر شى آسان دى ـ انسان دى پومبى خپل وجود ته وگورى چه دى پخپله په يوه زمانه كښى هيڅ يو شى نه في ـ تر دى حده پورى چه له سره د نامه او نښى خاوند هم نه في ـ نو الله تعالىٰ دى له كتمه د عدمه په وجود راوړ نو بيا هم دغه مطلق قادر چه يو محض لاشى غيز محخه شى جوړوى ـ آيا هم هغه لوى ذات د يوه زاړه نارينه او زړى شندى ير محض لاشى غيد غده يې يا كولى؟ پر دغه فعل خو په اولى طريقه سره ښائى چه قدرت ولرى.

#### قَالَ رَبِّ اجْعَلَ لِنَّ البَةُ قَالَ النَّكُ الاَنْكِرِ النَّاسَ ثَلَثَ لَيَ إِل سَوِيًّا ©

وویل (زکریا له ډیری خوشالی) ای ربه ځما وګرځوه ماته یوه نښه وفرمایل (الله) چه نښه ستا دا ده چه ته به خبری نشی کولی له خلقو سره دری شپی (او ورځی پرله پسی) په دی حال چه روغ او جوړ به اوسی (بیخی کامل الخلقت بی له ګونګ والی)

تفسیر: یعنی سره له صحته او روغوالی هر کله چه دا تا ونشوی کولی چه له خلقو سره خبری اتری و کړی نو هلته وپوهیږه چه حمل قرار نیولی دی. د دی قصی په متعلق مفصل بیان په آل عمران کښی شوی دی هلته دی په (۱) رکوع څمونږ د دغه مبارک تفسیر کښی ولوست شی.

# نَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْوَابِ فَأَوْتَى الْمِهِمْ آنَ سَيِّعُوْ الْبُكُرَةُ وَعَشِيًّا ®

پس ووت (زکریا) پر قوم خپل له خپل محراب (حجری یا معبد) څخه پس اشاره نی وکړه دوی ته داسی چه تسبیح وایئ تاسی په صبا او بیګا کښی.

تفسير: يعنى كله چه هغه وقت ورسيد ـ نو د ده ژبه له خبرو او اترو مخخه بنده شوه ـ نو له خپلى حجرى مخخه د باندى ووت ـ او خلقو ته ئى په اشاره سره وويل ـ چه صبا او بيگا تاسى پاک الله يادوئ! لمونځونه كوئ! په تسبيح او تهليل كښى مشغول او لگيا اوسئ! دغه وينا يا حسب المعمول به د پخوانيو مواعظو او نصائحو په شان وى ـ يا د الهيه د دغه نعمت د احساسه وروسته به ئى غوښتى وى چه نور خلق هم د ده د حال سره شريک شى ـ ځکه چه پر زكريا عليه السلام حكم شوى ؤ لكه چه د آل عمران په سورت كښى راغلى دى چه په دغو دريو ورځو كښى په به شان سره الله تعالىٰ يادوه! او خاص د تسبيح لفظ به ئى ښائى د دى لامله (له وجي) اختيار كړى وى چه على الاكثر د عجيبه ؤ او غريبه ؤ مظاهرو او مناظرو د ليدلو په وقت كښى سري شيمناللم په وائى (وفرمايل الله پس له تولد د يحيٰى چه)

# يليميني مخذالكلاب بقُوَّةٍ وَالتَيْنَاهُ الْكُلُورَ صَبِيًّا ﴿

ای یحیٰی واخمله دغه کتاب (توریت) په قوت (د زړه سره) او ورکړی ؤ مونږ دغه یحیٰی ته حکم (حکمت او نبوت) په دغه حال کښی چه دی هلک ؤ.

تفسیر: یعنی توریت او نوری آسمانی صحیفی چه پر تا یا پر نورو انبیاؤ نازلی کری شوی دی په چه مضبوطی او کویسین سره ئی تینگ کلک ونیسه! او د هغو پر تعلیماتو هم ته په چه شان

سره عمل وکړه أ او هم يمي پر نورو خلقو د هغو په تعميل کښي اقدامات وکړه أ حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليکي «يعني د علم الکتاب په ښوولو کښي مصروف شو پر خلقو په ښه زور او قوت سره ـ يعني پلار ئي زوړ او ځوى ئي ځلمي ؤ او په هم دغه هلکتوب کښي الله تعاليٰ ده ته فهم، پوه، علم، حکمت، صادقه فراست، احکام الکتاب، او د عبوديت آداب، او د خدمت معرفت ورعطاء فرمايلي وه . وائي يو ځلي هلکانو يحيٰي عليه السلام ته وويل «راڅه چه لوبي سره وکړو ا» يحيٰي عليه السلام ته وويل «راڅه چه لوبي سره وکړو ا» د ډيرو علماؤ په نزد الله تعاليٰ د خپل عمومي عادت په خلاف يحيٰي عليه السلام ته په هم دغه هلکتوب کښي نبوت هم عطاء فرمايلي ؤ. والله اعلم.

# وَّحَنَا نَاقِنَ لَّدُنَا وَزَكُوةً وَكَانَ تَقِيًّا ﴿ وَبَرَّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَارًا عَصِيًّا ﴿

او (بل ورکړی ؤ مونږ يحيٰی لره رحمت مهربانی) حال دا چه مهربان ؤ (پر خلق الله) له نزد خپله او پاکی (له معاصيو) او ؤ (يحيٰی) پرهيزګار او نيکوکار پر مور ؤ پلار خپل او نه ؤ سرکشه نافرمانه (له ربه او پخپل سر).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ یحیٰی علیه السلام ته شوق، ذوق، رحمت، شفقت، رقت، د زړه پوستوالی، محبت، محبوبیت له خپله درباره عنایت فرمایلی وق. د ښو اوصافو خاوند، پاک ذات، حسین مخ، زرین خصلت، مبارک، سعید، متقی او پرهیزکار ئی کرځولی وق. په حدیث کښی راغلی دی چه «یحیٰی نه کله گناه کړی وه او نه ئی د گناه اراده فرمایلی وه. د الله تعالیٰ له ویری به ئی تل ژړل او د ده پر بارخوگانو (رخسارو) د اوښکو لپاری له ورا ښکاریدی» او له سره متکبر، سرکش په خپل سر نه وق. حضرت شاه صاحب رحمة الله علی «یعنی د هیلی (امید) او ارمان ووړکی اکثریه هم داسی وی. لیکن یحیٰی داسی نه وی الصلوة والسلام علیٰ یحیٰی وعلیٰ محمد المحصطفیٰی۔

#### وَسَلَا عُلَيْهِ يَوْمَ وَلِدَ وَيُومَ يَهُونُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا اللَّهِ

او سلام دی وی پر دغه (یحیٰی له جانبه د الله) په هغه ورځ چه پیدا کړی شوی دی (له مسه د شیطانه) او په هغه ورځ چه مری به دی (له سکرات الموت او له عذاب القبر) او په هغه ورځ چه پورته کړ شی دی ژوندی (**له عذابه د قیامت)**.

تفسیو: کوم سلام چه الله تعالیٰ پر خپل بنده لیږی هغه محض د تشریف او عزت زیاتولو دپاره وی . چه د هغه مطلب او معنی دا ده چه په ده باندی هیڅ انتقاد (نیونه) او مؤاخذه نشته. دلته د ﴿ يَوْمَرُيْلُونُ ﴾ ﴿ وَيُومُرِيُهُمُ مَيْكًا ﴾ څخه د اوقاتو او احوالو د تعمیم غرض دی. یعنی د ولادت له وقته نیولی و موت تر وقته پوری او له موته نیولی تر قیامته پوری په هیڅ وقت کښی پر یحیٰی علیه السلام هیڅ قسم د الله تعالیٰ مؤاخذه نشته او تل ترتله له هره آفته مأمون او مصوف دی.

# وَاذْكُرْ فِي الكِيلْبِ مَرْيَحُرُ إِذِانْتَبَكَتْ مِنْ اَهْلِهَا مَكَانَا شَرُ قِيًّا ﴿

او یاد کړه په دغه کتاب کښی (قصه د) مریمی کله چه په څنګ شوه (لاړه) له کورنی خپلی هغه ځای ته چه (د کور په) شرقی (ډډه) وه.

تفسیر: یعنی د حیض د غسل کولو دپاره ـ هم دغه د دی پرومبنی حیض و په دیارلس کلنی یا پنځلس کلنی کښی دا له ډیره شرمه او حیاء د خپلی کورنی له مجمع څخه ګوښه (بیله) شوه ـ او داسی یو عمارت ته لاړه چه د بیت المقدس په مشرقی طرف کښی و. نو ځکه نصاری هم دغه مشرقی خوا د بیت المقدس خپله قبله ګرځولی ده. (او اکثر علماؤ د نصاری قبله مطلق مشرق لیکلی دی).

#### ڬٵؾٛۜڬؘٮؙؙ؈ؙۮؙۏڹۿؚۄ۫ڃؚۘۻٲٵ۠ڡٷؘٲؽڛڷؽۜٙ ٳڵؽۿٵۯۏۘڝؘٵڣؘؾۘؠؿٛڶڵۿٵڹؿؙۯٳڛۅؾٞٳ۞

پس ونیوله له طرفه د دوی پرده (دپاره د غسل د حیض) نو ولیږه مونږ دی ته (پس له غسل او اغوستلو د جامو) روح خپل پس شکل خپل ئی جوړ کړ دی ته د سړی کامل (تام الخلقة د نورانی ځلمی).

تفسیر: یعنی حضرت جبرئیل علیه السلام د یوه مخنکی (هلک) او نوی دیر سکلی پیمخی محلمی په صورت سره متشکل شوی ورسید، هم هغسی چه د پرښتو عادت دی چه عموماً په ښو منظرو او صورتونو سره متمثل کیږی، او ممکن دی دلته د مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها د انتهائی عفت او طهارت او تقویٰ امتحان اخیستل هم مقصود وی چه داسی زورور دواعی او محرکات هم د دی د عفاف او تقویٰ جذباتو ته لیم شحرکت هم ونشو ورکړی.

#### قَالَتُ إِنِّنَ آعُودُ بِالرَّحْمَٰنِ مِنْكَ إِن كُنْتَ تَقِيًّا ©

نو وویل (مریمی دغه ځلمی ته) بیشکه زه پناه غواړم په رحمٰن له تا نه که ئی ته پرهیزګار سړی (نو له ما څخه په ډډه شه!).

تفسیو: صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په اوله شیبه کمیی داسی وګنله چه دغه کوم سری دی

په تنهائی کښی یو ناځاپی د یوه سړی سره د مخامخ کیدلو څخه بالطبع بیږی مریمه سخته
وویړیده ـ او د خپلی ساتنی او پت په فکر کښی ولویده، مگر معلومیږی چه د دغی پرښتی پر
څیره د تقویٰ او طهارت د انوارو د ځلیدلو څخه فقط هم دغومره ویل کافی وګڼه چه «زه ستا
له طرفه رحمٰن ته پناه نیسم که چیری ستا په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره وی (لکه چه ستا له
پاکی او نورانی بشری څخه هم دغه راڅرګندیږی) نو ته به له ما څخه هیسته درومی ـ او هیڅ به
ماته تعرض نه کوی او نه به ماته ګوری».

## قَالَ إِنْمَاآنَارَسُولُ رَبِّكِ لَا لَهَبَ لَكِ عُلمًا زَكِيًّا ۞

وویل (جبرئیل) بیشکه هم دا خبره ده چه زه رالیږلی شوی د رب ستا یم دپاره د دی چه وبښم تاته (په امر د رب د تا) یو هلک صالح (پاک له معاصیو).

تفسیر: یعنی مه ویریهه ـ که ځما په نسبت ستا په نړه کښی کوم خراب خیال پیدا شوی وی هغه لری کړه! زه انسان نه یم بلکه ستا د هغه رب له جانبه (چه ته په هغه پوری پناه نیسی) لیږلی شوی پرښته یم ـ او د دی دپاره راغلی یم چه د پاک الله له طرفه تاته یو پاک، صاف، مبارک، مسعود او جه پاک هلک درعطا کړم په ﴿ عُلْمُالَّاتِیّا ﴾ کښی دی ته اشاره ده چه هغه به د حسب او نسب او اخلاق او نورو ممیزه و صفاتو په اعتبار بیخی پاک او صاف وی.

### قَالَتَ الْي يَكُونُ لِي غُلْارٌ وَلَهُ يَنْسَسُنِي بَشَرٌ وَلَهُ الدُبَغِيَّا ۞

وویل (مریمی له ډیره تعجبه) څرنګه به پیدا شی ماته ځوی حال دا چه نه دی رسیدلی ماته هیڅ بشر (نه په نکاح او نه په سفاح) او نه ومه زه هیچیری بدکاره.

تفسیر: د صدیقی مریمی رضی الله تمالیٰ عنها په زړه کښی الله تمالیٰ دغه یقین ورپیدا کر چه پیشکه دغه پرښته ده مکر دغه تعجب ورپیدا شو هغه جینئ چه له سره میره (خاوند) نه لری چه په حلاله طریقه د دی سره ئی مساس کړی شوی او بدکاری ئی هم نه ده کړی چه په حرامه طریقه سره به ئی هلک حاصل کړی وی. نو دی ته د دغه رهبانیت په حالت کښی پاکیزه ولد به څرنگه ورپه برخه کیدی شی؟ لکه چه حضرت زکریا علیه الشلام له دی نه په لږ عجیب بشارت باندی سؤال کړی و.

# قَالَ كَنْ الِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَعَلَىٰ هَرِّينًا

نو وویل (جبرئیل مریمی ته کار) هم داسی دی (لکه چه ته وائی لیکن) فرمایلی دی رب د تا دغه (کار) پر ما باندی آسان دی.

**تفسیر:** دا هم هغه جواب دی چه حضرت زکریا علیه السلام ته ورکمری شوی **و (د ه**م دغه سورت) (۱) رکوع او هم دغه تفسیر کښی دی بیا ولوست شی.

# وَلِنَجْعَلَهُ الِكُةُ لِلتَّاسِ وَرَحْمَةُ مِّنَّا وَكَانَ آمُرًا مَقْضِيًّا ®

او چه وګرځوو مونږ دغه (هلک لویه) علامه دلیل (د کامل قدرت) دپاره د خلقو او رحمت له (طرفه) زمونږ، او دی (پیدا کیدل د ده بی له پلاره) یو کار مقرر کړی شوی (له ازله).

تفسیر: یعنی دغه تولد هرومرو (خامخا) کیدونکی دی او لا له پخوا محخه دغه امر طی او حکم د واقع کیدلو پری شوی دی چه له سره پکنی تخلف نه واقع کیدی او محمونی حکمت د دغی خبری مقتضی دی چه بی د بشر د مسی محض د یوی جینئ له وجوده هلک پیدا کرو. او هغه لیدونکو او اوریدونکو دپاره محمونی د عظیمه و قدرونو محخه یو لوی دلیل دی محکه چه گرد (تول) انسانان د نارینه و او د مخو له یو محای کیدلو محخه پیدا کیدی. آدم علیه السلام مو بی د دغو دوایو محخه پیدا کیدی. آدم علیه السلام مو بی وجوده بیدا کری دی. او بی بی حوای رضی الله تعالیٰ عنها مو یوامحی د نارینه له وجوده پیدا کری ده. محلوم صورت نی هم دغه دی چه د مسیح علیه السلام په وجود کنی ظاهر شو چه بی د نارینه له وجوده یوامحی د نارینه له شو چه بی د نارینه له وجوده یوامحی د مشیح علیه السلام وجود د الهیه و قدرتونو یو دلیل دی او د الله تعالیٰ له طرفه دنیا ته د لوی رحمت سامان دی.

## فَحَمَلَتُهُ فَانْتَبَنَاتُ تُونِهِ مَكَانًا قَصِيًّا ﴿

پس حامله شوه (مریمه) په دغه (عیسٰی) سره نو په څنګ شوه سره له دغه (عیسٰی) یو ځای لری ته.

تفسير: وانى چه پرستى وپوكل، نو هنه حامله شوه. وفى البحر: وذكروا ان جبرئيل عليه السلام نفخ فى جيب درعها اوفيه وفى كمها والظاهر ان المسند اليه النفخ هو الله تعالى لقوله فنفخنا (صفحه ۱۸۱ مجلد ٦) كما قال فى آدم عليه السلام ونفخت فيه من روحى. والله اعلم

یعنی څه مهال (وخت) چه د حمل د وضعی وقت ورنژدی شو، نو له ډیره شرمه او حیا<sub>ه</sub> له ګردو (تولو) څخه جلا (جدا) شوه. او کوم لری ځای ته لاړه ښائی چه دغه ځای به هم هغه وی چه ورته «بیت لحم» وائی دغه ځای د «بیت المقدس» څخه اته میله لری دی. ذکره ابن کثیر رحمة الله علیه عن وهب رحمة الله علیه.

## فَأَجَأَ وَهَا الْمَخَاضُ إلى جِذَعِ النَّفُكَةِ وَالتَّيلِيَيْنِيُ مِثُ قَبْلَ لَمْ ذَاوَكُنُتُ نَسُيًا مَّنُسِيًّا ۞

پس راوسته مریمه درد د لنګیدلو (مضطربتاً «پریشانئ په حال») په ویخ د ونی د خرما ته (لپاره د تکیی، کله چه عیلی متولد شو) وویل (مریمی له ډیری حیاء) کشکی که مړه وی زه پخوا له دی حاله او وی زه (اوس یو ځیز) هیر شوی بیخی له زړونو وتلی.

تفسیو: یعنی د لنگوالی د درد له شدته د یوی زری خرما ونی ویخ ته چه په یوه اوچته ځای کښی ولاړه وه. پناه ئی یووړه (او هلته پته کیناسته) په دغه وقت کښی د درد له تکلیفه او د یواځی والی او بیکسی او ضرورت او راحت د سامان د فقدان او نشتوالی لامله (له وجی) او له تولو څخه زیات داسی مشهوره پاکه صافه عفیفه جینځ له دینی حیثیته د مستقبل بدنامی او رسوائی اندیښی او تصور څخه سخته ناقراره او پریشانه وه ـ تر دی پوری چه د هم دغه کرب او اضطراب په غلبه کښی یو نامخاب داسی یوه جمله یی هم له خولی ووته ﴿ لَمُنْیَقُونَهُ مُنْکَالُهُ لَدُنَا کښی څخه لا له پخوا مړه شوی وی او په دنیا کښی ځمنی نوم او به دنیا کښی ځمنا نوم او نښان نه وی پاتی ـ ځو په هیره سره هم د چا پر ژبه ځما نوم نه راتلی، د اضطراب

کرب او اندیښنی له شدته هغه زیری او بشارات چه د پرښتی له خوا دی ته ورکړی شوی وو تری بیخی هیر شوی وو.

# فَنَادْ مِهَا مِنْ تَحْتِهَا ۗ ٱلاَتَحُزَنْ قَدُجَعَلَ رَبُكِ تَحْتَكِ سَرِيًّا ۞ وَهُـزِّئَ ۗ إِلَيْكِ بِجِنْ عِ النَّخُلَةِ ثُلْقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ۞

پس غږ وکړ (پرښتی) دغی (مریمی) ته له لاندی طرفه د دی چه مه خپه کیږه په تحقیق ګرځولی ده رب د تا لاندی (له قدمونو) د تا چینه (یا سردار چه عیسٰی دی). او وخوځوه (وڅنډه) خپل ځان ته بیخ د خرما چه راتوی کاندی پر تا خرما پخی لوندی تازه.

تفسیو: دغه محای چه صدیقه مریمه رضی الله تعالیٰ عنها د خرماؤ د ونی تر ویخ لائدی (پته)
ناسته وه ـ له محه اوچت ؤ ـ له دی نه د سکته محای محخه بیا همغی پرستی ورغه کر چه
«مه خپه کیږه او مه پریشانیږه! بلکه د الله تعالیٰ په قدرت هر قسم ظاهری او باطنی اطمینان
حاصل کره سکته وګوره چه پاک الله خاص تاته خرنګه چینه یا نهر جاری کری دی ـ چه تری
وڅښی ـ او ستا د خوراک دپاره پاس وګوره ـ چه (له دغی وچی کلکی د خرما د ونی محخه چه
ته په ویخ کښی نی پته ناسته نی) مخنګه پخه تازه ـ پسته خرما سم د لاسه پیدا کری ده ـ خو
نی وخندی او تری وخوری».

تنبیه: محینو اسلاقو (دغه منادی عیسٰی علیه السلام بللی او له تحت محخه د مریمی صدیقی نس ئی مراد کری او) د «سری» معنی یی په چینه سره کری ده ـ ظاهر دی چه دغه چینه د خرق العادت په صورت بهولی شوی ده ـ او خرما هم بیموسمه په وچی ونی لکیدلی ده د دغو خوارقو د لیدلو د بریمی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په زړه کښی تسکین او اطمینان پینا او د تفریح او خوسی اسباب ورمهیا شول. او لکه چه مفسرین لیکی په دغه حالت کښی دغه شیان بریمی مریمی ته نافع او مفید هم و ـ او دی ورته ضرورت هم درلود (لرلو) (نو محکه د الله په حکم په هم دغه اکل او شرب سره بیرته روغه جوړه شوه.)

# فَكُلِيُ وَاشُرَ بِي وَقَرِّي عَيْنَاأَ

پس خوره (دا خرما) او څښه (دا اوبه) او (رڼی) یخی کړه سترګی خپلی (په عیلی او خوشحاله شه).

تفسیو: یعنی پخه تازه خرما وخوره! او د دغی مخصوصی چینی د اوبو څخه وڅمهه! او خپل پاک او مطهر ووړکی ته ګوره! او خپلی سترګی دی پری یخی او رنی کړه! او د وروسته غم مخوره! چه الله تعالیٰ د ګردو (تولو) مشکلاتو لری کوونکی دی.

# فَإِمَّاتَرَيِنَّ مِنَ الْبَشَرِ اَحَمَّا الْفَقُولِ إِنِّ نَذَرُتُ لِلرَّعْلِن صَوْمًا فَلَنَ الْكِوَلِيَّ الْمَثَلِقَ الْمَاكِدِ الْمُؤْمِلِ الْمَثَانَ الْمُؤْمِلِ اللَّهِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلِ اللَّهِ الْمُؤْمِلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّ

پس که ولید تا له خلقو څخه یو څوک (چه د عیسٰی د تولد پوښتنه ئی در څخه کوله) نو ووایه بیشکه زه چه یم نذر کړی می ده پر ځان رحمٰن ته روژه (له کلامه) پس.له سره به خبری ونه کړم زه نن ورځ له هیڅ یوه انسان سره!

# فَاتَتُ بِهِ قَوْمَهَا تَعْمِلُهُ قَالُوا لِمَرْيَهُ لِقَدُحِثُتِ شَيْنًا فَرِثَّا اللهِ

پس راغله (مریمه) سره له دغه (عیلی) قوم خپل ته چه اخیستی ئی وه هغه (عیلی په غیر کښی کله چه قوم ئی ولیده) نو وویل (یهودانو) ای مریمی په تحقیق راوړی دی (او کړی دی) تا یو څیز عجیبه مخالف له عادته.

تفسیر: یعنی عیسٰی علیه السلام ئی پخپلی غیر کښی ونیو ۔ او د خپل قوم په مخ کښی راغله ۔ نو کرد (ټول) خلق د دغه وضعیت د لیللو څخه هک یک ۔ حیران او متحیر یاتی شول ۔ او

گردو (تولو) په داسی ویناؤ خوله وپرانستله، ای مریمی تا بلام وکړله ـ او داسی غټه خبره دی پیدا کړه ـ نو ژر شه ووایه چه دغه ساختگی شی دی له کومه راوړ له دی نه به لوی دروغ او خلاف العادت خبره څه وی چه یوه پیغله بی میره جینځ (چه تر نن پوری به لا حائضه هم نوی شوی) داسی دعوی وکړی چه د ما کړه ځوی شوی دی (بی له پلاره).

# يَاكْتُ هُرُونَ مَا كَانَ ٱبُولِهِ امْرَاسُوْءٍ وَمَاكَانَتُ أَتُكِ بَعِيًّا ﴿

ای خوری د هارون! نه ؤ پلار د تا سړی د بدی او نه وه مور ستا بدعمله (نو دا ته ولی داسی شوی؟)

تفسیو: یعنی پری بدگمانه شول او داسی ئی ورته وویل چه ستا مور او پلار او کورنی او کهول له قدیم الایامه تر اوسه پوری به عفت او عصمت او طهارت معروف دی نو په تا کښی دغه بد خصلت له کومه شو؟ د نیکانو له اولاده ؤ څخه د بدی صدور د حیرت او تعجب وړ (لایق) دی. تنبیه: بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی «اخت هارون» څکه وویل چه د حضرت مولی د ورور هارون علیه السلام له نسله وه کواکی له «اخت هارون» څخه «اخت قوم هارون» مقصود دی لکه چه ﴿ وَاوْزُلْهُمَا عَلَيْ ﴾ کښی هود علیه السلام ته د «عاد» ورور ویلی دی حال دا چه «عاد» دی قوم د اصلی مورث نرم ؤ او ممکن دی د «اخت هارون» څخه د هغه ظاهری معنی ئی واخیسته شی لکه چه له محینو صحیحه ؤ احادیثو څخه ظاهریږی چه د بی یی مریمی رضی الله تمالیٰ عنها دغه ورور یو صالح سری ؤ \_ نو د کلام حاصل داسی شو چه «ای مریمی ستا پلار متقی او مور دی عابده او ورور دی صالح او پاس نسب دی عین «هارون علیه السلام» ته رسیږی ـ نو سره له دومره مفاخرو او محاسنو له تا څخه داسی بد کار ولی ښکاره شو.

## فَأَشَارِتُ إِلَىٰةً

#### نو اشاره وکړه (مريمي) هغه ته (چه له دغه عيسٰي سره وغږيږئ!)

تفسیو: یعنی صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها پخپل لاس سره د خپل وړوکی په لوری (چه تی نی په خوله کښی ؤ او د خلقو دغه ګردی (تولی) خبری ئی په ځیر سره اوریدی) اشاره وکړه چه تاسی پخپله له ده نه پوښتنه وکړئ.

## قَالُوَٰاكِيۡفُ نُكَلِّوُمَنُ كَانَ فِي الْمَهُدِ صَبِيًّا ﴿

نو وویل (خلقو) څرنګه خبری وکړو مونږ له هغه چا سره چه دی هغه په مهد (ځانګو یا غیږ) کښی وړوکی (تی رودونکی).

تقسیو: یعنی سره له دغسی شرمناکه حرکته دی ته لا وگوره چه پر مونیِ ملنډی هم وهی او مسخری راپوری کوی چه دغه خپل جواب د دغه تی رودونکی وړوکی ماشوم محخه واورئ! ښه نو د یوه داسی نوی ځیږیللی هلک سره به مونیِ څرنګه سؤال او جواب وکړی شو؟

تنبیه: ﴿ مَنْكَانَ فِي اَلْمَهُوْصِينًا ﴾ کښی د ﴿ كَانَ ﴾ لفظ پر دی دلالت نه کوی چه عیسٰی علیه السلام د خپل دغه تکلم په وقت کښی «صبعی» نه و پاتی په قرآن عظیم کښی داسی مضامین ډیر استعمال شوی دی مثلاً په ﴿ وَکَانَ اللهُ عَفْرُارَجِيمًا ﴾ یا ﴿ وَکَانَّ اللهُ عَفْرُارَجِيمًا ﴾ یا ﴿ وَکَانَ اللهُ عَفْرُارَجِیمًا ﴾ یا او نورو کښی «د

﴿ كُانَ﴾ استعمال د داسی مضمون دپاره شوی دی چه د هغه سلسله د ماضی زمانی د سلسلی د پری کیدلو سره نه وی منقطع شوی ـ او دلته د ﴿ مَنَكَانَ إِنَّالَهُمْوَسِيًّا ﴾ په تعبیر کښی دغه نکته شته چه ویونکو دغه د تکلم نغی د یوی ضابطی او عمومی قاعدی په ډول (طریقه) وړاندی کړی وه ـ یعنی نه صرف عیلی علیه السلام بلکه د هر هغه هلک (وړوکی) چه دغسی نوی ځیږیللی وی ـ او په غیږ کښی پروت تی رودنکی وی عادتاً کلام محال دی.

# قَالَ إِنَّ عَبُدُ اللَّهِ ۖ الْعَنِي الْكِتْبُ وَجَعَلَنَي نَبِيًّا ﴿

وویل (عیسٰی) چه بیشکه زه بنده د الله یم؛ راکړی ئی دی ماته کتاب او گرځولی یم زه الله نبی.

تفسیو: یعنی د قوم په منځ کښی هم دغه خبری او اتری کیدی چه الله تمالی مسیح علیه السلام په خبرو راوست او د عیسی علیه السلام هغه وینا چه په دغه وقت کښی ئی وکړه \_ د دغو د هغه تردد او د غلطو او فاسدو خیالاتو تردید ئی وکړ \_ چه اوس یا وروسته له دی نه د ده په نسبت قائم کیدونکی و. «زه بنده د الله یم» یعنی نه پخپله الله تمالیٰ او نه د الله تمالیٰ محوی یم \_ لکه چه د نصاریٰ و عقیده ده \_ لکه چه د هم دی عقیدی د تردید دپاره پومبی د مسیح علیه السلام د ولادت او نورو حالاتو مفصلاً بیان وفرمایه.

«او گرځولی ئی یم نبی» یعنی مفتری او کاذب نه یم لکه چه یهودان گمان کوی.

تنبیه: د آل عمران او مائده په سورتونو کښی د حضرت مسیح علیه السلام د تکلم فی المهد په متعلق کلام کړی شوی دی ـ هغه دی هلته ولوست شی ـ د صحیح بخاری شریف په حدیث نبی کریم صلی الله علیه وسلم د هغو دریو هلکانو په نسبت چه د تکلم فی المهد ذکر فرمایلی دی له هغوی محنی یو هم دغه حضرت مسیح علیه السلام بن مریم دی ـ مگر نن، پرون خلق د قرآن او

حدیث په خلاف د حضرت مسیح د تکلم فی المهد محخه انکار کوی حال دا چه د دوی په لاس کښی د نصرانیانو د عمیاء تقلید څخه ماسواء بل هیڅ یو دلیل نشته.

# وَّجَعَلَنَى مُبْرَكًا أَيْنَ مَا ثُنْتُ وَأُوطِينِ يَالصَّلْوَةِ وَالرَّكُوةِ مَادُمُتُ حَيًّا ﴿

او کرځولی یم زه (الله) برکت ناک په هر ځای کښی چه اوسیږم او تاکیدی حکم ئی فرمایلی دی ماته په لمانځه سره او په زکوة سره تر څو چه زه یم ژوندی.

عَلِمَصَلَاتَهُ وَتَشْيَطُهُ قَاللَّهُ عَلِيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَل

نی هم راښودلی دی چه د هر شی د تسبیح او د صلوة په حال باندی یواځی پخپله پاک الله پوهیږی چه د کوم یوه صلوة او تسبیح په څه ډول (طریقه) سره دی؟ هم داسی د «زکوة» معنی هم اصلاً طهارت \_ نمو \_ برکت او مدح ده، چه له دغو ځنی د هر یوه معنی استعمال په قرآن او حدیث کښی په خپلو خپلو مواقعو کښی شوی دی. په هم دغه رکوع کښی د حضرت مسیح په نسبت د ﴿ عُلْمَاتُوْمَا ﴾ لفظ دیر شو \_ چه له «زکوة» مخخه مشتق دی او یحیٰی علیه السلام ته نی و وفرمایل ﴿ وَحَمَانَا تُوَمَانَا وَمَانَدُوَهُ وَالْوَبَهُ وَمُعَالَى اَوْمَانَدُوهُ وَالْوَبَهُ وَمَانِي عمومی اخیستی شی \_ او ممکن دی له

﴿ وَاَوْسُونَيُ الْشَالُووْ وَالْوَكُووْ ﴾ خنه «اوصانی بان آمر بالصلوة والزکوق» مراد وی لکه چه د اماميل عليه السلام په نسبت فرمائلی دی ﴿ وَکَانَ يَأْمُولُولُوْلُووْ الْوَلُووْ الْوَلُووْ ﴾ بيا د «اوصانی» لفظ د خپل لغوی مدلول په اعتبار د دی خبری مقتضی نه دی چه د هم هغه د هم دنیک یو ایسامی» له وقته پری تعميل شروع شی. او هم ډير ممکن دی چه له «مادمت حیا» څخه د هم دغی څحکی ژوندانه مراد واخیست شی ـ لکه چه د «ترمذی» په يو حديث کښی راغلی دی چه الله جابر رضی الله تعالیٰ عنه پلار پس له شهادته ژوندی کړ ـ او وئی فرمایه چه «له ما شخه مخیز و فواړه»! هغه عرض و کړ «يا الله ماته بيا داسی ژوندون را په برخه کړه ـ چه په ده شه کښی بيا ستا په لياره کښی ووژلی شما» له دغه ژوندون څخه يقينا د ځمکی ژوندون مراد دی. که نه شهيدانو ته نفس الحيات خو پخپله قرآن او په هم دغه حديث کښی بالتصريح موجود دی ـ او د حيات مطلب په «لوکان موسی او عيسی حيين ـ الخ کښی هم دغه حيات و کنځ که بالفرض د دی حديث والی ثابت شی. «بالفرض» مو څکه وويل چه د ده اسناد د احاديثو په بالفرض د دی حديث والی ثابت شی. «بالفرض» مو څکه وويل چه د ده اسناد د احاديثو په کتابونو کښی هيچيری نه دی موندلی شوی.

## وَّبُرُّا بِوَالِدَ قِ نُولَهُ يَجُعَلِنُ جَبَّالُ الشَّقِيَّا ا

او (کرځولی یم زه الله) نیکی کوونکی له مور خپلی سره او نه ئی یم کرځولی زه سرکښه بدبخته.

تفسیو: هر کله چه هیڅوک ئی پلار نه و \_ نو یواغی د مور نوم ئی واخیست. دغه ګردی (دولی) جملی چه د ماضی په صیغو سره راوړی شوی بیشکه د هغوی معانی په ماضی سره اخیستلی کیږی لیکن داسی چه متیقن الوقوع مستقبل ئی ماضی فرض کړی دی لکه چه په اخیار آگیاتراللو گلاشدگغچاؤه په کښی هم داسی مسیح علیه السلام په خپل هلکتوب کښی د ماضی د صیغو په استعمالولو کښی تنبیه ورکړه چه د دغو ګردو (دولو) شیانو کیدل په مستقبل کښی داسی یقینی او قطعی دی لکه چه واقع شوی دی د حضرت مسیح علیه السلام د دغه خارق المادت خبرو، اترو \_ او له هغو اوصافو او خصائلو چه بیان کړل شول \_ په ډیر بلاغت سره د همه ناپاک تهمت تردید وشو چه د ده پر ماجده والله لګولی شوی ؤ \_ اول خو د داسی ووړکی وینا \_ او داسی جامع او مؤثر کلام طبعاً د دجمنانو چپ کوونکی ؤ \_ بیا په داسی یو ووړکی کښی چه دومره سوچه خصال وموندل شی \_ نو بیکاره ده چه هغه (العیاذ باش) غرنګه ولدالزنا ـ کیدی شی لکه پخپله د دوی له دی اقرار څخه هم ظاهریږی ﴿ وَاَکَانَدَالُونَاوَا ﴾ چه دوی کیدی شی لکه پخپله د دوی له دی اقرار څخه هم ظاهریږی ﴿ وَاَکَانَدَالُونَاوَا ﴾ چه دوی

### وَالسَّلَامُ عَلَىَّ يَوْمَرُولِهُ ثُنَّ وَيُومَ أَمُونُتُ وَيُومَ أَبْوَثُ وَيُومَ أَبْعُثُ حَيًّا

او (وویل عیلٰی) سلام دی پر ما په هغه ورځ چه ځیږولی شوی یم (له مسه د شیطانه او نورو بدیو (او خرافاتو) او په هغه ورځ چه مرم به (له عذابه د نزعی او د قبره) او په هغه ورځ چه پورته به کړی شم ژوندی (له عذابه د قیامت

تفسیو: د دی جملی سره سمه بله هم دغسی جمله پخوا له دی نه د حضرت یحیٰی علیه السلام په ذکر کښی مذکوره شوه ـ د دغو دواړو په منځ کښی هم دغومره فرق شته چه هلته پخپله د الله تعالیٰ له لوری کلام و او دلته د حضرت مسیح علیه السلام له ژبی هم هغه خبری ویلی شوی دی ـ او هم د «سلام» او د «السلام» فرق د لحاظ قابل دی.

(او فرمائی اللہ د هغه صفت چه مو اوس وکړ)

# ذلك عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمْ قُولَ الْحَقِّ الَّذِي فِيهُ يَتْتَرُونَ الْ

دغه (موصوف) عیسٰی ځوی د مریمی دی (فرمایلی دی الله په شان د عیسٰی کښی) خبره حقه رښتیا هغه چه په دی کښی سره جګړی کوی (خلق).

تفسیو: یعنی د مسیح علیه السلام شان او صفت هم دغه دی چه پاس بیان شو په یوه رستیا او 
بنکاره خبره کبنی خلقو چنی(فضول) جگری او مناقشی پیدا کری دی. او راز راز (قسم قسم)
اختلافات ئی پکنیی درولی دی چه یو تری خدای جوړوی ـ بل ئی د الله تعالیٰ عُوی گئی ـ بل

یی کذاب او مفتری بولی ـ بل د ده پر نسب او نورو طعنی وهی ـ رستیا خبره خو هم دغه ده

چه بنکاره کری شوه چه مسیح علیه السلام خدای نه دی بلکه د الله تعالیٰ یو مقرب بنده دی ـ

کاذب او مفتری نه دی ـ بلکه یو رښتین نبی دی. د ده حسب او نسب گرد (تول) سره پاک

دی ـ الله تعالیٰ ده ته «کلمة الله» فرمایلی دی. او ممکن دی د ﴿ قُولَ الْتَوَّیَ ﴾ معنی هم دغه

«کلمة الله» وی.

# ڡؙٲػٲڹڵؚڶۊٲڽؙؾۜؾٞڿؚڬٙڡؚڽٛٷٙڸڔٟڵۺؙؠڂڹۿٵؚۮٵڡؘۜۻٛؽٱۛمٞۯٳڣٳؾؽٲؽؿ۠ۯڷ ڵٷػؙڹؙۿؘڲؙۅٛڹٛ۞۠

نه ښائيږي الله ته دا چه ونيسي ولد (هيڅوک) پاکي ده ده ته (له نيولو د

ولد) هر کله چه حکم وکړی دی د یوه کار پس بیشکه هم دا خبره ده چه وائی هغه ته (موجود) شه پس هغه موجود شی.

تفسیو: هغه ذات ته چه د ده د یوه (کن ـ شه!) څخه هر شی موجودیږی د ځوی او لمسی څه ضرورت لاحق دی؟ آیا (العباذ بالله) اولاد به د ضعف په وقت کښی ورسره کومک او مرسته (مدد) کوی؟ یا د مشکلاتو په وقت کښی به ئی لاس سپکوی؟ یا وروسته له هغه به د ده نوم ژوندی ساتی؟ او که داسی کومه شبهه درپیدا شوی وی چه عموماً انسانان له مور او پلاره پیدا کیږی نو د حضرت مسیح علیه السلام پلار څوک دی؟ نو د هغه جواب هم دغه د ﴿ کُنْ هَیُوْتُن ﴾ په جمله کښی راغی. یعنی داسی مطلق قادر ته دغه څه اشکال لری چه یو هلک بی له پلاره پیدا کړی؟ که عیسایان الله تعالیٰ د مسیح پلار او صدیقه مریمه د ده مور ګڼی نو العیاذ بالله د میره (خاوند) او د ښځی د نورو تعلقاتو اقرار به هم کوی؟ سره له دی چه پلار ئی ودروی نو د تخلیق طریقه خو به هم هغسی نه وی چه بالعموم په والدینو کښی دی نو بیا په بی

# وَإِنَّ اللهَ رَبِّ وَرَبَّكُمُ فَاعْبُدُوهُ لهٰ ذَا مِرَاظٌ مُّسْتَقِيمُ ۞فَاخْتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ يَنْفِهُ وَفُوْلُ لِلَّذِيْنَ كَفَرُ وُامِنَ مَشْهَدِيوَمُ عِظِيمُ ۞

او (وویل عیسٰی) بیشکه الله رب ځما دی او رب ستاسی دی پس عبادت کوئ تاسی د الله؛ هم دغه لیاره سمه صافه برابره. نو بیا اختلاف وکړ ډلو (د نصارئ په باب د عیسٰی کښی) له منځ د دغو (خلقو) نو خرابی ده دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی له حاضریدو د هغی ورځی ډیری لوئی (د قیامت نه).

تفسیو: دغه د چا خبره ده؟ د ځینو په نزد دا د حضرت مسیح علیه السلام مقوله ده \_ ګواکی پخوا له دی نه د حضرت مسیح هم هغه خبری چه له ﴿ قَالَ اَلْتَعَبَّدُاللَّهُ ﴾ الآیة - څخه نقل کړی شوی دی دا د هغه تکمله شوه په منځ کښی د مخاطبینو د تنبیه دپاره له ﴿ قَالَا عَیْمَا اِبْنَ مُوْمَدٌ ﴾ الآیة - څخه د الله تعالیٰ کلام و. ځما په نزد بهتر دا دی چه دغه د ﴿ وَاَدَّرُوْمُ الْلَیْبُ مُوْمَدٌ ﴾ الآیة ـ سره ولګولی شی ـ یعنی (ای محمده صلی الله علیه وسلم!) په کتاب کښی د مریمی او د مسیح علیه السلام د حال هغه مذکور چه شوی دی ـ وائی وروه! او ووایه چه محما او ستاسی رب الله دی. یواځی د هم دغه عبادت وکړئ! محوی او لمسی ورته مه دروئ! الله تعالیٰ د توحید داسی سمه صافه لیاره درښوولی ده چه هیځ لوړه ، ژوره (نشیب و فراز) کوړوالی نه لری ـ او

گردو (تولو) انبیاو د هم هغه په طرف لیار ښوونه کړی ده \_ لیکن خلقو ډیری فرقی جوړی کړی دی او بیلی بیلی لیاری ئی ایستلی دی \_ نو هغه کسان چه له توحید څخه انکار کوی نو هغوی ته د ډیری هولناکی ورځی (قیامت) له تباهی څخه خبردار کینل په کار دی چه خامخا راتلونکی دی.

# اَسْمِعْ بِهِمْ وَابْصِرُ يَوْمَ يَاثُونَنَا لِكِنِ الظُّلِمُونَ الْيَوْمَ فِي ضَلْلٍ مُبِينٍ ﴿

څه ډیر ښه اوریدونکی به وی دوی او څه ډیر ښه لیدونکی (به وی دوی په هغی ورځی کښی چه رابه شی دوی مونږ ته لیکن ظالمان نن ورځ په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیو: یعنی نن چه اوریدل او لیدل مفید دی دوی بیخی کانه او ړانده شوی دی ـ او د قیامت په ورځ چه لیدل او آوریدل له سره فائده نه رسوی د دوی سترګی او غوړونه خلاصیږی او په دغی ورځی کښی به داسی خبری اوری چه زړونه ئی تری پړق چوی او داسی مناظر او ننداری به ګوری چه د هغو د لیدلو څخه به د دوی مخبری تکی توری الوځی (**نعوذ بالله منه)** 

# وَانْذِرْهُمُ يُومُ الْحَسْرَةِ إِذْ قَضِي الْأَمْرُ

او وویروه ته دوی له ورځی د حسرت (او ارمانه) کله چه فیصله کړی شی کار (د حساب او کتاب)

تفسیو: کفارو ته به د افسوس او ارمان کولو ډیری مواقع وردمخه کیږی او آخری موقع به هم هغه وی کله چه مرګ د یوی ګډی پشان راوستی شی او د جنت او د دوزخ په منځ کښی د ګردو (ټولو) په مخ کښی په داسی حال کښی چه ګرد (ټولو) به ورته ګوری ذبح کاوه شی ـ او داسی یو غږ به کیږی چه «جنتی دی په جنت کښی او دوزخی دی په دوزخ کښی د تل دپاره پاتی وی، وروسته له دی نه به مرګ هیچا ته نه راځی» نو په دغه وقت کښی کافران بالکل نا امیده کیږی او د حسرت لاسونه به سره مښی او ګوتی به چیچی.

څه په کار ده اوس ژړا او انګولا . لوښي مات او غوړي توي شول په بيديا

## وَهُمْ إِنْ غَفْلَةٍ وَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ©

#### حال دا چه دوی (په دنيوی) غفلت کښی دی او دوی ايمان نه راوړی

تفسیر: یعنی په دغه وقت کښی دوی د داسی ورځی په راتک باور نه کوی او د غفلت په نشو کښی مخمور پراته دی او په ډیره درنه هیره کښی لویدلی دی خو څه مهال (وخت) چه له قیامت د لویو مصائبو سره مخامخ کیږی ـ نو دلته وائی کشکی هلته مو سترګی خلاصی کړی وی او پخپلو نفعو او زیانونو پوهیدلی وی مګر د دغی ورځی حسرت او افسوس دوی ته هیڅ په درد نه خوری ځکه

لكيا وى تل په لوبو له نن ورځ وى بيغم . الآن قد ندمت وما ينفع الندم

## إِنَّا غَنُ نِرِثُ الْرَضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَ إِلَيْ نَا يُرْجَعُونَ ﴿

بیشکه مونږ چه یو هم دا مونږ وارث کیږو د ځمکی او د هغه چا چه پر دغه ځمکی دی او خاص مونږ ته به راوستی شی دوی (دپاره د جزا)

تفسیر: یعنی د هیچا مال او ملک به باقی نه پاتی کیدی، هر شی به مستقیماً د خپل حقیقی مالک په طرف رجوع کوی الله تعالیٰ به پخپله بالذات علی الاطلاق حاکم او متصرف وی، په هر غیز کښی په هر قسم سره چه اراده وفرمائی سم له خپله حکمته سره پکښی تصرف کوی ـ د دنیا د هغو سامانونو چه تاسی ئی په غفلت کښی غورځولی یئ وارث او مالک یوائی هم هغه وحده لاشریک له الله تعالیٰ پاتی کیږی. د مال او د ملک گرد (تول) طویل او عریض دعوی کوونکی تول د فناء او زوال په کنده کښی غورځاوه شی.

## وَاذُكُرُ فِي الْكِتْبِ اِبْرُهِيُورُة

او یاد کړه (ای محمده! امت خپل ته) په کتاب (قرآن) کښی (قصه د) ابراهیم

تفسیو: په تیره رکوع کښی د حضرت مسیح علیه السلام او د صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها قصه بیان او د نصرانیانو تردید وکړی شو چه دوی یو انسان د رحمٰن په ځای دراوه، په دغه رکوع کښی د مکی معظمی د مشرکینو د شرمولو دپاره د حضرت ابراهیم علیه السلام قصه اوروله شی ـ چه دی عین تر خپل پلار سره غرنګه او د شرک پر خلاف کلک ودرید او له شرکه او بت پرستی څخه نی منع کوله؟ او ګردو (تولو) ته ئی وویل چه که له شرکه لاس واخلیځ ـ او

د وحدت پر سمه لیاره روان شئ! کله چه خپل تبلیغ او هدایت ئی بی اثره ولید نو وطن، اقارب او گرد د مکی مکرمی او گرد (تول) هیواد والا ئی هم پریښودل، او محضاً لله ئی هجرت اختیار کړ. د مکی مکرمی مشرکانو داسی دعوی کوله چه دوی د ابراهیم علیه السلام له اولادی او د هم هغه پر دین قائم دی نو دا ئی هغوی ته وروښوول چه ستاسی د پلار ابراهیم علیه السلام رویه د بتانو په نسبت څه ډول (طریقه) وه؟ که د آباؤ او اجدادو تقلید کوئ، نو د داسی یو پلار تقلید وکرئ! او له مشرکو پلرونو او نیکه گانو نه هم هغسی مرور او بیزاره شئ ـ لکه چه ابراهیم علیه السلام تری بیزاره شئ .

## اتَّهُ كَانَ صِدِّيقًا تَبِيًّا ۞

#### بیشکه دغه (ابراهیم) ؤ صدیق (ډیر رښتینی) نبی

تفسیو: د «صدیق» معنی دا ده چه دیر زیات رضتیا ویونکی چه پر خپلو خبرو د عمل کولو له پلوه بیخی رضتین ثابت او د خپل قول او عمل توافق په رضتیا سره کردو (تولو) ته بسیی. یا خو «صدیق» هغه رضتین او پاک طینت سری ته وائی چه د ده په زړه کښی د رښتیا قبلولو دپاره نهایت اعلیٰ اکمل استعداد موجود وی. هر هغه خبره چه د الله تعالیٰ له جانبه ور ورسیږی هغه بلا توقفه د ده په زړه کښی ځای ونیسی ـ او بیخی د شک او تردد ځای او کنجائش پکښی پاتی نشی ـ ابراهیم علیه السلام په هری یوی معنی سره «صدیق» و او کله چه د «صدیقیت» دپاره «نبوت» نه دی لازم نو ځکه نی وروسته د«صدیقاً» سره «نبیا» هم وفرمایل او پر نبوت نی هم تصریح وکړه ـ له هم دی ځایه معلوم شو چه د کنبات ثلائه حدیث او په «نمون احق بالشک من ابراهیم» او نورو روایاتو کښی د کذب او شک هغه معنی نه ده مراده چه د کلام له سطحی څخه مفهومیږی.

# ٳۮ۫ۊؘٲڶڵؚٳؠؚؽؚ؋ؚؽؘٲؠؘۜؾڸۄؘؾؘۘڎؠ۠ڰٛٵڵڮؽ*ؠۛؠۼ*ٛۅٙڵؠ۠ؿڝؚۯۘۅؘڵٳؿڠڹؘٛؖۼؙڶػۺؗؾٵؖ

کله چه وویل (ابراهیم) پلار خپل ته ای پلاره څه دپاره عبادت کوی ته د هغه څیز چه نه اوری او نه وینی او نه دفع کولی شی له تا نه هیڅ څیز.

تفسیو: یعنی هغه چه ګوری او آوری او په مشکلاتو کښی هم پکار راڅی ـ مګر واجب الوجود نه وی د هغه عبادت هم نه دی جائز څه ځای د دی چه د یوی بی ځانه تیږی (ګټی) یا بی روحه بت چه نه لیدی شی او نه اوریدی شی او نه څمونږ څه په کار راځی او پخپله ځمونږ په لاسونو جوړ شوی او توپلی شوی دی هغه خپل معبود ودروو ـ نو دغه عمل د هیڅ یو عاقل او پوه

سړی کار له سره نشی کیدی.

قال الم (١٦)

# يَّابَتِ إِنِّ تَدُجَاءَ نِيُ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَاتِكَ فَاتَّبِعْنِي آهْدِ كَ مِرَاطًا سَوِتًا@

ای پلاره ځما بیشکه زه چه یم په تحقیق راغلی دی ماته له علمه هغه قدر چه نه دی راغلی تاته نو متابعت وکړه ځما چه وبه ښیم تاته لیاره سمه برابره.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ ماته د توحید او د معاد او د نورو صحیح علم راکړی او د شریعت له حقائقو محخه ئی واقف کړی یم که ته ځما متابعت وکړی نو ژه به دی پر داسی سمی صافی لیاری بیایم چه د الله تعالیٰ تر رضاء پوری رسیږی پرته (علاوه) له دی نه نوری ګردی (تولی) لیاری داسی خرابی او کړی دی چه پر هغو باندی له تللو محخه هیڅوک بری او نجات نشی مرندلی.

### كَيْبَتِ لَاتَعْبُدُ الشَّيْطِيِّ إِنَّ الشَّيْطِي كَانَ لِلرَّحْلِي عَصِيًّا ۞

ای پلاره ځما مه کوه عبادت د شیطان (په ارتکاب د منهیاتو)؛ بیشکه شیطان دی له رحمٰن څخه ډیر نافرمانه (سرکشه).

تفسیو: د بتانو عبادت په شیطانی اغواء او لمسون کیږی ـ او شیطان د دغه حرکت له لیدلو 
غخه ډیر زیات خوشالیږی نو په دی لحاظ ګواکی د بتانو عبادت د شیطان عبادت دی او د 
شیطان عبادت ګواکی د رحمٰن څخه انتهائی نافرمانی ده . ښائی د ﴿ عَمِیاً ﴾ په لفظ سره دی لوری 
ته هم توجه ورکړی وی چه د شیطان د ړومبنی نافرمانی اظهار په هغه وقت کښی شوی ده چه 
ستاسی د پلار آدم علیه السلام په مقابل کښی د تعظیمی سجدی حکم ورکړی شوی و لهٰذا د آدم 
علیه السلام اولادی ته د ډیر شرم او ننګ ځای دی چه د رحمٰن څخه مخ واړوی او له شیطان سره 
خپله یارانه ونښلوی ـ یا هغه قدیمی ازلی دښمن خپل معبود وګرځوی.

## يَلْبَتِ إِنَّى ٓ اَخَاكُ آنُ يَّبَسَّكَ عَذَاكِيْنِ الرَّمْنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطِي وَلِيَّاهِ

ای پلاره ځما بیشکه زه چه یم ویریږم له دی نه چه وبه رسیږی تاته عذاب له رحمٰن څخه (لامله «له وجی» د متابعت د شیطان) پس شی به ته شیطان ته دوست (ملګری په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی د رحلن د عظیمه و رحمتونو اقتضاء دا ده چه پر کردو (تولو) بندګانو کی شفتت او مهربانی وی لیکن ستا د بدو اعمالو له شامته ویره ده چه هم دغه حلیم رحیم او کریم الله تمالی هم په قهر نشی او پر داسی کوم سخت آفت نازل نه کړی چه په هغه کښی د اخته کیدلو لامله (له وجی) تل تر تله د شیطان رفیق او ملکری شئ یعنی د کفر او شرک له مزاولته په مستقبل کښی د ایمان او توبی توفیق درپه برخه نشی - او د اولیاء الشیاطین په ډله کښی شامل شی - او په دائمی عذاب کښی د لیکن شی - او په دائمی عذاب کښی وغورځاوه شی عموماً مفسرینو دغه معنی اخیستی ده لیکن حضرت شاه صاحب لیکی، ـ «یعنی د کفر له وباله که کوم آفت راشی نو له شیطانه به مدد غواری یعنی له بتانو څخه ـ اکثر خلق په هم دغسی وقت کښی شرک کوی» والله اعلم.

# قَالَ ٱلذِبُّ ٱنْتُ عَنُ الِهَتَى يَابِّرُو يُنْوَلَيِنُ ٱلْوَتَنْتَ وَٱلْرَثُمْنَاكَ وَاهْجُرُنِ مَلِيًّا

وویل (آزر پلار د ابراهیم) آیا مخ ګرځونکی ئی ته له (عبادت د) معبودانو ځما ای ابراهیمه، که منع نشوی ته (له دی کاره) نو خامخا وبه ولم هرومرو (خامخا) تا په تیږو (ګټو) (یا بدو خبرو) سره او ترک می کړه (او لری شه له مانه) ډیر مدت (چه ضرر می در ونه رسیږی).

تفسیر: د حضرت ابراهیم علیه السلام پلار (آزر) د خپل ځوی د دغه تقریر له آوریدلو څخه وروسته ده ته وویل «مملومیږی چه ته ځمونړ له ممبودانو څخه بد عقیده ئی بس دی دا خپل وعظ او نصیحت او بد اعتقاد پریږده ۔ که نه ته به بله کومه سخته خبره له ما څخه آوری بلکه ځما په لاس به سنگساریږی که خپل خیر غواړی نو له ما څخه تر یوه مدت (مادام العمر) لری شه! چه زه نه غواړم چه ستا رنگ وګورم ۔ او پخوا له دی نه چه زه پر تا لاس پورته کړم ته له دی ځایه لری شه!»

### قَالَ سَلْمُ عَلَيْكَ

#### وویل (ابراهیم) سلام (د متارکی د خبرو) دی وی په تا باندی.

تفسیو: دغه د رخصت یا د متارکت سلام دی لکه چه محمونه په محاورادو هم په داسی مواقعو کنبی داسی ویلی کبیی چه که هغه خبره یا کار داسی وشی نو محما درته سلام دی لکه چه په (۲۰) جز, د القصص په (۵۰) آیت (۱) رکوع کنبی هم داسی یو آیت لولو ﴿ رَاوَاتَهِمُوااللَّوْاَ عَرَضُواَکُنُهُ وَقَالُوالنَّااَعَیْالنَاوَلُکُهُمُ اِمْنَاکُهُو اَسْتُمُکُیُوْلاَئِتَکِی الْبُهُولِیْنَ ﴾
حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «معلوم شو که په دیشی خبره مور او پلار خپه شی او خوی په خویه ژبه او مؤدبه وینا دری بیلتون اختیار کړی نو دغسی هلک نه عاق کیږی».

# سَأَسْتَغْفِرُلَكَ رِبِّنِ إِنَّهُ كَانَ بِنُ حَفِيًّا ®

ژر به مغفرت غواډم تاته له رب خپل (خو مسلمان شی)؛ بیشکه چه الله دی یر مهربان.

تفسیو: امید شته چه پاک الله پخپله مهربانی به ځما د پلار ګناه معافوی حضرت ابراهیم علیه السلام د استفغار وعده ابتدا؛ فرمایلی وه لکه چه د استفغار په وقت کښی څه مهال (وخت) چه د الله تعالیٰ مرضی ورمعلومه شوه نو استفغار ئی موقوف کړ ـ دغه بحث د تویی (برایة) په سورت په ۱۳۱ آیت (۱۶) رکوع کښی د دی آیت په فائده کښی تیر شوی دی ﴿مَاكَانَ لِلَّبِيِّ وَالَّذِيْنُ اَمْمُوَّا آنٌ پُمُنَقُوْرُوْلِلْلَشْرِيكِیْنُ ﴾ هلته دی د دی تفسیر کښی ولوست شی.

# ۅؘٵۼؾؚۯؙڮؙڎؙۅٛڡۜٵؾڽٷڽؽڽؙۮۅ۫ۑٳٮڵؾۅؘۅؘۘڎٷٳڒۑٞٛڐؚؖۼڶؽٵڰڗ ٵڮؙڽؙۼؠۯڹۜؽۺؘۼؾؖٵ۞

او په مخنګ به شم له تاسی (ټولو بت پرستانو) او له هغه څه چه تاسی ئی عبادت کوئ غیر له الله او عبادت به کوم (یواځی) د رب خپل امید لرم د دی چه نشم زه په عبادت د رب خپل کښی بدبخته (نا امیده لکه چه تاسی شوی یئ).

تفسیر: کله چه ځما د پند او نصیحت هیڅ اثر پر تاسی نه لویږی بلکه بالعکس ځما ویرولو او دارولو ته هڅه هم کیږی نو اوس زه پخپله ستاسی په دغه کلی کښی نه پاتی کیږم او تاسی سره

له ستاسی باطلو معبودانو پریږدم \_ او له دی وطنه هجرت کوم \_ غو له تاسو محخه ګوښی (بیل) کینم \_ او د زړه په اطمینان سره د الله واحد عبادت وکړی شم \_ د الله تعالیٰ له فضله او کرمه کامل امید شته چه زه د ده بندګی وکړی شم او پکښی محروم او ناکامه پاتی نشم \_ کله چه په غربت او بیکسی کښی هم د ده عبادت وکړم \_ او د الله تعالیٰ لوی دربار ته دعاء وکړم ضرور ئی مستجابوی \_ محما الله سمیع او بصیر او علیم دی او ستاسی د تیږو (کتو) او لرګیو باطل معبودان داسی دی چه هومره ناری ورته ووهی او ورته وژاړئ خو بیا هم ستاسی دعاوی نه آوری او په درد مو نه خوړی.

## فَلَتَااعَتَزَلَهُمْ وَمَايَعُبُكُونَ مِنَ

# دُوْنِ اللهِ وَهَبُنَالَهُ إِسُحْقَ وَيَعْقُوْبٌ وَكُلَّاحِعَلْنَا نِبَيًّا ®

کله چه په څنګ شو (ابراهیم) له دوی نه په هجرت سره او له هغه څیزه (چه دوی ئی) عبادت کاوه غیر له الله نه نو ورښل مونږ ده ته (ځوی) اسځق او (لمسی) یعقوب؛ او هر یو (له دوی دواړو) ګرځولی ؤ مونږ نبی.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په لیاره کښی ئی هجرت وکړ او له خپلو اقاربو او خپلوانو څخه لری ولوید الله تعالیٰ ده ته له وطنه زیات شیان ورعطاء کړل چه د غریب الوطنی وحشت تری لری شی ـ او هلته انس او سکون حاصل کړی. ښائی دلته ئی د حضرت اسلمیل علیه السلام ذکر ځکه نه وی فرمایلی چه هغه له ده سره نه ؤ ـ بلکه دی یی په وړوکتوب له خپله ځانه بیل کړی ؤ ـ او هم د هغه تذکره مستقلا راتلونکی ده.

تنبیه: حضرت اسحٰق علیه السلام د حضرت ابراهیم علیه السلام عُموی او حضرت یمقوب د حضرت اسحٰق علیه السلام عُموی دی ـ چه له هم دغی سلسلی شخه د بنی اسرائیلو سلسله پیدا کیپی او د هم دغو په اولاده کښی په زرهاؤ انبیاء پیدا شوی دی.

# وَوَهَبْنَالَهُوْهِ مِنْ تَرْحُمْتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُوْلِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًّا ﴿

او بښلی ؤ مونږ دوی (دری واړو) ته له رحمته خپل (نبوت او حکمت) او کرځولی وه مونږ دوی ته (یعنی ابراهیم او ځامنو ته ئی) ژبه د صدق رښتینی (یعنی د نیکی) ډیره پورته مشهوره.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له خپل خاص رحمت څخه خلیل الله علیه السلام او د ده کورنی ته د

قال الم (۱۱)

نبوت او حکمت لویه برخه عنایت کره ـ او په دنیا کښی ئی د ده خبره پورته کره ـ او د تل دپاره ئی د ده د خبره ورته کره ـ او د تل دپاره ئی د ده د خبر ذکر جاری کر لکه چه په ګردو (تولو) مذاهبو او مللو کښی د ده تعظیم او توصیف کیږی او مونږ محمدی امت پخیلو لمونځونو کښی تل داسی لولو. اللهم صل علیٰ محمد وعلیٰ آل ابراهیم انک حمید محمد وعلیٰ آل ابراهیم انک حمید مجید ـ نی الحقیقت دغه د حضرت ابراهیم علیه السلام د دغی دعاء د مقبولیت ثمره ده چه فرمانلی و کوهنمانی الکونیت نیمه ده چه فرمانلی و

## وَاذْكُونِ فِي الكِينْفِ مُوسَى

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) په کتاب (قرآن) کښې (قصه د) موسٰی

تفسیو: یعنی په قرآن کریم کښی چه اوس سم د لاسه د حضرت مولی علیه السلام بیان کیږی د هنه ذکر د خلقو په مخ کښی وکړه! څکه چه دی د اسخق علیه السلام او د یعقوب علیه السلام له د اسرائیلی سلسلی یو لوی اولوالعزم رسول الله او اعظم مشرع تیر شوی دی او هم هغسی چه د حضرت یعیٰی او عیلی علیهما السلام په تذکره کښی په خصوصیت سره د عیسائیانو اصلاح او د ابراهیم علیه السلام له تذکری غخه د مکی معظمی د مشرکانو تنبیه مقصود ده هم داسی د حضرت مولی او حضرت هارون علیهما السلام له تذکری څخه ښائی یهودانو ته د دی خبری ښوونه مقصود ده ـ چه وگورئ قرآن عظیم په څه وسعت او لوی زړه سره د دوی د لوی مقتدا د واقعی کمالاتو او محاسنو اعلان کوی ـ نو یهودانو ته هم ښائی چه دوی هم سم د خپل جلیل القدر نبی د ښکارؤ او صریحو پخوا ویلو سره د دغه اسمعیلی نبی (محمد صلی الله علیه وسلم) د رسالت او نبوت اقرار او اعتراف په خلاص زړه او اخلاص او محبت سره وکړی! ښائی د هم دی لامله (له وجی) وروسته د حضرت مولی علیه السلام له ذکره د کلام عنان د حضرت اسمعیل علیه السلام په لوری گرځولی شوی دی.

## إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وُكَانَ رَسُولًا ثَمِيًّا @

بیشکه چه دی ؤ خالص کړی شوی (د الله له طرفه) او ؤ دی رسول نبی.

تفسیو: هر هغه انسان ته چه د الله تعالیٰ له طرفه وحی راشی هغه «نبی» دی، په انبیاؤ کښی هغه چا ته چه خصوصی امتیاز حاصل وی یعنی د مکنبانو په مقابل کښی د بیل یو مستقل امت په طرف مبعوث شوی وی ـ یا نوی کتاب او مستقل شریعت ولری نو هغه ته «رسول نبی» یا «نبی رسول» ویلی کیږی په شرعیاتو کښی جزئی تصرفات لکه د کوم عام تخصیص یا د مطلق

تقیید او نور په رسولانو پوری څه تخصیص نه لری، عام انبیاء هم هغه کولی شی باقی پر غیر الاثبیاء باندی د رسول او مرسل اطلاق لکه چه د قرآن په بعض مواضعو کښی موندل کیږی د دغه مصطلح معنی په اعتبار نه دی او هلته نور حیثیات معتبر دی. والله اعلم.

# وَنَادَيْنُهُ مِنْ جَانِبِ الثُّلُورِ الْأَيْمَيْنِ وَقَرَّبُنُهُ فَجَيًّا ﴿

او ندا<sub>ء</sub> کړی وه مونږ دغه (مولمی) ته له جانبه د(غره د) طور چه (د مولمی) ښی طرف ته ؤ او رانژدی کړی ؤ مونږ دی حال دا چه مونږ له ده سره د راز خبری کولی.

تفسیو: یعنی خه مهال (وخت) چه مولی علیه السلام د اور محلیدل محسوس کرل نو د «طور» د غره په هغه مبارکه او میمون جانب کښی ورسید چه د مولی علیه السلام د ښی لاس پر طرف کښی واقع ؤ نو الله تعالیٰ نغاء او غډ پری وکړ ۔ او د همکلامی شرف ئی وروبانه تفصیل ئی د «طّه» په سورت کښی راځی ۔ وائی چه مولی علیه السلام په دغه وقت کښی له هر جهټه او د هر ویجته له بیخه د پاک الله کلام اوریده چه ئی د پرجتی له واسطی کیده او په روحانی ډول (طریقه) سره دومره قرب او علو ورحاصل شوی ؤ چه د هغو غیبی اقلامو غیونه یی هم آوریده چه پی تورات ښکلی کیده وحی ئی څکه «پته خبره» وفرمایله چه په دغه وقت کښی کوم بل انسان په دغه استماع کښی ورسره شریک نه ؤ ۔ اگر که وروسته له هغه نور خلق هم پری خبر کړل شول . (والله اعلم).

# وَ وَهَلْمِنَالَهُ مِنْ تَرْحُمَتِنَا آخَاهُ هُرُونَ بَيِيًّا ®

او بښلی ؤ مونږ دغه (مولمی) ته له رحمت خپله ورور د ده هارون حال دا چه نبی ؤ (ځما او وزیر ؤ د مولمی).

تفسیو: یعنی هارون علیه السلام د حضرت مولمی علیه السلام په کار کښی مددګار شو ۔ محکه چه دی نی پخپله غوښتی و ۔ لکه چه په (۲۰) جزء د «القصص» په (۳۱) آیت (۱) رکوع کښی راغلی دی ۔ ﴿ وَآئِقُ هُرُوْنُ هُوَآئِصُوْمِتُوْمِائِکَالْکَالْمِلْهُ مَعَرَدُوْمَ اِلْکَالَاَلْکَالِیلَهُ مَعَرَدُوْمَ اِلْکَالَاَلُولِلَهُ مَعَرَدُوْمَ اِلْکَالُولُهُ مَعْرَدُوْمُ کُوْمُ اِللَّهُ اِللَّهُ مَاللَّهُ دَاللَّهُ دَاللَّهُ دی دو الله تعالیٰ د مولمی علیه السلام دغه دعاء او غوښتنه ومنله او هارون علیه السلام دغه دعاء او غوښتنه ومنله او هارون علیه السلام شی نبی وګرځاوه او د ده د اعانت او تقویت (وزارت) دیاره نی ورمقرر کړ هسی خو په عمر کښی هارون علیه السلام له مولمی علیه السلام څخه محلور دیاره نی ورمقرر کړ هسی خو په عمر کښی هارون علیه السلام له مولمی علیه السلام څخه محلور

کاله مشر ؤ. وائی چه هیچا په دنیا کښی د خپل ورور دپاره دومره لوی شفاعت نه دی کړی لکه چه موسٰی علیه السلام د هارون علیه السلام دیاره کړی دی.

# وَاذْكُرْفِ الْكِتْبِ اِسُلْمِعِيْلُ النَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ سَنُو لَاتَبِينًا ﴿

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) یه کتاب (قرآن) کښی (قصه د) اسمعیل بیشکه چه دی ؤ صادق (رښتنی) په وعده کښی او ؤ رسول نبی.

تفسير: له دى نه د حضرت اسمعيل عليه السلام فضيلت ير حضرت اسحق عليه السلام ظاهريدي ځکه چه هغه یی یواځی په نبي سره یاد کړ ـ او اسمٰعیل علیه السلام ته یی رسول او نبی وفرمایه به صحیح مسلم کمی حدیث دی «ان الله اصطفیٰ من ولد ابراهیم اسمعیل - د ابراهیم له اولادی څخه الله تعالیٰ اسمٰعیل علیه السلام غوره کړی دی» حضرت اسمٰعیل علیه السلام د حجازی اعرابو اعلیٰ مورث او محموند د رسول الله صلی الله علیه وسلم له اجدادو محخه دی ـ اسمعیل علیه السلام ته ئي ابراهيمي شريعت وركړي ؤ ـ د ده صادق الوعدتوب مشهور ؤ ـ له الله يا د الله تعالیٰ د بندگانو سره به ئی کومه وعده چه کوله هغه به ئی هرومرو (خامخا) بوره کوله ـ ده له یوه سری سره وعده کړی وه تر هغه یوری چه ته راځی ـ زه هم دلته درته ګورم ـ وائی چه هغه سری تر یوه کاله یوری رانغی ـ او ده هملته ورته کاته ـ له نبی کریم څخه هم منقول دی ـ چه يخوا له بعثته دوى ته عبد الله بن ابي الحمساء ويلي ؤ چه تاسي هم دلته واوسع زه هم دا اوس درځم ـ دوی تر دريو ورځو پورې هملته وو ـ کله چه هغه بيرته راغلي نو ده ورته وفرمائل ـ چه «تا ماته تکلیف ورساوه. زه له دریو ورځو رائیسی په هم دی ځای کښی درته منتظر وم» د حضرت اسمٰعیل علیه السلام د وعدی انتهائی صداقت په هغه وقت کښی ظاهر شو ۔ کله چه خپل بلار ابراهيم عليه السلام ته ئى وويل ﴿ يَأْبَتِ افْعُلُ مَاتُوْمُرُّ سَجِّدُ إِنَّ أَلُ شَاءَاللَّهُ مِنَ الشَّيرِيُّنَ ﴾ جزء (٢٣) (د الصافات (۱۰۲) آیت (۳) رکوع او هم هغسی دغه خپله خبره ئی په تصدیق سره هم ورسوله.

## وَ كَانَ يَأْمُوُ آهُلَهُ بِإِلصَّالُوةِ وَالرُّكُوةِ

او ؤ دی چه حکم به ئی کاوه اهل (قوم یا امت) خپل ته په لمانځه سره او په زکواة سره.

تفسیر: ځکه چه کورنی خلق د قریبوالی لامله (له وجی) له ګردو (ټولو) څخه ړومبی د هدایت مستحق دی او له هم دوی څخه نوری سلسلی هم چلیږی نو څکه د(طُهٔ) په (۸) رکوع کښی

ویلی شوی دی ﴿ وَآمُرُالَهُمَاکُنُ اِلْقَلُولَةِ اَصَّعَابُرَعَكُمُهَا ا ﴿ و تحریم به (۱) رکوع کښی
راغلی دی ﴿ یَانَیْمَاآمُرُانَوَالْفَکَمُواَلَمِلِیکُو نَارًا ﴾
الشعراء به (۱۱) رکوع کښی هم داسی ارشاد شوی دی چه ﴿ وَلَیْوَمَیْمُرَتَکَاالْاَقْوَیمُنَ ﴾ ځینی
وائی چه له (اهل) مجنی د دوی ګرد (ټول) قوم مراد دی. لکه چه د عبد الله بن مسعود رضی الله
تعالیٰ عنه به مصحف کښی د «اهله» په ځای «قومه» ؤ. واله اعلم.

#### وَكَانَ عِنْكَ رَبِّهِ مَرْضِيًّا

او ؤ دی په نزد د رب خپل بسندیده (غوره کړی شوی).

تفسير: يعنى د نررو هدايت ئى كول ـ او په خپله د حميده و اقوالو او افعالو خاوند او مستقيم الحال او مرضى الخصال و.

## وَاذْكُرُ فِي الْكِيْبِ إِدْرِيْسَ إِنَّهُ كَانَ صِيِّيْقًا لِبُيًّا ﴿

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) په کتاب (قرآن) کښی (قصه د) ادریس بیشکه چه دی ؤ صدیق (ډیر رښتینی) نبی.

تفسیر: راجح دا ده چه ادریس علیه السلام د حضرت آدم علیه السلام او نوح علیه السلام په منځنی زمانه کښی تیر شوی دی \_ وائی چه په دنیا کښی د نجومو او د حسابو علم \_ او په قلم سره لیکل کالی (کهری) ګنډل \_ تلل (وزن) او پیمانه کول (کیل) او د هغر آلاتو او تیپو (گتر) ترتیبول او وسلی په کار اچول اول ځلی د ده له خوا په کار اچولی شوی دی \_ والله اعلم. د معراج په شپه کښی د نبی کریم ملاقات له ده سره په څلورم آسمان کښی شوی دی. (د ده نور اختوخ او لمړی مرسل دی).

#### وَّرَفَعُنْهُ مُكَانًا عَلِيًّا ۞

او پورته کړی دی مونږ ده لره (ژوندی) ځای ډير اوچت (جنت) ته.

تفسیر: یعنی د قرب او عرفان ډیر اوچت مقام او لوی مرتبی ته ئی رسولی دی ـ ځینی وائی چه ادریس علیه السلام هم د مسیح علیه السلام په شان ژوندی آسمان ته خیژولی شوی دی او هلته تر نن پوری ژوندی دی. ځینی وائی وروسته له دی نه چه پر آسمان خیژولی شوی دی هلته ئی قبض

الروح کړی شوی دی ـ د ادریس علیه السلام په نسبت ځینو مفسرینو ډیر اسرآئیلیات نقل کړی دی ـ چه پر هغو ګودو (تولو) «ابن کثیر رحمة الله علیه» تنقیدات کړی دی. (والله اعلم).

# اُولَٰإِكَ الَّذِينَ) نَعَوَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّهِبَّنَ مِنُ ذُرِيَّةِ ادَمَّ وَمِثَّنَ حَمَلْنَا مَعَ نُوْجٍ وَمِنْ ذُرِيَّةِ الْرِهِيْمَ وَاسْرَاءِ يْلُ

دغه (مخکښی مذکور شوی انبیا په زکریا او عیسی نه تر ادریس پوری) هغه کسان دی چه انعام کړی دی الله پر دوی له انبیاؤ څخه له اولادی د آدم (لکه شیث، ادریس) او له اولادی د هغو کسانو چه بار کړی دی موند سره له نوح په بیړی کښی لکه ابراهیم لوط صالح) او له اولادی د ابراهیم (لکه اسماعیل اسحاق) او له اولادی د اسرائیل یعقوب (لکه موسٰی عیسٰی).

تفسيو: يعنى د هغو انبياؤ ذكر چه د دى سورت له ابتداء غخه تر دى ځايه پورى شوى دى ـ پر هم عليه السلام له هم دغو قسمو خلقو الله تعالىٰ د انعاماتو باران كړى دى. دغه گرد (ټول) د آدم عليه السلام له اولادى محخه دى او ماسواء له ادريس عليه السلام باقى گرد (ټول) د هغو كسانو له اولادى محخه هم دى چه له نوح عليه السلام سره په بيرى كمى مونډ هغوى سواره كړى وو ـ او محينى د ابراهيم عليه السلام له ذريى محخه دى لكه اسخق عليه السلام، يعقوب عليه السلام، اسمعيل عليه السلام ماسميل عليه السلام له نسله دى لكه اسلام محمد عليه السلام له نسله دى لكه موشى ـ هارون ـ زكريا ـ يحلي عليهم السلام.

# وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَاجْتَبَيْنَا الْوَاتُتُلْ عَلَيْهِمُ النَّ الرَّحْمٰنِ خَرُّوا اسْجَدًا وَكُلِيًّا ا

او له هغه چا نه چه لیاره مو ښوولی وه (دوی ته) او غوره کړی مو ؤ (دوی نبوت او کرامت ته)؛ هر کله چه وبه لوستلی شو پر دوی باندی آیاتونه د رحمٰن نو لویدل به (پر څمکه) سجده کوونکی او ژړیدونکی (له خوفه د الله نه).

تفسیو: («بکی» په اصل کښی بکوی دی جمع د باکی پر وزن د «فاعل» لکه سجود چه جمع

د ساجد ده واو او یی سره جمع شول اول تری ساکن وه نو واو ئی یی شو او په یی کښی مدغم شو او ماقبل ئی مکسور شو. دپاره د متابعت نو «بکی» شو،) یعنی د حق په طرف ئی هدایت وکړ ۔ او د نبوت او رسالت د منصب دپاره ئی غوره او پسند کړل سره له دی چه د دوی مقام اوچت دی ۔ او د نبوت او بندگی پشان کښی کامل اوچت دی ۔ او د معراج کمال ته هم رسیدلی دی ۔ خو د عبودیت او بندگی پشان کښی کامل دی کله چه د الله تمالی کلام آوری ۔ د هغه له مضامینو څخه زیات متأثر کیږی او په نهایتی عاجزی ۔ خشوع ۔ خضوع سره په سجده لویږی ۔ او د پاک الله په یاد ژاړی، نو محکه د علماؤ اجماع ده چه پر دغه آیت باندی دی هرومرو (خامخا) سجده وکړه شی، څو د هغه مقریبنو د طرز عمل په تقلید او یادونه یو شانته مشابهت له هغوی سره حاصل شی ۔ په روایاتو کښی راغلی دی چه حضرت عمر الفاروق رضی الله تمالی عند «مریم» سورت ولوست ۔ او سجده ئی هم وکړی - وروسته ئی وفرمایل (هذا السجود فاین البکی؟ ۔ دغه خو سجده شوه؛ ژیا ئی چیری ده؟» ځینو مفسرینو له (آیات الرحمٰن) څخه آیات السجود ۔ او له (سجنا) نه سجود التلاوة مراد کړی ده ۔ مگر ظاهر خو هغه دی ۔ چه پخوا مو د هغه تقریر وکړ ۔ په حدیث کښی راغلی دی چه «د لوی قرآن تلاوت وکریځ! ۔ او وژاړئ! که مو ژیا درنشی نو اقلا د ژیا وضعیت (صورت) خو ځان ته غوره کړئ!»

# فَخَلَفَ مِنْ بَعُدِهِمُ خَلَفٌ إضَاعُوا الصَّلَوٰةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوٰتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿

پس پیدا شول پس له دوی نه (داسی بد) خلیفگان چه ضائع کر دوی لمونځ او متابعت وکړ دوی د شهراتو (نفسانی خواهشونو) پس ژر به یو ځای شی دوی له بد عاقبت خپل سره.

تفسیو: هغه تیر شوی بیان د پخرانیو حال و \_ د ورستنیو حال دا دی چه د دنیا په خوندونو او په نفسانی خواهشونو کښی ډوب تللی دی \_ او د الله تعالیٰ له عبادته غافل شوی دی \_ لمونځ چه اهم العبادات دی ضائع کوی ئی گینی خو د هغه د فرضیت محخه منکر شوی دی. گینی سره له دی چه په فرضیت ئی قائل دی خو نه ئی کوی \_ او که یی کوی خو د جماعت، وقت او د نورو شروطو \_ حقوقو او آدابو رعایت یی نه کوی \_ له دوی مخنی به هر یو بیل بیل درجه په درجه د خپلی گمراهی نتیجه وگوری چه څنگه د دوی د خساری او نقصان سبب کرمئی؟ او شرنگه په ډیر سخت عذاب کبی اخته کیږی؟ حتیٰ چه محینی د دوی د جهنم په هغی دیری بدی وادی کښی غورځول کیږی چه د هغی اسم هم (غی) دی.

# الآمن تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَإِكَ يَدُ خُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَيُطْلَمُونَ شَيْعًا ۞

مگر هغه چا چه توبه ئی وویستله او ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ نیک پس دغه کسان به ننوځی په جنت کښی او ظلم به پر دوی ونه کړی شی هیڅ قدر (په تقلیل د ثواب یا تزئید د عقاب).

تفسیر: د توبی دروازه خو د داسی مجرمانو دپاره هم نه ده بنده چه سخت گنهگار وی او د زیره په صدق سره توبه وباسی او د ایمان او صالح عمل لیاره غوره کوی او خپل اعمال او افعال اصلاح کوی او سم درست ئی ساتی ـ نو د جنت دروازی دوی ته پرانستلی دی ـ وروسته له توبی څخه هر هغه بنه عمل چه وکړی د پخوانیو بدو اعمالو له سببه په دغو کښی هیڅ قسم کمی او تقلیل نه واقع کیږی ـ إ حدیث کښی راغلی دی «التائب من الدنب کمن لا فنب له ـ له کناه څخه توبه کوونکی داسی دی لکه چه له سره ئی کناه نه وی کړی » الله ـ په له سره نی کناه نه وی کړی » الله ـ په اله ـ له کناه شخه توبه کوونکی داسی دی لکه چه له سره ئی کناه نه وی کړی «الله ـ په الله ـ په النه النواب الرحیم»

# جَنّْتِ عَدُنِ إِلَّتِي وَعَكَ الرَّحُمٰنُ عِبَادَةُ بِالْفَيْبِ إِلَّهُ كَانَ وَعُدُهُ مَأْتِيَّا ﴿

جنتونه د تل اوسیدلو هغو ته چه وعده ئی کړی ده رحمٰن له بندګانو خپلو سره په غیب باندی (چه نه دی لیدلی دا جنتونه) بیشکه شان دا دی چه ده وعده د ده (چه جنت دی) خامخا راځی به ورته (اهل ئی).

تفسیو: کله چه بنده بی د شیانو د لیدلو محخه محض د انبیاؤ علیهم السلام په وینا سره ایمان راوپی ـ او بی له لیدلو د الله تعالیٰ عبادت کوی ـ نو پاک الله هم له دوی سره د جنت د هسی اعلیٰ نممتونو د ورکولو وعده فرمایلی ده چه د هغو د خوندونو او مزو او بهه والی نظیر او مثال د ده په خوب او خاطر کنبی هم نه دی تیر شوی ـ او هغه هرومرو (خامخا) وررسیدونکی او پوره کیدونکی دی ـ محکه چه د الله تعالیٰ گرد (تول) مواعید حتمی الوقوع قاطع او لا پتغیر دی.

### لِكِيْبُنَعُونَ فِيْهَالَغُوَّا إِلَّاسَلَمًا \*

نه به اوری دغه (جنتیان) په دغه (جنت) کښی چتی(فضول) خبره مګر (اوری به) سلام؛

تفسیو: یعنی په جنت کښی به لغو \_ بی باکی \_ بابیزه او بیکاره خبری او شور ماشور او نور بیهوده شیان له سره نه وی \_ هو! د پرښتو او د مؤمنینو له طرفه به د(السلام علیکم \_ وعلیکم السلام) غیونه پورته کیږی.

## وَلَهُمُ رِزُقُهُمْ فِيهَا بُكُرُةً وَّعَشِيًّا ﴿

او دی دوی ته رزق (روزی) د دوی په دغه (جنت) کښی صبا او بيګا.

تفسیر: له صبا او بیکا محخه د جنت صبا، او بیکا مراد دی ـ هلته به د دنیا په شان طلوع او غروب (لمر خاته، لویده) نه وی ـ چه په هغه سره شهی او ورځی صبا او بیکا مقرر کړ شی ـ بلکه د خاصو اقسامو انوارو په توارد او تنوع وی چه د هغو په واسطه د صبا او بیکا تعیین او تحدید کیدی شی. حسب العادت او معمول د جنت د صبا او بیکا روزی به وررسیږی ـ او د یوی شیبی له مخی به هم د لوړی تکلیف نه احساس کیږی ـ دغه روزی به محه وی؟ د ده کینیت الله تعالیٰ ته ډیر به معلوم دی په حدیث کښی راغلی دی «سمبحون الله بکرة وعشیا ـ جنتیان به صبا او بیکا د حق تعالیٰ جل جلاله تسبیح وائی» کواکی د جسمانی غذا سره دوی ته روحانی غذا هم وررسیږی.

# تِلْكَ الْحِبَّةُ الَّتِنْ نُورِثُ مِنْ عِبَادِ نَامَنُ كَانَ تَقِيًّا ﴿

دغه (چه ذکر مو وکړ) جنت دی هغه چه په میراث به ورکوو مونږ له بندګانو خپلو هغه چا ته چه وی پرهیزګار.

تفسیر: یعنی د آدم علیه السلام میراث چه <sub>ا</sub>ومبی جنت هغه ته رسیدلی فی او ښائی د میراث لفظ ئی ځکه اختیار فرمایلی وی چه د تعلیک په اقسامو کښی دغه تعلیک له گردو (تولو) څخه اتم او احکم قسم دی چه په دی کښی نه د فسخی احتمال شته ـ او نه د بیرته اخیستلو ـ او نه د ابطال ـ او نه د اقالی امکان پکښی پیدا کیدی شی.

# وَمَانَتَ نَزُّلُ إِلَّا بِأَمُورَتِكَ لَهُ مَابِئِنَ آيُدِينَا وَمَا خَلْفَنَا

## وَمَابِيْنَ ذَالِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿

او (وویل جبرئیل) نه نازلیږو (مونږ ملائکی) مګر په حکم د رب ستا خاص الله ته دی (علم) پر هر هغه څیز چه په مخ ځمونږ کښی دی (له راتلونکو کارونو او زمانو) او هر هغه څیز چه وروسته ځمونږ دی (له تیرو کارونو او زمانو) او هر هغه څیز چه په منځ د دغه (ماضی او مستقبل او کارونو) کښی دی او نه دی رب ستا هیروونکی (د تا).

تفسيو: يو حُلى جبريل عليه السلام تر خو ورجُو بورى رانغي \_ رسول الله صلى الله عليه وسلم منقبض ؤ ۔ کفار په داسی ویناؤ خولی ویرانستلی چه له محمد صلی اللہ علیه وسلم څخه د ده رب خمه دی. له دغو طعنو او پیغورو څخه رسول الله صلی الله علیه وسلم لا متأثر او زړه تنګی شو ـ بالاخر جبریل علیه السلام تشریف راوړ ـ رسول الله صلی الله علیه وسلم له ده نه د دغومره ورځو د نه راتللو د سبب پوستنه وفرمایله \_ او په حدیث کښې راغلي دی \_ چه دوی وفرمایل «مایمنعک ان تزورنا اكثر مما تزورنا .. هومره چه ته راځي ـ له هغه څخه زيات ولي نه راځي؟» الله تعالیٰ لا پخوا جبریل علیه السلام ته داسی ښوولی وه چه ته د رسول الله صلی الله علیه وسلم په جواب کښی داسی ووایه ﴿ وَمَانَتَغُزُّلُ إِلَّا بِأَمْرِيَكِتَ ﴾ الآية ـ دا د الله تعالیٰ کلام شو ـ د جبريل له طرفه ـ لکه چه په ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُنُ وَلِيَّاكَ نُشَّعِينُنُ ﴾ كښى مونډ مسلمانانو ته د دعاء كولو طریقه ښوولی ده ـ جواب ُحاصل داسی شو چه مونیز خالص بندګان یو ـ بی د الله تعالیٰ له حکمه خپله بڼه هم نشو خوځولی ـ ځمونډ صعود او هبوط ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په اذن او حکم پوری تړلی دی ـ هر وقت چه پاک الله پخپل کامله قدرت او حکمت سره مناسب وګنی مونډ ته د ښکته کیدلو حکم راکوی ځکه چه د هری زمانی (ماضی ـ مستقبل ـ حال) او د هر ځای (آسمان ځمکه او د دوی تر منځ) علم یواځی هم ده سره دی ـ او هم دی د هر څیز مالک او قابض دی ـ او هم دی ښه عالم دی چه په کوم وقت کښي پرښته رسول ته ښايي وليږله شي؟ ـ ډيره مقربه پرښته او معظم رسول هم د دی خبری واک او اختيار نه لری چه هر چيری ئي زړه وغواړی لاړ شی \_ او هر کار چه خوښه ئی وی وئی کړی \_ یا کوم یو ځان ته وغواړی د الله تعالیٰ هر کار یر خپل محل او یر خپل وقت وی ـ تیرواته ـ سهو ـ نسیان ـ خطاء ـ غفلت او نور یکښی نشته او نه دغه شیان د ده تر دربار پوری رسیدی شی. مطلب دا دی چه د جبریل علیه السلام ژر یا په ځند (تاخير) راتلل هم د ده د حکمت او مصلحت تابع دی.

**اوله تنبیه:** «په مخ کبی عُمونی او وروسته عُمونی» آسمان او عُمکی ته ویلی دی چه د راښکته کیدلو په وقت مُحمکه مخ کبی او آسمان وروسته ـ او د پورته کیدلو په وقت آسمان مخ کبیی او مُحمکه وروسته وی او که له دغو مُحنی زمانی تقدم او تأخر مراد وی نو مستقبل زمانه وروسته

راتلونکی او د ماضی زمانه مخ کښی تیره شوی ده او د حال زمانه د دواړو په منځ کښی واقع ده.

دوهمه تنبیه: پخوا ئی فرمائلی و چه د جنت وارثان اتقیاء (له الله محخه ویریدونکی پرهیزگاران) دی په دغه آیت کښی ئی دغه اوښودل چه ویره ښائی له هم هغه ذات محخه وکړه شی چه وړ (مستحق) او لائق د دی کیدی شی او د ده په قبضه او واک کښی گردی (تولی) ازمنی او امکنی دی ۔ او بی د ده د حکم او اجازی محخه ډیره لویه پرښته هم خپله بڼه (پر) نشی خوڅولی انسان ته لازم دی چه د جنت میراث ویل غواړی نو د پرښتو په شان تل د الله تعالیٰ حکم ته مطیع او منقاد اوسی او دغه ته هم اشاره وشوه . هغه الله تعالیٰ چه په دغه دنیا کښی خپل مخلص بندگان نه هیروی د و هرومرو (خامخا) ئی جنت ته رسوی ۔ هو ا دغومره دی چه هر شی یو وقت لری، په جنت کښی د هر یو نزول به هم پر خپلو، خپلو وقتو کښی وی ۔ او هم هغسی چه دلته پرښتی د الله تعالیٰ له حکمه سره سم په معینو اوقاتو خپلو وقتو کښی وی ۔ او هم هغسی چه دلته پرښتی د الله تعالیٰ له حکمه سره سم په معینو اوقاتو کښی راغی ۔ په جنت کښی هم جنتیانو ته روحانی او جسمانی غذا پر خپلو مقرره ؤ اوقاتو کښی راغی .

## رَبُ السَّمَا وَ الْرَصْ وَمَا بَيْنَهُمَّا فَاعْبُدُهُ وَاصْطِيرُ لِعِبَادَتِهُ

(الله) رب د آسمانو دی او (رب) د ځمکی دی او (رب) د هغو شیانو دی چه په منځ د دوی کښی دی نو عبادت کوه د ده او صبر کوه په عبادت د دغه (الله) کښی (په طاعت ـ مصیبت او له معصیته)؛

تفسیر: یعنی د هیچا د ویلو او اورولو پروا مه کوه ا او د خپل هغه الله تعالیٰ په بندګی کښی تینګ اوسه! چه د ګرد (ټول) جهان رب دی ـ او د خورا (زیاتو) ډیرو صفاتو او ستایلو څیښتن (خاوند) دی.

## هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا<sup>®</sup>

آیا پیژنی ته ده ته کوم هم نام (او مثل بلکه نه یی لری).

تفسیر: د الله تعالیٰ اسما. د ده صفات دی ـ یعنی غوک د الله په صفت سره موصوف شته چه پکښی د ده پشان صفات موجود وی؟ کله چه بل هیڅوک نشته نو د بندګی لایق هم بل هیڅوک له سره نشی کیدی.

## وَيَقُولُ الْإِنْسَانَ ءَإِذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿

او وائی (له بعثه منکر) انسان آیا کله چه مړ شم زه نو خامخا ژر به را وایستلی شم (له ځمکی) ژوندی (بلکه نه ژوندی کیږم او نه بل ژوندون شته).

تفسیو: په پخوانی رکوع کښی ئی د نیکانو او بدانو هغه انجام بیان فرمایلی و چه وروسته له مرګه پیښیدونکی وی ـ هغه کسان چه پس له مرګه بیا ژوندون محال او مستبعد ګڼی ـ دلته د دوی د شبهاتو جواب ورکاوه کیږی ـ یعنی انسان د انکار او تعجب له لیاری وائی چه مونږ وروسته له مرګه چه ځمونږ هډوکی هم وراسته او رژیږی ـ او له خاورو سره ګدیږی ـ آیا بیا ژوندی او له خپلو قبرونو څخه راپورته کیږو؟ او د عدم له کتمه د وجود په منصه راتلی شو؟

## ٱوَلِايَٰذُكُوُّ الْاِنْسَانُ ٱتَاخَلَقُنٰهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْرِيكُ شَيْئًا ﴿

آیا نه یادوی (له بعثه منکر) انسان (دا خبره) چه بیشکه مونږ پیدا کړی ؤ دی پخوا له دی نه او نه ؤ دی هیڅ شی (بلکه محض عدم ؤ).

تفسیر: یعنی سره له انسانیته پر دغومره غته خبره باندی هم نه پوهیږی چه محو ورځی پخوا له دی هدی همیخ مخیز و، نو الله تعالیٰ دی له عدم محخه وجود ته راووست نو آیا هغه لوی ذات چه له لاشی محخه شی او له محض معدوم محخه موجود کوی ـ پر دی نه دی قادر چه یو شی وروسته له فناء بینا پیدا کړی شی؟ او متفرقه اجزاء ئی بیرته راتول کړی؟ آدمی ته لا د ده د ړومبنی ژوندون حال او احوال نه دی معلوم نو غرنگه دی پر خپل وروستنی ژوندون خاندی او ملنډی وهی.

﴿ وَهُوَالَّذِيْ يَبْدُوُّا الْخَلِّنُ ثُقَّتُهِيمُكُ هُوَهُوا هُوَنُ عَلَيْهِ ﴾ جزء ٢١ (د الروم ٢٧ آيت ٣ ركوع)

## فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرُنَّهُ وُ وَالشَّيْطِينَ

پس قسم دی په رب ستا باندی چه خامخا راجمع به کړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی او شیطانان (ټول)

تفسیو: یعنی منکرین سره له هغو شیاطینو د قیامت په ورځ کښی حاضرولی شی چه دوی ئی اغوا کړی وه ـ او د هر مجرم شیطان به له ده سره یو ځای نیول کیږی.

# تُقْلِنُحْفِرَ نَهُ وُحُولَ جَهَنَّمَ عِثِيًّا ﴾

بیا به خامخا راحاضر کړو مونډ هرومرو (خامخا) دوی چاپیر له دوزخ پر ګونډو یراته (له ډیر هیبته)

تفسیو: یعنی له دیر دهشت او ویری له ولاړی څخه لویږی او په قراره سره به کیناستی هم نه شی نو هم دغه شو پر گونډو باندی پریودل.

## ثُوْلَنَانُوعَنَّ مِنْ كُلِّ شِيْعَة إَيُّهُمُ أَشَكُّ عَلَى الرَّمْنِ عِتِيًّا ﴿ثُنَّلَنَحْنُ أَعْلَمُ مِالَّانِيْنَ هُوَ أَوْلِ بِهَا صِليًّا۞

بیا به خامخا وباسو له هری فرقی نه هر هغه د دوی چه ډیر سخت دی پر رحمٰن باندی له جهته د سرکشی (او زړورتوب). بیا خامخا مونږ ښه عالم یو پر هغو کسانو چه دوی ښه لائق دی له دغه (دوزخ) سره له جهته د غورځولو، سوځولو، داخلولو.

تقسیو: یعنی د منکرانو هره فرقه چه زیات بدمعاش، سرکش او زړوره وه \_ دوی به له نورو فرقو څخه بیل کړه شی \_ بیا به دوی کښی هر یو چه د خورا (ډیر) ډیری سزا لائق او د دوزخ زیات حقدار وی نو هغه د الله تعالیٰ په علم کښی دی \_ او له کردو (تولو) مجرمانو څخه به ړومبی په اور کښی غورځاوه شی.

## ۅؘٳؗؗٛ؈ؚؚٞٮ۫ڬؙڎؙٳؖؖۛ؆ۅؘٳڔۮؙۿٲ۫ػڵؽٷڸۯؾؚؚۜػۘڂۛؗؿؖٵ۠ڡۜٙڡٛ۬ۻؾؖٵۿ۫ؖڗ۫ؾۜڎؙڬڿؚؖ ٳڰۜۮڽؙؽٲؿڠۘۊؙٳۊۜٮؘؘۮؙۯٳڵڟڸؠؽؽۏؽۿٳڿؿٵۣٛ

او نشته هیڅوک له تاسی مګر چه دی واردیدونکی ننوتونکی دی دغه ته (یعنی دوزخ ته چه مؤمن پر صراط تیریږی او کافر تری لویږی). دی (دغه عبور علی النار) په رب ستا یقینی حکم پری کړی شوی. بیا به نجات ورکړو هغو کسانو ته چه پرهیزګاری ئی کړی ده او پری به ږدو ظالمان په دوزخ کښی پر ګونډو پریوتلی.

تفسیر: یعنی د هر یوه نیک او بد - بری او مجرم - مؤمن او کافر لهاره الله تعالیٰ قسم یاد فرمایلی دی چه ضرور بالفرور دوی پر دوزخ باندی تیریدونکی دی محکه چه د جنت د تللو لیار پر هم دغه دوزخ باندی پوری ومحی چه هغه ته د محمونی به عمومی معاوراتو کښی «پل صراط» وائی - پر دغه باندی د هر سری لامعاله تیریدل دی. د الله تعالیٰ عخه ویریدونکی مؤمنان هر یو سم له خپلی درجی سره له دی نه په تلوار صحیح او سلامت تیریدی او گنهگاران به تری بوئییی او لاندی به په دوزخ کښی لویدی (العیاذ بالله) بیا مجه مدت وروسته هر یو سم له خپله عمله سره او لاندی به په دوزخ کښی لویدی (العیاذ بالله) بیا مجه مدت وروسته هر یو سم له خپله عمله سره او هم د انبیاؤ او ملاحکه ؤ او صالحینو په الطف او مهربانی دغه گرد (تول) گناه گاران چه په رښتیا او صحیح اعتقاد سره ئی طبیه کلمه لوستی ده له دوزخه ایستلی کیدی - او د دوزخ خوله به ترله کیدی - او د دوزخ خوله به شی یو سری داخلاوه شی - مگر پر صالحانو دغه اور «برد» او «سلام» کیدی او دوی به بی له اندینهنی او تردد تری تیریدی والله اعلم.

محمونني امام فخرالدين رازی رحمه الله عليه پخپل لوی او په زړه پوری تفسير کښی د دغه دخول ډير حکمتونه بيان فرمايلي دی فليراجم.

## ۅؘٳۮؘٲؿؙػڸ؏ؘۘڲؽڣؗٛ؋ٳؽؙؿؙٚۯؙؠؾڹؾٟۊؘڶ۩ێڔؽؽؘػڡۜٛۯ۠ۏٳڸڷڒؽؽٵڡؙؽؙٷٞٲؽ۠ٲڡؙٚۄؙؽۣڡٙؽڹ ڂۘؿؙؿ۠ؖڡۜٙٲٵٵۊؘٳؙڂٮؽؙڹڔؾٞٳ۞

او کله چه ولوستی شی پر دوی آیتونه (د قرآن) ځمونږ په دی حال کښی چه واضح ښکاره دی وائی هغه کسان چه کافران شوی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی چه کوم یو له دغو دواړو فرقو څخه خیر بهتر غوره دی له جهته د مقامه او ډیر ښه دی له جهته د مجلسه.

تفسیر: یعنی کفارو د لوی قرآن د آیاتونو له آوریدو محخه چه په هغه کښی د دوی بد انجام ورښوولی شوی دی ـ د استهزاء او تفاخر په ډول (طریقه) غریبو مسلمانانو ته به ئی ویل چه سم ستاسی له زعمه چه په آخرت کښی وړاندی کیدونکی دی ـ د دواړو فرقو پر موجوده حالت او مهال (وخت) باندی منطبق کیدونکی دی آیا محمونه نننی عمارت ـ اثاث البیت ـ د هستوکنی سامان ـ او د ژوندون وسائل او ډول او ډیل (سنگار) له تاسی محخه بده او بهتر نه دی؟ او محمونه مرکی ـ جرگی او مجالس ستاسی له مرکو جرگو او مجالسو مخخه معتبر او معزز نه دی؟ او محمونه مرکی ـ جرگی او مجالس ستاسی له مرکو جرگو او

الحق څخه مونړ ډير خوښ ـ هوسا (ارام) او د سريو او ملاتړو خاوندان يو ـ آيا هغه کسان چه ځمونړ له خوفه او ويری نن د صفا د غره په کندو کښی پټيړی ـ او هلته د نظر بندو پشان ګوښی (بيل) ناست وی صبا به په يوه ټوپ سره جنت ته رسيږی او دوی داسی ګمان کوی چه مونړ په دوزخ کښی لويډو؟ بلکه نه دی داسی.

# وَكُوْاَهُلُكُنَاقَبُلُهُمُ مِّنْ قَرْنٍ هُمُ آحُسَنُ آثَاثًا قَاوَرِ مُكِيا

او څومره (ډير) هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له (اهل د) زمانی چه هغوی ښه وو له جهته د سامانونو او له جهته د شکل او ډول (سينګار) او منظری.

تفسیو: دا د هغوی د خبری جواب ورکړ چه پخوا له دی نه ډیر اقوام تیر شوی دی چه په دنیوی ساز او سامان او نور شوکت او شان کښی پر تاسی ډیر اوچت او غوړ او وړ (لاتق) وو مگر څه مهال (وخت) چه هغوی د انبیاؤ په مقابل سرکشی، تکبر، تفاخر او لوئی خپل کار او شمار ښکاره کړ نو الله تعالیٰ د هغوی بیخ او بکر له سته وویست او د دنیا په نقشه کښی د هغوی نوم او نښان پاتی نشو نو انسان ته لازم دی چه د دنیا په فانی عیش او نشاط او زائل جاه او جلال او بیکاره مظاهرو او مناظرو ونه غولیږی، بالعموم هم دغه متکبر او مخانمنه (مغرور) دولتمنیان او د مالونو او شتو خاوندان حق او حقانیت په لته وهی که پاک الله د هلاکت د نهنگ یوه گوله له دوی نه سازه کړی نو دغه مال او دولت او دنیوی عیش او عشرت د دوی د مقبولیت او چه انجام دلیل له سره نشی کیدی.

# قُلُمَنُ كَانَ فِي الضَّلْلَةِ فَلْيَمَنُ دُلَّهُ الرَّحْمُنُ مَثَّاةً

ووایه (ای محمده ! دوی ته) هر څوک چه وی په ګمراهی کښی پس زیاتوی (اوږدوی) ده ته رحمٰن په زیاتولو (د مال او د عمر) سره.

تفسیو: یعنی هر محوک چه په خپله کمراهی او ضلالت کښی لویدلی وی \_ هغه هم هغسی پریپده ا ځکه چه دنیا د امتحان ځای دی \_ دلته هر چا ته فی الجمله د هر عمل دپاره آزادی ورکړی شوی ده \_ د الله تعالیٰ د عادت او د حکمت اقتضاء هم دا ده، هر محوک چه په خپل کسب او اراده هره یوه لیاره ځان ته غوره کړی \_ وروسته له دی نه چه دی د نیکو او بدو په نتائجو او عواقبو باندی خبر کړ شی \_ دی پر همنی خوچی کړی لیاری تر یوه حده پوری آزاد او خپلواک پریښودی شی چه لاړ شی، نو محکه هر محوک چه د بدی پر لیاره درومی پس د هغه په حق کیبی

د دنیا مرفه الحالی او د عمر اوپدوالی او نور د هلاکت او تباهی علائم وگنل شی ـ ځکه چه نیک او بد ګرد (تول) سره مخلوط او ګډوډ دی ـ او په آخرت کښی به په پوره ډول (طریقه) سره له منځه جلا (جدا) کیږی ـ او اصلی نیکی یا بدی به هر چا ته هلته وررسیږی.

# حَثَى إِذَارَاوُامَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَنَابَ وَإِمَّا الْعَنَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعُلَمُونَ مَنْ هُوَشَرُّمُ كَانًا وَآضَعَتُ جُنْدًا ۞

تر هغه پوری کله چه وګوری دوی هر هغه شی چه وعده ورسره کړی شوی وی (د هغه) یا عذاب (په دنیا په قتل او بند) یا قیامت؛ نو ژر به پوه شی دوی (په هغه وقت کښی چه) محوک دی هغه ډیر بد له جهته د ځای او ډیر ضعیف له جهته د فوجه.

تفسیو: یعنی کفار مسلمانان خوار، ذلیل او کمزوری ګڼی ۔ او خپل څانونه مغرور ۔ طاقتور ۔ او دی دول څانونه مغرور ۔ طاقتور ۔ او لوی بولی او پر خپلو اوچتو مانیو محلاتو او لویو لویو فوجونو او ګوندونو (ډلو) باندی نازیږی او افتخار کوی څکه چه اوس پاک الله دوی سر خوشی او خپلواک او آزاد پریښی دی څه مهال (وخت) چه دوی له ستونی څخه ونیول شی ۔ او په دنیوی عناب یا اخروی عقاب ککړ او اخته شی ۔ نو هلته به ورته معلوم شی چه د چا ځای خراب؟ او کوم یو جمعیت کمزور او بیکاره دی؟ نو په دغه موقع کښی د دوی ساز او سامان ۔ اولاد ۔ لښکر او نور شیان هیڅ په کار او ښه ور نه شی.

# وَيَذِيكُ اللهُ الَّذِينَ اهْتَكَ وَاهْدُى وَ الْبِقِيكُ الصَّلِحُكُ عَيْرُ الْبِقِيكُ الصَّلِحُكُ عَيْرُ عَر

او زیاتوی الله (په دنیا کښی) هغو کسانو ته چه سمه صافه لیاره ئی موندلی وی هدایت ثبات او یقین؛ او باقی پاتی کیدونکی (د جزاء په اعتبار) نیک عملونه خیر بهتر غوره دی په نزد د رب ستا له جهته د ثواب او خیر بهتر غوره دی له جهته د بیرته ورتللو.

تفسیر: یعنی دغه دنیوی رونق د الله تعالیٰ به دربار کسی له سره به کار ورتلونکی شی نه دی ـ

او یواځی حسنات او نیکی د ده په دربار کجی ذی مقدار او قیمتدار دی. په آخرت کجی د هری نیکی بدل او جزاء په ډیر ښه صورت سره ورکوله کیږی.

## أفَرَءَيْكَ الَّذِي كَفَرَ بِالْيَتِنَاوَقَالَ لَأُوْتَيَنَّ مَالَاقُولَكَالَ

آیا پس لیدلی دی تا هغه محوک چه کفر ئی اختیار کړ په آیتونو (د قدرت) ځمونږ او وائی خامخا راکول کیږی (په آخرت کښی) ماته مال او ولد (ځوی لور).

تفسیر: یعنی سره له کفره تاسی یو جرئت او تخفرد (ضد) ولید چه یو مالدار کافر یو پښ (لوهار) ته وویل چه ته که له مسلمانی څخه انکار وکړی نو ستا مزدوری (باړه) به درکړم ـ دغه خوار مزدور مسلمان د هغه مالدار کافر په جواب کښی وویل ـ که ته د هم دغه مقصد دپاره مر او بیا ژوندی شی خو بیا به هم زه پر اسلام نه منکریهم. نو په دی باندی دا آیت نازل شو؛ اخروی مال او دولت د ایمان او توحید په بدل ورکول کیږی. کافران غواړی چه دنیوی دولت په عقبٰی کښی هم د دوی په برخه شی ـ یا سره له کفره د اخروی عیش او تنعم څخه هم برخه ومومی چه پکښی مزی وکړی. نو دغه له سره کیدونکی نه دی.

# ٱڟؙڵعَ الْغَيْبَ آمِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْلِي عَهْدًا اصَّ

آیا خبر شوی دی (دغه کافر) پر غیب یا اخیستی ده په نزد د رحمٰن وعده (چه ده ته مال او دولت ورکول کیږی په آخرت کښی هم).

تفسیو: یعنی په داسی یقین او وثوق سره چه دغه دعوی کوی \_ آیا ده له غیبه خبر مونللی دی؟ یا ئی د الله تعالیٰ محخه وعده اخیستی ده؟ ظاهر دی چه له دغو دوایو محخه یو هم نه دی. د یوه گنده او چتل کافر به محه قدر او حیثیت وی چه هغه به تر دغو غیبیاتو پوری محان ورسولی شی \_ پاتی شوه د الله تعالیٰ وعده \_ هغه خو له هغو خلقو سره کیدی شی چه هغوی خپل عهدونه پوره کړی دی \_ او ﴿ لَالِهُ الله ﴾ ئی ویلی او د صالح عمل امانت ئی له الله تعالیٰ سره ایخی وی.

## كَلَّاسْنَكُنُّهُ مَايَقُولُ وَثَكُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَنَّاكُ

نه دی داسی (چه دوی وائی یعنی نه ورکول کیږی دوی ته مال او ولد) مونږ

لیکو هغه چه وائی او وبه غځوو ده ته له عذابه په غځولو (چه د یوه د پاسه به بل ورته ورکوو).

**تفسیو:** یعنی دغه قول به هم د ده په دفتر (دوسیه) کښی شامل کړی شی او د مال او اولاد په ځای به د هغه سزا زیاته کړه شی.

## وَنَرِيثُهُ مَا يَقُولُ وَيَاثِينُنَا فَرُدًا

او په میراث به اخلو (له ده په مرګ سره) هغه (مال اولاد) چه (دی ئی د ځان) وائی او راځی مونږ ته یواځی (بی له ماله او اولاده).

تفسیو: چه «دی ئی خپل وائی» یعنی مال، اولاد، لکه چه د هغه کافر دواړه ځامن مسلمانان شول (کذا فی الموضح) یا دا مطلب دی چه د ده دغه شیان به تری بیل کړل شی او په قیامت کښی به دی یواځی حاضریږی نه به مال ورسره وی نه اولاد.

## ۅٙٳؾٛۜۼؘۮؙۯٳڡؚڹؙۮؙۏڹٳۺٳڵۼٳڵؚۿ؋ۧڸؽػ۠ۏڹٛۏٳڷۿؙۄ۫ۼؚڒٞٳ<sup>۞</sup>ػڵؖۯٝ

او نیولی دی (کفارو) غیر له الله څخه باطل معبودان دپاره د دی چه شی دوی ته سبب د عزت (او مدد) نه دی داسی (لکه چه دوی ئی ګنی)،

تفسیو: یعنی برسیره له ماله او اولاده د خپلو باطلو معبودانو امداد او مرستی (مدد) ته هم هیله من (ارزومند) او امیدوار دی چه هغوی به دوی ته د الله په حضور ډیری لوئی درجی ورکوی ـ حال دا چه له سره داسی کیدونکی نه دی ـ او دغه نشه یوه چتی (فضول) سودا ده چه دوی پخپلو دماغو کجی ورته محای ورکړی دی.

# سَيَكُفُّرُونَ بِعِبَادَتِهِمُ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمُ ضِلَّالَهُ

بلکه ژر به منکر شی (دغه معبودان) په عبادت د دوی او شی به دغه (معبودان) پر دغو (عابدانو) خپلو دښمنان.

تفسیو: یعنی هغه معبودان به له دوی سره څه مدد وکړی؟ بلکه دوی به بالذات د دغو مشرکانو د دغه عبادت څخه هم د بی زاری اعلان وکړی ـ او د دوی په مقابل کښی به ودریډی ـ او د هغوی د عزت زیاتولو په مُخای به د دوی د زیات ذلت او رسوائی سبب وګرځی ـ لکه چه په ۲۹ جزء د الاحقاف (٦) آیت (۱) رکوع کښی راغلی دی.

﴿ وَإِذَا خُوْرَ النَّاسُ كَانُوْالَهُمْ أَعْدَا أَوْ كَانُوْ الْعِبَادَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾

# ٱڵۼڗٚڒٵؿۜٲۯڛٞڵڹٵڵۺ۠ڸڟؚؽؽۼۜٲڵڴڣۣؠ۫ؽؘؾۘٷ۫ڗ۠ۿؙٷٳڒۧٲڰٚڰڵؾۼؖڷػڲؽؗڔ؋ٳٞؾٞٵڡ۫ڰؙٲ؆ؙٛڡڰٵ۞۫

آیا نه ګوری نه ئی خبر (ای محمده) بیشکه مونږ لیږلی مسلط کړی مو دی شیطانان پر کافرانو باندی چه اوچتوی تیزوی دوی په اوچتولو تیزولو سره (په ګناه) پس تلوار مه کوه پر دوی (په ژر غوښتلو د عذاب) بیشکه هم دا خبره ده چه شمیرو مونږ دوی ته (ورځی د عمر د دوی) په شمارولو سره.

تفسیر: یعنی شیطان دغه بدبختان لا پسی بی لیاری او گمراه کوی ـ او د خپلو کوتو په اشارو سره ئی نخوی (گدوی) ـ هغو کسانو چه دوی پخپله د کفر او انکار طریقه څان ته غوره کړی ده که داسی اشقیاء د شیطان به تحریص او اغواء په گمراهی کښی زیادت او غلو وکړی ـ نو تاسی هغوی پریپردئ او تاسی د دوی په سزا ورکولو کښی تلوار مه کوئ! الله تعالیٰ د دوی رسی سسته کړی ده ـ او دوی ئی سر خوشی پریښی دی ـ څو د هغوی د ژوندون شمیرلی شوی ورځی تیری شی ـ د دوی د یوی یوی ساه او د یوی یوی شیبی هر یو عمل څمونډ له لوری شمیرلی کیپی ـ او د دوی دیر ادنیٰ عمل او حرکت هم څمونډ د علمی احاطی او د اعمالو له دفاترو څخه نحارج نشی پاتی کیدی ـ د گود (تول) عمر اعمال به یو په یو د دوی په مخ کښی کیپودی شی.

# يَوْمَرَكُ مُرُ الْتَقَوْنَ إِلَى الرَّحْلَنِ وَفَدًا الْكَوْنَدُوْقُ الْمُجْرِمِينَ اللَّحِلْنِ وَفَدًا الْكَوْنَدُوقُ الْمُجْرِمِينَ اللَّاجَةُ وَلَدًا الْهَاجَةُ الْمُورِمِينَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

یاد کړه هغه ورځ چه جمع به کړو پرهیزګاران رحمٰن ته سواره میلمانه بللی شوی او شړو (په شدت سره) مجرمان (طرف د) دوزخ ته (د حیواناتو په شان) پلی(پیاده) تړی.

تقسیو: یعنی هم هغسی چه محاروی ډنګر او حیوانات د تندی په حالت کسی د اوبو د ګدر په لوری په منډو او تلوار ورڅغلی دغه مجرمان به هم د دوزخ کندی ته هم داسی شرل کیږی.

## لايَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ اِلَّامِنِ اتَّخَنَاعِنْ الرَّحْلِي عَهْدًا۞

نه مالکان کیږی (هیڅ یو د دوی) د شفاعت (د هیچا) مګر هغه غوک چه اخیستی ئی ده په نزد د رحمٰن وعده (او په شفاعت مجاز وی).

تفسیر: یعنی له هغوی سره چه الله تعالیٰ د شفاعت وعده فرمائلی ده لکه ملائکی \_ انبیاء \_ صالحین او نور نو هم دوی به درجه په درجه شفاعت کوی بلا اجازت هیڅوک به د ژبی خوڅولو توان هم نه لری. او د همغو خلقو سهارښت به وکړی شی چه د هغوی په حق کښی د سهارش کیدلو وعده لا له پخوا مخخه ورکړی شوی ده \_ د کافرانو په حق کښی به شفاعت له سره نه کیږی.

# وَقَالُوااتَّخَذَالَّرَّحُمٰنُ وَلَدًا

او وائی (کتابیان مشرکان) نیولی دی رحمٰن ولد (ځوی لور).

تفسیر: دیرو کسانو غیر الله خپل معبود مقرر کری وو \_ لیکن یوه دله داسی هم وه چه د الله تمالیٰ دپاره ئی د اولاد تجویز هم کری و \_ مثلاً نصرانیانو مسیح علیه السلام او عُینو یهودانو عزیر علیه السلام او عُینو مشرکینو د عربو پرښتو ته به ئی د الله تمالیٰ لونی ویل (العیاذ بالله) (نو فرمائی الله دغو کفارو ته)

## ڵؾٙۯڿؚؠؙٝؗٛؗؗؗؗؿؙۺؙؽٵٞٳڐٳۿ۬ػٵۮٳڛٙڬۅؿۘؾؘۼۘڟۯؽڡ۪ڹ۫ۿؙۅۜؾۘؽؙۺٛڷ۬ۯڞٛۅؾٛڗؙڷۼؚؠٳڷ ۿڴڰٲؽؙۮۼۉٳڸڒٷٛڹٷڵػڰ

خامخا په تحقیق راتله کړی دی تاسی په یو شی لوی سره له حیثیته د ګناه. نژدی دی آسمانونه چه وچوی له دی (نسبته) (او نژدی ده چه) ټوټی ټوټی شی ځمکه او ولویږی غرونه غرکی غرکی (ذری ذری) له جهټه د دی چه بولی دوی رحمٰن ته ولد (څوی لور). تفسیو: یعنی دغه داسی درنه خبره ویلی شوی ده او داسی یوه سخته بی ادبه کلمه او توری له خولی غخه ایستلی شوی دی \_ چه د هغه له اوریدلو مخخه آسمان \_ محمکه \_ غرونه \_ د هول او هیبت او ویری لامله (له وجی) لویږی \_ چوی \_ توتی توتی او تکر تکر کیږی، نو هیڅ بعید نه دی که پر دغه گستاخی د الله تعالیٰ غضب په جوش راشی \_ نو کرد (تول) عالم به سره لاندی باندی او تر آسمان او محمض د الله تعالیٰ علم مانع دی چه سره د دغو بیهودگیو او چتی (فضول) خبرو یو محلی کرد (تول) عالم نه اه اوی حلم مانع دی چه سره د دغو بیهودگیو او چتی (فضول) خبرو یو محلی کرد (تول) عالم نه اه اوی \_ او کرد (تول) سره سهیره او پنا نه کوی \_ د هغه قدوس الله تعالیٰ پر توحید چه آسمان محمکه غرونه الغرض کرد (تول) علویات او سفلیات شهادت ورکوی د انسانانو دغی سهین سترکی او جسارت ته وکورئ چه هغه لوی ذات ته د اولاد احتیاج ثابتوی (العیاذ بالله) نو فرمائی الله تعالیٰ

#### ۅؘڡۜٳؽڹۘڹۼؿ۬ٳڶڗؙڞ۬ڶڷۜؾۜۼؚ۫ۮؘۅؘڶ۩۠

او نه ښائي رحمٰن ته چه ونيسي (دي څوک) ولد (لور ځوي).

تفسیر: یعنی د الله تمالیٰ د تقدیس او تنزیهه او د غناء له کماله دا خبره منافی ده چه محوک خپل اولاد وگرمحوی بنا پر هغه غرض چه نصرانیان د اولاد قائل شوی دی یعنی د «کفاره» مسئله کله چه الله تعالیٰ د «رحمٰن» په صفت سره وپیژنی او وئی منی نو بیا دغه ضرورت له سره نه پاتی کیډی.

#### ٳڹڰؙڽؙؙمن في السّماوت والْأرْضِ إِلْآلِق الرَّمْنِ عَبْلَافُ

نه دی ټول هغه (ګرد شیان) چه دی په آسمانونو کښی او ځمکه کښی مګر راتلونکی دی رحمٰن ته په دغه حال کښی چه بنده وی هر یو (نه ولد)؛

تفسیر: یعنی کرد (تول) د الله تعالیٰ مخلوق او د ده بندگان دی او د ده د بندگی په صفت سره د ده په حضور کښی حاضریږی ـ نو بیا بنده غرنګه ولد کیدی شی؟ ـ کله چه ګرد (ټول) ده ته محکوم او محتاج وی نو دی به څوی او لور ته څه ضرورت او احتیاج ولری.

#### لَقَدُ أَحْصُهُمْ وَعَكَ هُوُعَدًا أَوْكُلُهُ وُاتَّيْهِ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَرُدًا @

خامخا په تحقیق احاطه کړی ده (الله) دوی لره (له جهته د علم او قدرت) او شمیرلی دی (الله) دوی (ټول من حیث الاشخاص والانفاس والاتعال او نورو) په شمیرلو سره. او دا ټول چه دی راتلونکی دی دغه (الله) ته په ورځ د قیامت کښی یواځی.

تفسیو: یعنی د بشر یو فرد هم د الله تعالیٰ له بندگی څخه نشی خارجیدی، او کرد (ډول) د الله تعالیٰ په حضور کښی جره او یواځی حاضریږی په دغه وقت کښی به له ګردو (ډولو) تعلقاتو او سازو او سامانو څخه بیل کړی شی ـ او فرضی معبودان ـ ځامن ـ لمسی ـ پلار ـ مور او نور به ئی هیڅ په کار نه ورځی.

#### إِنَّ الَّذِينَ الْمُنُواوَعِمِ لُواالصّْلِحْتِ سَيَجْعَلُ لَهُ وُالرَّمْلُ وُدًّا @

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) ژر به وګرځوی دوی ته رحمٰن دوستی محبت (په زړونو د خلقو کښی).

تفسیر: یعنی دوی ته به خپل محبت ورکوی یا په خپله به له دوی سره محبت کوی یا د خلقو په زونو کښی به د دوی محبت غورځولی کیږی. په حدیث کښی راغلی دی چه که الله تمالیٰ ته کوم بنده محبوب وی نو ړومیی جبریل علیه السلام خبروی چه زه د فلاتی بنده سره محبت کوم نو ته هم له هغه سره محبت ولره نو جبریل علیه السلام په آسمانونو کښی د دغی خبری اعلان خوروی؛ له آسمانونو ځنی دغه خبره راښکته کیږی او محمکی ته رسیږی او د محمکی په خلقو کښی د دغه بنده په برخه کښی حسن القبول حاصلیږی یعنی بی تعلق خلق چه د هغوی کومه خاص نفع او ضرر د ده له ذاته سره نه وی تړلی له ده سره مینه او محبت کوی مگر دغه قسم حسن القبول ابتدا په سالحینو مؤمنینو او الله منونکو خلقو سره دی ـ د دوی په زړونو کښی حسن القبول ابتدا په سالحینو مؤمنینو او الله منونکو خلقو سره دی ـ د دوی په زړونو کښی اوال د ده محبت اچولی کیږی ـ وروسته د عامو او د خاصو قبول ورحاصلیږی ـ که نه په ابتدا په کښی محض د عامو په طبقه کښی حسن القبول حاصلیدل او بیا د محبت الله منونکو او صالحانو هم د کومی غلط فهمی او نورو په اساس د ده په طرف تمائل کیدل د مقبولیت عند الله دلیل نه دی ـ به پری وپوهیږی .

تنبیه: دغه آیت مکی دی او له هغو مسلمانانو سره چه په مکه معظمه کښی داسی وعده کړی شوی وه لږ وقت وروسته دغه وعده په داسی ډول (طریقه) سره پوره شوه چه ګرده (ټوله) دنیا متحیره او متمجبه شوه. الله تمالیٰ د دوی داسی محبت او الفت د خپلو بندګانو په زړونو کښی وغورځاوه چه د هغه بل مثال او نظیر له سره نه پینا کیږی.

#### فَانْمَايَتَكُونِهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَيهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنْذِرَيهِ قَوْمًا لُكًا ١٠

پس بیشکه هم دا خبره ده چه آسان کړی دی مونږ دغه (قرآن) په ژبه ستا (چه عربی دی) دپاره د دی چه زیری ورکړی په دی سره پرهیزګارانو ته او چه وویروی په دی سره قوم جګړه کوونکی.

تفسیر: یعنی لوی قرآن په نهایت سهل، آسان او صاف بیان او په واضح او ښکاره ډول (طریقه) سره پرهیزګارانو ته بشارت آوروی او جګړه کوونکو ته د ناکارو کارونو له خرابو نتائجو څخه خبر ورکوی،

#### وَكُوْاهْلُكُنَا مَّبُلَهُمُ مِّنْ فَرْنٍ هُلْ تَجُشُّ مِنْهُمُ مِِّنْ اَحَيِ اوْتَسُمَعُ لَهُمُ رِكْزًا ﴿

او څومره ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له (اهل د) زمانی آیا محسوسوی (مومی وینی) ته له دوی نه یو تن یا اوری له دوی کوم نرم غږ هم؟

تفسیر: یعنی غومره بدبخت د خپلو جرائمو په سزا هلاک شوی دی چه د هغوی نوم او نبهان هم 
بیخی د دنیا له مخی محخه محو او ورک شوی دی نن د دوی د پنبو د غږ (کرهار کربنهار) او 
د تکبر او لوئی ډیر نری آواز (بنهار) هم نه آوریده کیږی نو هغه کسان چه نن ورځ له رسول 
کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم سره مقابله او مجادله کوی او د آیات الله محخه انکار او پری 
استهزاء کوی دوی دی نه بیفکره کیږی ممکن دی چه دوی هم په هم داسی تباه کوونکو عذابونو 
کښی اخته شی ـ او په یوه رپه کښی به بیخی سهیره او پناه شی.

#### تمت سورة مريم بحسن توفيقه ونصره فله الحمد و المنة اولاً وآخراً

سورهٔ «طَهٔ» مکیهٔ الا آیتی (۱۳۰) و (۱۳۱) فمدنیتان وهی مانه وخمس وثلاثون آیهٔ وثمانی رکوعات رقمها (۲۰) تسلسلهاحسب النزول (٤٥) نزلت بعد سورهٔ مریم د «طُهٔ» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۳۰) او (۱۳۱) آیتونو چه مدنی دی یو سل او پنځه دیرش آیتونه اته رکوع لری. په تلاوت کمبی (۲۰) او په نزول کمبی (٤٥) سورت دی. وروسته د «مریم» له سورته نازل شوی دی.

#### يِسُ التَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### ظهٰ۞مَاٱتْرُلْمَاعَلِيْكَ الْقُرُانَ لِتَشْقَى ﴿ الْاِتَنْ كِرَةٌ لِّمَنْ يَخْتَى ۗ

نه دی نازل کری مونډ پر تا باندی قرآن دپاره د دی چه مشقت محنت پر خپل ځان بار کړی مگر (نازل کړی دی مونډ) تذکره پند دپاره د هغه چا چه ویریږی (له الله نه)

تفسير: يعني لوي قرآن څکه نازل شوي دي چه د هر چا زړه چه نرم وي او له الله تعاليٰ څخه ويريږي دی د قرآني بياناتو څخه يند او نصيحت حاصل کړي ـ او د قرآن کريم له روحاني فیوضاتو او برکاتو محخه بی برخی او محروم یاتی نشی ـ او داسی کوم غرض نشته چه د پاک قرآن یه نزول سره تاسی خامخا یه کوم شاقه محنت او شدید تکلیف کښی اخته کړی او نه دغه مقدس قرآن داسی یو شی دی چه (نعوذ بالله) د ده حامل یا عامل له سره بی برخی یا محروم او ناکامه یاتی شی ـ بلکه د دارینو له فیوضاتو څخه فائز المرام کرځی تاسی د دغو مکنبینو د خبرو د آوريدلو څخه له سره خفه ملول او تنګ زړه مه کیږئ! او نه هغوی پسې دومره ربړ (زحمت) او تکلیف بر خپل ځان تیروئ حق او حقانیت خوښوونکی او منونکی هرومرو (خامخا) بریالی او کامیابیدی تاسی به متوسط ډول (طریقه) سره به عبادت او ریاضت کښی مشغول او لگیا اوسع ایه ځینو روایاتو کښي راغلي دی چه په ابتداء کښي رسول اکرم صلي الله علیه وسلم د شهی د مخی تر ډیر وقته پوری په قیام او د پاک قرآن په تلاوت کښی مشغول او لگیا ؤ \_ کفارو به د دوی د دی محنت او ریاضت د لیللو څخه داسی ویل چه «محمد د دی قرآن له نزوله سره به سخت تکلیف او مصیبت کښی لویللی دی» نو د دغی خبری جواب به دغو آیاتونو کښی ورکړی شوی دی چه فی الحقیقت پاک قرآن شقاء او زحمت نه بلکه شفاء او نور او رحمت دی هر څوک دی له دغه قرآنه په هره اندازه چه آسانه وی هغومره دی ولولی ﴿ فَاقْرَءُوامَاتَيَتُسَومِنُهُ ﴾ مزمل

#### تَنْزِيْلُامِّتَنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمْنُوتِ الْعُلِيُّ

(نازل شوی دی) په نازلیدلو له طرفه د (هغه) الله چه پیدا کړی ئی ده محمکه او آسمانونه لوړ (اوچت اوچت).

تفسیو: نو څکه ضروری ده چه مخلوق دغه قرآن کریم په ډیره خوښی او اخلاص سره د الله تمالیٰ جلجلاله د الوهبیت پاک کلام ومنی! او پر خهلو سرونو او سترګو ئی کیږدی! او قطعاً له هغه مخخه تخلف او تمرد ونه کړی او تری غاړه ونه غړوی.

#### ٱلرَّحْمُانُ عَلَى الْعُرَيْنِ اسْتَوٰي ©

(دغه خالق د ځمکو او آسمانونو ډیر مهربان) رحمٰن پر عرش باندی مستولی او غالب دی.

تفسیو: «د استوا<sub>ه</sub> علی العرش» مفصل بیان د «الاعراف» په (۱) رکوع کښی لیکلی شوی دی. د «عرش» په متعلق له نصوصو څخه هم دغومره ثابتیړی چه پائی لری او خاصو پرجتو هغه راپوره کړی دی او د آسمانونو په سر کښی د قبی په شان ولاړ دی د «روح المعانی» خاوند پر «عرش» او «استواء» علی العرش باندی پر دغه آیت مبسوط کلام کړی دی. من ش**اء فلیو اجع**۔

#### كَهُ مَا فِي التَّمُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بِينَهُمُ اَوَمَا تَحَتَّ التَّرى ۗ

خاص الله لره دی هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً عبیداً) او هغه شیان چه په منځ د دوی کښی دی او هغه چه لاندی له لوندی ځمکی څخه دی.

ت<mark>قسیو:</mark> یعنی هم هغه الله تعالیٰ یواځی د غیر له شرکته له آسمانونو څخه نیولی تر ځمکی او له ځمکی څخه تر تحت الثریٰ پوری د گردو (تولو) کائناتو خاص مالک او خالق دی د ده په تعبیر او انتظام سره دغه کردی (تولی) سلسلی قائمی دی.

تنبیه: د آسمان او د محمکی مخلوق محخه یا خو «کائنات الجو» مراد دی چه تل د دواړو په منځ کښی دی. مثلاً هوا ــ وریځ او نور یا خو هغه شیان به هم په دی کښی شامل وی چه علی الاکثر په هوا کښی آلوځی. لکه طیور (الوتونکی) او له «ثریٰ ــ لوندی ځمکی» محخه د محمکی

هغه لاندنی طبقه (پوړ) مراد ده چه تل د اوبو د قرب او اتصال له سببه لونده وی.

#### وَإِنْ تَجْهَرُ بِالْقُوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلُمُ السِّرَّوَ اَحُفَى ۞

او که جهر کوی په وینا سره (چه ذکر د الله او دعا ده ـ نو جهر ته حاجت نشته ځکه چه) پس بیشکه دغه (الله) عالم دی په پټه خبره او په ډیره پټه (له هغی پتی نه هم).

تفسیو: پرومبی د عمومی قدرت او تصرف بیان و په دغه آیت کجی د الله تعالی د علم د وسمت او پراخی تذکره ده یعنی هر هغه خبره چه په زور سره وویله شی هغه به غرنگه د هغه علام الغیوب محنه پنه پاتی کیدی شی چه هغه ته هره بیکاره او پته بلکه له پتو محنحه له ډیرو زیاتو پتو خبرو هم به معلوم دی او تری خورا (ډیر) خبردار دی هر هغه خبره چه په گوچی (بیل) او یواځی محای کجی یواځی محای کجی یواځی محای کو پیا تر اوسه هیغ په گرخیللی وی او لا د قول او عمل مرتبی ته نه جهراً او نه سراً رسیللی وی یا تر اوسه هیغ په کردو (ټولو) محیط دی. نو محکه شریمت بلا ضرورت په چنه یا په ډیر زور سره د ذکر کولو محند دی برته (علاوه) له هغه مواقعو محند چه پکښی ذکر په جهر سره متقول دی د غینو معتبرو مصالحو په بناء د تجربه کارانو په نزد نافع کټلی شوی دی نو هغه به له دغه نه یا یه د عمومه مستثنیٰ وی.

#### اَللهُ لَا إِلا هُوْلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى · الْحُسْنَى ·

الله (چه دی) نشته بل برحق معبود مکر یواځی هم دی دی خاص هم ده ته شته نومونه (صفتونه) نیک.

تفسیو: په پاس آیت کښی د الله تعالیٰ هغه صفات چه بیان شول (لکه دا چه الله تعالیٰ خالق الکل علی الاطلاق مالک ـ رحمٰن ـ مطلق قادر ـ د علم المحیط نحیښتن دی) د هغو اقتضاء دا ده چه الوهیت هم د هم ده خاصه وی ـ ماسواء الله نحخه دی د بل هیچا په مخ کښی د عبودیت او د بندګی سر ښکته نه کړ شی ځکه چه نه یواځی پورته ذکر شوی صفات بلکه ګرد (ټول) عمده صفات به نومونه ـ د هم دغه منبع الکمالات ذات ته مخصوص دی بل محوک په دغه شان او صفات نشته چه معبود شی ـ نه د دغو صفات او منات کښی تعدد راغی . لکه چه د عربو د محینو جهالو خیال و چه په مختلفو نومونو سره د الله تعالیٰ بلنه به د

توحید له دعوی سره مخالف وی.

#### وَهَلَ أَثْنَكَ حَدِينَكُ مُوَسِّى<sup>©</sup>

#### او آیا راغلی ده (یا په تحقیق راغلی ده) تاته قصه د موسی.

تفسیو: له دی تحایه راهیسی د حضرت مولی علیه السلام قصه په ډیر بسط او تفصیل سره بیانوی تر خو چه آوریدونکی و پوهیډی چه نبی کریم صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم ته د قرآنی وحی راتک کومه نوی او عجیبه خبره نه ده \_ خرنگه چه پر مولی علیه السلام وحی نازله شوی وه پر دوی هم نازله شوی ده \_ هم هغسی چه د مولی علیه السلام وحی پر توحید او نررو اسلامی تعلیماتو شامله وه د دوی په وحی کنبی هم پر هم دغو شیانو تاکیدات صادر شوی دی \_ هغه مصاعب، متاعب او شدائد چه حضرت مولی علیه السلام د حق په تبلیغ کنبی برداشت کری دی د همنو برداشت کول پر دوی هم دی \_ هم هغسی چه بالاخر بری او غلبه د مولی علیه السلام په برخه شوه د دوی په برخه هم کیدونکی ده . او لکه چه د مولی علیه السلام دیمنان هم مخلول او مقهور \_ او دوی به هم غالب او منصوریډی . په دغه مناسب د موسوی نبوت ابتدائی قصه بیان فرمائی \_ څو پری رسول الله صلی الله علیه وسلم لا متسلی او به ډاده شی .

#### ٳۮ۫ڒٳڬٲڒٵڣؘڠٵڵڸؚٳٚۿڵؚۅٳڡؙػؙڰٷٛٳڗؽٙٳۺؙؾؙٮؘٛٵڒٳڷۼڮٞڷٳؿؽؙڬؙۄ۫ؾؠ۫ؗؠ۬ٳڣٙۺؚٲۅ ٲڿٮؙڂؘڶٳڶؿٳڔۿؙؚڴ؆ۛٷڶػؠٚٵٞڬؠٵ۫ٮٛ۠ۏڿؽڶؽؙٷڛۧؿؖ

کله چه ولید (موسٰی) اور نو وی ویل اهل خپل ته واوسځ (تاسی دلته) بیشکه ما ولید (یو) اور ښایی ما لره چه زه راوړم تاسی ته له هغه اوره کومه لګولی لنبه یا ومومم زه په اور باندی لیار ښوونکی (چه لیار راوښیی) پس کله چه راغی هغه (اور ته) نو غږ ورته وکړی شو (داسی) چه ای موسٰی.

تفسیو: د دی قصی مختلفی اجزاء د القصص، طه او الاعراف د سورتونو محخه جمع کیدی شی دانته له (مدین) محخه (د مصر) په طرف د بیرته ورتک واقعه مذکوره ده ـ په (مدین) کمبی د حضرت موسی علیه السلام د لور سره ترلی شوی وه او لس کاله هلته مقیم پاتی شو او وروسته له هغه (د مصر) د ستنیدلو او بیرته راتللو اراده نی وکره ـ د ده سره د ده حامله (امید واره) ښځه د (حضرت شعیب علیه السلام لور بی بی صفورا رضی

قالالم (١٦) طُمُ (٢٠)

الله تعالىٰ عنها) هم وه . شهه توره تياره وه - او يخنى او ساړه هم شدت درلود (لرلو) - له دوى سره د پسو (كدو) رمه هم وه - په دغه حالت له دوى څخه لياره هم وركه شوه - او پسونه (گذان) هم سره تيت و پرك (منتشر) شول. په عين زمان كښى (بى بى صفورا رضى الله تمالىٰ عنها) د ولادت او د لنگون په درد هم اخته شوه او هلك يى پيدا شو - په دغى تورى تيارى يخى شپى كښى هيچرى د توديدلو اور هم نه و پيدا او له چقمق (اور تك) محخه هم اور ونه لگيده - په دغو مصائبو او تيارو كښى يو ناغاپه له لرى محخه يو اور په نظر راغى چه هغه فى الحقيقت دنيوى اور نه و د د الله تمالىٰ د جلال نور يا نارى حجاب و (چه د هغه ذكر د مسلم الحقيقت دنيوى اور نه يى صفورا رضى په حديث كښى راغلى دى) موشى عليه السلام پر ظاهرى اور كمان وكړ او بى بى صفورا رضى الله تمالىٰ عنها ته يى وويل تاسى هم دلته كينئ زه څم څو له هغه اوره تاسى ته يوه لمبه يا سكروته راوړم - يا له هغه محايه د ليارى پته او سراغ ولگولى شم، او كوم لياره ښوونكى هلته وموم،

وائی څه مهال (وخت) چه حضرت مولٰی علیه السلام هغه پاک میدان ته ورسید یوه عجیبه نظاره او ننداره ئی ولیده په یوه تکه شنه ونه کښی په ډیر شدت سره اور بل دی ـ او ډیری لوئی لمبی تری پورته کیږی ـ خو په هم هغه اندازه سره چه اور پخپل شدت او جدت سره سوځی له هغه مخخه زیات دغه ونه تکه شنه او ډیره جکلی جکاری او تولی پانی او مخانګی ئی په ډیر لطافت او نظافت، طراوت سره مخانګی ـ او سره جوریږی او په هره اندازه چه د دی ونی شین والی او طراوت او جکلیتوب زیاتیږی په هم دغه اندازه دغه اور هم لا پسی شدت کوی.

مولی علیه السلام قصد وکر چه دغی ونی ته نژدی شی که د دغی ونی کومه لبنته یا محانکه وسر می الله و الله وسر علیه السلام دغه اور ته نثردی کیده \_ په هم هغه النازه دغه اور ته نثردی کیده \_ به هم و ویرید \_ او وئی غوښت چه نثردی کیده \_ او کله چه وویرید \_ او وئی غوښت چه تری و وتبتی \_ نه و اور په ده پسی راته او تعاقب ئی کاوه \_ د هم دغه حیرت او دهشت په حالت کښی یو غیر پورته شو \_ چه ﴿ إِنْ اللَّارَيْكُ ﴾ الآیة \_ کواکی د دغی ونی نه په دغه وقت د بیسیم تیلیفون د آلی پشان بلا تشبیه د یوه خوش آوازه سری په شان غیر پورته کیده \_ امام احمد رحمة الله علیه له وهب رضی الله تمالیٰ عنه مخخه نقل کری دی \_ کله چه مولی علیه السلام د ﴿ يُوْتُونُكُ ﴾ غیر واورید \_ نو خو محلی یی هلبیک وویل او عرض ئی وکر چه «زه ستا غیر آورم او د رات حاصاس دی کوم \_ مگر نه دی وینم چه چیری ئی» وائی چه مولی علیه السلام له هر جهت بلکه له خپل هر ویبته مخنه یی د الله تعالیٰ کلام آوریده.

#### إِنْ آَنَا رَبُكَ فَاخْلَمُ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ مُلُوى شَ

بیشکه زه چه یم هم دا زه رب ستا یم پس وباسه (له دواړو پښو) پنی خپلی بیشکه ته چه نی په کنده پاکه د طوی کښی نی. تفسیو: «طوی» د هغه میدان نوم دی ښائی چه دغه میدان لا له پخوا محخه متبرک و یا اوس متبرک شوی دی. د موسٰی علیه السلام پنی (یا به) ناپاکی وی نو محکه پری وویستلی شوی (یا ئی تواضماً او ادباً) پری وویستلی باقی هغه موزی ـ ماسی ـ پنی (خهلی) چه پاکی وی له هغو سره لمونځ کیدی شی د دی موضوع پوره مسائل دی په فقهیه و کتابونو کښی وکتل شی.

#### وَآنَااخُتُرْتُكَ فَاسْتَمِعُ لِمَايُوْلِي

او ما غوره کړی ئی ته (په رسالت) پس غوږ کیده هغه حکم ته چه وحی کیږی (تا لره).

تفسیو: «ما غوره کری ئی ته» یعنی په ګرد (تول) جهان کښی می هم دا ته د نبوت رسالت او د مکالمی شرف لپاره انتخاب او غوره کړی نو څکه هغه احکام چه وروسته له دی نه درکول کیږی هغه په غور او دقت سره واوره او پری عمل وکړه!

#### إِنْنِيَ آنَااللهُ لَا إِلهَ إِلَّا آنَا فَاعُبُدُ نِي وَآقِهِ الصَّلَّوةَ لِنِ كُرِي ۗ

بیشکه زه چه یم هم دا ره الله یم نشته لائق د عبادت بل هینځوک مگر هم دا ره یم پس عبادت کوه محمد او سم دروه (اداء کوه) لمونځ دپاره د ذکر (یادونی) ځما.

تفسیو: په دغه کښی ئی د خالص توحید او د هر قسم بدنی او مالی عبادت حکم و کړ. عرنګه چه لمونځ اهم العبادات دی د هغه ذکر په خصوصیت سره وکړی شو او په دی باندی ئی تنبیه فرمایلی ده چه د لمانځه مخخه اعظم مقصود د الله تعالیٰ یادول دی ګواکی له لمانځه مخخه غافلیدل دی او د ذکر الله په متعلق ئی په بل ځای کښی فرمایلی دی ﴿ وَاَدْتُرْتَکِتُواَوَائِیتُکُ ﴾ یعنی که په هیره او خطاء سره د الله تعالیٰ له یاده غافل شی نو هر کله مو چه په یاد درشی هغه یاد کړئ! د لمانځه حکم هم هم داسی دی چه که په خپل وقت کښی د غفلت او نسیان لامله (له وجی) پاتی شی، نو هر کله مو چه په یاد درشی قضا ئی راویئ! «فلیصلها اذا ذکوها»

#### إنَّ السَّاعَةَ الِتِيَةُ أَكَادُ أُخُفِيْهَا

قالالم(١٦) طلا ٢٠)

بیشکه قیامت راتلونکی دی زه اراده لرم د دی چه پټ کړم دغه (وقت د راتللو د قیامت)

تفسیو: یعنی اراده لرم چه د هغه د راتگ وقت له گردو (تولو) محخه مخفی او پټ وساتم. تر دی که له خپل ځان محخه می هم د هغه اخفاء ممکن وی نو له خپل ځانه به می هم پټاوه ـ لیکن دغه له سره امکان نه لری وفیه من المبالغة کما فی الحدیث «لا تعلم شماله ماتنفق یمینه» او کما قال البرهان.

ننگ او غیرت ډیر لرم مخ به ئی پټ ساتمه

کانه کرم تول غوړونه ـ غږ به ئي پټ ساتمه

او که ډیر زیات مصالح د هغه د اظهار باعث نه کیده ـ نو دغومره اجمالی اظهار چه کړی شوی دی، هغه به هم نه وی اظهار شوی.

#### لِتُجُزِيكُلُّ نَفْسٍ بِمَا شَعْلُ ﴿

دپاره د دی چه جزا ورکړه شی هر نفس ته په هغو عملونو چه کوی ئی (له خیر او شره).

تفسیو: یعنی د قیامت راتک د دی دپاره هم ضروری دی چه هر سری ته د هغه د نیکی او بدی جزا ور ورسیدی ـ او د مطیع او عاصی په منځ کښی هیڅ قسم التباس او اشتباه نشی پاتی دغه وروسته له عبادت او توحیده، د معاد د عقیدی تعلیم وشو.

#### فَلَايَصُدَّنَّكَ عَنْهُا مَنُ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوْلَهُ فَتَرُدُلَى الْعَلَيْدُ

پس نه دی بندوی نه دی منع کوی تا خامخا له دغه (ایمان راوړلو په قیامت یا له لمانځه) هغه څوک چه نه لری ایمان په هغه او متابعت کوی د خواهشو خپلو (که منع راوړی) پس ته به هلاک شی.

تفسیر: یعنی نه دی اړوی تا له ایمان راوړلو څخه یعنی پر قیامت باندی د ایمان راوړلو یا له لمانځه څخه ـ کله چه الله تمالیٰ موسٰی علیه السلام ته نصیحت کړی دی چه د بدانو له صحبت څخه ځان ساته! نو نورو ته لا د دغی خبری ضرورت شته چه هرومرو (خامخا) دی خپل ځان د بدانو له مصاحبته وساتی. کذا فی الموضح غرض دا دی چه د دنیا پرست کافر چاپلوسی او زیات پوستوالی غوړ منهل او مداهنت دی نه اختیاروی! که نه اندینهنه شته چه انسان د اوچت مقام څخه لاندی ولویږی. العیاذ بالله.

#### وَمَاتِلُكَ بِيَمِينِكَ يُمُولِني

#### او څه څيز دی دغه په ښي لاس د تا کښي ای موسي.

تفسیو: له دی تحایه د رسالت د منصب تمهید شروع کیدی کله چه موسٰی علیه السلام ئی سره د معجزاتو فرعون ته لیده \_ نو تحکه پرومبی د همسا د معجزی ذکر فرمائی \_ له دغه سؤاله چه ستا په لاس کښی څه شی دی؟ دغه غرض و چه موسٰی علیه السلام د ده د همسا په حقیقت او منافع به خبردار او مستحضر کړی څو هغه خارق العادت شی چه وړاندی کیدونکی دی. د هغه پر اعجاز به قانع او په واضع او مستحکم ډول (طریقه) سره اوقع فی النفس شی \_ یعنی هغه ته به وګوره \_ او سره لاندی باندی ئی کړه او بنه ورته غیر شه \_ او بیا ووایه چه ځما په لاس کښی څه شی دی؟ که هم داسی بی اطلاع او خبرولو سره د ده همسا مار ګرځیده . نو امکان و چه داسی یو وهم به ورته پیدا کیده چه بنائی په غلطی سره ما د همسا پر ځای بل شی اخیستی دی.

#### قَالَ هِيَ عَصَائَ ٱتَوَكِّوُّا عَلَيْهَا وَٱهُشُّ بِهَاعَلِ غَنِّى وَلِيَ فِيُهُا مَادِكِ ٱخُونِ<sup>©</sup>

نو وویل (موسٰی) دا همسا ځما ده چه تکیه کوم پر دی او وهم (څنډم) په دی سره (پاڼی د ونی چه توئی شی) پر ګډو ځما (چه وئی خوری او پری ماړه شی او دی ما ته په دغه (همسا) کښی مطالب حوائج نور هم.

تفسیر: یعنی په دی کښی هیڅ شبهه نشته چه دغه هم هغه ځما د لاس لرګی دی ـ چه تل ئی په خپل لاس کښی ګرځوم ـ او پری تکیه کوم او خپلو پسو او ګډو ته پانی پری مخنوم. دښمن او موذی ځناوران پری شرم او دفع کوم ئی ـ او نور ډیر ضروری کارونه هم پری انجاموم.

# قَالَ الْقِهَالِبُوْسِي ۗ فَالْقُهُمَا فَإِذَاهِيَ حَيَّاةٌ تَسْعِي ۗ

(بیا) وفرمایل (الله) چه وغورځوه دغه (همسا) ای موسٰی پس وئی غورځوله دا (همسا) پس ناڅاپه دا مار ؤ ژوندی چه منډی ئی وهلی (څغلیده).

تفسیو: یعنی په مجرد د دی چه همسا ئی پر محمکه وغورځوله ـ دغه همسا د اژدها په شکل واوښته ـ چه د ډیر نری مار په شان په ډیره جلتی سره محفلیده ـ موسٰی علیه السلام د دی یو ناغایه د دغه انقلابی وضعیت له لیدلو محخه د بشریت په مقتضاء وویرید.

#### قَالَ خُذُهُ هَا وَلِأَتَّفَ شُنُعِيْكُ هَالِمِيْتَقَا الْأُولِلِ®

(بیا) وفرمایل (الله موسٰی ته) ونیسه دا (همسا) او مه ویریږه! ژر به وګرځوو مونږ دغه (همسا) هم هغه شکل ړومبنی خپل ته.

تفسیو: یعنی کله چه بیرته په لاس درشی دغه ښامار بیا هغه همسا کیږی. وائی چه اول محلی موسٰی علیه السلام نشو کولی چه وئی نیسی - بالاخر ئی لاس پخپل نحادر کښی وپیچه (پت کړو) او د ښامار نیولو پسی یی محفرد (کوشش) وکړ - دلته پرښتی ورته وویل ای «موسٰی علیه السلام! که پاک الله دی ونه ساتی نو دغه نړوکی به دی له دغسی لوی ښامار محخه غرنګه ساتلی شی ۔ موسٰی علیه السلام وویل نه! خبره داسی نه ده - زه ضعیف مخلوق یم او له ضعفه پیدا شوی یم» نو بیا موسٰی علیه السلام هغه نړوکی د ښامار په خوله کښی پریښود - او لاس ئی پری واچاوه - په مجرد د دی چه لاس ئی پری ورسید - بیرته همسا وګرڅیده.

#### وَافْهُ وَيِدَاكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَغُوجُ بِيضَا أَمِنَ غَيْرِسُوَّ

او پیوست کړه (ښی) لاس خپل تخرګ (ترخ) خپل ته حال دا چه راوبه وځی تک سپین (روښانه) بی له عیبه (د برګوالی)

تفسیو: یعنی خپل لاس په تخرک (ترخ) کښی ننه باسه ـ او بیا ئی له ګریوانه وباسه! نو دغه لاس به دی تک سپین او روښانه ښکاری او دغه سپین والی د برص (برګوالی) او نورو عیبو له پلوه به نه وی چه عیب وګڼل شی.

#### ايَةً ٱخُولى ﴿ لِنُورِيكَ مِنَ الْيَتِنَا الْكُبُرَى ۗ

حال دا چه دغه معجزه ده بله دیاره د دی چه وښیو تاته ځینې له هغو

#### معجزاتو چه ډيری لوئي دی

تقسیو: یعنی د همسا او بیضاء لاس معجزی له هغو لویو نښو او معجزاتو د قدرت څخه دوه معجزی دی چه د هغو ورښودل تاسی ته منظور دی.

#### إِذْهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيْ قَالَ رَبِّ الْمُرْمُ لِيُ صَدِّرِي فَ

لاړ شه فرعون ته (سره له دغو معجزو) بیشکه چه هغه باغی شوی دی (تجاوز ئی کړی دی له حدوده د بندګی) وویل (موسٰی) ای ربه ځما پرانیځه ارته کړه ما لره سینه ځما.

تفسیو: یعنی حلیم ـ بردبار او د حوصلی خاوند می وګرځوی، چه د خلاف الطبع شیانو د لیللو څخه ژر خفه نشم ـ او د رسالت په تبلیغ کښی له هغو مصاعبو سره چه مخامخ کیږم او هغه متاعب چه ځما په مقابل کښی راځی له هغو څخه ونه ویریږم ـ بلکه په ارت زړه او راڼه وچولی (تندی) ئی وګالم (برداشت کړم) او متحمل ئی شم.

#### وَكِيِّرُ لِيُ أَمِرُيُ ۞

او آسان کړه ماته دغه مهم امر ځما (چه تبليغ دی)

تفسیر: یعنی داسی وسائل او وسائط راغوند کره چه په هغو سره دغه عظیم الشان کار راته سهل او آسان شی.

#### وَاحُلُلُ عُقَدَةً مِنْ لِسَانِ عَيْفَقَهُوْ اقَوْرِلِ الْ

او پرانیځه غوته له ژبی ځما چه وپوهیږی خلق په خبرو ځما (په وقت د تبلیغ کښی).

تفسیر: ژبه ئی په وړوکیتوب کښی سوځیدلی وه (چه د هغه قصه په نورو تغاسیرو کښی لیکلی شوی ده) او په صاف ډول (طریقه) سره ئی خبری نشوی کولی نو څکه ئی دغسی دعاء وکړله.

#### ۅٙٳڿۘٷڵۣؽؙۅٙۯؚؽؚڒۘٳۺؽٲۿؽؚڮ<sup>ۿ</sup>ۿۯ۠ۏؽٲڿ<sup>ۿ</sup>

او وکرځوه ماته يو وزير (مرستى «مددګار») له اهله ځما هارون (چه دی) ورور ځما

تفسيو: هارون عليه السلام په عمر كښى له حضرت موسٰى عليه السلام څخه لوى وو.

#### اشُكُ دُيبَةِ اَزُوِيُ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِنَ آمُرِي ﴾

قوی کړه په ده سره ملا ځما او شریک کړه دغه (هارون له ماسره) په دی کار ځما کښي.

تفسیو: یعنی د دعوت او تبلیغ په کارونو کښی یو د بل سره معین مددګار ـ ملا تړی او مرستی (مدد) اوسو.

#### كَيُ نُسَيِّحَكَ كَثِيرُ إِضَّ وَّنَذُكُرَكَ كَثِيرًا أَهُ

دپاره د دی چه تسبیح ووایو ستا (تسبیح ډیره) او یادوو تا په ذکر ثناء ډیره

تفسیر: یعنی دواړه سره یو ځای شو، د دعوت او تبلیغ په مواقعو کښی په ډیر زور او شور سره ستا پاکی او کمالات بیان کړو ـ او د دعوت له مواضعو څخه قطع نظر کله چه مونږ هر یوه ته د بل د ملګرتیا قلبی تقویه او د زړه ډاډینه حاصله وی نو په خپلو کورونو او ځایونو کښی به په نشاط او طمانیت سره ستا ذکر (او عبادت) په کثرت سره کوو.

#### اِتَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيْرًا®

بیشکه ته چه ئی ئی ته په (احوالو) زمونږ ښه خبردار لیدونکی ئی.

تفسیر: یعنی محموند کرد (تول) احوال ته په ښه شان سره کوری او دغه دعاوی چه زه کوم هم درته بنی معلومی دی، چه د هغوند پر حال درته بنی معلومی دی، چه د هغو مقبولیت تر کوم محای پوری به مفید وی؟ که ته محموند پر حال او استعداد په ښه شان سره نه وی خبر نو د نبوت او رسالت دپاره به دی موند ولی غوره کړی وی؟ او د یوه سخت دښمن په لوری به دی ولی لیډلو؟ یقیناً دغه کار چه تا کړی ډیر مناسب او په لحای دی فرمایلی دی.

#### قَالَ قَدُ أُوْتِيْتَ سُؤُلِكَ يُنْوُسِي

وفرمایل الله په تحقیق در کړی شوی تاته سؤال د تا ای موسی.

تفسيو: يعني كوم شيان چه تاسي وغوښتل د الله تعالىٰ له لوري تاسي ته دركړل شول.

#### وَلَقَتُ مَنَكًا عَلَيْكَ مَرَّةً الْخُرْيُ اللَّهِ

او خامخا به تحقیق احسان کړی ؤ مونړ پر تا یو کرت بل (پخوا له دی نه)

تفسیو: یعنی مونیر خو یو ځلی بی غوښتلو پر تا لوی احسان کړی دی ـ نو اوس که یو مناسب شی له مونیر څخه وغواړی ولی به ئی نه درکوو.

#### إِذْ آوُحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوْحَى ﴿

کله چه وحی کړی وه مونډ مور ستا ته (الهاماً يا په خوب کښی) دغه چه اوس اوراوه شی.

تفسیر: یمنی په خوب یا ویښتیا او بیناری کښی. د الهام په ډول (طریقه) یا په هم هغه وقت کښی د کوم مجهول الاسم نبی په ژبه ستا مور ته هغه حکم مو درلیږلی ؤ چه د هغه لیږل مناسب ؤ (د دی تفصیل محلور سطره لاندی په ﴿ اَرِاتَّوْنِیْتُه ﴾ الآیة - کښی مذکور دی).

تنبیه: د «ایحاء» له لفظه د موسٰی علیه اُلسلام د مور نبوت نه ثابتیپی لکه چه د پاس تقریر څخه ظاهر دی ځکه چه نبی هغه دی چه د الله تعالیٰ له طرفه ورته د احکامو وحی راشی او د هغه په تبلیغ مامور وی ـ او دلته دغه تعریف نه صادقیپی.

#### ٳؘڹٲؿ۬ڔڣؽؙۅڣۣٳڵڰٵؠؙٛۅ۫ؾؚٵؘۊؙڹڣؽؙٶڣۣٳڷؽۄؚۜڡؘڷؽؙڷڠؚۅٳڷؽۄؙ ڽٳڷٮۜٵڿؚڶؽٳؙڂؙڎؙٷؙۘۼۮٷۣٞڷٷۘٷۮٷؖڷڎ

چه وغورځوه دغه (موسٰی) په تابوت (صندوق) کښی (پس بیا) وغورځوه دغه

(تابوت) په سیند کښی پس ودی غورځوی هغه صندوق لره سیند په ساحل (غاړه خپل کښی چه) ونیسی دغه (موسٰی) دښمن ځما او دښمن د ده.

تفسير: يعنى موسى عليه السلام ئى (چه به دغه وقت كنبى نوى محيويدلى هلكى و) به صندوق کښي واچاوه ! هغه صندوق ئي په سيند کښي خوشي کړ ! پر سيند باندي مونډ داسي يو حکم صادر کړی دی چه دی دی په ډير حفاظت سره پر کومه وچه وباسي ـ او هلته په دی داسي يو سری راپورته کوی چه هم به ځما دښمن وی او هم به د دی هلک. واقعه دا ده چه د منجمانو په وینا یه دغه کال کښی فرعون ګرد (تول) هلکان به سره تولول او له یو سره به ئی وژل کله چه موسٰی علیه السلام بینا شو د ده والده وویریده چه که د فرعون سری خبر شی نو دغه ځما هلک به هم ووژنی او د ده مور او پلار ته به هم ربر (زحمت) او تکلیف وربینهوی چه دغه مو ولی راجكاره نه كر .. نو به دغه وقت كنبى د الله تعالىٰ له طرفه دغه تنبير ورالهام شو او د موسى عليه السلام والدى دى يه يو سر تړلى صندوق كښى په سيند كښى لاهو كړ ـ له دغه سيند څخه يوه وياله د فرعون باغ ته تللي وه نو دغه صندوق به دغه وياله كښي راغلي په وچه كښي ونښت یا د فرعون د باغ به حوض کښي ودرید ـ د فرعون ښځه (بي بي آسیه رضي الله تعالیٰ عنها) چه یوه ډیره عفیفه عابده اسرآئیلی میرمن وه له دغه صندوق څخه دغه هلک وویست ـ او د فرعون مخ ته ئی وروړاندی کړ او ورته وی ویل راځه چه دغه ماشوم مونږ د خپل ځوی پشان وروزو (ویالو) فرعون هم د دی هلک د لینلو څخه خوښ شو او مینه ئی یری راغله ـ مګر د ده د عُوی ګرڅولو عُنی ئی انکار وکړ ـ (لکه چه په ځینو روایاتو کښی راغلی دی) مګر د بی بی آسیی رضی الله تعالیٰ عنها له خاطره به ئی د خپل څوی به شان د هغه روزنه (بالنه) کوله او په دى شان د الله تعالىٰ د عجيب او غريب قدرت ظهور يه عمل راغي.

تنبیه: فرعون ته ئی د الله تعالیٰ دممن محکه وویل چه دی د حق دممن 9 ـ او د الله تعالیٰ په مقابل کښی یی د الوهیت دعوی کوله ـ او د موسٰی علیه السلام دممن ئی محکه وویل چه ده فی الحال د کردو (تولو) اسرآئیلی هلکانو سره ئی سخته دممنی کوله ـ او په مستقبل کمی خاص له موسٰی علیه السلام سره په علانیه ډول (طریقه) سره د دممنی اظهار کوونکی 9.

#### وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ عَبَّلَهُ مِّينًىٰ \$

او اچولی می ؤ پر تا محبت مینه له طرفه محما (چه کرد (ټول) خلق پر تا مین شول).

تفسیر: یعنی مونډ له خپل لوری په دغه وقت کښی د مخلوق په زړه کښی ستا محبت وغورځاوه چه هر لیدونکی به له تا سره مینه او محبت وکړی. یا یو خاص محبت مو پر تا وغورځاوه چه ته قالالم(١٦) ظار ٢٠)

د الله تعالیٰ محبوب وګوځیدی ـ نو له هر چا سره چه پاک الله محبت وکړی بندګان هم له هغه سره مینه او محبت کړی.

#### وَلِتُصُنَعَ عَلَى عَيْنِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### او (ومي کړه دغه کارونه) چه تربيت ستا وشي په ليدلو ځما سره.

تفسیو: یعنی د خلقر په زړونو کښی ستا د محبت غورځولو څخه دغه غرض و چه ځمونډ تر کتنی او نگرانی او حفاظت لاندی ستا روزنه او پالنه وکړه شی ـ او د داسی سخت دښمن په کور کښی سره له دی چه شپی او ورځی دی تیرولی ـ خو بیا ستا یوه ویښته ته څه ضرر او زیان ونه رسیږی.

# إِذْ تَمْشِئَ أَخُتُكَ فَتَقُولُ هَلُ أَدُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعُنْكَ إِلَى أَمِّكَ كَنَ تَقُرَّعُيْنُكُ أَوْلَكُ أَوْلَكُ أَمِّكَ كَنَ تَقَرَّعُيْنُكُ أَوْلَا تَعْزَنَ أَمْ

کله چه تله خور د تا (لپاره د پلتنی (حالت پته کولو) ستا، نو ئی ولیدی چه د هیچا تی نه نیسی) پس وی ویل آیا دلالت وکړم زه تاسی ته په هغه چا چه تربیت وکړی د ده (نو قبول شو قول د دی او مور ئی راوسته او تی یی ونیوه پس بیرته راوستی مونږ ته مور خپلی ته دپاره د دی چه یخی (رنی) شی سترګی د دی (او خوشاله شی په لیدلو د تا) او خفه نشی.

تفسیو: پوره قصه به په بل محای کښی راځی. د حضرت مولی علیه السلام مور وروسته له هغه چه صندوق نی په سیند کښی وغورځاوه د بشریت په مقتضاء سخته خپه او پریشانه شوه او په دغه اندیښنه کښی ډوبه تللی وه چه د دی د محوی به غه حال شوی وی؟ نه ورته معلومه وه چه ژوندی دی؟ یا د کوم محناور خوراک شوی دی؟ نو د حضرت مولی علیه السلام خور ته نی وویل «ای لوری! ته په پته سره خپل ورور دی ولتوه! او د ده د حال او احوال په تحقیق کښی اوسه! د بل لوری د الله تعالیٰ په مشیت دغسی سامان مهیا شو چه حضرت مولی علیه السلام د هیڅ یوی بیځی تی به نی په خوله کښی نه اخیست نو ځکه ډیری بیځی راغلی او بیرته لاړلی، د مولی علیه السلام خور (بریبی مریمی) چه د ده په تکل کښی وه (بریبی آسیی رضی الله تعالیٰ عنها) ته نی وویل «که مو امر او اجازه وی ـ نو زه به یوه ډیره به ښځه تاسی ته راولم چه دغه هلک د هغی داخلی یا هغه داسی دارو او درمان وکړی چه دغه هلک څه شی وخوری او له لوړی

خخه ورته محه زیان او ضرر ونه رسیږی او په ښه شان سره ئی وروزی او پالنه ئی وکړی» پری حکم وشو چه هله ژر شه! او ژر ئی راوله! دا لاړه او ده د هغی علیه السلام مور ئی ورته راوسته او هغه ئی په الله او بسم الله سره خپل تی ته واچاوه ۔ او ده د هغی تی واخیست ۔ او په غرکهار سره ئی په تل رودلو باندی شروع وکړه ۔ د فرعون په کور کښی ډیره خوښی او خوشائی پیدا شوه ۔ او کرد (تول) د دغه هلک د موندلو څخه په خپلو کالیو (جامو) کښی نه مخائیدل ۔ د موسٰی علیه السلام مور وویل چه زه دلته نشم پاتی کیدی که ماته اجازه راکړه شی چه دغه هلک له خپله مانه السلام مور وویل چه زه دلته نشم پاتی کیدی که ماته اجازه راکړه شی چه دغه هلک له خپله مانه سره کور ته یوسم او په پوره حفاظت او اهتمام سره ئی روزنه او پالنه وکړم ۔ بالاخر د فرعون له طرفه د دائی په توګه (طور) د دغه هلک په تربیت ماموره شوه او دی ئی بیرته خپل

#### وَقَتَلْتَ نَفْسُافَنَجَيْنِكَ مِنَ الْغَيِّر

او مر کری ؤ تا یو (قبطی) سری پس نجات مو درکر تاته له غمه (د قصاص او عقاب)

تفسیر: دغه پورته قصه د القصص په سورت کښی راځی \_ خلاصه ئی دا چه د ځلمیتوب په وخت کښی د موسٰی علیه السلام له لاسه یو قبطی وژلی شوی ؤ \_ موسٰی علیه السلام وویرید چه د ده په قصاص کښی هم په دنیا او هم په عنبی کښی زه مأخوذ کیږم \_ نو پاک الله ده ته له دغو دواړو اقسامو پریشانیو څخه نجات ورکړ . د اخروی پریشانی څخه په دی ډول (طریقه) چه د توبی توفیق ئی وروبانه چه قبوله هم شوه \_ او له دنیوی څخه په دی ډول (طریقه) چه موسٰی علیه السلام ئی له مصر وویست او مدین ته ئی ورساوه چه هلته د حضرت شعیب علیه السلام له لور سره د ده نکاح وترله شوه . پوره قصه ئی په بل ځای کښی راځی.

#### وَفَتَنْكَ فُتُونًاهُ

#### او ومی ازمویلی ته (په قسما قسم) ازموینی سره.

تفسیر: یعنی ستا امتحان د الله تعالیٰ له طرفه په غو غو ځایونو کښی واخیست شو او ته په کښی بریالی (کامیاب) ثابت شوی.

تنبیه: مفسرینو په دغه موقع کښی د حدیث الفتون په عنوان د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه یو نهایت طویل روایت نقل کړی دی چه د هغه په متعلق د حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه الفاظ دا دی «وهو موقوف من کلام ابن عباس ولیس فیه مرفوع الا قلیل منه وکانه تلقاه قال الم (۱۱)

ابن عباس رضى الله عنه مما ابيح نقله من الاسرائيليات من كعب الاحبار وغيره والله اعلم وسمعت شيخنا الحافظ ابا الحجاج المزى يقول ذلك ايضا».

#### فَلِيثَتَ سِنِيْنَ فِي المُلِ مَدُيّنَ لا تُرَّجِئُتَ عَلَ قَدَرٍ للمُولِي

پس واوسیدی ته محو کاله په اهل د مدین کښی بیا راغلی ته (اوس دلته) پر هغه مقدار (د عمر چه ما اندازه کړی ؤ او د رسالت لائق دی) ای موسٰی

تفسیو: یعنی اوس د مدین د راوتلو په وقت کښی لیاره دی غلطه کړه \_ او له تقدیره دلته ورسیدی چه د دی ځای وهم او ګمان هم ستا په فکر کښی نه ؤ.

له موسٰی نه کړی پوښتنه د الله د لطف احوال

محی دی اور پسی اللہ ئی رسالت بنہی جلال

#### وَاصُطَنَعْتُكُ لِنَفْشِي اللَّهِ اللّ

او جوړ کړی (غوره کړی) ئی ماته دپاره د ځان خپل (په رسالت)

تفسیو: یعنی د خپلی وحی او رسالت دپاره ئی تیار ـ او په خپلو خواصو او مقربینو کښی ئی داخل کړی او محرنګه ئی چه اراده وه ستا روزنه (پالنه) ئی وفرمایله.

#### إِذْهَبُ اَنْتَ وَاخُولُا بِاللِّيِّي وَلاَتَوْنِيَا فِي ۚ ذِكْرِيُّ ۗ

لاړ شه ته (ای موسٰی) او ورور د تا په معجزو ځما سره او سستی مه کوئ په یاد ځما کښی.

تفسیو: یعنی د هغه کار دپاره چه ته جوړ کړی شوی ئی اوس ئی وقت راغلی دی چه ته له خپل ورور هارون علیه السلام سره د هغه دپاره ولاړ او تیار شع! او هغه دلائل او معجزات چه تاسی ته درکړی شوی دی د ضرورت په وقت کښی ئی ظاهر کړی ۔ کله چه موسٰی علیه السلام پخوا له دی نه د دعاء کولو په وقت کښی ویلی ؤ ۔ ﴿ کَنُسْتِمْنَکُوْئِیْزَا تَنْکُرُلُوکِیْزًا کَنْکُرُلُوکِیْزًا کَنْکُرُلُوکِیْزًا کَنْکُرا کَنِیْزًا کَنْکُرا کَیْزِیًا کَنْکُرا کَائِیْکَائِوْزُقُیْ کُیْ اِنْکُرا کَائِیْکَائُونِیْزًا کُونِیْزًا کُونِیْرًا کُونِیْرًا کَنْکُرا کَائِیْکَاؤُونِیْکُریٔ کُیْ کَائِیْکَائُونِیْکُریْ کُیْ کُیْرِا دَنْکُره وفرمایله یعنی د الله تعالیٰ د نامه په بهره مستعدی او فعالیت سره کار وکړئ! او په تمامو احوالو او اوقاتو

کښی عموماً او د دعوت او تبلیغ په وقت کښی خصوصاً پاک الله په کثرت سره یادوئ \_ چه دغه ذکر الله د اهل الله دپاره د بری او کامیابی لویه وسیله او د دښمن په مقابل کښی مهمه وسله ده

#### إِذْهَبَآاِلِي فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيُّ

لاړ شځ (تاسی دواړه) فرعون ته بیشکه چه دی باغی شوی دی په دعوی د الوهیت سره

تفسیو: پخوا ئی د ورتک حکم ورکړی ؤ ۔ اوس ئی مقابل وروبنود چه چیری؟ او چاته ورتک دی؟ او دغه جمله د مخ کښی راتلونکی جملی تمهید دی.

#### فَقُولًا لَهُ قُولًالِيِّنَالْعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ اَوْيَغَنّْنَى ٣

پس ووایئ ده ته خبره پسته ښائیږی چه دی پند واخلی (که ستا رسالت ورته محقق شی) یا وویریږی (له الله که متوهم شی)

تفسیو: یعنی د دعوت او تبلیغ او وعظ او نصیحت په وقت کښی ـ پستی آسانه ـ رقت راوی کی ـ جګی جګی خبری وکړه ـ اګر که د ده د تمرد او طغیان لامله (له وجی) د قبول هیله (ارزو) او امید نشته خو بیا هم تاسی داسی خیال وکړئ ممکن دی چه هغه له فکره او غور مخخه کار واخلی ـ او دغه پند او نصائح پری اثر وغورځوی یا د الله تعالیٰ د جلال او جبروت د آوریدلو مخخه وویریږی ـ او د طاعت او انابت په لوری متمائل شی ـ او په خبرو او اترو کښی دیره نرمی وکړی ـ له دی توصیی مخخه د دعاتو او مبلفینو دپاره ډیر لوی دستورالعمل په لاس راځی لکه چه کښی داسی صاف ارشاد شوی دی ﴿ لَوَمُ اِللَّمَ اِللَّمَ یَالَیکُمْ اَصْتَیْنُ ﴿ ﴾ جنره ۱۶ د النحل په (۱۲) آیت (۱۱) رکوع

#### قَالَارَبَّنَآ إِنَّنَا نَخَاكُ آنَ يَقُرُّطُ عَلَيْنَاۤ اَوَانَ يُطْغُنُ®

وویل (دواړو ورونو) ای ربه ځمونږ بیشکه مونږ ویریږو چه تلوار به وکړی پر مونږ (په عقوبت سره) یا به لا نافرمان شی (چه ستا په نسبت به بدی خبری وکړی).

تفسیر: یعنی د هغه د ویریدلو اندینه به خو وروسته له دی نه وی ـ سم د لاسه پر خپل دغه بی سرو سامانی او د فرعون هغه جاه وجلال ته چه گورو نو ویریپرو چه هغه محمونی د داسی خبری د آوریدلو دپاره به له سره تبار او آماده هم نه وی ـ او که آماده وی ممکن دی چه محمونی د پوره خبری د آوریدلو نه پخوا په چتی ؤ (فضولو) خبرو باندی خوله وسپری ـ یا محمونی د خبرو له آوریدلو محخه وروسته سخت په قهر او غصه شی ـ او ستا په شان کښی به زیات سهین سترګی او گستاخی وکړی ـ یا پر مونی باندی لاس وغمخوی چه په دغو گردو (تولو) احتمالاتو کهی اصلی مقصد له لاسه وځی.

تغییه: د موسٰی علیه السلام د دی خوف او د شرح الصدر په منځ کښی هیڅ سره منافات نشته کاملین د بلاړ له نزوله پخوا ویریډی ـ او استعاذه کوی لیکن څه مهال (وخت) چه په بلاړ کښی مبتلا شی۔ نو په یوره صبر ـ استقامت ـ حوصله ـ ثبات او براخ تتر سره د هغه مقابله کوی.

#### قَالَ لَاتَّغَافَا إِنَّنِيْ مَعَكُمُنَا اَسْمَعُ وَأَرَى ۖ

وفرمایل (الله) مه ویریپرئ (تاسی دواړه). بیشکه زه له تاسی سره یم (په معاونت او نصرت) آورم او وینم (په ښه شان سره ستاسی اقوال او افعال هم)

تفسیر: یعنی هغه خبری چه ستاسی او د ده په منځ کښی کیږی ـ یا هغه معاملات چه در وړاندی کیږی ـ هغه ګرد (تول) زه آورم او وینم ئی ـ زه هیڅ له ستاسی نه یم جلا (جدا) او تل ځما نصرت او حمایت له تاسی سره دی ـ خوف او ویره هیڅ مورد نه لری ـ او نه ښائی چه تاسی په دغه فکر کښی واوسی.

# قَانْتِيكُ فَقُولًا إِنَّارَسُولِارَتِيكَ فَارْسِلُ مَعَنَا بَنِيَّ إِسْرَاءِ يُلِ فُولانُعَدِّبُهُمُ

پس ورشئ (تاسی دواړه) ده ته پس ووائی چه بیشکه مونږ یو رسولان د رب ستا نو ولیږه (ای فرعونه) له مونږ سره بنی اسرآئیل (اولاده د یعقوب) او مه په عذابوه دوی (په سختو سختو تکالیفو سره)

تفسیر: په دغه کښی د دری شیانو په طرف دعوت ورکړی شوی دی

<sup>(</sup>۱): د فرعون او د نورو مخلوقاتو کوم رب شته چه رسول ئی رالیږلی دی.

 <sup>(</sup>۲): مونږ دواړه د هغه رسولان يو \_ لهذا ځمونږ اطاعت او د رب العزت عبادت ښائی چه وکړی
 شی ګواکی په دغه جمله سره د ايمان د اصل په لوری دعوت ورکړی شوی دی \_ هم دغه ئی په
 «والنازعات» (ديرشم جزء کښی) داسی ادا کړی دی

قالالم(١٦) طُلار٢٠)

#### ﴿ وَٱهْدِيكَ إِلَّا رَبِّكَ فَتَخْتُلَى ﴾

(۳): هغه شی دی چه د هغه ضرورت په هغه خاص وقت کښی واقع شو ـ یعنی د بنی اسرائیلو نجات د فرعونیانو د ذلت او رقت راوپونکی غلامی محخه. مطلب ئی دا دی چه پر دغی شریغی او نجیب الاصلی کورنی ظلم او ستم مه کوئ! او د دغه ډیر ذلیل او حقیر مرئیتوبه ئی آزاد او خپلواک کړئ ـ او له مونډ سره ئی پریډدئ چه هر چیری مو چه زړه غواړی لاړ شو او په آزادی سره شپی او ورځی تیری کړو.

#### قَدُجِئُنكَ بِالْيَةِ مِّنَ رَبِّكَ ۗ

په تحقیق راغلی یو مونږ تاته سره له معجزی له جانبه د رب ستا؛

تفسیر: یعنی محمونه دغه د رسالت دعوی بی دلیله نه ده ـ بلکه پر خهل صداقت د الله تعالیٰ د قدرت معجزی او دلائل هم راسره شته.

# وَالسَّلْءُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلْ \$ إِنَّاقَتُ أُوْجَى اِلْيَثَّا اَنَّ الْعَنَابَ عَلَى مَنْ كَثَّبَ وَتَوَلَّ

او سلامتی ده (له عذابه) په هغه چا چه متابعت وکړی د سمی صافی لیاری. بیشکه مونږ چه یو په تحقیق وحی کړی شوی ده مونږ ته چه بیشکه عذاب په هغه چا دی چه تکذیب کوی (د رسولانو) او مخ ګرځوی (له اسلامه).

تفسیو: یعنی هر څوک چه ځمونیړ خبره ومنی او پر سمه او صافه لیاره لاړ شی ـ نو د هغه دپاره د دواړو دارینو سعادت او سلامت ور په برخه کیږی. او هر څوک چه تکنیب او اعراض کوی نو د هغه دپاره عذاب یقینی دی ـ اعم له دی نه چه یواڅی اخروی عذاب وی یا په دنیا کښی هم ورته ورسیږی. ښائی چه اوس تاسی د خپل آخرت په فکر کښی شځ او هره لیاره مو چه خوښه وی هم هغه ځان ته غوره کړئ.

کله چه راغلل دوی فرعون ته او د رب العالمین پیغام ئی ورساوه

#### قَالَ فَمَنُ رَّئِكُمُمَا يِلْمُولِيُّ

#### نو وویل (فرعون) پس څوک دی رب ستاسي ای مولمي

تفسیو: یعنی تاسی چه خپل ځان د هغه رب استاغی رامیځ هغه غوک دی؟ او ځرنګه دی؟ ـ له دی نه معلومیړی چه د فرعون د عقیدی میلان د دهریت په لوری ؤ ـ یا به ئی دغه سؤال یواځی د رېړولو (تکلیف ورکولو) دپاره کړی وی.

# قَالَ رَبُيَا الَّذِيُ آعُطِي كُلُّ شَيْعٌ خَلْقَهُ نُتُوَّهَا فَيُ

وویل موسٰی رب ځمونږ هغه ذات دی چه ورکړی ئی دی هر څیز ته (له مخلوقاتو) صورت شکل د ده (موافق د کماله د ده سره) بیا ئی لیاره هم ورښوولی ده (د ګزران).

تفسیو: یعنی هر شی ته ئی سم د هغه له استعداد سره شکل ـ ضورت ـ قوی ـ خواص او نور 
عنایت فرمایلی دی ـ او د حکمت له کمال ئی هم هغسی جوړ کری دی چه هغه لره لاژم و ـ بیا 
په مخلوقاتو کښی د هر یو د وجود او بقاء دپاره هر هغه سامان چه ضرورت و ـ هغه یی ورمهیاء 
کری دی او هر غیز ته ئی له خپلی مادی ساخت او روحانی قوتونو ـ او خارجی سامانونو څخه 
د کار اخیستلو لیاره ورښوولی ده ـ بیا داسی یو تینگ نظام ئی راښوولی ـ مونډ ته ئی هم 
هدایت راکړی دی چه د دغو مصنوعاتو له وجوده د صانع پر وجود غرنگه استدلال وکړو فلله 
الحمه والمنة

حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیه لیکی «یعنی د خوړلو او محبنلو شعور ئی پینا کر که وړوکی ته الله تعالیٰ تی رودل ونه جنبی نو محوک ئی ورجوولی شی؟»

#### قَالَ فَالْبَالُ الْقُرُونِ الْأُولِي قَالَ عِلْمُهَاعِنُدَرَقِ فِيُكِتْبٍ لايضِلُّ رَبِّيُ وَلاِيمْشَى ﴿

وویل (فرعون) پس څه ؤ (حال) د خلقو پخوانیو. وویل (موسٰی) چه علم د هغوی په نزد د رب ځما دی په کتاب (لوح محفوظ) کښی (لیکلی دی) چه نه ئی ورک کوی رب ځما او نه ئی هیروی (هیڅ څیز)

تفسیر: یعنی «که د الله تعالیٰ پر وجود باندی داسی روضان دلائل قائم شوی دی او د هغه په

طرف چه ته دعوت ورکوی حق دی نو د تیرو اقوامو په متعلق څه بیان وکړه چه آخر له دوی گنی ډیر کسان سره د داسی واضحو او روښانو دلائلو له موجودیته ولی له حق محخه غاړه وغړوله 

او قبول ئی نه کړل؟ آیا پر هغو ګردو (تولو) باندی ئی عذاب نازل کړ او تباه شول؟ که ته 
نبی ئی نو د ګردو (تولو) اقوامو تفصیلی حالات ښائی تاته هرومرو (خامخا) معلوم وی» دغه 
ګرد (تول) لا یعنی او لری له مقصده خبرو باندی ځکه د فرعون خوله وسهیده چه د حضرت 
موسٰی علیه السلام د هدایت مضامین په داسی فضولو او چتی (بیکاره) خبرو سره مخلوط کړی ۔ حضرت موسٰی علیه السلام وفرمایل چه انبیال ته د ګردو (تولو) شیانو تفصیلی علم لرل ضروری نه 
دی د هر قوم د تفصیلی حالاتو مخعه اطلاع او علم یواځی د الله تعالیٰ کار دی چه د عُمیتو 
مخفی مصالحو په بناء هغه ئی په کتاب (لوح محفوظ) کښی هم لیکلی دی. د الله تعالیٰ د محیط 
علم مخخه یو شی نه ابتداء غائب کیدی شی او نه په علم کښی راغلی څیز د یوی شبیی دپاره هم 
هیریدی شی پر هغه اعمال د هر قوم په هر وقت کښی چه کړی نی وی د هغو ګردو (تولو) د 
یوی ذری لیکلی شوی حساب شته چه په هر یوه لازمو اوقاتو کښی ئی ښکارولی شی.

#### الَّذِي جَعَلَ لَكُو الْأَرْضَ مَهْدًا وَّسَلَكَ لَكُو فِيْهَا سُبُلًا

هغه الله چه ګرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه فرش (غوړیدلی) او روانی کړی ئی دی تاسی ته په دی کښی لیاری.

تفسیر: یعنی د وادیو ـ سیندونو ـ او غرونو له منځه ئی پر ځمکه لیاری جوړی کړی او له یوه ځایه بل ځای ته ئی بیولی او نښلولی دی چه پر هغو له ورتګه له یوه ملکه بل ملک ته رسیدی شی.

#### وَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَوْفَا خُرَجُنَايِهَ ازْوَاجًامِّنَّ بَالِ شَتْي ﴿

او نازلی کړی دی مونږ (له طرفه) د آسمانه اوبه؛ پس راباسو مونږ په دی (اوبو) سره هر هر قسم له ګياو (شنيليو) څخه رنګ په رنګ.

**تفسیر:** یعنی د اوبو په ذریعه الله تعالیٰ راز راز (قسم قسم) شنیلی ـ او ترکودی (نباتات) میوی دانی غلی او نور ئی پیدا کری دی.

#### كُلُواوارْعُواانعُامَكُورُ

#### وخورئ تاسى ترى او خروئ (پكښى) چارپايان خپل؛

تفسیر: یعنی ښی او عمده غذاوی تاسی خورئ ـ او هغه شیان چه ستاسی نه په کاریډی هغه پر خپلو چارپایانو خوروئ چه د هغوی په محنت او زیار (کوشش) ایستلو سره علی الاکثر دغه پیداوار حاصلیډی.

#### ٳؿٙ؋۬٤۬ڵؚڰؘڵٳؽؾؚڵۣۯؙۅڸؚٵڶتؙۿ<sup>ۿ</sup>

بیشکه په دی (مذکورو شیانو کښی) خامخا (د قدرت ډیر) دلائل دی دېاره د خاوندانو د عقل.

تفسیر: دپاره د خاوندانو د عقل ئی څکه وفرمایل څو د دهریانو سترګی خلاصی شی یعنی د ده تدابیرو او قدرتونو ته وګورئ که تاسی عقل لرئ نو وبه پوهیډئ چه په هغو سره د باری تعالیٰ وجود او د توحید په لوری توجه ورکړی شوی ده اوس په دغه مبارک آیت کښی د «معاد» ذکر دی.

# مِنْهَا خَلَقُنُكُورُ وَفِيُهَا نُعِيدُ كُورُومِنْهَا غُرْجُكُوْتَارَةً الْخُرِي

(خاص) له دی (ځمکی څخه) پیدا کړی یئ مونږ تاسی (په ژوندون سره) او په هم دی ځمکی کښی ننه باسو تاسی (په مرګ سره) او له دی (ځمکی) څخه راباسو تاسی کرت بل (دوهم ځلی په بعث بعد الموت سره).

تفسیر: د کردو (تولو) پلار آدم علیه السلام له خاورو څخه پیدا کړی شوی دی. بیا په هغو اغذیه و (خوراکو) سره چه د انسان د بدن روزنه (تربیت) کیږی هغه هم له خاورو څخه وڅی ـ وروسته له مرګه هم په عمومی ډول (طریقه) ګرد (تول) انسانان وړاندی یا وروسته له خاورو سره کډیږی. هم داسی د قیامت په وقت کښی هم دغه اجزاء چه له خاورو سره ګډوډ شوی وی بیا سره تولیږی او بیا له سره پیدا کیږی او هغه مړی چه په قبرونو کښی خښ وی بیا ژوندی تری راپورته کیږی.

#### وَلَقَتُ ٱرَيْنَهُ النِتِنَا كُلَّهَا فَكُذَّبَ وَٱبْنِ

او خامخا په تحقیق ورښوولی (ورپیژندلی) وی مونږ دغه (فرعون لره) معجزی (د قدرت خپلی) ټولی (د فرعون له حاله سره مناسبی) نو تکذیب ئی وکړ (د معجزو) او منع ئی راوړله (له ایمانه په هغو باندی)

تفسیر: یعنی د هغو آیتونو ورښودل چه منظور و هغه کرد (ټول) ئی وروښوول. مثلاً د عصا<sub>ء</sub> القاءِ یدالبیضاءِ او نور سره له خپلو متعلقاتو سره له تفصیل ـ

خو سره له هغه هم دغه بدبخت فرعون حق ونه مانه او هم هغسی پر خپل انکار، جحود او تکنیب تینگ ولاړ ؤ.

#### قَالَ آجِئْتَنَالِثُغُرِ حِنَامِنَ آرُضِنَا بِسِعُرِكَ يُمُوُسُ<sup>®</sup>

وویل (فرعون) آیا راغلی ئی ته مونږ ته دپاره د دی چه وباسی مونږ له ځمکی ځمونږ په سحر خپل ای موسٰی

تفسیر: دغه خبره ئی خپل قوم قبطیانو ته محکه وویله څو هغوی ته د مولمی علیه السلام په مقابل کښی نفرت او اشتمال ورکړی یعنی د مولمی علیه السلام غرض او مقصد دا دی چه د جادو په زور مونډ د دی ملک څخه وشری ـ او د کوډګری په داسی ننداری د عوامو جمیعت له خپله ځانه سره ملګری کړی ـ او په دغه چل د قبطیانو پر ګردو (تولو) املاکو او اموالو قابض شی.

# فَكَنَا ثِتِيَنَكَ بِسِعْ ِ مِثْلِهِ فَاجْعَلَ بَيْنَنَا وَبِيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُغْلِفُهُ فَحْنُ وَلَا أَنْتَ مَكَانَا مُوَّعِيُّ

پس خامخا رابه وړو هرومرو (خامخا) تاته سحر پشان د دی سحر پس مقرر کړه په منځ ځمونږ او په منځ د تا کښی يوه وعده چه نه به کوو مخالفت له هغه مونږ او نه ته (او وګرځوه ځای د وعدی) يو ځای هوار (متوسط په منځ د طرفينو کښی).

تفسیو: یعنی ته پخپله په دغه اراده کښی له سره نشی کامیابیدی له موند سره ډیر لوی لوی کودګران شته ښه خو به دا وی چه ته له هغوی سره مقابله وکړی ـ پس په هره ورځ او هر ځای کښی چه ته به هغوی سره مقابله وکړی ـ پس په هره ورځ او هر ځای کښی چه ته به هغوی سره مقابله کول غواړی د هغه د تعیین اختیار تاته (درکاوه کیږی) او دا ضوروی ده هر هغه وقت چه معین کیږی ښائی چه له هغه مخه هیڅوک ځان ونه کاړی ـ او داسی ځای دی واتاکل شی چه هلته د دواړو طرفینو دپاره یو شان سهولت حاصل وی. او په منځ کښی واقع وی او په کیښاستلو کښی د راغی او رعایا او حاکم او محکوم او د وړوکی او د لوی هیڅ فرق او توپیر (تفاوت) سره نه وی ـ او هره یوه ډله په ډیره آزادی او خپلواکی سره د خپل قوت او قدرت مظاهره پکښی وکړی شی. او میدان هم خلاص ـ ارت ـ صاف او هوار وی؛ څو کور (تول) کتونکی هر شی بی تکلفه ولیدی شی او تول مشاهدات په ښه ډول (طریقه) سره

# قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّيْنَةِ وَانَ يُغْشَرَالِنَاسُ صُعَى ﴿

وویل (موسٰی) وقت د وعدی د تاسی ورځ د جشن (د قبطیانو) ده او دا چه راټول به کړل شی خلق په وقت د څاښت کښی.

تفسیو: یعنی د انبیاؤ په کارونو کښی له سره هینځ یو تلبیس او تلمین نه وی. د دوی گرد (تول) معاملات ښکاره \_ واضح \_ او صاف وی \_ موسٰی علیه السلام وفرمایل «ښه په هم هغه ورڅ کښی چه تاسی لویه میله او رسمی جشن کوئ په هم هغه ورځ کښی څه مهال(وخت)چه لمر ښه پورته راشی \_ نو دغه د مقابلی نمائش (ښودنه) هم شروع شی \_ یعنی په دغه میله کښی په هر ځای او هر وقت چه ډیر خلق سره راټول شوی وی په رنا(رنړا) ورځ کښی دی دغه مقابله وکړله شی \_ خو کتونکی ډیر زیات وی او د ورځی په رنا(رنړا) کښی هر څوک هر شی په ښه شان سره وگوری او هینځ یوه اشتباه په منځ کښی واقع نشی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «په لويه مجمع كښى له مقابلى عجنى د دواړو طرفينو غرض دا ؤ چه هغه غوښته چه دوى د ګردو (ټولو) خلقو په مخ كښى پړه او مغلوب شى ـ او هغر غوښته چه هغه پړ او مغلوب شى د ټولو وګړو په محضر كښى ـ د دغه جشن انعقاد چه د فرعون كلنى ؤ د مصر په ګردو (ټولو) ښارو كښى مقرر ؤ.»

#### فَتُوَكِّى فِرْعُونُ فَجَمَعَ كَيْنَ لَا تُعَوِّلُ الْ

پس مخ وگرگحاوه (خپلو مشرانو ته) فرعون پس راتول ئی کړل (اسباب آلات) د مکر فریب خپل بیا راغی (موعد ته سره له جادوگرانو او اتباعو خپلو).

تفسیو: د دغی خبری د غوته کولو محخه وروسته فرعون له مجلس محخه پاشید او د کوډګرانو د تولولو په ترتیباتو ئی لاس پوری کړ ۔ او په داسی وسائلو او وسائطو پسی ولوید چه د هغو په اثر کوډګران بریالیان (کامیاب) شی او بالاخر له مکملی تیاری محخه وروسته په ډیر قوت او طاقت سره په هم هغه تاکلی (مقرر کړی) وقت د مقابلی په میدان کښی په داسی حال حاضر شو چه د کوډګرانو یو لوی فوج له ده سره ؤ؛ له دوی سره د انعاماتو او اکرامو لوئی وعدی هم کړی شوی وی او دوی ګرد (تول) په دی باندی ګمارلی شوی ؤ چه په هر ډول (طریقه) سره چه کیږی ښائی چه موسٰی علیه السلام ته ماتی ورکړئ ګواکی دوی د حق او حقانیت د مغلوبولو په فکر کښی ؤ.

#### قَالَ لَهُوْمُوْلِي وَيُلَكُوُلِانَفُتَّرُوْاعَلَى اللهِ كَانِكُ فَيُسُعِتَكُوْ بِعَدَارٍ إِنَّ وَقَدُخَابَ مَنِ افْتَرَى

وویل دغو (ساحرانو) ته موسٰی (نازل دی کړی الله پر تاسی) هلاکت د تاسی مه ترئ پر الله باندی دروغ پس هلاک به کړی تاسی په عذاب سره او په تحقیق خراب او نا امیده شو هر هغه څوک چه دروغ ئی وتړل (پر الله).

تفسیو: معلومیږی چه په دغه مجمع کښی موسٰی علیه السلام هر یوه ساحر ته د ده له حاله سره سم پند او نصیحت فرمایلی و \_ کله چه کودګران د حق مقابله په جادو سره کوونکی و \_ نو هغوی ته ئی تنبیه ورکوله چه ګورئ په لوی لاس خپل ځانونه په هلاکت کښی مه اچوئ! د الله تعالیٰ د قدرت نښی او معجزی او د انبیاؤ علیهم السلام معجزو ته سحر ویل \_ او بی حقیقته شیان د ثابت شویو شیانو او حقائقو په مقابله کښی وړاندی کول، ګواکی پر پاک الله دروغ تړل دی، اما د دروغ تړونکو خاتمه او انجام له سره چه نه دی \_ بلکه اندیښنه شته چه پر داسی خلقو آسمانی آفت نازل شی \_ او د دوی بیخ او بکر وباسی \_ او بنیاد او اساس ئی ور وران کړی.

#### نَسْنَارِعُوْ اَأْمُرُهُمْ بَيْنَهُمُ وَاسْرُواالنَّجُوى الْ

پس سره جګړه وکړه دغو (ساحرانو) په کار خپل پخپلو منځونو کښی (دغو جادوګرو) او پټ ئی وساته دغه راز (په منځ خپل کښی).

تفسير: د موسٰى عليه السلام له دغه موعظه او تبليغ محخه د كوډګرانو په جرګه كښى سخته ويره

قالاله(۱۲) مخا(۲۰)

او اندیجنه ورپیدا شوه ـ او پخپلو منځونو کښی ئی په جګړو او مناقشو لاس پوری کړ \_ چه مونډ له دغه سړی سره څه وکړو د ده خبری د کوډګرانو په شان له سره نه معلومیډی الغرض پخپلو منځونو کښی ئی سره بحث او مذاکری کولی \_ او له ګردو (تولو) څخه جلا (جدا) شوی په ګوښی (بیل) مرکو او جرګو مشغول شول. بالاخر وروسته له ډیرو مناظرو \_ مخالفتونو او منازعو د فرعون له اثره متأثر شول او هغه خبری او اتری ئی وکړی چه وروسته راځی.

#### قَالُوۡٳڷؘ؋ڶۮ۬ڹؚڶڶؚڂؚڹڽؙڔؽڶڹٲڽۘٞؿؙۼۛڔڂؚڴؙۄٞۺٙٲۯڝؚۛٚڴۄۛ ڛؚۼٙڕۿؚؠؘٵۏؽۮ۫ۿؠۜٳۑڟڕؽؾؘۘؾڴٷٲڷڡٛؿڸ۞

وویل (جادوگرانو) دا دواړه خامخا ساحران دی اراده لری دوی دواړه چه وباسی تاسی له ځمکی (ملک) د تاسی په سحر خپل سره او بوځی (محو کړی دوی دغه) لیاره (د دین) د تاسی چه ډیره غوره ده.

تفسیر: (په ان هذان» کښی دغه «ان» مخفف دی له مثقلی محخه ځکه دا لام فارق په مابین د نافیی او د مخففی پری داخل شوی دی یا دغه «ان» په معنی د ما او دا لام په معنی د «الا» دی یعنی ماهذان الا ساحران) یعنی چه له پخوا راهیسی ستاسی کوم دین او رسوم جریان لری هغه له منځه لری کړی او خپل دین او طور او د جادو او کوډو فن هم رائج کړی چه د هغه په زور په دغه ملک کښی ستاسی عزت (پت) او کمائی (ګټه) شته هم دغه دواړه ورونه غواړی چه له تاسی څخه وشکوی او یواځی هم دا دواړه پر دواړه پر دواړه ورونه غواړی چه له تاسی

#### فَآجُمِعُواليَّكُ لُمُنْ الْنَوُ الْنَوُ اصَّا وَقَدُ افْلَحَ الْيَوْمَونِ اسْتَعْلَى اللَّهِ عَلَى السَّعْلَ

پس راجمع کرئ تاسی (اسباب د سحر او) مکر خپل بیا راشئ میدان د معارضی ته صف صف، او په تحقیق بریالی (کامیاب) شو نن ورځ هغه څوک چه غالب شو

تفسیر: یعنی د موقع اهمیت وپیژنی! وقت له لاسه مه باسئ! په پوره همت او قوت سره گرد (ټول) یو ځای شئ! ۔ او د دوی د ېړه کولو تدبیر وکړئ! او دفعتاً داسی حمله ېری وروپئ! چه په یو وار کښی د دوی قلمونه وښوئیږی او وپرځیږی ۔ چه د نن ورځی جگړه فیصله کوونکی جرګه ده ۔ د نن ورځی بری دائمی کامیابی او د تل بری دی. هر هغه فریق چه نن غالب او بریالی (کامیاب) شی نو هغه د همیشه دپاره منصور او مفلح ګولی کیږی.

#### قَالْوَالِيكُوْسَى إِمَّا اَنْ تُلُقِى وَإِمَّا اَنْ تَكُوْنَ اَوَّلَ مَنْ الْقَيْ® قَالَ بَلَ الْقُوْأ

وویل (کوډګرانو) ای مولمی یا به ته غورځوی (اول همسا خپله) او یا به شو مونږ اول د هغه چا چه غورځوی (همسا خپله) وویل (مولمی) بلکه وغورځوئ تاسی ړومبی (نو واچول ساحرانو اسباب د سحر خپل).

تفسیر: موسٰی علیه السلام په ډیری بی پروائی سره جواب ورکړ چه نه ړومبی تاسی خپلی ننداری راوښیځ او خپلی چاری مو راښکاره کړئ! څو د باطل د زور آزمویلو مخخه وروسته د حق غلبه په پوره ډول (طریقه) سره درښکاره شی ـ دغه قصه د الاعراف په (۱۲) رکوع کښی پخوا له دی نه هم لیکلی شوی ده هلته دی ولوسته شی.

# فَإِذَاحِبَالْهُوْ وَعِصِيُّهُمْ يُعَيِّلُ إِلَيْءِمِن سِغِرِهِمُ أَفَهَاتَسُعُ ®

پس نامخاپه (دغه وقت) هغه ېړی د دوی او همساګانی د دوی په خیال کښی راوستی کیدی دغه (مولمی ته) له وجه د سحره د دغو (ساحرانو) داسی چه بیشکه دغه (ماران دی چه) منډی وهی (او ځغلی).

تفسیو: یعنی د ساحرینو له نظربندئ څخه مولٰی علیه السلام ته داسی په نظر ورځی چه ګواکی دغه ګرد (تول) پړی او همساګانی د مارانو (منګورانو) په شان منډی رامنډی وهی څخلی او راڅنلی او په واقع کښی خبره داسی نه وه.

#### فَأُوْجُسَ فِي نَقْشِهِ خِيْفَةً ثُمُوسى<sup>®</sup>

بیا وموندله په نفس خپل کښی ویړه موسٰی (چه خلق به د سحر او معجزی فرق ونشی کړی او ګمراه به پاتی شی).

تفسیر: یعنی د کردگرانو د دغی چاری د لیدلو محخه ناپوهان تیر نه وغی او حمقا ونه غولیډی او د سحر (کوډو) او د معجزی په منځ کښی به سره فرق ونه کړی شی ـ نو په دغه صورت کښی به د حق غلبه نه واضح کیډی. د خوف دغه مطلب د وروستنی جواب محخه محرګندیډی

(ښکاريږي).

#### ثُلْنَالَاتَّخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَ<sup>9</sup>

ومو ویل (موسٰی ته) مه ویریږه (په زعم خپل) بیشکه ته چه ئی هم دا ته ئی ډیر غالب.

تفسیر: یعنی ویره له خپل زړه څخه وباسه! او دغسی وسوسی ته په خپل زړه کښی ځای مه ورکوه! الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) حق ته بری او غلبه ورکوی او تل ئی په ارتقاء او اعتلا<sub>م</sub> کښی ساتی (او په دی کښی پنځه مبالغی دی (۱) حرف د تحقیق. (۲) تکرار د ضمیر. (۳) تعریف د جزاء (٤) لفظ د علو (۵) صیغه د مبالغی).

# وَالْقِ مَافِي يَمِيْنِكَ تَلْقَفُ مَاصَنَعُواْ

او وغورځوه هغه شی چه په ښی لاس د تا کښی دی چه له حلق څخه ښکته تیر کړی هغه شیان چه دوی جوړ کړی دی (او خپلی ګیډی ته نی وغورځوی)

تفسیر: یعنی خپله همسا په څمکه وغورځوه! چه د دوی دغه ګردی (تولی) کوډی او پلمی یوه نمری او ګوله کړی ـ او میدان د دوی له وجوده پاک شی.

# إِنْمَاصَنَعُوْاكِيْثُ سُحِرِ وَلا يُغَلِمُ السَّاحِرُ حَيْثُ الْ

بیشکه هغه شی چه جوړ کړی دی دوی (او میدان د مقابلی ته ئی حاضر کړی دی) مکر د ساحر دی؛ او بری نه مومی ساحر (کوډګر) هر چیرته چه راشی (او وی).

تفسیر: یعنی د کودگرانو کودی ـ سحر ـ جادو او نوری پلمی (تنبیرونه) چه غومره دی او تر هری اندازی پوری چه ورسیږی د حق په مقابله کښی له سره بری نشی موندلی ـ او نه پخپله کودگر هیڅ چیری فلاح موندلی شی نو ځکه په حدیث کښی د کودگر د قتل حکم ورکړی شوی دی.

(کله چه وغورځوله موسٰی علیه السلام همسا خپله او تیر کړ همسا هغه اسباب د سحر په خپلی ګیدی کښی او وپوهیدل ساحران چه دغه معجزه ده سحر نه دی پس ولویدل بی اختیاره لکه چه فرمائی)

# فَالْقِيَ السَّعَرَةُ سُجِّدًا قَالُوَ المَنَّابِرَتِ هُمُونَ وَمُوسَى

پس وغورځول شول کوډګران (نسکور) په دغه حال کښی چه سجده کوونکی ؤ (الله ته) (نو کوډګرانو) وویل ایمان مو راوړی دی په رب د هارون او (رب د) مولٰی.

تفسیو: دغه کودگران چه ډیر فنی مړی او د تخصص خاوندان وو سم د لاسه وپوهیدل چه دغه له سره سحر نشی کیدی او علی الیقین دغه له سحره د پاسه بل کوم حقیقت او کیفیت لری نو فی الحال د دوی زړونه د ایمان په رڼا (رنړا) سره روبنان شول او د پاک الله د عظمت او قدرت په مقابل کښی سر په سجده ولویدل. دغه قصه د الاعراف په ۱۲ رکوع کښی لیکلی شوی ده.

#### قَالَ النَّنْمُ لَهُ قَبْلَ آنَ اذَنَ لَكُوْ إِنَّهُ لَكِبَ يُؤَكُّوا لَّذِي عَلَمَكُو السِّحْرَّ

وویل (فرعون) چه تصدیق وکړ تاسی ده ته پخوا له هغه چه اذن درکړم زه تاسی ته (د تصدیق د ده) بیشکه چه دی خامخا مشر د تاسی دی هغه چه ښوولی ئی ده تاسی ته جادو.

تفسیو: یعنی بی ځما له اجازی او حکم صادرولو څخه تاسی ایمان راوړ او ځما فیصلی ته مو له سره غوږ کینښود او منتظر نشوئ نو معلوم شو چه تاسی او موسٰی علیه السلام پخپلو منځونو کښی سره روغه او جوړښت سره کړی دی او دغه مقابله مو داسی راښکاره شوه لکه د زرګرانو جنگ چه په دغه سره غواړئ چه عوام الناس وغلوئ لکه چه د الاعراف په سورت کښی هم مذکور شو.

#### ڡؘڰؙٲڡۜٙڟؚؖۼۜڽۜٞٵؽؚۑؽؙڬؙۄٛۯٳۯؙڲڹڴۯۺؽڿڵۅ۪۫ٷڵۉڝٙڷؚۺڰڎڣٛڿؙڎٛڗٵڷڎۜڂ۫ڶؚ ۅػؾۼؙڬڔؿٳؿٵۺؘڎؙۼۮٳٷٵڹڣؽ

نو اوس به پری کړم زه خامخا لاسونه د تاسی او پښی د تاسی له خلافه (یعنی ښی لاس او کینه پښه ـ یا کیڼ لاس او ښی پښه) او خامخا ځوړند به

کړم هرومرو (خامخا) تاسی په تنو د خرماؤ کښی څو ستاسی د حال د لیدلو څخه ګردو (ټولو) ته پند او عبرت حاصل شی او خامخا معلوم به کړئ تاسی هرومرو (خامخا) چه کوم یو له مونږ نه ډیر سخت دی له جهته د عذاب او ډیر پاتی کیدونکی دی (زه که موسٰی؟)

تفسیر: یعنی تاسی پخپل دغه ایمان راوړلو سره داسی راڅرګندوئ چه هم دا مونډه منجی یو او نور ګرد (تول) خلق (یعنی فرعون او فرعونیان) به په ابدی عذاب کښی اخته او مبتلا کیډی ـ نو اوس به درمعلوم شی چه د چا عذاب زیات سخت دی ـ او تر زیات وقت پوری پاتی کیدونکی دی؟

#### قَالُوْالَنَ نُوُيْرُكُ عَلَى مَا جَآءُ نَامِنَ الْبَيّنْتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَآانَتُ قَاضٍ إِنْمَاتَقْضِيَ لِمَذِهِ الْحَيُوةَ الدُّنْيَا هُؤَا أَمْكَابِرَيّنَالِيَغُفِرَلَنَا خَطْلِنَا وَمَآ ٱلْرُهْتَنَاعَلَيْهِ مِنَ السِّحُرِ

وویل (کوډګرانو) چه له سره به غوره نه کړو تا په هغه چه راغلی دی مونږ ته له ښکاره ؤ معجزو او هغه (الله) چه پیدا کړی ئی یو مونږ پس وکړه ته هغه کار چه ته ئی کوونکی ئی بیشکه هم دا خبره ده چه حکم به ورکړی ته په دی ژوندون لږ خسیس (په قتل او په نورو تعزیراتو) بیشکه مونږ ایمان مو راوړی دی په رب خپل چه وبښی مونږ ته ګناهونه څمونږ او هغه چه تا مجبوره کړی یو مونږ په (کولو د) هغه شی باندی له سحره (په مقابل د معجزی کړی یو مونږ په (کولو د) هغه شی باندی له سحره (په مقابل د معجزی

تفسیر: یعنی موند داسی صاف حقانی دلائل ستا له خاطره نشو پریبودی؟ او د خپل حقیقی خالق د خوجی په مقابل کجمی ستا هیڅ پروا نشو کولی \_ اوس هر څه چه ستا له لاسه کیدی شی وئی کړه \_ ستا خو هم دغومره زور رسیږی چه ځمونږ دغه فانی دنیوی ژوندون ختم کړی، که ته داسی وکړی نو هیڅ مضائقه نه لری، مونږ لا پرومبی له دی نه د دغه دارالفناء په مقابل کینی دارالبقاء ته ترجیح ورکړی ده او مونږ د دی دنیا د رنیڅ او راحت په فکر کښی نه یو او یواځی ځمونږ آرزو او تمنا هم دا ده چه څمونږ مالک او مولیٰ له مونږه خوښ او رضاء شی \_ او شمونړ کرد (تول) کناهونه خصوصاً هم دغه کناه چه ستا د حکومت له خونه بالجبر ځمونږ له لاسه صادره شوی ده . « معاف وفرمایی وائی

چه کودګران د حضرت موسٰی علیه السلام د معجزی له لینلو مخخه په دی پوهیدلی وو. چه دغه جادو نه دی ـ او مونډ لره نه ښائی چه د ده په مقابل کښی ودریږو خو د فرعون په امر او د ده له ویری مو په مقابله لامی پوری کړل.

#### وَاللَّهُ خَيْرٌ وَٱبْغَى ۞

او الله خیر غوره دی (له جهته د جزا ورکولو له تا نه) او ډیر باقی پاتی کیدونکی دی (عذاب د ده).

تفسیو: یعنی هغه انعام او اکرام چه تا به موند ته راکاوه له هغه محخه ښه او تل پاتی کیدونکی اجر مؤمنینو ته د الله تعالیٰ له درباره ورکاوه کیږی. (وفرمایل الله تعالیٰ چه)

# اِتَّهُ مَنُ يَكْتُ وَرَبَّهُ مُغِرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَوْ لاَيَمُوتُ فِيهُ اوَ لاَيَحْلِي ●

بیشکه شان دا دی هر څوک چه راشی رب خپل ته کافر (په عقبٰی کښی) پس بیشکه شته ده ته جهنم دوزخ چه نه به مری په دی دوزخ کښی (چه هوسا «آرام» شی) او نه به ژوندون کوی (د ژوندون په څیر)

تفسیو: یعنی انسان لره په کار دی چه اول د آخرت په فکر کښی اوسی او داسی دی ونه کړی چه د مغلوق په اطاعت کښی د خالق معصیت و کړی ځکه چه د داسی مجرمانو د هستوګنی څای ډیر بد ځای دی چه له هغه څخه نجات او ژغورنه (بچ کیلنه) په هیڅ یوه صورت سره ممکنه نه ده ـ دنیوی تکالیف او مشقات هومره چه وی یواځی د مرګ په راتګ سره ګرد (ټول) ختمیړی. لیکن کفارو ته په دوزخ کښی هم مرګ نه وررسیږی چه د دوی هغه مصائب او تکالیف یای (انجام) ته ورسوی او د هغوی هغه جهنمی ژوندون به هم د به ژوندون په شان نه وی ـ یعنی د دوی هغه ژوندون به داسی وی چه پر هغه به مرګ په زرهاؤ درجو مرجح او بهتر وی. (العیادناله).

#### وَمَنُ يَالْتِهِ مُؤْمِنًا قَدُعَمِلَ الصَّلِحِ فَأُلِلَّكَ لَهُمُ الدَّرَخِتُ الْعُلْفُ جَذْتُ عَدَنٍ تَعَوِي مِنَ تَحْتِهَ الْأَنْهُ وُخْلِدِينَ فِيهُا \*

او هر نحوک چه راشی دغه (الله) ته (په قیامت کښی) په دی حال کښی چه مؤمن وی چه په تحقیق کړی ئی وی ښه (عملونه په دنیا کښی) پس دغه مؤمنان چه دی شته دوی ته (درجی) مرتبی ډیری اوچتی (چه هغه مرتبی) جنتونه دی د(تل) هستوګنی چه بهیږی (له لائدی د مانیو او ونو) د دوی (نحلور قسمه) ویالی همیشه به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی.

تفسيو: د مجرمانو بالمقابل ئي د دغو مطيعانو خاتمه او انجام بيان وفرمايله.

#### وَذَٰلِكَ جَزَوُامَنُ تَرَكُلُ هُ

او دغه (درجی او جنتونه) جزاء ده د هغه چا چه ځان ئی پاک کړی وی (له خیرو د کفر او له ګناهونو)

تفسیر: یعنی له چتلو خیالاتو \_ فاسده و عقائدو \_ رذیله و اخلاقو او خرابو اعمالو مُخه پاک او صاف وی.

# وَلَقَدُ اَوْحَيُنَا اللهُ مُولِسَى لا آنَ اَسُرِ بِعِبَادِ يُ فَافُرِبُ لَهُ وَلَا تَخْشَى ﴿ لَهُ وَكُلُ اللهِ الْمُحْرِيَبُساً اللَّا تَعْفُ دَرَكا اللَّا لاَ تَخْشَى ﴿ فَاتَبْعَهُمْ وَرِعُونُ وَمِ فَنُوسِيَهُمْ وَمِنَ الْبَيْرِ مَا غَشِيَهُمْ ﴿

او خامخا په تحقیق وحی کړی وه مونږ موسٰی ته داسی چه د شپی وباسه (له مصره) بندگان ځما (بنی اسرآئیل) پس جوړه کړه دوی ته (په وهلو د همسا خپلی سره) لیاره په بحر (سیند) کښی وچه نه به ویریږی ته په تعقیب (د فرعون له میندللو او نیولو د فرعونیانو نه) او نه به ویریږی (له ډوبیدلو) پس راغی په هغو (بنی اسرآئیلو) پسی (له وروسته) فرعون سره د لښکرو د ده پس لاندی کړل دوی له سیند څخه هغه څیز چه لاندی کړل دوی له سیند څخه هغه څیز چه لاندی ئی کړل.

تفسیر: کله چه فرعونیانو په میدانی مقابله کښی ماتی وموندلی \_ او کوډګران مشرف بالایمان شول او د بنی اسرائیلو ثقل محه دروند شو \_ او موسٰی علیه السلام له کلو کلو راهیسی د الله تمالیٰ باهره آیات وروښوول \_ او هر شان حجت ئی په اتمام ورساوه \_ خو سره له هغه فرعون دغی خبری ته تیار او آماده نشو چه حق ومنی یا بنی اسرائیلو ته آزادی او خهلواکی ورکړی \_

دلته د الله تعالیٰ داسی حکم پر موسٰی علیه السلام صادر شو چه بنی اسرائیل له خپله ځانه سره روان کړه ا ـ او د شپې له مخې له مصره هجرت وکړئ! ـ څو په دغه وسیله سره بنې اسرائیل له مظلومیت او غلامی محخه نجات ومومی ـ په لیاره کښې به سمندر (د قلزم بحیره) حائل کیږی لیکن تا غوندی د یوه اولوالعزم نبی په لیاره کښی نه ښائی چه سمندر هم حائل شی ـ نو د هم دغه سمندر په منځ کښې د خپل ځان دپاره داسې لياره پيدا کړه ا تر څو پر هغې باندې له پورې وتلو څخه نه د ډوبیدلو اندیښنه او نه د فرعونیانو د تعاقب او د دریسی راتللو او رسیدلو او نیولو خرخشه (تردد) وی ـ لکه چه مولمی علیه السلام له هم دغه هدایت سره سم پر سمندر باندی خپله همسا ووهله چه یه هغه سره اوبه له سره تر بیخه یوری څیری او دوولس کوڅی شوی او الله تعالیٰ باد ته امر وکر چه سم د لاسه دغه ځمکه وچه کړه! لکه چه آناً فاناً د سمندر عمق (نات) وچه سمه صافه لیاره شوه او په دواړو اطرافو کښي د سمندر اوبه لکه ډیر لوی لوی غرونه ولاړ وی ﴿ فَانْفَلَتَىٰفَكَانَكُنُ ثِنِيَّكَالطَّوْدِالْطَلِّيم ﴾ بس محبر شو بحر بس وګرځیده هره ټونه د اوبو لکه لوی غر» نُو بنی اسرائیل پر دغه لیاره بی له کومه تکلیف او مشقته تیر شو وروسته فرعون سره له خهل عظیم الشان فرعونی لښکر د دوی د تعاقب او نیولو دپاره راغلل او دغه وچه سمه صافه لیاره ئی لیدلی په بنی اسرآئیلو پسی هلته ننوتل څه مهال (وخت) چه بنی اسرآئیل له سینده بیخی پوری وتل او فرعون سره له خپله فرعونی لښکره بیخی د سیند منځ ته ورسیدل الله تعالیٰ سمندر ته امر ورکړ چه له دواړو خوال اوبه سره يو ځای کړه ا او فرعون سره له فرعونيانو په خپله غیږ کښی تینګ ونیسه انو بیا په دی خبری پسی هیڅ مه ګرڅه ا او له سره ئی پوښتنه مه کوه چه د سمندر امواجو (څېو) په څه شان دوی ګرد (ټول) سره یناه کړل؟ او محرنګه د مرګی سور محادر ئى يرى وغوړاوه؟ او پخپله سره غيږ كښى ئى يخ پخ او ټينګ ونيول.

#### وَاَضَلُ فِرْعَوْنُ قُوْمَهُ وَمَاهَكُي

#### او کمراه کړ فرعون قوم خپل او (ورته ئی) ونه ښودله لياره سمه

تفسیو: یعنی په ژبه سره خو ئی ډیری دعوی کولی چه ﴿ وَمَآاَهُدِیَکُرُالِاَئِیْکُلُ الرَّفَادِ ﴾ لیکن ده خپل قوم ته څرنګه به لیاره وروښوده؟ بیشکه چه فرعون دغه مثال پر فرعونیانو ممثل کړ.

تینگ دی ساتمه په غیږ زه خو ډوبیږم مین

له خپله ځانه سره تابه هم ډوب کړم مين

همنسی چه د دی حال په دنیا کچی شو ـ هم هغه ئی په آخرت کچی هم په برخه کیږی ـ دلته له خپلو ګردو (ټولو) ملګرو او لینکرو سره په سیند کچی ډوب شول ـ هلته به هم له هم دغو

سره يو ځاى د دوزخ په لمبو كښى ډوبيږى لكه چه د هود په ۱ ركوع كښى مسطور دى ﴿ يَدُمُرُونَمُهُ يُومُ الْتِيمَةِ قَائَرَدُمُوالنَّارُ ﴾

## ينَتِيَ إِسْرَاءِيْلَ قَدَاجُيَنُ لَكُوْسِّنُ عَدُوِّكُوْ وَاعَدُىٰكُوْجَانِبَ الطُّوْرِ الْرَيْمُنَ وَتَزَّلُنَاعَكَيْكُوُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰي⊕كُلُوْامِنُ كَلِيِّ بْتِ مَارَذَقُنْكُوْ وَلاتَطْغَوْ إِفِيْهِ

(وفرمایل الله چه) ای بنی اسرآئیلو (اولادی د یعقوب) په تحقیق نجات درکړ مونږ تاسی ته له دښمنه د تاسی (له فرعون) او وعده کړی ده مونږ له تاسی سره (په واسطه د موسی) جانب د طور (چه) ښی (جانب دی) او نازل کړ مونږ پر تاسی من (ترنجبین) او سلوی (وریت کړی مړځان) خورئ تاسی له طیبو (پاکیزه ؤ شیانو) هغه چه رزق روزی مونږ درکړی ده تاسی ته او مه کوئ تجاوز په هغه (مرزوق کښی په اسراف اذخار بخل او کفران سره)

تفسیر: په دغه سره الله تعالیٰ بنی اسرآئیلو ته پند ورکوی چه وګورئ مونډ پر تاسی باندی *څرنگه احسانات او انعامات فرمایلی دی ـ ښائی چه تاسی هم د هغه حق اداء کړئ! آیا دغه* کومه وړه او کوچنی خبره ده چه تاسی ته مو د دغسی جابر او قاهر دښمن له لاسه نجات درکړ ۔ او هغه مو یه یوی ډیری عبرتناکی طریقی سره ستاسی تر سترګو لاندی هلاک او تباه کړ ۔ بیا د حضرت موسٰى عليه السلام يه وسيله مو له تاسى سره وعده وكره چه له مصر محخه د شام يه طرف د ورتګ په وقت کښي د «طور» د غره هغي مبارکي او ميموني برخي ته چه په ښي لاس کښي يرته ده راشع! نو تاسي ته به «توريت» درعطاء کيږي ـ د «تيه» په لق ودق او ډاګ سپیره میدان (میره) کښی ستاسی د خوراک دیاره مو «من» ترنجبین او «سلوا» مرځان او کرکان نازله کړه چه د هغو ذکر د البقره د سورت په (٦) رکوع کښې هم ليکلي شوي دي. د دغو احساناتو او انعاماتو یه مقابل کښي تاسي ته دغه لائق او مناسب ؤ \_ چه هغه حلال او طیب ـ لذيذ ـ خوندور ـ او ياک شيان چه الله تعالىٰ تاسى ته عنايت فرمايلى دى د هغه استعمال يه ډير شوق او ذوق وکړئ! او په دغه معامله کښې له حده مه تيريږئ! لکه داسې چه ناشکړې او اسراف وکړئ! يا په دغه فاني تنعماتو کښي بيخي محو او ډوب شئ او د الله تعاليٰ واجبه حقوق اداءِ نه کړئ! يا دغه د الله تعالىٰ درکړى شوى مال او دولت په مناهيو او معاصيو کښي ولګوئ یا هر چیری او هر ځای کښي چه د تعدیل ـ تأویل او مکر او فریب څخه ممانعت کړی شوی دى هلته به دغو تأويلاتو ـ مكر او فريب بسى مه ګرځئ! الغرض د الله تعالىٰ دركړى نعمتونه د

طغيان او عصيان آله له سره مه ګرڅوئ.

### فَيَحِلَّ عَلَيْكُوْغَضَيِيَّ وَمَنْ يُتَحُلِلْ عَلَيْهِ عَضَيِيْ فَقَدُهُوى ٥

پس واجب لازم راکوز به شی پر تاسی غضب قهر ځما او هر محوک چه لازم واجب راکوز شی پر ده غضب ځما پس په تحقیق سخت وغورځید (په هاویه کښی).

تفسیر: یعنی که تزئید وکرئ نو د الله تعالیٰ غضب به پر تاسی نازلیپی؛ او د ذلت او عذاب په تورو تیارو؛ غارونو کښی غورځول کیپئ!.

### وَإِنَّ لَغَقَّا رُلِّمَنَ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُعَرَاهُتَانَى ﴿

او خامخا زه هرومرو (خامخا) ښه مغفرت کوونکی يم هغه چاته چه توبه ئی وويسته (له شرکه او ايمان ئی راووړ په ټولو مؤمن به شيانو)

تفسیو: د مغفوبینو په مقابل کښی دغه د مغغورینو بیان وشو یعنی هومره چه لوی مجرم وی که د زړه په صدق سره تائب شی ـ او د ایبان او صالح عمل لیاره څان ته غوره کړی او پر هم دغه د ایبان پر سعه صافه لیاره تر مرګه پوری مستقیم پاتی شی نو د الله تعالیٰ په دربار کښی د مغفرت او د رحمت هیڅ کمی او تقلیل نشته.

## وَمَّاْكُمْجَلُكَ عَنُ قَوْمِكَ يِلْمُؤْلِى®قَالَ هُمُوْاُولَآءِ عَلَىۤ اَشَرِیُ وَعَجِلْتُ اِلَیْكَ رَبِّ لِتَرْضی۞

او څه شی راګړندی کړی ته (چه ړومبی راغلی) له قومه خپله ای مولٰی وویل (مولٰی) دوی دغه دی (روان دی) راپسی له وروسته ځما (ډیر نژدی) او جلتی می وکړه تاته (په راتلو کښی) ای ربه ځما دپاره د دی چه راضی شی ته (له مانه نه تکبراً).

تفسير: حضرت موسٰى عليه السلام حسب الوعده به ديره مينه او اشتياق سره «طور» ته ورسيد \_

جائی چه داسی حکم هم پری شوی وی چه د خپل قوم عُینی مشران او غنان هم له خپله محانه سره راو له \_ او هغوی به تری لو هم وروسته پاتی شوی وی \_ او موسٰی علیه السلام به په ډیر شوق او ذوق سره مخ کښی وړاندی تللی وی؛ نو الله تعالیٰ وفرمایل ای موسٰی دومره کرندی ولی راغلی؟ او خپل قوم او ملکری دی ولی وروسته پریجودل؟ عرض ئی وکر چه ای رب العالمین ستا د خوښی او رضاء دپاره دیر ژر حاضر شوم \_ او قوم هم دومره له ما محنی لری نه دی \_ دغه دی رایسی راغیی ـ کذا فی التفاسیو ویحتمل غیر ذلک والله اعلم

## قَالَ فَإِنَّا قَدُ فَتَنَّا قُوْمَكَ مِنْ بَعُدِكَ وَأَضَكَّهُمُ السَّامِرِيُّ ﴿

وفرمایل (الله) پس بیشکه موند چه یو په تحقیق ومو آزمویه قوم د تا وروسته له (راتللو د ستا) او کمراه کړل دوی (یوه زرگر) سامری (په عبادت د خسی سره).

تفسیر: یعنی ته دلته راغلی \_ او ما ستا قوم په یو ډیر سخت امتحان کښی غورځولی دی چه د هغه سبب په عالم اسباب کښی سامری ګرڅیدلی دی ځکه چه د هغه په اضلال او اغواء سره بنی اسرآئیلو د مولمی علیه السلام په غیاب کښی د خسی (ګلګی او سخوندرکی) په عبادت لاس پوری کړ چه د هغه قصه د الاعراف په (۱۸) رکوع کښی هم تیره شوی ده.

تنبیه: گینی وائی چه د «سامری» نوم هم موسٰی و \_ د گینو په نزد سامری «سبطی» و. د گینو په نزد «قبطی» و په هر حال د جمهور رائی دا ده چه دغه سری د موسٰی علیه السلام د عهد منافق و \_ او د منافقانو په شان به په چل او فریب سره د مسلمانانو د گمراه کولو په فکر کښی و \_ د ابن کثیر روایت له اسرآئیلی کتابونو سره سم د ده نوم هارون دی.

## فَرَجَعَ مُوْسَى إلى قَوْمِهِ عَضْبَانَ آسِفًا هَ قَالَ يَقَوْمُ الَّهَ بِمِلْكُوْ رَتُكُوُ وَعُدًا حَسَنًا هُ اَفَطَالَ عَلَيْكُو الْعَهُدُ اَمْ اَرَدُ ثُنُّمُ اَنَ يَحِلَّ عَلَيْكُوْ غَضَبٌ مِّنْ رَبِّكُمْ فَاخْلُقْتُو مُّوْعِدِي ۖ

پس راوگرځید مولی قوم خپل ته ډیر غضبناک خورا (ډیر) غمجن وویل (مولی) ای قومه ځما آیا وعده نه وه کړی له تاسی سره رب د تاسی وعده حسنه (نیکه شه د ورکولو د توریت)؛ آیا پس اوږده شوه پر تاسی زمانه (د بیلتون ځما) او که اراده کړی وه تاسی چه لازم واجب راکوز شی پر تاسی

قال الم(١٦) كما (٢٠)

غضب قهر له جانبه د رب د تاسی پس خلافه کړه تاسی هغه وعده ځما (چه تاسی راسره کړی وه په ثبات سره په دین کښی).

تفسیر: یعنی محما په متابعت کچی تاسی ته د دینی او دنیوی هر قسم نیکی دررسیدی لکه چه دیره عظیم الشانه نیکی هم دا اوس تاسی پخپلو سترگو سره ولیدله \_ او هغه محه چه باقی دی هغه عنقریب دررسیدی \_ آیا له دغی وعدی محمنه دیر زیات مدت تیر شوی دی؟ چه تاسی دغه تیر گرد (تول) احسانات هیر کړل او د وروستینو انعاماتو له ډیر انتظار کولو محمنه ستری ستومان شوئ؟ یا عمداً او په لوی لاس مو له ما سره وعده خلاقی وکړه؟ او د توحید پر دین قائم پاتی نشوئ؟ او د الله تعالیٰ غضب مو محان ته غوره کړ (کنا فسره ابن کثیر رحمة الله علیه) یا ئی داسی مطلب واخیست شی له تاسی محمنه الله تعالیٰ د دیرشو \_ محلویښتو ورمحو وعدی اخیستی وه چه دومره مدت به موسٰی علیه السلام په طور کچی معتکف وی او وروسته له هغه به توریت ورکاوه کیږی \_ نو آیا ډیر زیات مدت تیر شوی دی؟ چه تاسی له دیر انتظار کولو محمنه شری شوی یئ؟ او د خسی عبادت مو عجان ته غوره کړی دی؟ یا عمداً د دغه حرکت مرتکب شوی یئ محو د الله تعالیٰ د غفب مستحق شئ \_ او له ﴿ فَلَمُلْتُومُتُومُومُنَ ﴾ مخمنه مراد هغه وعده ده چه بنی اسرآئیلو له موسی علیه السلام سره کړی وه \_ چه تاسی مونی ته د الله تعالیٰ له جانبه یو داسی کنبی مستقیم پاتی شو.

### قَالُوُّامَّااَخُلَفَنَامَوْعِدَكَ بِمُلْكِنَا وَلِكِنَّاخُتِلْنَاۤاُوۡزَارًامِّنۡ زِيْنَةَ ۗ الْقَوۡمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَٰلِكَ ٱلْقَى السَّامِرِيُّ

وویل (بنی اسرآئیلو) چه نه مو دی کړی خلاف د وعدی د تا په اختیار خپل سره ولیکن مونډ بار کړی شوی یو په پیټو له ګاڼو (زیوراتو) او کالیو (کپړو) د قبطیانو د قوم پس ومو غورځولی هغه (ګاڼی (زیورات) په اور کښی) او هم داسی وغورځولی (ګاڼی (زیورات) په اور کښی) سامری

تفسیر: یعنی موند پخپل اختیار او په خپل سر داسی حرکت نه دی کړی ـ په دغه حرکت باندی موند د «سامری» په تحریک او لیار جوونه سره اقدام کړی دی ـ صورت ئی داسی ؤ چه د فرعونیانو د کانو (زیوراتو) او کالیو (جامو) هغه بار چه محموند پر اوړو بار ؤ ـ موند نه پوهیدو چه له هغه سره محه معامله وکړو نو پخپلو منځونو کښی مو مشوره سره وکړه ـ او وروسته له هغه مو داسی غوته کړه چه هغه هیسته وغورځوو نو «سامری هغه واخیست ـ او په اور کښی ئی د خسی تصویر جوړ کړ او هغه ئی راودراوه ـ دغه قصه د

«الاعراف» به سورت کښي هم تيره شوی ده هلته دی ولوستل شي.

قال الم(١٦)

تنبیه: د فرعونیانو کانی (زیورات) محرنګه د بنی اسرآئیلو په لاس ورغلی وی یا به ئی هغه له دوی نه مستعار اخیستی وی یا د غنیمت د مال په ډول (طریقه) به دوی ته په لاس ورغلی وی ـ یا به بل کوم صورت لری په دی کښی د مفسرینو اختلاف دی. هر یو صورت چه دی بنی اسرآئیلو د هغو استعمال د خپل ځان دپاره جائز نه گاڼه ـ لیکن دا د ډیر تعجب او حیرت ځای دی چه له هغه محنی ئی بت جوړول ـ او بیا د هغه په عبادت کښی مشغولیدل ئی جائز ګڼل.

## فَأَخْرَجَ لَهُ وْعِجْلًا جَسَدًالَّهُ خُوَارٌ فَقَالُوا لِهَ نَالِالْهُكُو وَالْهُ مُولِي فَفَنِينَ

نو راوویست دوی ته (له هغه خندق محخه) یو خسی یو جسد چه ؤ ده ته غږ (د خسی ) نو وویل (سامری او تابعانو ئی) دغه د تاسی خدای دی او خدای د موسٰی دی پس هیر کړی دی ده (خپل خدای دلته او طور ته تللی دی)؛

تفسیو: یعنی د موسٰی علیه السلام محخه هیر شوی دی چه د الله تعالیٰ سره د خبری کولو دپاره طور ته تللی دی ـ الله خو دلته موجود دی یعنی هم دغه خسی دی (العیاذ بالله) ښائی دغه خبره به د دغو یهودانو وی چه په دوی کمبی سخت غالبان وو.

## ٱڡؘٛڵٳڽڒۘۏؙڹٙٲڰڒؠۯڿؚۼٛٳڷؽڡۣ؞ٛۊۜۏڰڒڐۊۧڮڒؽؠ۫ڸڮٛڵۿؙ؞ٛۻۧڗؖٳۊۘڮڒؘڡؘڡؙٵۿ

(نو فرمائی الله) آیا نه ګوری دوی بیشکه شان دا دی چه بیرته نه ګرځوی دا (خسی) دوی ته خبره او نه مالک دی دوی ته د ضرر (د دفع کولو) او نه د نفعی (د رسولو).

په «الا يرجع» کښی «ان» مخفف دی له مثقل محخه چه اسم ئی محذوف دی (ای انه)

تفسيو: يعنى دغه ړانده په دغومره غته خبره هم ونه پوهيدل چه دغه بت چه نه له چاسره خبرى کولى شى؛ نه چاته لړ څه نفع رسولى شى ـ او نه د څه نقصان رسولو اختيار لرى؛ هغه محنګه معبود کيدى شى؟

## ۅؘڵڡۜٙۮؙڡؘۜٲڶڵۿؙۯ۫ۿؙ؍ؙۉؙؽؙڡؚؽؘڢٙٛڷؙڸڣٙۅؙڡؚٳڷۜؠۜٵڣٛؾؚڹٛؗؿؙؗۉۑ؋۪ٷٳڷ ڒڲٞۿؙؚٳڷڒۣڂٛٮ۠ؽؙ؋ٵؾۜؠٷ۫ڕؽ۬ۅؘڵڟؚؽٷۘٳٲڡٞڕؽٙ۞

او خامخا په تحقیق وویل دوی ته هارون پخوا (له راتللو د موسٰی نه له طوره) ای قومه محما بیشکه هم دا خبره ده چه ازمویلی شوی یئ تاسی په (عبادت) د خسی او بیشکه رب د تاسی هم دا رحمٰن دی (نه بل محوک) نو متابعت وکړئ محما او اطاعت وکړئ د حکم محما (چه حکم د ثبات دی په دین کښی).

تفسیر: یعنی حضرت هارون علیه السلام په پسته ژبه سره دوی پوهولی وو چه پر دغه خسی تاسی غولیدلی یئ دا له سره ستاسی خدای نشی کیدی \_ ستاسی خدای یواځی رحمٰن دی به فکر وکړئ چه تر اوسه پوری ئی پر تاسی محومره رحمتونه نازل کړی دی؟ او محومره خپل نعمتونه ئی وورولی دی؟ نو تاسی ولی له هغه محخه مغ اړوئ؟ او له هغه محخه شلولی، له چا سره خپل محان نبلوئ؟ زه د مولمی خلیفه یم او باللنات پخپله هم د نبوت خاوند یم \_ که خپله ښیکته (فایده) غوادئ ـ نو پر تاسی لازم دی چه محما په طریقه او لیاره لاړ شئ؛ او محما خبره ومنئ او د سامری په تکی مه خطا ـ ومئی، چه هغه مو اغوا ـ کوی \_ او له لیاری مو باسی.

## قَالْوْالَنُ تَـُـبُرَحَ عَلَيْهُ عِكِفِينَ عَتَى يَرْحِعَ اِلَيْنَامُوْسُى<sup>®</sup>

وویل (بنی اسرآئیلو) چه همیشه به اوسو په (عبادت د) دی خسی محکم ولاړ تر هغه پوری چه بیرته راشی مونږ ته موسٰی (له طوره).

تفسیو: یعنی د مولٰی علیه السلام تر راتګه پوری مونږ د دی خسی له عبادت محخه لاس نه اخلو ـ کله چه دوی راغلل نو هلته به وګورو هر کار چه وړ (لاتق) او مناسب ؤ \_ هم هغه به کوو.

## قَالَ يِهْرُونُ مَامَنَعَكَ إِذْ رَايَتَهُمُ ضَلُوٓ آهَا لاَتَثْبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿

وویل موسٰی پس له راتګه خپله له طوره ای هارونه څه شی منع کړی وی ته کله چه تا ولیدل دوی چه ګمراهان شول له دی چه متابعت دی ونه کړ (د حکم) ځما (په جهاد سره) آیا پس نافرمانی وکړه تا له حکمه ځما.

تقسیر: یعنی ما ته خپل خلیفه درولی وی او حکم می در کری و چه عجما په غیاب کهی د دوی اصلاح کره و چه عجما په غیاب کهی د دوی اصلاح کره و د مضدانر په لیاره مه عجه نو بیا تا عه اصلاح وکره؟ ولی مو د خپلو موافقینو په ملکرتوب له دغو خسی پرستانو سره سخته مقابله ونه کره ـ او د خسی له عبادته مو دوی ستانه (منع) نه کرل ـ که دا مو له لاسه نه و پوره نو ولی دی له دوی محجه ونه شکوله او پر ما پسی رانغلی ـ الغرض تا د داسی صریحی گمراهی له لیدلو سره ولی محما د اصول او طریقی منابحت ونه کر؟

## قَالَ يَيْنَوُمَّ لِاتَأْخُنُهُ بِلِحُيَتِي وَلا بِرَأْسِيَّ

وویل (هارون) ای ځویه د مور ځما مه نیسه پیره ځما او نه (ویښتان د) سر

تفسیر: حضرت مولمی علیه السلام له ډیره قهره او سختی غصی حضرت هارون علیه السلام ئی له پیری او د سر له ویښتانو څخه کلک نیولی و د دی مفصله قصه د الاعراف په (۱۸ رکوع) کمبی تیره شوی ده د هغه په فوائدو کښی دی ولوستله شی.

## إِنِّيْ خَيْنَيُثُ أَنْ تَقُولَ فَرَقَتَ بَيْنَ بَنِي الْمُرَاءِيْلَ وَلَوْتَرُوْبُ قَوْلٍ ۞

بیشکه زه وویریدم له دی نه چه وبه وائی ته (راته) چه بیلتون دی واچاوه په منځ د بنی اسر آئیلو کښی (که چیری ما جنګ کړی وی) او ودی نه کتل امر (خبری) ځما ته

تفسیر: یعنی ځما په فکر کښی هم دغه خبره راغله چه ستا د راتگ انتظار له دی نه بهتر دی چه زه ستاسی په غیاب کښی کوم کار وکړم چه د هغه لامله (له وجی) به په بنی اسرآئیلو کسی شقاق او نفاق واقع شی. ځکه ظاهر دی که مقابله یا انقطاع کیده ـ نو څه خلق به له ما سره کیدل؛ او ډیر کسان به مخالف کیدل ـ نو زه له دی نه ویریدم چه ته د خپل راتگ په وقت کښی دغه الزام په ما وانه ډوی چه ځما د راتگ انتظار دی ولی ونه کړ؟ او په قوم کښی دی ولی داسی تفرقه وغور څوله. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د تگ په وقت کښی مولی علیه السلام هارون علیه السلام ته داسی نصیحت فرمایلی ؤ چه ګرد (تول) قوم په اتفاق ساته نو څکه هارون د خسی د عابدانو سره مقابله ونه کړه ـ هر په ژبه سره ئی دوی ډیر ویوهول مگر دوی ونه پرهیدل» لکه د هارون علیه السلام د وژلو د پاره هم تیار شول هر گرادور گوران گورون گوره

#### قَالَ فَمَاخَطُبُكَ لِسَامِرِيُّ@

#### وویل (موسٰی) پس محه وه ستا کار ای سامری (چه خلق دی محمراه کړل)

تفسیر: یعنی موسٰی علیه السلام د هارون علیه السلام د جواب او سوال محخه وروسته (سامری) ئی تر قهر او عتاب لاندی ونیو او تری لازمه پوښتنی ئی شروع کمی ـ او وئی ویل چه ته دی په رښتیا خپل حقیقت بیان کمه ا دغه حرکت دی د څه لامله (له وجی) کاوه ـ او بنا پر کوم اسباب او عوامل بنی اسرائیل ستا په لوری بی لیاری او کعراه شول؟

## قَالَ بَصُرُتُ بِمَالَمُ يَبُصُرُوا بِ ﴿ فَقَبَضُتُ تَبُضُهُ وَّسِّ اَثُرِالرَّسُّولِ ﴿ فَنَبَدَ نُهُا وَكَذٰ لِكَ سَوِّلَتَ لِى نَفْسِى ۚ

وویل (سامری) چه نظر غورځولی ؤ ما په هغه شی باندی چه نظر نه ؤ غورځولی دوی په هغه شی باندی پس واخیستله ما یو موټی (خاوره) له قدمه د(آس د) رسول (جبرئیل) پس ومی غورځوله دا (خاوره په خوله د دی خسی کښی نو په غږیدو شو) او هم داسی ښائسته کړی ؤ ماته (دا کار) نفس ځما.

تفسیو: سامری وویل چه محما نظر پر داسی یو شی ولوید چه د نورو فهم هغه ته ونشو \_ یعنی ما دالله تعالیٰ لیږلی پرښته (جبرئیل علیه السلام) پر آس سوره ولیده ښائی دا به په هغه وقت کښی وی چه بنی اسرائیل دننه په سیند کښی پر هم هغه وچه لیاره تلل \_ او د دوی تر شا فرعونی لیکر هم ننوتلی ؤ په دغه حالت کښی جبرئیل د دواړو ډلو په منځ کښی ولاړ ؤ \_ محو د یوی ډلی خلق د بلی ډلی له خلقو سره گډ نشی او ضرر ونه رسیږی \_ په هر حال سامری به د کوم محسوس دلیل پر اساس یا له خپله وجدانه یا د کوم قسم تعارف په بناه په دی باندی پوهیدلی وی چه هم هغه جبرئیل علیه السلام دی \_ نو محکه د ده د پښو یا د ده د آس د سوو له خاورو څخه یی یو موتی خاوره واخیسته \_ او بیا هم هغه ئی د هم هغه د خسی د سرو زرو په مجسمه خبی ورتوئی کړه \_ محکه چه د ده په زړه کښی دغه فکر راغلی ؤ چه د روح القدس د پښو خاورو کښی به هرومرو (خامخا) محه نه مح تاثیر وی. حضرت شاه صاحب لیکلی «دغه سره زر د کنارو د هغو اموالو محخه ؤ چه په فریب اخیستی شوی ؤ \_ نو کله چه په هغه کښی هغه برکتی خاوره ولویده نو د حق او باطل د یو محای کیدلو مخخه تری داسی د یوی کرشمی شی جوړ شو چه هغه مجسمه د سا لرونکو په شان د روح او د غیز خاونده شوه له دغسی شیانو مخخه ډیر زیات محان ساتنه په کار ده چه تری بت پرستی لا ترقی مومی».

تنبیه: د دی آیت کوم تغسیر چه پاس بیان شوی دی له کرامو صحابه و \_ تابعینو \_ او مغسرینو علماو څخه هم دغه منقول دی ځینو زائفینو چه پر دی باندی طعن کړی دی \_ او د آیت لری له صوابه تأویلات ئی کړی دی \_ د هغه کافی جواب د «روح المعانی» خاوند ورکړی دی \_ د ده فل ورکړی دی \_ د دنه د دومره بسط موقع نه ده . من شاء فلیر اجم.

### قَالَ فَاذُهَبُ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيْوةِ أَنْ تَقُولُ لَا مِسَاسٌ

وویل (مولٰی) پس ځه (له مونږه لری شه!) پس بیشکه شته تاته په دغه ژوندون کښی دا (عاقبت) چه وبه وائی (هر چا ته چه وئی وینی) چه مه لګیږه (په ما).

تفسیر: یعنی ماته دی لاس مه راوړاندی کوه ا او مه راسره نژدی کیږه ا او بیخی لری او جلا (جدا) راځخه گرځه ا کله چه «سامری» د خسی لوبه او ننداره ئی د دی لامله (له وجی) جوړه کړی وه چه د لوئی ـ ریاست او جاه خاوند شی ـ او خلق له ده سره ملگری شی ـ او دی د خپل مشر او سردار په شان ومنی ـ نو ځکه هغه ته په دغه صورت سره مناسبه او کافی سزا ورکړه شوه ـ چه هیڅوک دی له ده سره نه نژدی کیږی بلکه سامری په دی مامور او مجبور شو چه ودانی څخه لری په صحراء او بیدیا کیمی لکه یو ذلیل ځنگلی او وحشی څناور اوسیږی او له سره دی د خلقو سره نه یو ځای کیږی.

## وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّنْ تُعْلَقَكَ

او بیشکه تاته (په آخرت کښی) وعده (د عذاب) چه له سره به خلاف ونه کړ شی له تا سره له هغی وعدی څخه،

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دنیا کچی (سامری) ته دغه سزا ورسیده چه د بنی اسرآئیلو له لښکرو څخه د باندی بیل اوسیده ۔ که ده به له چاسره ملاقات یا خبری او اتری کولی نو طرفین به په تبه اخته کیدل ۔ نو څکه دی او خلق دواړه یو له بله ډیر لری لری گرځیدل ۔ او دا ئی چه فرمائلی دی چه دا یوه داسی وعده ده چه له سره تری نه مخالف کیږی ۔ ښائی تری اخروی عذاب مراد وی، او ښائی چه د دجال وتل به هم د هم هغه سامری فساد په یهودانو کښی تکمیل کړی، لکه څمونډ رسول الله صلی الله علیه وسلم کله چه مال ویشه ۔ یوه سری دوی ته وویل چه «په انصاف سره ئی ویشه ا» رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د «هم دی جنس خلق به خورج وکړی» هر هغه چه پر خپلو مشرانو اعتراض کوی او تنقیدونه پری نیسی هغوی خارجیان بلل کیږی. او هر هغه چه پر دینی مشرانو طعن وهی هم داسی دی».

## وَانْظُرُ إِلْى إِلهِ وَالَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِمنا ٱلنَّكْرِيَّتَكَ ثُوَّلَنَنْمِفَتَكُ فِي الْيَوْنَسُفّا @

وګوره معبود خپل ته دی هغه چه وی ته په عبادت د هغه کښی محکم ولاړ (چه خسی دی) خامخا سوځوو مونږ هرومرو (خامخا) هغه بیا به ئی بادوو، تار په تار کوو په سیند کښی په بادولو، تار په تار کولو سره.

تفسیو: یعنی ستا سزا خو هم دا شوه . اوس ستا د دروغو معبود کلائین هم ویلی کوم هغه خسی چه تا معبود درولی و \_ او بیا دی پری زړه بایللی و \_ او ورته ناست وی اوس ئی ستا تر سترګو لاندی توتی توتی او تکر تکر کوم او بیا ئی په سخت اور کښی سوځوم \_ او بیا ئی ایره هم د سیند په هوا کښی دوړوم \_ غو دی عابدانو او مینانو ته دغه خبره بمه واضحه او بمکاره شی چه دغو نورو ته به غو سود او زیان ورسوی؟ \_ حال دا چه دی خپل د ځان ساتنه او حفاظت هم نشی کولی.

## ٳڹٚؖؠؘٵٙٳڶۿػؙۉؙٳڶڵ؋ٲڵڹؚؽٙڰٙٳڶ؋ٳ؆ۿۊٚۅؘڛۼػ۠ڰۺؿؙۼؚڷٵ<sup>®</sup>

بیشکه هم دا خبره ده چه معبود ستاسی (چه مستحق د عبادت دی) الله دی هغه چه نشته بل معبود مستحق د عبادت مگر هم دی دی چه محیط دی دی پر هر نحیز له جهته د علم.

تفسیر: د باطلو له لری کولو او امحاء سره به موسٰی علیه السلام خپل قوم ته د حق په طرف دعوت کاوه او داسی به ئی ورته ویل چه خسی محه شی دی هیڅ یو شی چه ډیر لوی هم وی ـ له سره معبود کیدی نشی ـ ربتین او حقیقی معبود خو هغه یو ذات دی چه ماسواء له هغه مخخه د بل هیچا عبادت عقلاً ـ نقلاً او فطرتاً نه دی جائز ـ او د هغه لامحدود علم هری یوی ذری لره هم محیط دی.

### كَذٰلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ ٱنْبَاۤ ءَمَا قَدۡ سَبَقَ

هم داسی (لکه چه د موسٰی قصه مو وکړه تاته) قصی کوو پر تا (یعنی تاته) له اخبارو د هغو امورو چه په تحقیق پخوا تیر شوی دی (له پخوانیو امتو)،

تفسیر: یعنی د موسٰی علیه السلام او د فرعون او د هغو د اقوامو د قصی په شان د ډیرو نورو پخوانیو اقوامو واقعات هم مونډ تاته او ستا په وسیله گردی (تولی) دنیا ته اوروو چه په هغو کښی ډیری فائدی او د تشویق او ترغیب او د تهدید او ترهیب وسائل او وسائط شته مثلاً د علم توفیر ـ د معجزاتو تکثیر ـ د انبیاؤ او د مسلمینو تسلی او ډاډینه ـ د عقلمندانو عبرت او تذکیر ـ او د معاندانو په حق کښی تهدید او ترهیب. وغیو ظلک من الفوائد

#### وَقَدُاتِينَكَ مِنْ لَكُ تُنَاذِكُواللَّهُ

او په تحقیق درکړی دی مونږ تاته خاص له جانبه خپله ذکر (پند چه قرآن دی).

تفسیر: یعنی قرآن عظیم الشان مو در کری دی چه پر دغو عبرت جوونکو واقعاتو باندی مشتمل دی. (او جائی چه مومنان ئی جه ولولی او جه عمل پری وکړی ا).

## مَّنُ ٱعُرَضَ عَنْهُ فَانَّهُ يَعِٰ لُ يُومُ الْقِيمَةِ وِزَرَاكُ طُلِدِينَ فِيهِ وَسَأَءَ لَهُ وَيُومَ الْقِيمَةِ مِثْلًا

هر څوک چه مخ وګرځوی له دغه (قرآن یا له الله نه په نه ایمان راوړلو سره) پس بیشکه دی به بار کړی (په ځان خپل) په ورځ د قیامت کښی لوی بار (د عذاب) چه تل به وی په دغه (عذاب د لوی بار) کښی او بد دی دوی ته په ورځ د قیامت کښی له جهته د بارولو (عذاب د ګناه د دوی).

تفسیو: یعنی له اعراض او تکنیب د کناهونو کوم بار چه پر دوی باندی باریږی له سره به نه سپکیږی؛ دوی به همیشه تر هغه لاندی وی ـ بیا د هغه پورته کول کوم د خندا او مسخری خبره نه ده؛ څه مهال (وخت) چه دوی دغه د عذاب بد او سخت درانه پیتی پورته کوی؛ نو هلته پوهیږی چه دوی څومره تر یوه درانه پیتی لاندی کیوتلی دی؟

## يَّوْمَرُيْنَفَخُ فِي الصُّوْرِوَتَحْثُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَينٍ زُرُوقاً اللهُ

په هغه ورځ کښی چه وپوکل شی (دوهم ځلی) په صور (شپیلی) کښی او راجمع به کړو مجرمان (کافران) په دغه ورځ شین سترګی (تور مخی).

تفسیر: یعنی د محشر د راوستلو په وقت کمبی به ړانده وی، یا جائی هم داسی د هغوی سترګی به شنی وی چه د خلقو په نظر ښکاره شی ـ په هر حال که ړومبی معنی واخیستله شی نو دغه د یوه خاص وقت ذکر دی ـ بیا به سترګی وپرانستلی شی ـ څو دوزخ او نور ووینی ﴿ وَرَالْمُنْهُورُنَالِتَّارُ ﴾ جزه ۱۵ الآیة ـ (د الکهف ۵۳ آیت ۷ رکوع) ﴿ لَمُسْمِّیهِمُواَلْهُورُنَیْوَرَیَالُویَّتَا ﴾ جزه ۱۱ (د مریم ۳۸ آیت ۲رکوع).

#### يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُ وَإِنْ لِبِثُنُّو إِلَّا عَشُرًا اللَّ عَشُرًا اللَّهِ عَشُرًا اللَّهِ عَشْرًا

چه ورو ورو پتی پتی خبری به کوی په منځ خپل کښی (او داسی به وائی چه) درنگ نه دی کړی تاسی مګر لړی (ورځی په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی دوی چه له قبره ووځی ـ او د آخرت د ورځی هولناک واقعات وګوری ـ او دغه اویده ورځ ووینی ـ نو د قبر شپی ورته دومره لړی ښکاری چه ته به وائی یوه هفته یا لس ورځی ئی هلته تیری کړی دی ـ بلکه دنیا ډیر ژر پری تیره شوی ده ـ د دی دنیا مزی او خوندونه او اویده امیدونه ئی ګرد (تول) هیریږی ـ د خپل عمر په خوشی ضائع کیدلو به ندامت کوی یا بائی د معذرت په ډول (طریقه) به داسی وائی ـ یعنی په دنیا کښی مونږ ته ډیر لړ مدت د هستوګنی موقع راکړی شوی ده ـ او فرصت مو بیخی ونه موند چه آخرت ته مو څه سامان تول کړی وی لکه چه د جزه ۲۱ (د روم په ۵۵ آیت ۲ رکوع) کښی ئی فرمایلی دی

﴿ وَيُوْمَرَتُنُومُ السَّامَةُ يُقْدِهُ الْمُجُومُونَ لَمَا لِيثُوا فَيْوَسَاعَةٌ ﴾ الآية \_

#### الحُنُ أَعْلَوْبِمَا يَقُولُونَ

مونږ ښه عالمان يو په هغو اقوالو چه دوی ئي وائي.

تفسیر: یمنی پتی خبری هم ځمونړ څخه نه پتیړی. هغه پتی خبری او مشوری چه دوی ئی په خپلو منځونو کښۍ سره کوی ګردی (تولی) مونړ ته ښی معلومی دی.

## إِذْ يَقُولُ آمُثُلُهُ وَطِرْيَقَةً إِنَّ لِيَثْتُو إِلَّا يَوْمًا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَالْآلِوَمُا

کله چه ووائی ډیر کامل د دوی له حیثه د روش (چه فکر او عمل دی) چه ځنډ (تاخیر) نه دی کړی تاسی (په دنیا کښی) مګر یوه ورځ.

تفسیر: یعنی هغه چه د دوی په منځ کښی زیات عقلمن؛ هوښیار او صائب الرأی وی هغه به وائی خانه! لس ورځی! نه لس ورځی چیری یواځی یوه ورځ ئی وګټه! ده ته ئی زیات عقلمن او د ښی طریقی خاوند څکه وویل چه دی به د دنیا په زوال او فناء او د آخرت په دوام او بقاء او د هول په شدت او په نورو شیانو له نورو څخه ښه پوهیدلی وی.

## ۅؘؽؿؘڵؙۅؙۘٛٮؙڬڝٙڹڵٟٙؠٵؚڶۣڡؘؘۘڡؙؙڶؽڶڛ۫ۿ۫؆ڔٙؠٞ۫ۺؙڡ۠ٵۿ ڡؘؽۮڒۿٵڡٞٵػٵ۫ڝڡؙٞڝڟٙ۞ٚڵڗۯؽ؋ٛؠ؆ؗۼۅۜڲٵۊڒۘڒٲڡٛؾٞٵ۞

او پوښتنه کوی له تا نه له (احواله د) غرونو (چه د دوی به څه احوال وی په ورځی د قیامت کښی؟) پس ووایه دوی ته چه تار په تار او تیت ؤ پرک (خواره واره) به کړی دغه (غرونه په شان د غبار) رب ځما په تار په تار کولو سره، پس پری به ږدی دا ځمکه یو تش ډاګ هوار، چه نه به وینی ته په دغه (ځمکه) کښی خکته والی او نه اوچت والی (هیڅ قدر).

تفسیو: یعنی د قیامت پر ذکر به د حشر منکرین د استهزاء په ډول (طریقه) وائی. چه د داسی سختو سختو عظیم الشانو غرونو حال احوال به غرنگه کیږی؟ آیا دغه به هم توتی توتی کیږی؟ د دوی په جواب کښی داسی ووایئ چه هو! د الله تعالیٰ د لامحدوده قدرت په مقابل کښی غرونه څه عظمت او حقیقت لری ـ دغه غرونه هم په لږ وقت کښی خاوری ایری کیږی ـ او د غرونو ذرات او بڅرکی د تکول شریو وړیو په شان په هوا کښی الوڅولی کیږی ـ او ځمکه به بیخی صافه او هواریږی چه له سره به هیڅ لوړه اوچته) او ژوره (خکته) نه پکښی لیدلله کیږی ـ او د غرونو موانم او سدد بیخی له منځه ورک او صاف او پاکیږی.

### بَوْمَيِنٍ يَتَّبِعُونَ النَّاعِيَ لَاعِوجَ لَهُ

په دغه ورځ (د قیامت) کښی به متابعت وکړی (دا مخلوق د بلنی) د بلونکی نه به وی کوږوالی له دغی (بلنی د بلونکی څخه)، تفسیو: یعنی هر چیری چه پرښته غږ وکړی او هر چیری ئی چه ورغږ کړی؛ ګرد (ټول) خلق 
به سم برابر د غشی او د مردک (ګولئ) په شان هملته ورڅخلی ـ نه به د غږ کوونکی په غږ 
کښی څه کوړوالی وی او نه د دغو منډو وهونکو په منډو او ورتګ او څخاسته کښی څه کوړوالی 
او وړاندی او وروسته لیلل کیږی؛ کشکی دوی په دنیا کښی هم د الله تمالی د داعی او بلونکی 
پر غږ پسی هم داسی سم برابر تلی ـ او پری په ډیر شوق او ذوق سره غونډیدلی ـ چه هلته ئی 
څه په ښه او کار ورتلی خو معالاسف دوی دلته له خپلی بدبختی او کړو تلو لامله (له وجی) تل 
په کړو لیارو ځی او خرابه طریقه ځان ته غوره کوی.

## وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلرَّحْلِنِ فَلاَشَنْمُعُ إِلَّاهِمْسُا<sup>®</sup>

او چپ به شی غږونه (له ډیره هیبته) دپاره د رحمٰن پس نه به اوری ته مګر کښهار د قدمونو.

تفسیر: یعنی د محشر د ورنگ په وقت کښی پرته (علاوه) د پښو د کښهار او د ورو غېه بل هیڅ یو غږ او آواز نه آوریده کیږی او د الله تعالیٰ د خوف او هیبت لامله (له وجی) بل هیڅ یو غږ او غوږ به نه وی که څوک څه وائی هم خو دغومره ورو ورو به ئی وائی چه ایله به ئی شونډی خوځمیږی او بل هیڅ شی تری نه څرګندیږی (ښکاریږی).

## يَوْمَهِنِ لاَ تَتَفْعُ الشَّفَاعَةُ إلا مَنْ آذِنَ لَهُ الرَّحْمُنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلُ

په دغه ورځ (قیامت) کښی نه رسوی فائده شفاعت (هیچا ته) مګر هغه چاته چه اذن کړی دی د هغه په حق کښی رحمٰن (چه شفاعت ئی وکړ شی) او راضی دی (الله) له دغه (مشفوع څخه) له حیثیته د وینا (چه کلمه د توحید ده).

تفسیر: یمنی د هغه سهارش چلیپری چه ورته د الله له طرفه د سهارش اجازت ورکری شوی وی د هغه شافع وینا د پاک الله خوبه وی ـ او خورا (ډیر) ښی خبری ئی ویلی وی ـ او د داسی سړی سپارش وکړی چه د هغه مشفوع خبره ﴿ لَاللهَالاللهُ ﴾ د پاک الله په نزد خوښه او پسنده شوی وی د کفارو په حق کښی د هیچا سعی او سهارش له سره په درد نه خوری او نه چلیپی.

## يَعُلَمُ مُابَيْنَ ايْدِبْرِمُ وَمَاخَلْفُهُمْ وَلايْعِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ®

عالم دی الله په هر هغه محه چه په منځ کښی د دوی وی (له اخروی امورو) او هر هغه مخیز چه پسی شا د دوی دی (د دنیوی امورو) او نه به شی احاطه کولی دوی په (ذات او په معلوماتو) د دغه (الله) له جهته د علم.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ علم پر کردو (تولو) محیط دی. لیکن د بندګانو علم پر الله تعالیٰ یا د الله تعالیٰ پر معلوماتو محیط او چاپیر نه دی ـ نو څکه هم ده ته پخپل محیط علم معلوم دی چه چاته د چا د شفاعت دپاره جائی موقع ورکړه شی.

#### وعَنَتِ الْوَجُولُ لِلْحَيِّ الْقَبَّوْمِرْ

او ذلیل شول (خاوندان د) مخونو هغه تل ژوندی قائم تدبیر والا د عالمو ته؛

تفسیر: یعنی په دغه ورځ کښی به د هغو لویو لویو سرکښو متکبرانو سرونه هم په ښکاره ډول (طریقه) سره د دغه حی او قیوم الله په دربار کښی د ډیرو ذلیلو او سپکو بندیانو په شان ښکته او پت کیږی چه هغوی پخوا له دی نه له سره د الله تعالیٰ په مقابل کښی خپل سرونه نه وو تیټ کړی؛ په دغه وقت کښی په په ډیری عاجزی سره خپلی غاړی ږدی.

#### وَقَدُ خَابَ مَنْ حَبَلَ ظُلْمًا ١

او په تحقیق خراب ناامیده شو هر هغه څوک چه پورته ئی کړ بار د ظلم

تفسیر: یعنی د ظالمانو له حاله بیخی پوښتنی مه کوه ا چه مخنګه خراب به وی د ظلم په لفظ کښی شرک او نور معاصی هم داخل دی. لکه چه د لقمان د سورت په (۲) رکوع (۱۳) آیة (۲) جزء کښی راغلی دی ﴿ لِتَّالِتُرْلِوَلَظُلْرُعُولِیٌّ ﴾ او د جزء ٤ د آل عمران په ۱۳٥ آیت (۱۱) رکوع) کښی ﴿ وَالْکِیْرِاَوْلَظُلُورُعُولِیٌّ ﴾ لولو - د هر یوه ظالم خرابی به د ده د ظلم له درجی سره موافقه وی.

## وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الطِّيلَاتِ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَلَايَعَافُ ظُلْمًا وَلَاهَفُمَّا ۗ

او هر څوک چه وکړی له ښو (عملونو) حال دا چه وی دی مؤمن پس نه ویریږی (دی په آخرت کښی) له ظلم بی انصافی او نه له نقصان. قفسیو: داسی بی انصافی چه کومه نیکی ئی ضائع کره شی ـ یا په هنه ګناه ئی ونیسی چه ئی نه وی کری او نقصان رسونه داسی چه له استحقاقه لږ ثواب او بدل ورکړ شی.

## وَكُنْ لِكَ أَنْزَلْنَهُ قُرُ الْنَاعَرِبِيًّا وَّ صَرَّفَنَافِيْهِ مِنَ الْوَعِيْدِ لَعَلَّهُ مُيَّعُونَ آوَيُكُنِ ثُلُمُ ذِكْرًا

او هم داسی (لکه چه قصه مو وکړه د انبياؤ او اممو او د قيامت) نازل کړی دی مونږ دغه کتاب قرآن په عربی (ژبه) او بيا بيا راوړی دی مونږ په دی قرآن کښی له آياتونو د وعيد (مکرر) دپاره د دی چه دوی پرهيز وکړی يا پيدا کړی دغه (قرآن) دوی ته ذکر (پند او تری عبرت واخلی).

تفسیو: یعنی لکه چه دلته د محشر احوال او د هنه د نیکو او بدو نتائج صاف صاف اورولی شوی دی. هم داسی مونه پوره قرآن په صافی عربی ژبی سره نازل کری دی محو هنه خلق چه د ده پرومبنی مخاطبان دی د هنه له لوستلو له الله تمالیٰ عجنه وویریپی ـ او د تقویٰ لیاره غوره کړی ـ او که سم د لاسه داسی ونشی ـ نو اقلا د دوی په زړونو کښی د عاقبت او انجام محه فکر ـ غور او اندیښته خو پیدا شی ـ ممکن دی چه هم دغه غور او فکر ورو ورو ترقی او تزئید ومومی ـ او دوی د هدایت په لیاره راولی ـ او د دوی په وسیلو نورو ته هدایت ور په برخه شی.

#### فَتَعْلَى اللهُ الْمِيلِكُ الْحَقُّ

نو لوی اوچت دی الله (په ذات او صفاتو خپلو کښی له ټولو عیبونو او نقصاناتو) چه پادشاه دی (د پاچاهانو) حق دی (وعد او وعید د ده)

تفسیو: یعنی هغه پاک الله چه داسی عظیم الشان قرآن نازل فرمایلی دی او خهلو بندگانو ته ئی داسی رجتیاء صافی ـ سمی ـ اساسی ـ خبری د دوی د فائدی دپاره اورولی دی.

## ۅؘلاَتَعْجَلْ بِالْقُرُّ إِن مِنْ قَبْلِ إَنْ يُقْفَىٰ اللَّكِ وَحُيُّهُ وَقُلْ رَّبِ رِدُ نِ عِلْمًا®

او تلوار مه کوه ته (ای محمده!) په (لوستلو د) قرآن پخوا له هغه چه پوره کړه شی تاته وحی د ده او ووایه (ای محمده) ای ربه محما زیات کړی ما له جهته د علمه.

تفسیر: یعنی هر کله چه پاک قرآن داسی مفید او عجیب څیز دی نو هم هغسی چه مونږ هغه په تدریج ورو ورو پر تا نازلوو ـ ته هم د هغه په اخیستلو کښی له جبرئیل علیه السلام څخه تلوار او جلتی مه کوه ! څه مهال چه پرښته وحی در آوروی ته ئی په عجلت له هغی سره مه لوله؛ ځکه چه مونږ د دغی خبری عهد او پیمان درسره کړی دی ـ چه نه به ئی پریږدو عظیم الشان قرآن د تا له سینی څخه ووځی ـ نو ته ولي په دغه فكر او انديښنه كښي ځان رېړوي (تكليف وركوي)؛ نه چه د پاک قرآن کوم توری له ما څخه هیر شی ـ بلکه د دغه فکر په ځای داسی دعاء وکړه چه ای الله تعالیٰ د قرآن لا زیاته بوه او له حده زیاته علوم او معارف راته عطاء کره! وګوره چه آدم علیه السلام په یوه څیز کښې بې موقع تعجیل کړی ؤ ـ د هغه انجام څنګه شو. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «څه مهال (وخت) چه جبرئيل عليه السلام به قرآن راوړ نو محمد صلى الله عليه وسلم به د جبرئيل عليه السلام د لوستلو سره يو ځاى هغه لوست او د دى يو ځاى لوستلو څخه ئي مقصد دا و چه راڅخه هير نشي ـ له دې نه ئي پخوا هم منع فرمايلي وه ـ لکه چه په ۲۹ جزء د قیامت سورت په (۱۲-۱۷) آیة (۱) رکوع کښي راغلی دی ﴿ لَاتُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَنِهِ إِنَّ عَلَيْمُنَاجَمُعَهُ وَقُرْانَهُ ﴾ او تسلى ئى وركرى وہ چه د قرآن دريادول ـ او د هغه رسونه نورو خلفو ته ستاسي په وسیله څمونډ په ذمه ده ـ لیکن د بشریت په مقتضاء ښائي چه دغه توصیه ئی هیره شوی وی نو محکه ئی یه دغه آیت سره تقیید وفرمایه ـ او په دغه هیریدلو باندی ئى وروسته د « آدم عليه السلام» مثل هم بيان وفرمايه.

## وَلَقَتُ عَهِدُنَّا إِلَى الدَّمْوِنُ قَدُلُ فَنَسِى وَلَوْفِيدُ لَهُ عَزْمًا اللهِ

او خامخا په تحقیق حکم کړی ؤ مونږ آدم ته پخوا له دی نه پس هیر ئی کړ (هغه حکم) او ومونه موند ده ته استقامت (صبر له منهی عنه) څخه.

تفسیر: هغه دی چه دانه ئی خوړلی وه \_ او د مخه حکم ئی هیر کړی و یعنی قائم پاتی نشو \_ وروسته له دی د دغی قصی لږ تفصیل راځی.

## ۄؘٳۮ۬ڡؙؙڷێٳڶؚڡؙٮؘڷؽ۪ػۊ ٳۺۼٮٛۏٳٳٳۮڡٙۏڛٙڿۮؙۏٙٳٳؖڰۯٳؠ۫ڸؽۣۺٵؘڣ۞۬ڡؙۛڷ۠ؽٵؽٳۮمؙٳ؈ۜٙۿؽٵ ۼۮؙۊ۠ڰػؘۄڶۣڒۘۏڂٟڰؘڣؘڵۮؽؙۼۛڔۣڂڹٞڴؠٵڝؚٵڶؖۼێۜۊٙڣؘۺۘڠ۬۞

او یاد کره هغه وقت چه وویل مونډ پرښتو ته چه سجده وکړئ (تعظیماً) آدم ته پس سجده وکړه (تولو) مکر (سجده ونه کړه) ابلیس؛ چه منع ئی راوړه پس وویل مونډ ای آدمه بیشکه دا (ابلیس) دښمن ستا دی او (دښمن) د ښځی ستا دی پس خبردار ودی نه باسی خامخا تاسی له جنته (په سبب د وسوسی او فریب) پس په مشقت کښی به پریوځی.

تفسیر: ظاهر دی چه د جنت آرامی او هوسائی (خوشالی) په بل کوم محای کښی میسر کیدی نشی او پرته (علاوه) له جنته پر هر محای کښی د خوړلو او څښلو؛ اغوستلو او د نورو ضروریاتو تدابیرو او ضروریاتو ته خامخا انسان ربر ګالی (تکلیف برداشت کوی) او مشقت پر محان آخلی.

## ٳڽؘڵڡؘٱڵڒۼۘٷٛۼ؋ؽۿٵۅؘڵڗؾۧٷؽ۞ؖۅؘٲؾۜڬڵڗڟؙؠٷ۠ٳڣؠٛٵۅڒٮڞٚؽ

بیشکه مقرر دی تاته چه نه به وړی کیږی په دی (جنت) کښی او نه به بربنډ کیږی. او بیشکه ته به نه تړی کیږی په دغه جنت کښی او نه به دی ګرمی کیږی.

تفسیو: د انسانی له مهمو ضروریاتو څخه خوړل ـ څخبل ـ اغوستل او د هستوګنی داسی ځای دی چه سری پکښی له لمر ـ باران ـ باد او نورو اضرارو څخه مأمون او مصئون وی ـ په جنت کښی داسی تکالیف له سره نشته ـ او په جنت کښی له هر حیث او هر جهت محخه آرامی ـ راحت ـ طمانیت ـ امنیت ـ سکون او نور ګرد (ټول) په زړه پوری وسائل او وسائل شته. دلته ئی د راحت ذکر ونه فرمایه یواځی ئی د تکالیفو له نفی کولو محخه ښائی داسی تنبیه او ایقاظ مقصود وی چه د جنت د وتلو محخه وروسته تاسی له دغو ګردو (ټولو) شیانو سره مخامخ کیدونکی او د دغو ګردو (ټولو) یواکی) یوځ!.

## فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَادْمُوهِ لَ أَدُلُكَ عَلَى شَيْحَرَةِ الْخُلْبِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ال

پس وسوسه واچوله دغه (آدم) ته شیطان (داسی چه ورته) وی ویل ای آدمه آیا دلالت وکړم تاته په ونه د تل ژوندی پاتی کیدللو او په پاچاهی چه نه زائلیږی (او تل پاتی کیږی).

تفسیر: یعنی داسی ونه دروښیم چه د هغی د میوی له خوړلو څخه مو ابدی ژوندون په برخه شی ـ او له سره مړه نشئ ـ او بی زواله پاچاهی به مو په برخه شی.

## فَأَكَلَامِنْهَا نَبَدَتُ لَهُمَاسُواتُهُمَا وَطَفِقَا يَغْضِفنِ عَلَيْهِمَامِنُ وَرَقِ الْجِنَّاةِ ل

پس وخوړله دوی دواړو له (میوی) د دغی ونی پس ښکاره شول دوی ته غلیظه عورات د دوی او شروع وکړه دواړو چه نښلولی پوری کولی دواړو پر ځان پوری له یانو د(ونی) د جنت (لپاره د ستر)

تفسیو: دغه ګرده (توله) قصه په «الاعراف» او نورو سورتونو کښی مفصله تیره شوی ده ـ د هغو په فواندو کښی دی وکتله شی مونډ هلته د دی پر اجزاؤ کافی او شافی کلام کړی دی.

## وَعَطَى ادْمُرْرَتُهُ فَغَوْيٌ أَتُوَّاجْتَلِمُهُ رَبُّهُ فَتَأْبَ عَلَيْهِ وَهَلَى ٩

او نافرمانی وکړه آدم (له حکم) د رب خپل (په سبب د هیرولو د حکم د الله یا په اجتهادی خطا سره) پس چپ شو (له مطلوبه د خلوده) بیا غوره کړ دغه (آدم) لره رب د ده پس رجوع وکړه (الله) په آدم په قبول د توبی سره او هدایت ئی ورته وکړ (په ثبات او استقامت سره په توبه باندی او لیاره ئی ورته وښودله د ثبات)

تفسیر: یعنی کله چه د الله تمالیٰ د حکم په امتثال کښی قصور وشو او سم له خپله شانه سره د عزم او استقامت پر لیاره ثابت قدم نشو پاتی ـ نو هم دغه نی په غوایت او عصیان سره تغلیظاً

تعبیر وفرمایه سم د «حسنات الابرار سیئات المقربین» له قاعدی سره ـ د دی بحث پخوا له دی نه هم تیر شوی دی یعنی د شیطان تسلط ئی پری نیمود، بلکه فوراً ئی ورته د توبی توفیق وباهه ـ او سره له زیاتی پر زیاتی مهربانی د ده په طرف متوجه شو ـ او د خپلی خوشی پر لیاره ئی قائم کر.

## قَالَ اهْبِطَا مِنْهَاجَمِينُعًا بَعَضُكُو لِبَعْضِ عَدُوًّ

وفرمایل (الله) چه کوز شئ دواړه له دغه جنته (یا له آسمانه) ټول ځینی د تاسی د ځینو نورو دښمنان یئ!

تفسیر: که دغه خطاب یواځی د آدم او حوا علیهما السلام په لوری وی مراد به ئی داسی وی چه د دوی اولاده به په خپلو منځونو کښی سره دښمنان وی ـ لکه چه په رفاقت سره ئی ګناه کړی وه د هم هغه رفاقت په بدل دا ور په برخه شو چه اولاده ئی پخپل منځ کښی سره دښمنان شول ـ او که دغه خطاب د ابلیس او آدم علیه السلام په لوری وی. نو مقصد به ئی داسی وی چه د دواړو په ذریاتو کښی به دغه دښمنی برابره قائمه پاتی کیږی ـ شیاطین به تل د بنیادمانو د ضرر رسولو په فکر کښی وی.

## ٷٳۺٵؽؙٳؾڹڰٷٛۺۣؽۿڒؽ؋ٚڡؘٮٙڹۣٲؾٞؠۼۿػٵؽۘڡؘڵٳڝؘۻڷؙۅٙڵؽۺڠٚ؈

پس که راغی تاسی ته له طرفه ځما هدایت (چه کتابونه او رسولان دی) پس هر چا چه متابعت وکړ د هدایت ځما پس نه به ګمراه کیږی (په دنیا کښی) او نه به بدبخت شی (په عقبٰی کښی).

تفسیر: یعنی نه د جنت له لیاری محخه ګمراه او بی لیاری کیږی او نه له هغه محخه محرومیږی او تکلیف او رېر (زحمت) به وګالی (برداشت کړی) له هغه اصلی وطنه چه راغلی دی بیا به بیرته بی اندیښنی او خرخشی (وسوسی) هملته ور ورسیږی.

## وَمَنُ اَعْرَضَ عَنُ ذِكْرُى فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا

او هر چا چه مخ و کرځاوه له ذکره (پنده) ځما پس بیشکه ده ته دی معاش تنګ (یه دنیا یا سخت عذاب یه قبر کښی).

تفسیو: یعنی هغه انسان چه د الله تعالیٰ له یاده غافل او محض د دغی فانی دنیا ژوندون د خپل مقصود قبله وگنی او وئی گرڅوی د هغه گزران به مکدر او تنگ کر شی ـ اگر که په سترکو له ده محخه ډیر مال او دولت او د عیش او عشرت سامان لیده کیږی مگر کله چه د ده نره د فناعت او توکل د خلام له وجی تل د دنیا د حرص او د ترقی په فکر کښی اوسیږی او د تقلیل له اندیښنی څخه تل نا آرامه وی ـ او تل د «شلو په سلو کول او ژر ئی زر ته رسولو» په چرتونو کښی ډوب تللی وی د موت یقین او د دولت د خطراتو اندیښنه د ده د روح سوهان په شان معامله کوی ـ د یورپ او امریکا ایکرو متنعمینو ته وگورئ چه ځینی له هغو په شهه ورځ کښی تش دری ساعته او محینی خوش قسمتان محلور پنځه ساعته ایله اوده کیږی لوی لوی کورپتیان او ملیونران د دنیوی مصائبو او مخمصو له لاسه چه کله په تنگ شی نو مرګ ته پر کپل ژوندون ترجیح ورکوی ـ او د دی نوعی خپل څان وژلو او خودکشی مثالونه زیات مونده کیږی ـ نصوص او تجربی په دی باندی شاهدی دی چه په دغه دنیا کښی قلبی سکون او حقیقی کیږی ـ نصوص او تجربی په دی باندی شاهدی دی چه په دغه دنیا کښی قلبی سکون او حقیقی اطمینان هیچا ته بی د الله تعالیٰ له یاده نه حاصلیږی

ډيری ښی خوړوبی دی زړونو ته ښه خوښی بښی

خوند به ئی څوک نه مومي څو ئی چه ونه څښې

عمینی مفسرین د «معیشة ضنکا» معنی داسی کوی هغه ژوندون چه پکښی خیر نشی داخلیدی گواکی د خیر اخیستلو نحخه پخپل نحان کښی تنگ شوی دی ـ ظاهر دی چه داسی یو کافر چه په دنیوی نشو کښی مست وی ـ د هغه ګرد (ټول) مال ـ دولت ـ د عیش سامان ـ د عشرت وسائل ـ د تنعم اسباب به د ده په حق کښی د ځان وبال ګرځی. د هغی خوښی او خوشالی پای او انجام به نحه وی؟ چه خو ورځی وروسته به ئی تباهی وی؛ هغی ته چیری ښائی چه سری خوښی یا خوشالی ووائی.

ځینی مفسرین له «معیشة ضنکاً» نه د قبر بررخی ژوندون مرادوی ـ یعنی پخوا له قیامته پر ده د سختی تنګی دوره راتلونکی ده څه مهال چه د قبر ځمکه هم پری تنګه کړه شی.

د «معیشة ضنکاً» تفسیر عمینو کرامو اصحابو په عفاب القبر سره هم کړی دی. بلکه (بزار رحمة الله علیه) په جیدو اسنادو سره له (ابو هریرة رضی الله تعالیٰ عنه) نه مرفوعاً روایت کړی دی په هر حال د «معیشة ضنکاً» لاندی دغه ګرد (تول) صورتونه داخلیدی شی (والله اعلم).

#### وَّنَعُشُوهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ اَعْلَى الْ

او پورته به کړو مونږ دی (له قبره او محشر ته به ئی راولو) په ورځی د قیامت کښی ړوند. تفسیر: یعنی په سترګو ئی ړندوی او بیا ئی د محشر په لوری بیائی او په زړه سره به هم ړوند وی چه د هیڅ حجت په طرف به لیاره نه مومی ـ دغه د حشر د ابتدائی مرحلی ذکر دی وروسته به ئی سترګی خلاصیډی ـ څو د دوزخ او نورو اخروی اهوالو معاینه وکړی شی.

## قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيُّ أَعْلَى وَقَلُ كُنْتُ بَصِيرًا ﴿

وبه وائی (دغه ړوند کافر) ای ربه ځما ولی دی پاغولم (راوستلم) زه ړوند حال دا چه په تحقیق زه وم بینا (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی هغه کافران چه په دنیا کښی د ظاهری سترګو خاوندان او په آخرت کښی ړومبی ړانده محشور کیږی ـ په تعجب او حیرت سره به سوال کوی (آخر له مونیه څه ګناه او قصور صادر شوی دی چه د هغه په بلل څمونږ سترګی راڅخه اخیستی شوی دی؟).

(نو ویه فرمائی پاک الله د عذاب د پرښتی په ژبه د دوی په جواب کښی)

## قَالَ كَنْ لِكَ اَتَتْكَ الْنِتُنَافَنْسِيْبَهَا وَكَنْ الِكَ الْيَوْمَ ثُشْلَى®

وفرمایل (الله) هم داسی ؤ (لکه چه ته ئی وائی) خو راغلی ؤ تاته آیتونه ځمونږ پس هیر کړل تا هغه او په مثل (د هغو هیرولو ستا) نن ورځ هیر به کړ شی ته هم پریښود به شی ته په عذاب کښی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی سره له دی چه ځمونې د قدرت دلائل او نښی مو لیدی او اوریدی خو نه مو پری یقین او نه مو پری عمل وکړ او داسی مو ځان تری بیخبره او ناکاره کړ چه ګواکی د هیڅ خبره مو نه اوریدلی او نه لیدلی وه؟ نو نن د هغه په بدل تاسی هم داسی هیرولی شئ لکه چه هلته مو له څانونو خپلو څخه ړانده جوړ کړی ؤ \_ نو اوس دلته د هغه د مناسبی سزا موندلو او له خپلو ړانده پاڅیدلو او ړانده محشور کیدلو نه ولی حیرت او تعجب کوئ؟

### وَكَنَالِكَ غَيْزِي مَنَ السُرَفَ وَلَوْيُؤُمِنَ بِاللَّهِ رَبِّهُ

او په مثل د هم دی جزا ورکولو (ځمونږ دغو کفارو ته) جزا ورکوو مونږ هغه ته چه له حده ووت او ايمان ئي رانه وړ په آيتونو د رب خپل؛

تفسيو: يعنى هم داسي هر يوه مجرم ته به سم د هغه د حال په مناسبت سزا وركوله كيږي.

#### وَلَعَنَاكِ الْاِخِرَةِ اَشَكُ وَٱبْقِي

او خامخا عذاب د آخرت ډير سخت دی او ډير باقي پاتي کيدونکي دی.

تفسیر: نو ځکه ډیر لوی حماقت به وی چه د دی ځای له تکلیفه وویریډو او د هنه ځای د عذاب د نجات فکر ونه کړو ـ حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی دغه د ړندولو عذاب په حشر کښی دی او په دوزخ کښی لا زیات».

## ٱفَكَوْيَهُولَهُوْكُوْاهُلَكُنَاقَبْلَهُ مُوسِّنَ الْقُرُونِ يَشْوُنَ فِي مَسْكِنِهِمْ

آیا پس نه دی ښکاره شوی (دغو کفارو ته دا) چه ډیر هلاک کړی دی مونړ پخوا له دوی نه له اهل د زمانو چه ځی تیریږی دوی په (تشو) کلیو (منازلو) ځایونو د دوی کښی

تفسیر: یعنی که پر هغه سزا چه دوی ته په آخرت کجی ورکوله کیپری متیقن نه وی نو آیا د 
تاریخی واقماتو څنی هم څه پند او عبرت نه آخلی د هم دغو مکیانو په شاوخوا کجی څومره 
اقوام د خپل کفر او طنیان لامله (له وجی) تباه او برباد شری دی چه د هغوی قصی او افسانی 
د خلقو پر ژبو لا تراوسه جاری دی. او د هغوی له منځه د ځینو پر کنډوالو او خرابو کلیو او 
ویجاړو ځایونو د شام او د نورو ملکونو د مسافرانو نظر هم لویپی او دوی پری تیریپی چه د 
هغو له لیدلو څخه بنائی د هغو اقوامو حالات مو در په یاد شی چه څرنگه هغوی په داسی حال 
کښی چه بر دغو ځایونو کښی گرځیدل او لاتدی باندی کیدل هلاک او تباه کړل شول.

## إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰئِتٍ لِأُولِ النَّمٰ ۗ وَلَوْلِا كَلِمَةُ سُبَقَتْ مِنْ دَيِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى ﴿

بیشکه په دغه (اهلاک د منکرینو) کښی خامخا ډیر دلائل (د عبرت دی) خاوندانو د عقلونو ته. او که چیری نه وی هغه وینا چه پخوا ویلی شوی ده

(له طرفه) د رب ستا (په تاخير د عذاب سره) نو خامخا ؤ به دغه (هلاک د دوی) لازم (له دوی سره) او که نه وی اجل (نيټه) معلومه (د عمر د دوی نو به دوی معذبيدل په دنيا کښي).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ رحمت پر غضب سابق دی نو محکه مجرم ته تر ډیر وقت پوری د اصلاح موقع ورکوی او د پوره حجت له اتمام محخه ئی ماسوا نه هلاکوی بلکه د دی امت په متعلق ئی دا هم فرمایلی دی ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لِيَكَيِّنَا اللهُ لِيَكِيِّنَا اللهُ لِيَكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيِّنَا اللهُ لِيكِيْنَا اللهُ لَهُ اللهُ على الله وغه امت مخدل وم د عناب دپاره یو خاص وقت مقرر نه وی نو په لاژمی ډول (طریقه) به دوی په عناب اخته کیلل ـ څکه چه د دوی د کفر او شرارت مقتضی هم داسی ده چه بنائی علی الفور هلاک کړل شی ـ صرف پاس مذکوره مصالح مانع دی چه په هنو کښی له توقف واقع شوی دی آخر په قیامت کښی به د عظیم عناب خونه وڅکی ـ او کله چه دو «بدر» او کله چه وقت راشی نو په دنیا کښی به هم د هغه زورور جنگ نمونه وگوری، لکه چه د «بدر» په غزوه کښی دوی له مسلمانانو سره تصادم وکړ او د هغه یوه وپوکی نمونه ئی ولیده.

### فَاصُدِرُعَلَى مَا يَقُولُونَ

#### پس صبر کوه (ای محمده) پر هغو خبرو چه دوی ئی وائی

تفسيو: يعنى عناب په خپل مقرر وقت كښى خامخا واقع كيدونكى دى ـ دوى د دغه تاخير او امهال د ليدلو څخه هومره چتى(فضول) او چپوله خبرى چه كوى ودى كړى ـ تاسى سم د لاسه دغه ګردى (تولى) خبرى په ډير صبر او استقامت سره واورئ! او په ډير صبر او سكون د وروستنى نتيجى په انتظار كښى اوسئ ـ د كفر پر دغو كلماتو له حده زيات مضطرب كيدلو ته هيڅ ضرورت نشته. (دغه آيت منسوخ دى په آيت د سيف سره).

## وَسَيِّحْ بِعَمْكِ رَبِّكِ قَبْلُ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُو بِهَا ۖ

او تسبيح وايه سره له حمد، ثناء د رب خپل (لمونځ كوه) پخوا له ختلو د لمر (د سحر لمونځ) او پخوا له پريوتلو د دغه (لمر د ظهر او عصر لمونځ)،

تفسیر: دغه د فجر او عصر لمونځونه شول. یعنی د احمقانو او شریرانو خبرو ته له سره غوړ مه پردځ! او مه چرت پری خرابوئ! په ډیر صبر او سکون سره د خپل الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول او لکیا اوسئ ا محکه چه د الله تعالیٰ مدد له دوو شیانو حاصلیوی چه هغه صبر او صلوٰة دی کما قال الله تعالی ـ ﴿ وَكُنْتُمْ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

#### وَمِنُ انْأَيْ الَّذِلْ فَسَيِّعُ

او په ځینو اوقاتو کښی له ساعتونو د شپی پس تسبیح وایه (لمونځ ادا کړه د مغرب او عشاء)

تفسیو: په دغه کښی مغرب او عشاء بلکه د ځینو تفاسیرو له روایته سره سم د تهجد لمونځ هم داخل دی.

#### وَأَطْرَافَ النَّهَارِ

او په دواړو څنګو (اطرافو) د ورځی کښی (پر لمانځه ډیره توجه ولره یا په دغو اوقاتو کښی تسبیح سره له حمده وایه)

تفسیو: دغه د (جمعی او د) ظهر لمونځ شو \_ ځکه چه په دغه وقت کښی د ورځی د اول نصف او د آخر نصف سره یو ځای کیږی \_ بلکه په صحاح او قاموس او نورو کښی تصریح شوی ده چه «طرف» «طائفة من الشع \_ طرف د کوم شی حصی ته وائی» او د خاص حد او د څنډی په ممنی نه دی په دغه صورت نهار جنس منلی کیږی او د هری ورځی هغه یوه خاصه برخه تری مراد کیدی شی چه هلته ورځ نیمائی کیږی.

#### لَعَكُكُ تَرُضِي0

ښائي چه ته به راضي شي (له الله په اجر)

قفسیو: یعنی که داسی د عمل طرز ولری نو تل به په دنیا او آخرت کجی خوبی او راضی اوسیږی ـ د دغه ډیر لوی اجر به در رسیږی. او له امت سره به دی مرسته (مدد) وشی په دنیا کبی ـ او منفرت به وی په آخرت کجی ستا په شفاعت چه د هغه له لیدلو څخه به ته خوښیږی.

#### وَلاِتَمُكَانَّ عَيْنَيْك إلى مَامَتَّعُنَا بِهِ ٱزْوَاجًا

## مِّنْهُمُ وَهُمَاةً الْحَيْوةِ الدُّنْيَالَة لِنَفْتِنَهُمْ فِيُةً وَرِذْقُ مَ بِّكَ خَيْرٌوَّ اَبْقَى ﴿

او مه اوږدوه (نظر د) سترګی خپلی (یعنی مه ئی اړوه) هغه څیز ته چه نفع ورکړی ده مونږ په هغه څیز سره چه قسما قسم دی دغو (کفارو) ته ښائست د ژوندانه لږ خسیس دپاره د دی چه وازمایو دوی په دی کښی؛ او رزق روزی د رب د تا (چه تاته ئی درکړی له نبوته علمه بهتر ډیر غوره) خیر او اوږده ده (له دنیوی نعماؤ څخه).

تفسیر: (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کری ده «او مه ایوه دوایه سترکی خپلی هغه نحیز ته چه نفع ورکری ده موند په هغه سره قسما قسمو ته له خلقو بنائست د ژوندانه لیه خسیس» الخ) یعنی په دنیا کنی قسم قسم کافرانو مثلاً یهودانو \_ نصرانیانو \_ مشرکانو \_ مجوسیانو او نورو ته موند د عیش او تنعم کوم سامان چه ورکری دی د هغو په طرف خپلی سترکی مه غیوی ا و له سره مه ورته کورئ! (لکه چه تر اوسه مو هغو ته نه دی کتلی) دغه تش د نحو ورخو عشرت او پسرلی دی چه موند د هغه عظیم الشان دولت چه الله تعالیٰ تاته (ای احسان منونکی دی؟ هغه عظیم الشان دولت چه الله تعالیٰ تاته (ای محمده صلی الله علیه وسلم!) مقدر کری دی \_ مثلاً عظیم الشان قرآن \_ د رسالت منصب \_ عظیمه فتوحات \_ رفع الذکر، د نامه لوییدل \_ او د آخرت اعلیٰ مراتب د هغوی په مقابل کبیی دغه فانی او حقیر سامان نجه حقیقت لری ستاسی په برخه کوم دولت چه راغلی دی هغه له دغو دولتونو څخه ډیر بغه او بهتر دی او فی نفسه یا د خپل اثر په اعتبار تل باقی پاتی کیدونکی دی، په هر حال نه تاسی له دغه تکذیب او اعراض شخه مضطرب شئ! \_ او نه د دغو سازو او ماانونو او دولتونو په طرف د التفات په نظر وگورئ!!

## وَٱمُوۡاَهۡلَكَ بِالصَّاوَةِ وَاصۡطَٰبِرُعَلَيۡهُا ۗ

او امر کوه په اهل (بیت یا په اهل دین) خپل په کولو د لمانځه او ته هم کلک پری ولاړ اوسه؛

تفسیو: یعنی خپلو متعلقینو او اتباعو ته د لمانځه تاکید وکرئ! په حدیث کښی راغلی دی «کله چه وړوکی مو اوه کلن شی (د اعتیاد لامله) پر دوی لمنځونه کوئ! او څه مهال چه نهه کلن شی (که په ورو ورو ئی ونه منی) په وهلو سره پری لمونځ کوئ» (مطلب دا چه هم خپل متعلقین پر لمانځه ودروه! او هم ته پخپله پر لمانځه صبر کوه او هیڅ مه

غمجن کیږه په کار د رزق کښی څکه چه)

## لا نَسْعَلُك رِزْقًا تَحُنُ نَرْزُقُك وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُونَ ۗ

نه غواړو مونږ له تا څخه روزی (نه ستا او نه د اهل ستا بلکه) مونږ رزق روزی درکوو تاته او عاقبت ښه خاتمه خاوندانو د پرهیزګاری ته ده.

تفسیو: په دنیا کښی مالکان پر خپلو مریو باندی روزی ګټی دغه مالک الملک یواځی بندګی غواړی او خپلو مریو ته په خپله روزی ورکوی (کنا فی الموضح) الغرض ځمونډ له لمانځه محخه هغه ارفع او اقلس ذات ته هیڅ یوه فائله نه رسیږی بلکه د لمانځه محخه فائله هم مونډ ته عائله ده او د لمانځه له برکته په ښه شان سره روزی رارسیږی ﴿ وَمَنْ يُشْتِّيُ اللهَ يَشِکَّ اَيْوَرُنْهُ مِنْ مَنْهُ الْفَقِیّبُ ﴿ «۸۲ جزه د الطلاق (۲-۳) آیة (۱) رکوع» د هم دی لهاره دی

که د فرض لمانځه او د معاش په کسب کښې څه تعارض واقع شي الله تعالیٰ داسي اجازه نه کوي چه د معاش د کسب په مقابل کښې لمونځ ترک کړي! په هر حال ښائي چه هرومرو (خامخا) لمونځ اداء کړ شي روزي رسوونکي هم هغه الله دي چه د هغه په حکم سره لمونځ کوو ـ الحاصل د معاش د کسب د هغو ذرائعو حکم الله تعالیٰ نه دي صادر کړي چه د عبوديت د فرائضو په اداء کښي مخل او مزاحم واقع شي. انسان ته ښائي چه تقویٰ او پرهيزګاري اختيار کړي په پاي کښي دي وګوري چه الله تعالیٰ په څه ډول (طريقه) له ده سره معاونت او امداد کوي؟

### <u>ۯۊؘٵڷؙٷٳڒؽٳؾؽؙؽٳؠٵؽ؋ۣۺؽڗؾؚ۪؋</u>

او وائی (کفار) ولی نه راوړی محمد صلی الله علیه وسلم مونږ ته یوه معجزه (له طرفه) د رب خپل چه (مونږ ئی غواړو په تصدیق د نبوت خپل)؛

تفسیو: یعنی کومه داسی یوه ښکاره معجزه او نښه ولی نه راښیی چه د هغی په لیدلو سره مونډ ته بیخی د انکار او تردد موقع نشی پاتی که نه د دغومره ور ځینو ویرولو او تخویفاتو څخه څه ګټه (فائده) حاصلیږی؟

### آوَكُوْ تَأْتِهِمْ بَيِّنَةُ مَا فِي الصَّعُفِ الْأُوْلِ @

آیا نه دی راغلی دوی ته مصدق دلیل برهان د هغه شی چه په کتابونو پخوانیو کښی ؤ.

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی په پخوانیو کتابونو کښی د آخری زمانی د رسول خبر دی یا دا معنی چه د پخوانیو انبیاؤ معجزی کافی دی. دغه رسول الله هم اصولاً د همغو پخوانیو خبره نه وانی - یا دا چه د پخوانیو کتابونو پخوانیو خبره نه وانی - یا دا چه د پخوانیو کتابونو سره موافق واقعات بیانوی». او ډیر بهه تفسیر محما په نزد هم هغه دی چه «ابن کثیر رحمة الله علیه» او نورو اختیار کړی دی یعنی دغه خلق له ضده او عناده وانی چه کومه معجزه او نبهه دی ولی رانه روه؟ آیا له سلهاؤ نورو معجزو او نبو مخده برسیره او له گردو (ټولو) محخه دی ممجزه او نبه ممجزه او نبه دی رسیدلی چه د پخوانیو کتابونو د ضروریه ؤ مضامینو محافظ او د ده د صداقت دپاره د حجت او شهادت په ډول (طریقه) دی ۔ او د هموده اعجاز له لمر محخه هم زیات ظاهر او بمکاره دی لکه چه د جزء ۲۱ العنکیوت په ۱۰- اه آیت (ه) کروع کښی داسی یو آیت لولو ﴿ وَقَالُونَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالَوْنَوَالُونَالَوْنَوَالُونَالُونَاوَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُ

## وَلَوَاتَا اَهُلَكُ نَهُمْ بِعَنَا اِبِيِّنَ قَيْلِهِ لَقَالُوُا رَبَّنَا لَوُلِاَارُسُلُتَ اليُنَارِسُّولُا فَتَثَيِّعَ الْبِكَ مِنُ مَّبُلِ اَنُ تَدِنِلَّ وَغَرَٰنِي هَٰ ثُلُ كُلُّ مُّتَرَبِّصٌ فَتَرَبَّصُولُا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ اَصْلِهُ الصِّرَاطِ السَّوِيِّ وَمِن الْمَتَلَى الْمَاكِلِيَّ

او که چیری موند هلاک کری وی دوی په عذاب سره پخوا له دغه (قرآنه یا له محمده) نو خامخا به ویلی وی دوی ای ربه محمونده ولی ونه لیده تا موند ته یو رسول نو چه متابعت کری وی موند د آیاتونو ستا پخوا له هغه چه ذلیل یا شرمنده شوی وی موند (په دنیا یا په عقبا کښی) ووایه (ای محمده دوی ته) چه هر یو (له تاسی او له مونده عاقبت د امر ته) انتظار کوونکی دی. پس تاسی هم انتظار کوئ پس ژر پوه به شئ تاسی چه محوک دی یاران د لیاری سمی صافی او کوم یو دی چه په سمه صافه لیاره روان دی (موند که تاسی).

تفسیو: یعنی د داسی عظیم الشان نښان له لینلو څخه وروسته وائی چه ولی دی کومه معجزه او نښه رانه وړه؟ او فرض ئی کړئ که مونډ نه وی ورښوولی ـ یعنی قرآن مو نه وی نازل کړی ـ او پخوا د کتاب له انزاله او د رسول له ارساله دوی مو د کفر او شرک په سزا کښی د دوزخ په کنده کښی غورڅولی نو دوی به شور ماشور نښلاوه او داسی به ئی ویل ای صاحبه! د سزا

ورکولو محخه پخوا جائی محموند دپاره کوم کتاب او پوهوونکی دی رالیپلی وی چه موند ئی په ذلت او رسوائی باندی له اخته کیدلو محخه لا پخوا خبر کړی وی نو تا به لیده چه موند ستاسی د احکامو په تعمیل کښی محمره زیار (محنت) ایسته؟ الغرض که پاک قرآن نه نازلیده نو داسی به ئی ویل اوس چه نازل شوی دی له هغه محخه سترګی اړوی او له خپله محانه خوجی کړی معجزی او نښی په مطالبی پسی لویدلی دی ـ د دوی مقصد له سره هدایت حاصلول نه دی ـ نو محکه داسی فضولی او چتی(بیکاره) پلمی (تدبیرونه) او بهانی جوړوی ـ نو خیر دی دوی ته ووایه چه زه او تاسی دواړه انتظار باسو چه عنقریب له غیبه محه محرګندیږی ؟ هلته به کرد (تول) حقائق ښکاره شی چه کومه یوه ډله پر سمه لیاره روان وه ؟ او کومه له لیاری مخخه بی لیاری شوی وه ؟

#### تمت سورة ظه بتوفيقه وعونه ولله الحمد

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

سورة الانبياء مكية ركوعها (٧) آياتها (١١٣) رقم تلاوتها (٢١) تسلسلها حسب النزول (٣٣) نزلت بعد ابراهيم

د الاثبياء سورت مکی دی. (۷) رکوع (۱۱۲) آیتونه لری په تلاوت کښی (۲۱) او په نزول کښی (۷۳) سورت دی د ابراهيم عليه السلام له سورت څخه وروسته نازل شوی دی.

#### بِسُـــــمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

## ٳڨٙڗؘۘڔؘڵؚڵێٵڛؚڿڛٵؠ۠ۿؙۄٞۅؘ*ۿڂۄ*ۣؿ۬ۼؘڡٛٛٮڮۊۭ؆۫ۼۘڕڞ۠ۅٙؽؖڰ۫

نژدی شو خلقو ته (وخت د) حساب (او جزا) د دوی حال دا چه دوی په غفلت کښی دی (له دی حساب او جزا خپلی) مخ ګرځوونکی دی (له) ایمان راوړلو څخه په دغه سره)

تفسیر: یعنی د حساب او کتاب او مجازاتو ساعت رارسیدونکی دی، لیکن دغه مشرکین او نور خلق په سخت غفلت او جهالت کنبی پراته دی او د قیامت د څواب ورکولو دپاره هیڅ یو تیاری نه نیسی او کله چه دوی ته د الله تعالیٰ آیتونه اورول کیږی او نصیحت ورته وشی چه د غفلت له خوبه راوین او راپورته شئ نو په ډیری بی پروایئ او بیاعتنایئ سره اوری او هیڅ اهمیت ورته نه ورکوی او داسی یو وضعیت اختیاروی چه کواکی دوی له سره له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی نه دی او نه څه حساب او کتاب ورسره کیږی، رښتیا ده

(الناس <mark>فی غفلاتهم ورحی المنیة تطحن :</mark> خلق په خپلو غفلتونو کښی دی، او د مرګ ژرنده اوره کوی).

## ڡٵؽٵٝؿٙۿۄ۫ۄۨڽؙۮڮؗۅٟڛؙٞڗۜڗۣؠؗٙڠؙۮؽؿؚٳڵٲڛؗۿؘٷٛٷ ۅؘۿؙۄؙؾڶۼٷٛڹٛ۞ڒۅؚڽڐۘٷڷٷؠۿۊ۫

او نه راځی دوی ته هیڅ نصیحت له (طرفه د) رب د دوی نوی (رالیږل شوی) مګر خو اوری دوی هغه (له خپل رسول څخه) حال دا چه دوی لوبی اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

(مسخری) پری کوی په دی حال کښی چه بوخت (مشغول) وی زړونه د دوی، (په دنيوی چارو او غافل وی له ضروری کارونو څخه)

تفسیر: یعنی د قرآن عظیم ډیر ارزمتناک (قیمتی) نصیحتونه دوی ته د لویو او د نندارو حیثیت لری او همغسی ئی اوری، که دوی په اخلاص سره پکښی فکر او غور او په تعمیل کښی ئی هڅه (کوشش) کولی نو د دوی دین او دنیا به دواړه ښه او سم شوی وی لیکن د دی له امله (وجی) چه د دوی زړونه بیخی له دی پلوه غافل او له یوه مخه په لویو او نندارو او تماشو کښی لگیا او بوخت (ډوب) دی نو ځکه داسی غور او فکر کولو ته له سره وخت نه لری.

## وَآسَرُواالنَّبُونَ النَّزِينَ ظَلَمُواْ هَلُ هِذَا إِلا بَشَرُوسُ لُكُوْ أَفَتَاثُونَ السِّعُرُ وَانْكُونُهُ مُرُونَ<sup>©</sup>

او ښه پټوی راز (خپل) هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په ځانونو خپلو په شرک سره او وائی کفار) نه دی دا (محمد) مګر خو یو انسان په شان ستاسی آیا پس راځئ تاسی هغه جادو ته (د عقیدی له مخی چه له ده سره دی) حال دا چه تاسی ګورئ (چه دا جادو دی)

تفسیو: کله چه دوی له ډیر نصبحت اوریدلو محخه تنگ شول نو خو بی انصافان سره راټول شول او یوه پته جرگه ئی سره جوړه کړه او د قرآن او رسول الله په متعلق ئی په داسی خبرو خوله بیرته کړه چه دغه رسول خو زمونډ په شان یو انسان دی نه پرښته ده او نه له مونډ محمنی د کوم زیات ظاهری امتیاز خاوند دی البته دی په جادو باندی پوهیږی، دغه کلام چه دی ئی لولی او مونډ ته ئی اوروی، هرومرو (خامخا) د صحر او کوډو کلام دی نو بیا په تاسی باندی شه نکه (تندر) لویللی ده چه په خپلو سترګو ئی ګورئ او بیا د هغه جادو په لومو (دام) کښی څان نبلوئ لازمه ده چه هغه ته له سره مه نژدی کیږئ، بائی چه عظیمالشان قرآن ته به ئی د دی له امله (وجی) سحر ویلی وی چه په هغه کښی قوی او حیرانوونکی تاثیر دی او پته جرګه ئی محکه کوله چه د هغو تعبیرونو دپاره چه په مستقبل کښی ئی کول تمهید شی او ظاهره ده چه په ه او هوبیار دښمن خپلی د دښمنی چاری پخوا له وخته نه ښکاره کوی او نه ئی مشهوروی او تش په به او محفی ډول (طریقه) تبلیغات جاری ساتی.

## قُلَ رَبِّنَ يَعُكُو الْقَوْلَ فِي السَّمَاءَ وَالْأَرْضُ وَهُوالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ ۗ

وویل (رسول دوی ته) رب می عالم دی په وینا (د هر هغه چا چه وی) په

اقترب للناس(١٧)

آسمان کښی او په ځمکه کښی او هم دی ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (په ټولو احوالو).

تفسیو: رسول الله صلی الله علیه وسلم وویل که تاسی هر خومره پتی او مخفی مشوری وکړئ پاک الله له هغو تولو څخه عالم او خبر دی چه د آسمانونو او ځمکو په هرو پتو خبرو او احوالو هم ښه خبر او علیم دی ستاسی په دغو مخفی او پتو خبرو او جرګو به څرنګه علم ونه لری؟ او ستاسی دغه پلمی (تلبیرونه) او حیلی (مکرونه) له هغه څخه غرنګ پتی پاتی کیدی شی؟.

### ۘۘۘۘۘڔۘۘۘڽؙۊؙڵٷٛٳٙڷڞؙۼٵؙؙۘٛٛٛٛٲڂۘڵٳۄؠڸؚٳڡٛڗؖۯۿۘڹڷۿۅؘۺٵٷؖؿٙ۬ڷؽٲؾٵ ۑٳڮڎٟػؠۜٵٛۯؙڛڶٲڵٷڵۅٛڹؖ

بلکه (دغه کفار) وائی (چه دغه قرآن) ګډوډ خوبونه دی بلکه له خپل ځانه ئی جوړ کړی دی بلکه دی شاعر دی پس باید راوړی مونږ ته کومه لویه معجزه لکه هغه (معجزه) چه لیږلی شوی وو لومړنی (انبیاء په هغو سره).

تفسیر: د پاک قرآن په اوريدلو سره به د ډير ضد او عناد له کبله (وجي) داسي بدحواسه کيدل چه له سره به یه یوه فکر او رأیه باندی قایم نه یائی کیدل، کله به نی ورته جادو (کودی) وئیل کله به ئی ګډوډ بریشانه خوب باله کله به ئی داسی ویل چه دا خبری دی له ځانه جوړوی او مونږ ته ئی وړاندی کوی، او بیا بری د قرآن نوم ږدی نه یوازی هم دا به ئی ویل بلکه داسی وینا به ئی هم کوله چه محمد صلی الله علیه وسلم ډیر ښه او عمده شاعر هم دی او د شعراؤ په شان د لوړو (وچتو) تخیلاتو له لاری ډیر ښه مؤثر مضامین او مسجع عبارات جوړوی او خلقو ته ئی وړاندی کوی که په واقع کښی داسی نه وی نو دی دی هم د نورو پيغمبرانو په شان کومه ښکاره لويه معجزه راوښئي. دغه ويناګاني هم محض د عناد او تش د رېړولو (تکليف ورکولو) له امله (وجي) وي ځکه چه اول خو د مکې معظمي دغه جاهل مشرکان د پخوانيو انبياؤ له معجزو محخه هیڅ خبر نه وو. دوهم دا چه زمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم ډیری داسی ښکاره معجزی او نښی هم لیدلی وی چه د پخوانیو انبیاؤ له معجزو او نښو څخه په هیڅ یو صورت كمى نه وى او له تولو څخه ډيره لويه او غته معجزه او نبه هم دغه د عظيمالشأن قرآن معجزه ده، دوی په خپلو زړونو کښې ښه پوهیدل چه دا نه جادو او نه مهمل عبارات او نه چتې (بیکاره) خوب او نه شعر دی نو هر کله چه به ئی هیڅ یوی خبری له دغی معجزی سره سمون نه خوړ نو هغه به ئي پريښوده او بله خبره به ئي ورته جوړوله ﴿ ٱنْظُرْتُمْنَعُونُوالْكَ ٱلْرَمْثَالَ فَصَلُّوا فَلَايْدَتُولِيمُونَ سَبِيلًا ﴾ د الفرقان اوله ركوع. اقترب للناس(١٧) الاببيآء (٢١)

## مَاالْمنَتُ قَبْلَهُ مُونِّنُ قَرْيَةٍ الْمَلَكُمْ الْفَهُو يُؤْمِنُونَ<sup>©</sup>

(وویل الله) نه ؤ راوړی ایمان (په معجزو) پخوا له دوی نه هیڅ (اهل د) کلی چه هلاک کړی دی مونږ اهل د هغه (په سبب د تکنیب د دوی) آیا پس دغه کفار به ایمان راوړی (بلکه نه ئی راوړی).

تفسیر: یمنی پخوانیو قومونو ته فرمایشی معجزی او نهی ورهبوولی شوی وی مگر دوی د هغو په لیدلو هم تابع نشول او حق ئی ونه مانه بالاخر له سنت الله سره سم هلاک کړی شو، که د مکی د د ی مشرکانو دغه غومتنی هم پوره کړی شی بکاره ده چه دوی ئی هم منونکی نه دی. هرومرو (خامخا) به د الله تعالیٰ د عام عادت سره موافق سهیره او فنا کړی شی، حال دا چه د هنوی بیخی تباهی او خرابی مقصود نه ده بلکه د الله تعالیٰ حکمتونه فیالجمله د دوی دوام (ابدیت) او بقا غوادی.

### وَمَاارَسُلُنَا مَبُلَكَ إِلَا رِجَالَاثُورَةُ كَالِيُهِمُ فَنُعُلُوا الْمَلَ الذِّكِرِ إِنَّ كُنْتُمُ لِاتَّعْلَمُونَ ۞

او نه ؤ لیږلی مونړ پخوا له تا (ای محمده!) مګر خو سړی (نه پرښتی) چه وحی به کوله مونړ دوی ته پس پوښتنه وکړئ له خاوندانو د ذکره (د کتابیانو له علماؤ څخه) که یئ تاسی چه نه پوهیږئ

تفسیر: دا د دوی د هنه قول ځواب دی ﴿ هَلَ فَالْاَلْكِيْرِيْنَالَمُوْ ﴾ یعنی کوم انبیاء چه پخوا راغلی وو چه د هغو د معجزو په شان له رسول الله صلی الله علیه وسلم مخخه هم د معجزی د بوولو غوښتنه کوځ هغوی هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په شان انسانان وو، پرښتی نه وی که له داسی مشهوری او مستفیضی خبری خبره هم تاسی د خپل جهالت له سبه بی خبره یئ نو له هغو کسانو څخه پوښتنه وکړئ او ځان پری خبردار کړئ چه هغه تری به خبر دی (لکه د اهل کتابو عالمان) آخر تاسی له یهودانو او نصرانیانو سره خو خپلوی او دوستانه تعلقات لرئ نو دغه عادی خبری تاسی ولی د هم دغه اهل کتابو محخه نه پوښتئ چه آیا هغه انبیاء او رسولان چه په خوا زمانو کښی رالیپل شوی وو انسانان وو که ملاتک؟.

### وَمَاجَعَلْنٰهُمُ جَسَدًاالَايَأْكُنُونَ الطَّعَامَ وَمَاكَانُوا خِلِدِيْنَ ©

اقترب للناس(١٧) الابيآء (٢١)

او نه وو ګرڅولی مونږ (دغه پخوانی رسولان) داسی جسدونه چه نه ئی خوړ طعام (خواړه) او نه وو دوی تل پاتی کیدونکی (په دنیا کښی بلکه طعام به ئی خوړ او مړه کیدل به هم)

تفسیر: یعنی انسانی خصائص په هغو کښی موجود وو او د هغوی بدن د پرښتو په شان نه و چه هیڅ کله خواړه ونشی خوړلی او نه هغوی د الوهیت مرتبه لرله چه له سره مرګ او فناء پری رانشی او تل تر تله ژوندی پاتی شی.

## تُوَّصَدَقُهُمُ الْوَعَدُ فَأَنْجَيْنُهُمُ وَمَنُ ثَشَاءُ وَآهُلَلْنَا الْمُسْرِفِيْنَ ﴿

بیا رښتیا کړه مونږ هغوی سره وعده (د نجات د دوی) پس نجات ورکړ مونږ هغوی ته او هغو ته چه زمونږ اراده وه (د نجات د دوی چه مصلقین دی) او هلاک کړل مونږ مسرفان (له حده تیریدونکی د رسولانو مکنبین).

تفسیر: یعنی د هغوی امتیاز له نورو بندگانو څخه دا ؤ چه د الله تعالیٰ له لوری د مخلوق د هدایت او اصلاح دیاره تاکل (مقرر) شری وو، الله تعالیٰ په دوی وحی نازلوله او سره له بی سرو سامانی به ئی د مخالفیند په مقابل کچی دوی سره د نصرت او حمایت وعدی کولی لکه چه پاک الله خپلی دغه وعدی تولی رجتیا او ښکاره کړی او دغه انبیاء ئی د خپلو ملګرو سره محفوظ وساتل او هغه لوی لوی متکبر دښمنان چه هغوی سره به ئی مخالفت او ډغری وهلی تباه او غارت کړل شول، بیشکه چه محمد صلی الله علیه وسلم هم بشر دی. لیکن د بشر له هغو انواعو محخه دی چه د هغو مرسته (مدد) او حمایت د تولی دنیا په مقابل کښی کاوه شی، د دوی مخالفینو ته لازم دی چه د خپل انجام فکر او اندیښته وکړی او د پخوانیو قامونو له مثالونو مخه دی پند او عبرت واخلی، داسی ونه شی چه د آخرت له حساب نه پخوا په هم دغه دنیا کښی دوی سره حساب او کتاب شروع شی.

#### كَقَادُ ٱنْزَلْنَا إِلَيْكُو كِتْ بِإِنْ عِنْ عِذِ كُوْكُو أَفَلا تَعْقِلُونَ ٥٠

خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ تاسی ته یو کتاب چه په هغه کښی ذکر (پند) ستاسی دی، آیا پس تاسی عقل نه لرئ (چه ایمان پری راوړئ.)

تفسیر: یعنی د پاک قرآن په وسیله تاسی ته هر قسم پند او نصیحت درکړی شوی دی او د تولو

اقترب للناس(١٧)

جو او بدو پای (آخر) او انجام درجودل شوی دی که لیر عقل او سد (هوش) هم ولرئ نو زیار (محنت) او کوښین به کوئ چه د الله تعالیٰ له عذابه ځان وساتی او د پاک قرآن قدر او عظمت په به شان سره وپیژنئ چه په حقیقت کښی ستاسی د لوئی او شرف دپاره یو لوی سند او قاطع برهان دی ځکه چه ستاسی د قوم په ژبه او ستاسی د قوم په یوه کامل فرد باندی نازل شوی دی او په دنیا کښی ئی تاسی ته دائمی ویاړ (فخر) او شهرت دربښلی دی که تاسی د خپل دغسی محسن قدر نه پیژنئ او خبرو ته ئی غور نه کیدئ نو په دنیا کښی به خوار او ذلیل شئ ا او د آخرت عذاب به بیل تاسی ته تیار شی. له دی نه وروسته د هغو قومونو دنیوی پای (آخر) او انجام بیانوی چه هغوی له انبیا قو سره دښمنی او په خپلو ځانونو ئی ظلم او تیری کړی قی.

### وَكَوْقَصَمُنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً وَّانْشَا أَنَا بَعُنَاهَا قَوْمًا اخْرِيْنَ ٩٠٠

او ډیر ټوټی ټوټی کړی دی مونږ (په هلاک کولو سره) له اهل د کلیو چه وو هغوی ظالمان او پیدا کړل مونږ وروسته له هغو څخه قومونه نور ( د دوی په ځای)

تفسیو: یعنی داسی نه ده چه د هغو له ورکیدلو محخه به د الله تعالیٰ محمکه خرابه او ویجایه (ورانه) شی، دوی چه ورک شی د دوی په ځای نور خلق پیدا او ودانوی.

## فَلَتَّآاَحَتُّوْابَالْسَنَّالِذَاهُوْمِنَّهُمَايِزُكُضُّونَۗلَاتَرُكُضُوا وَالْحِجُوا إِلَى مَآا تُرِفَّتُونِيُّ وَفِيهِ وَمَسْكِينِكُوْلَعَلَكُوْ تُشْتَالُوْنَ ﴿

پس هر کله چه حس به کړ (وبه موند) دوی عذاب زمونږ ناڅاپه دوی به له دغه عذابه تښتیدل (په ډیره بیړه (تلوار) نو پرښتو به په تمسخر سره ورته ویل) مه تښتئ او بیرته لاړ شئ هغه ځای ته چه ښه ژوند درکړی شوی ؤ تاسی ته په هغه کښی او کورونو خپلو ته ښائی چه له تاسی نه پوښتنه وکړه شی.

تفسيو: يعنى كله چه كافران او مشركان د الله تعالىٰ له عذاب سره مخامخ شول نو وئى غوښتل

اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

چه له هغه ځایه وتبنتی او په تیبنته سره ځان ته نجات حاصل کړی په دغه وخت کښی په تکوینی دول (طریقه) سره دوی ته وویل شول چه چیری تبنتی و وریږیځ او په همغه لوری بیرته لاړ شئ چه هلته مو عیش او عشرت کاوه او ډیر زیات د تنم اسباب مو راجمع کړی وو ښائی چه هلته څوک له تاسی څخه پوښتنه وکړی. صاحبه! هغه د مال او دولت او د زور او قوت نشه مو او هغه ساز او سامان مو څه شول و او هغه شکر مو ساز او سامان مو څه شول و او هغه شکر مو تر کوم ځای پوری ادا کړی ؤ یا دا چه تاسی خو داسی لوی سری وئ چه په هر ځای کښی به ستاسی عزت او احترام کیده اوس هم هلته لاړ شئ هیڅ د تیښتی ضرورت نشته څو خلق په خپلو مهماتو کښی له تاسی سره خبری اتری او مشوری وکړی شی دغه تولی خبری د تحکم په توګه (طریقه) ویل شوی دی.

# قَالُوُالِوَيُكِنَّالِثَاكُنَّا ظِلِمِينَ ﴿فَهَازَالَتْ تِتْلُكَ دَعُومُمُ حَتَّى جَعَلُنْهُ وَحَمِينًا الْخِيدِينَ ﴿

وبه وائی ای هلاکته زمونږ (راحاضر شه دغه دی وخت دی) بیشکه مونږ وو ظالمان. پس تل به وی دغه بلنه د دوی (هلاک لره) تر هغو پوری چه وبه ګرځول مونږ دوی ریبل شوی، مړه یخ پراته.

تفسیر: یعنی کله چه عذاب ئی په خپلو ستر کو ولید نو هلته ئی په خپلو جرمونو اعتراف و کر او در کرده (په شریکه) به ئی داسی چغی وهلی چه بیشکه مونبر ظالمان او مجرمان یو ا لیکن اوس د دوی دغه انسوس او حسرت څه په کار ورځی؟

دا د تربی د قبول وخت نه و د دی وخت اعتراف او ندامت کرد (تول) سره بیکاره وو او بالاخر په دی ډول (طریقه) سره ختم کړی شو لکه چه شین کښت (فصل) یو دم وریبلی شی او درمند شی یا په اور کښی د سوځیدلو لرګیو د ایری د ډیری په شان پاتی کیږی (المیاذ بالله تمالیٰ)

### وَمَاخَلَقُنَا السَّمَاءُ وَالْرَضَ وَمَابَيْنَ هُمَا لِعِبِينَ®

او نه دی پیدا کړی مونږ آسمان او نه ځمکه او نه هر هغه چه په منځ د دوی کښی دی په داسی حال کښی چه لوبی کوونکی وو مونږ (او هیڅ یوه ګټه (فائده) د دوی په پیدائښت باندی مرتبه نه وی) اقترب للناس(١٧) الانبيآ (٢١)

تفسیر: یعنی چه پکنی کوم معتدبه حکمت او صحیح غرض نه وی نو ځکه عقلمن ته بائی چه د عالم د خلقت په غرض او غایه وپوهیږی او دنیا تش د لوبی او تماشا ځای ونه ګڼی او له انجام څخه غافل نشی بلکه ښه وپوهیږی چه دنیا د آخرت دپاره پیدا کړی شوی ده او د هر نیک او بد عمل جزا او سزا رسیلل او د ذری ذری حساب کیلل یو حقه او ضروری خبره ده.

# ڵٷٳڔؘۮڹۜٵؘڽؙؾۜۜڿۮؘڶۿۅؙٞٳڵٳٮۜٛڿۮ۬ڬۿؙڝٛڷۘۮؙێؖٲ؞ؖٳؽؙػ۠ػاۏٝڝؚڸؽؙڹ۞ڹڷڹؘڡۛ۬ڹؚڡؙؙۑؚٵڬؾؚۜ ٵٙؽٲڹٳڟۣڶڣٙؽۮؘڡؘٷ۫؋ٷؘڎٵۿۅؘڗٳۿؚؿ۠ٷٙػٷؚٛٲڷۅؘؽؙڷؙڡؚ؆ۜڶؘڞؚڡڠؙۅٛؽ۞

او که اراده کړی وی مونږ چه ونیسو مونږ لهو (اسباب د شغل لکه ښځه او ولد) نو خامخا نیولی به وه مونږ هغه لهو له طرفه خپله که وی مونږ کوونکی د دی کار. بلکه ویشتل کوو مونږ په حق سره په باطل باندی بیا (دغه حق) سر ماتوی د هغه (باطل) او محو کوی ئی پس ناڅاپه دا باطل هلاک (او ورک) کیږی، او تاسی ته اور، افسوس عذاب، خرابی ده (ای کفارو له هغه څحه چه ثابتوئ تاسی (په هغه سره الله ته ښځه، ولد).

تفسیو: یعنی که بالفرض داسی لهو او لعب کار زمونږ له شانه سره لایق هم وی او مونږ داسی اراده هم کړی وی چه هم داسی کومی مشغلی او لوبی او تماشی جوړی کړو نو دغه کار به مونږ بالذات په خپله او په خپل قدرت کړی وی او ستاسی مجازات او مکافات کولو او نیولو او خوشی کولو ته به له سره هیڅ یو ضرورت نه و پاتی. لیکن حقیقت دا دی چه دنیا محض لوبی او تماشا نه ده بلکه د سعی او عمل او مبارزی میلان دی، دلته د حق او باطل مقابله کیږی، حق یرغل (حمله) کوی او د باطل سر ماتوی له دی څخه تاسی د خپل شرک او ناپوهی په پای (آخر) او انجام وپوهیږئ کله چه د حق او صداقت گولی او مردکی په پوره قوت په تاسی ته ولویږی هلته به څرنګه خرابی او بربادی ستاسی په برخه شی او بل کوم یو طاقت به تاسی ته نیجات درکړی شی؟.

تنبیه: د ﴿ لَوَارَمُنَانَ تُتَعْیَالَهُوّا ﴾ الآیة ـ تقریر په څو څو ډوله (قسمه) کړی شوی دی زمونږ په نزد هغه معنی چه د سیاق او لحاق په اعتبار ډیره قریبه او صافه وه هماغه مو اختیار کړه او د «من لدنا» او د «ان کنا فاعلین» د قیودو فوایدو ته هم لطیفه اشاره کړی شوی ده. والله تعالیٰ اعلم. اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

#### وَلَهُ مَن فِي السَّلْمُوتِ وَالْرَضِ

او خاص ده لره دی هر هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی (د پیدائښت، ملکیت او بندګی له مخی)،

تفسیو: بیا که دی د تباه کولو اراده وکړی نو څوک به نجات ورکړی شی؟ او چیری به د پتیدلو او پناه ځای وموندلی شی.

## ۅؘڡۜؽ۫ۼڹ۫ڬ؇ڵؽۺؙؾؙڵؠؚۯؙۅؙؽؘۼۜؽۼڹٵۮؾ؋ۅٙڵڒؽۺ۫ؾؘڂڛۯؙۅ۫ؽ۞ۛ ؽؙٮۜڽ۪ۜٮؙٷۛڹٵڷؽڶۏٵڷؠٞٵۯڵڒؽڡؙ۫ؾؙؙۯؙۏؽ

او هغه (پرښتی) چه ده څخه دی نه کوی کبر (سرکشی) دوی له عبادت د ده (الله) او نه ستومانه کیږی (له عبادته نی یوه شیبه (لحظه) هم) تسبیح وائی (هم) په شپه او (هم) په ورځ کښی نه سست (او ضعیف) کیږی.

تفسیو: یعنی پرښتی سره له دی چه د الله تعالیٰ د دربار له مقربانو څخه دی لیړ څه تکبر، غرور او لونی نه کوی او د خپل الله تعالیٰ بندگی او غلامی د خپل ځان دپاره عزت او فخر گڼی او د عبودیت د وظایفو په ادا کښی لکیا اوسیږی او له سره پکښی نه سټری کیږی او نه تری په تنگ کیږی بلکه هم دغه ذکر او تسبیح د دوی روحانی غذا ده څرنگه چه مونیړ تل خپله ساه او نفس ښکته او پورته کوو او ورسره په نورو کارونو کښی هم مشغولیږو د پرښتو د تسبیح او ذکر کیفیت هم دغسی و گڼځ ا پرښتو د تسبیح او ذکر کیفیت هم دغسی و گڼځ ا پرښته پر هر کار چه ماموره شی او په هر یوه خدمت کښی چه بوخته او لکیا وی یوه شبه (لحظه) هم د الله تعالیٰ له ذکره نه غافلیږی کله چه د معصومو او مقربو پرښتو حال دا دی نو خطاکار انسان ته لازم دی چه په خورا (ډیر) زیاتو مراتبو سره د پاک الله په ذکر او عبادت مشغول او مصروف واوسی.

#### آمِراتَّغَنُ وُ اللِّهَةُ مِّنَ الْأَرْضِ هُوُيْشِرُونَ<sup>®</sup>

آیا نیولی دی دوی نور معبودان له ځمکی څخه (یا په ځمکه کښی) چه دوی به هم ژوندی کوی مړی (بلکه نشی ژوندی کولی).

قهسير: يعني آسماني يرښتي خو له سره د الله تعالىٰ له بندګي څخه نه زړه تنګي او نه ستومانه

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

کیپی بلکه تل د ده په یاد او بندګی کښی مشغولی وی بیا آیا په ځمکه کښی څه داسی موجودات شته چه هغوی د الله تعالیٰ په مقابل کښی معبود ګرځولی شی؟ او کله چه پاک الله د دوی عابدان په خپل عذاب کښی هلاک کړی آیا دوی ئی بیرته ژوندی کولی شی؟ یا له هلاکت څخه ورته نجات ورکولی شی؟ له سره ئی نشی کولی.

## لَوْكَانَ فِيُهِمَا الْهَدُّ الْاللهُ لَفَسَدَتَا ۖ

که چیری وی په دغه آسمان او ځمکه کښی نور معبودان (حاکمان) بی له الله څخه نو خامخا وران شوی به وو دواړه (عادتاً د دوی د اختلاف په سبب)

تفسير: دغه آلهه او د تعدد پر ابطال نهايت پوخ او واضح دليل دى چه عظيمالشان قرآن هغه په خپل مخصوص اسلوب سره وړاندی کړی دی. ښه پام وکړئ چه عبادت د کامل تللل نوم دی او كامل تذلل صرف د هم هغه كامل لوى ذات يه مخكښي اختياراو شي چه يخپل ذات او صفاتو كښى له هر حيثه او هر جهته كامل وى چه هم دغه ته مونږ (الله) يا خداى جل جلاله وايو. ضروری ده چه د الله تعالیٰ ذات له هر قسم نقائصو او عیوبو څخه یاک وی او له هیڅ حیثه ناقص، بیکاره، عاجز مغلوب نه وی او نه د بل چا په مقابل کښی ناتوان وی، او نه بل د ده په کارونو کښي څه ګوتي وهلي شي او نه څه ځنډ (ايسارتيا) کيدلي شي نو اوس که تاسي فرض کړئ چه که په آسمان او ځمکه کښي دوه خدايان وی نو که دغه دواړه په يو شان سره وی په دغه وخت کښې به تاسې ووينځ چه د عالم تخليق او د علوياتو او سفلياتو تدبيرونه د دواړو په کلی اتفاق سره کیږی او یا کله کله بکښی اختلاف هم پیښیږی؟ د اتفاق په صورت کښی دوه احتماله متصور دی. یا خو یوازی یوه د کائناتو د انتظام او تدبیر کار نشو چلولی نو دواړو په ګډه دغه کار ته اقدام وکړ نو معلومه شوه چه د دغو دواړو څخه يو هم د کامل قدرت خاوند نه دی او که یوازی یوه د ګرد (ټول) عالم د کارونو انجام او انتظام کولی شوی نو دغه بل بیکاره یاتی کیده حال دا چه د الله تعالیٰ د وحدانیت به منلو مونږ له دی کبله (وجی) مکلف یو چه بی د هغه له منلو څخه بل هیڅ چاره نشته او که د اختلاف صورت فرض کړو نو یو هرومرو (خامخا) به د بل یه مقابل کښي یا مغلوب شي او له خپلي ارادی او تجویز څخه به لاس واخلي نو دغه خدای نشو او یا به دواړه بالکل په مساوی او متوازی طاقت سره یو د بل په خلاف خپله اراده او تجویز تعمیل او اجرا کړی، اول خو (معاذ الله) د خدایانو په دغه رسی کشولو کښی له سره هیڅ شی موجود نشی او دوهم دا چه که په موجوده شیانو کښی دغسی زور آزموینه وشی نو په دغه زور آزموينه كښي به ګرد (تول) موجوده شيان سره ګډوډ او له منځه لاړ شي. له دى نه دغه نتیجه راووته چه که په آسمان او ځمکې کښې دوه خدایان وی نو د اسمان او ځمکې دغه موجوده نظام به لا له یخوا څخه ګډوډ او وران شوی وی که نه نو دا خبری لازمیده چه یو خدای

اقترب للناس(١٧) الانبيآ (٢١)

بیکاره یا ناقص یا عاجز پاتی شوی وی او دغه کار د مفروض څخه مخالف دی.

#### فَسُبُهُ فَاللهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ @

نو پاک دی الله چه رب د عرش دی له هغو (ناکارو خبرو او شیانو ( چه دوی ئی منسوبوی ورته

تفسیو: چه د لوی عرش یوازی مالک او غیبتن (خاوند) خدای تعالیٰ دی، د ده په ملک او باچائی کښی له سره ګدون ځای نه لری، دی خپلواک باچا دی کله چه دوه واکدار باچایان په یوه اقلیم کښی نشی څائیدلی چه د هغو واکداری هم یوازی مجازی ده نو دوه کل مختاره او مطلق قادر خدایان به څرنگه په یوه سلطنت کښی شریک کیدی شی.

# لايْسْعَلْ عَمَّايَفُعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ<sup>®</sup>

نه پوښتيدلی کيږی (الله) له هغو (شيانو) چه کوی ئی (ځکه چه الوهيت يوازی د ده صفت دی. او دوی پوښتيدلی کيږی (د دوی له افعالو، احوالو او اقوالو ځکه چه دوی مخلوق او مملوک دی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د هغه لوی ذات نوم دی چه مطلق قادر او کل مختار دی (او تول کارونه ئی صواب او له حکمته ډک دی) د ده قدرت او مشیت مخه نیول لا څه چه تشه پوښتنه تری هم څوک نشی کولی چه مثلاً هغه فلانی کار دی ولی داسی وکړ؟ مگر پاک الله حق لری او ده لره ښائی چه هر هغه څوک چه اراده ئی وشی مواخذه ئی کړی او تری لازمی پوښتنی وکړی.

## آمِراتَّخَنُوْامِنُ دُوْرِنهَ اللهَةُ قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ

آیا نیولی دی (دغو مشرکانو) بی له دغه الله (یا راښکته له الله) څخه نور معبودان، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه راوړئ سند خپل (د شرک په دغه دعوی کښی)،

تفسیر: له دی نه پخوا پر توحید عقلی دلیل قایم کړی شو اوس له مشرکانو څخه د دوی د شرک د دعوی په خصوص د صحیح دلیل غوښتنه کیږی یعنی بی له الله تعالیٰ محخه د هغو معبودانو تجویز چه تاسی کړی دی د دوی د اثبات دپاره که کوم عقلی یا نقلی دلیل لرئ هغه اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢)

راوراندی کری ا بنکاره ده چه له هنوی سره پرته (علاوه) له اوهامو او گمانونو او د پلرونو او نیکونو له غلطو او پندو تقلیدونو څخه بل هیڅ شی نه کو، د شرکت په دعوی کښی ئی نه کوم عقلی او نه کوم نقلی دلیل وړاندی کړی شو. کڼا قال المفسرون. حضرت شاه صاحب لیکلی دی «پخوا ئی د هغو معبودانو په حق کښی ویلی وو چه که تاسی هغوی له الله تعالیٰ سره برابر گڼځ (نو که دغه ادعا مو سمه وی) د داسی دوو حاکمانو له وجود څخه دنیا خرابیږی، اوس د هغو یادونه کوی چه له پاک الله څخه ښکته وړوکی، وړوکی نائبان د ماتحتو حکامو په شان مقرروئ نو آیا دغه ماذونان د خپلو لویو آمرانو له خوا کوم برهان، سند او فرمان لری، څکه چه بی له سند او فرمان لری، څکه چه بی له سند او فرمان لری، څکه چه بی له سند او فرمان لری، گ

# هٰنَادِنُوُمُنُ مَّعِي وَذِكُوُمُنُ قَبْلِنَ اللهِ اللهِ اللهُ ال

دغه (قرآن) دی بیان د هغو چا چه له ما سره دی (له محمدی امت څخه) او بیان د هغه چا دی چه پخوا له ما تیر شوی دی، بلکه زیاتره د دوی نه پوهیږی په حقه خبره (چه توحید او قرآن دی) پس دوی مخ ګرځوونکی دی (له توحید یا ستا له رسالت څخه)

تفسیر: یعنی زما د امت او د پخوانیو موحدینو تولو هم دا یوه خبره ده چه له الله تعالیٰ څخه پرته (علاوه) چه (رب العرش) دی بل الله نشته چه د هغه عقلی دلیل پخوا له دی نه بیان شو که تاسی د دغی عقیدی له منلو څخه مخ اووځا او له دغی آسمانی او اجتماعی عقیدی څخه پرته (علاوه) کوم بل دلیل لرئ نو هغه راوړاندی کړئ، زما دعویٰ دا ده چه دغه محمدی امت او نور پخوانی امتونه د دی کتاب قرآن کریم او د پخوانیو امتونو آسمانی کتابونه (تورات، انجیل، او نور) سره تول د توحید په دی هغو زیاتو تحریفاتو سره که پخوانی آسمانی کتابونه ولتوځا او په هغو کښی د توحید اعلان او د شرک تردید په صاف او ښکاره ډول (طریقه) سره مومئ. مگر دغه جاهلان په دغو خبرو څه پوهیډی که پوهیدلی نو د حقی خبری د اوریللو په مقابل کښی به نی دغسی د انکار او اعراض وضعیت نه غوره

# وَمَا اَرْسُلْنَامِنْ تَبْلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَا نُنْوِجِيُّ إِلَيْهِ اَنَّهُ لِآلِالَهُ إِلَّا اَنَا فَاعْبُدُونِ®

اقترب للناس(١٧)

او نه ؤ لیږلی مونږ پخوا له تا څخه هیڅ رسول مګر چه وحی به کوله مونږ هغه ته (داسی) چه بیشکه شان دا دی چه نشته برحق معبود مګر زه یم (یوازی) نو بندګی کوئ تاسی زما.

تفسیر: یعنی تولو انبیاؤ او مرسلانو علیهم السلام د توحید په دی عقیده اجماع کړی ده، هیڅ یوه نبی علیه السلام په هیڅ یو وخت کښی یو حرف هم د توحید په خلاف نه دی ویلی او دوی تل هم داسی تلقین کاوه چه د یوه خدای تمالیٰ له عبادت نه پرته (علاوه) د بل هیچا عبادت مه کوئ! ځکه چه هیڅوک بی د الله تمالیٰ څخه د عبادت مستحق نه دی نو په هم هغه شان چه له عقلی او فطری دلائلو څخه د توحید ثبوت او تحصیل او د شرک تردید کیږی هم داسی په نقلی حیثیت هم د انبیاؤ علیهم السلام اجماع د توحید د دعوی په حقانیت باندی قطعی دلیل دی.

# وَقَالُوااتَّخَذَالرَّصْلُ وَلَكَاسُبُحْنَهُ ۗ

او وائی دغه (منکران) نیولی دی رحمٰن ولد پاک دی دغه (الله له ولد څخه)

تفسیر: د عربو ځینو قبیلو ملائکو ته د الله تعالیٰ لونی ویلی نو ئی وښودل چه د الله تعالیٰ له لوړ (وچت) شان سره لاین نه دی چه لونی یا زامن ولری نو په دی آیت سره د نصرانیانو د دی عقیدی تردید هم وشو چه حضرت مسیح علیه السلام ته ابن الله وائی او د یهودانو د هغی فرقی تردید هم وشو چه حضرت عزیر علیه السلام ته د الله زوی وائی.

# بَلْ عِبَادُ مُّكُرِّمُونَ اللَّلِيَّةِ فُونَة بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِ إِيْعَمَلُونَ ®

بلکه (دوی) بندگان (د الله) دی مکرم مقرب معزز (د الله په دربار کښی په عزت سره) چه نشی ډومبی کیدی دوی له دغه (الله) څخه په خبره سره او دوی خاص په حکم د الله عمل کوی.

تفسیو: یمنی هغو مکرمو محترمو ذواتو ته چه تاسی د الله تعالیٰ اولاد وایئ، هغه ئی له سره اولاد نه دی بلکه د هغه معزز بندگان دی او د دوی له انتهائی اعزاز او تقرب سره سره د دوی د ادب او اطاعت حال دا دی چه د الله تعالیٰ له رضاء او خوبی نه پرته (علاوه) د هغه په حضور کبهی له سره خوله نشی بیرته کولی او نه بی د الله تعالیٰ له حکم او اجازی څخه کوم کار کولی شی گواکی د عبودیت او بندګی کمال د دوی د امتیاز طغرا (نبهه) او غرګنده (ښکاره) نبهه ده.

#### يَعُكُوْمَابِكُنَ آيُدِي يُهِمُ وَمَاخَلُفَهُمُ

معلوم دی الله ته هغه څه چه د وړاندی د دوی دی او هغه څه چه وروسته د دوی دی

تفسیر: د الله تعالیٰ علم د دوی په تولو ظاهری او باطنی احوالو محیط دی، د دوی هیڅ یو حرکت او هیڅ قول او هیڅ یو فعل له ده څخه پټ نه دی لکه هغه مقرب بندګان چه په دی حقیقت پوهیدلی دی تل خپلو احوالو ته ګوری او څارنه (حفاظت) ئی کوی چه په هیڅ یو حالت کښی د الله تعالیٰ د رضا څخه مخالف څه ونه کړی!.

#### وَ لَا يَتْفَعُونَ إِلَّا لِينِ ارْتَضَى

او نه کوی شفاعت دوی (نشی کولی د هیچا) مگر دپاره د هغه چا چه راضی وی (تری الله)

تفسیر: یعنی دوی بی د الله تعالیٰ د رضا معلومولو محبخه د هیچا شفاعت نه کوی، کله چی له موحلو مومنانو محبخه پاک الله تعالیٰ خوش او راضی وی نو محکه د دوی په حق کښی په دنیا او عقبیٰ کښی استغفار د خدای د پرښتو وظیفه ده

#### وَهُ مُ مِنْ خَشَيْتِهِ مُشُوفُونَ ®

#### او دوی له هیبت د الله څخه ویریدونکی دی

تفسیر: بیا نو دوی ته غرنگه خدای ویلی شی؟ کله چه هغوی خدایان نه دی نو د الله تعالیٰ زامن او لوڼی هم له سره کیدی نشی ځکه چه صحیح اولاد د والدینو له جنس څخه وی.

## ۅۘڡۜؽۨؾۜڡؙؙڷڡؚڹ۫ۿؙۅۛٳڒٙؽٙٳڵڎؙۺۜۮۏڹ؋ۏٙۮڸػۼؘٛۯؚڹؠڿۿ؞ٚۜۄٛؗ ػۮڸػڹؘڿۯۣؠ۩ڟٚڸؚؠؽڹۛ۞۫

او هر خوک چه ووائی له دغو (ملائکو محخه چه) بیشکه زه معبود یم بی له الله محخه پس دغه (ویونکی چه دی) جزا به ورکوو موندٍ ده ته دوزخ، هم داسی (لکه چه دغو د الوهیت مدعیانو ته سزا ورکوو) جزا ورکوو ظالمانو ته (چه د غیر الله عبادت کوی).

تفسیر: یمنی هغه چه تاسی ئی د الله تعالیٰ اولاد یا خدایان بولیع که هغوی (معاذ الله) په خپله په فرض محال د داسی خبری ادعاء وکری نو هغوی به هم په هغه دوزخ کښی وغورځول شی چه د نورو له حده تیریدونکو ظالمانو د سزا دپاره مخصوص او معین دی، زمونږ له لامحدود اقتدار او جبروت څخه هغوی هم بل چیری نشی تلی نو بیا څنګه الله کیدی شی؟

#### ٱوَلَوْيَرُاتَانِينَ كَفَرُوا آنَ السَّلْوِتِ وَالْأَرْضَ كَانْتَارَتُقَا فَفَنَقَتْهُمَا \*

آیا نه دی لیدلی (نه دی خبر) هغه کسان چه کافران شوی دی چه بیشکه آسمانونه او ځمکی وو دواړه سره نښتی (ضم پیوسته په اول کښی) پس بیل کړل مونږ دوی دواړه،

تفسیر: د (رتق) اصلی معنی پیوست، نبتتل او یو په بل کچی سره ننوتل دی، په ابتدا کچی گمکه او آسمان دواړه د علم په تیارو او ظلمت کښی یو له بله غیر متمیز پراته وو بیا د وجود په ابتدائی مراحلو کښی هم دواړه سر ګدود، خلط ملط وو بیا د قدرت لاس دوی دواړه سره جلا (جدا) کړل. له دغه بیلوالی او جداوالی څخه وروسته د دوی دواړو طبقات سره بیل بیل او جلا (جدا) شول سره له دی بیا هم هر یو بند و نه له آسمان څخه باران وریده او نه له محمکی څخه شمی زرغونیده بالاخره الله تعالی د انسانی نوعی د ګټو او ښیکتو (فائدو) دپاره د دغو دواړو خولی پرانستلی له پاسه د وریځو د اوبو ورخونه پرانستل شول او له لائدی د ځمکی مسامونه (سوری) خلاص شول چه د هغو په اثر په ځمکه کښی سیندونه، ویالی، لښتی، چینی وبهیدللی او راز راز (قسم قسم) شینکی، کښتونه (فصلونه) بوتی، ونی، میوی دانی، او څرځایونه، معدنونه او نور راووتل او آسمان نی په بی شمارو ستورو سره ښایسته کړ چه د دوی د هر یوه دپاره ئی جلا وغی جلا د دوی د هر یوه

## وَجَعَلْنَامِنَ الْمَأْءِ كُلَّ شَيٍّ حَيٍّ

اقترب للناس(١٧) الاثبيآ (٢١)

#### او پیدا کړی دی مونږ له اوبو څخه هر شي ژوندي،

تفسیر: یعنی عموماً ژوندی موجودات چه ستاسی په نظر درځی بالواسطه یا بلا واسطه د اوبو څخه جوړ شوی دی او خاصتاً اوبه د دوی د ژوندانه سبب او ماده ده مګر هغه مخلوق له دی نه مستثنیٰ دی چه د هغو په نسبت دا ثابته شی چه د هغو په تخلیق کښی اوبه له سره دخل نه لری خو بیا هم دا کلیه د (للاکثر حکم الکل) په اعتبار صادقه ده.

#### اَفَلَائِؤُمِنُونَ⊙

#### نو آیا ایمان نه راوړی دوی.

تفسیر: یعنی د قدرت د داسی سکاره او تینګو انتظاماتو له لیدلو سره هم آیا خلق د الله تعالیٰ په وجود او د ده په وحدانیت هم یقین او باور نه کوی؟

# وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنُ تَعِيْدَ بِهِمْ

او پیدا کړی دی مونږ په ځمکه باندی درانه محکم غرونه ولاړ (یا ټک وهلی دی مونږ پکښی میخونه) چه ونه خوځیږی دا ځمکه په دوی.

تفسير: د دى آيت تفسير د (النحل) په سورت کښي تير شوى دى هلته دى وکتل شي!

# وَجَعَلْنَافِيْهَا فِي الْجَاجُ الْسُبُلَا لَعَالَهُمْ يَهْتَدُونَ ٣

او ګرځولی دی مونږ په دغه (ځمکه او غرونو) کښی ارتی لاری دپاره د دی چه دوی لاره ومومی (او بی له تکلیف څخه خپل مقصود ته ورسیږی)

تفسیو: یعنی د یوه ملک خلق د بل ملک له خلقو سره یو ځای کیدی شی تک او راتګ وکړی شی، که غرونه ډیر هسک (اوچت) او ستغ (کلک) لکه دیوالونه دریدلی وی او په خپلو سرونو او شاوخوا کښی ئی خلقو ته لار نه وی ورکړی نو دغه اوسنی راشه درشه به څرنګه کیده؟ (کذا فی موضح القرآن) د هم دغو خلاصو لارو له لیدلو څخه انسان د الله تعالیٰ د قدرت او حکمت او توحید په طرف لاره موندلی شی.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

#### وجعلنا السماء سقفامتحفوظاه

#### او گرځولی دی مونږ آسمان چت ساتل شوی (له يريوتلو)

تفسیر: چه نه لریډی نه پکښی کوم سوری یا چاود لیدل کیډی نه بدلیډی او د شیاطینو له استراقالسمع مخخه محفوظ دی او سقف ئی ځکه وویل چه په ښکاره ډول (طریقه) په سترګو د چت په شان مملومیږی.

# وَهُمُوعَنَ البِيِّهِ كَامُعُرِضُونَ

#### او دغه کفار له علائمو د آسمانونو څخه مخ ګرځوونکی دی

تفسیر: چه غرنګه مفبوط، محکم، وسیع او هسک (اوچت) چت دومره موده بی ستنو او پایو ولاړ دی او په رنګ او روغن او ښکلا کښی ئی بیخی تغیر نه دی راغلی او پکښی لمر، سهوږمئ او ستوری او نور داسی ډیر عجائب او غرائب لیلل کیږی چه هر یو ئی بیل بیل د رب العزت په وجود او وحلانیت باندی دلات کوی،

#### وَهُوَالَّذِي عَكَنَّ الَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرِ

او دغه (الله) هغه (مطلق قادر دی چه پخپل بالغه حکمت) ئی پیدا کړی ده شپه (د ارامتیا دپاره) او ورځ (د کار دپاره) او لمر (رنړا دپاره) او سپوږمی (روښانتیا دپاره)،

تفسير: دا د هم هغو آسماني علائمو او نښو لږ څه توضيح ده.

#### كُلُّ فِي فَلَاكِ تِسْبَحُون ۞

دغه هر یو له دغو ( لمر، قمر او ستورو څخه) په فلک کښی حرکت کوی او ګرځی (لکه لامبوزن په اوبو کښی په لامبو وهلو سره)

تفسیو: یعنی لمر، سپوږمی بلکه تول ستوری په خپل مدار باندی برابر ګرځی او چورلی د (پسبحون) له لفظ څخه ظاهر دا معلومیږی چه دا سیاری د الله تعالیٰ په حکم بالفات په خپله اقترب للناس(١٧) الأبياء(٢١)

كرځى. (والله تعالىٰ اعلم).

# وَمَاجَعَلُنَالِكَنَيْرِيِّنَ تَبُلِكَ الْخُلُلُ أَفَالِنَ مِّتَّ فَهُمُوالْخُلِدُونَ ۞ كُنُّ نَفْسِ ذَانِعَةُ الْمَوْتِ

او نه دی گرځولی مونږ هیڅ یوه انسان ته پخوا له تانه (ای محمده) تل ژوندی پاتی کیدل (په دنیا کښی) آیا پس که ته مړ شی پس دوی به تل پاتی کیدونکی وی (په دنیا کښی بلکه داسی نه ده) هر یو نفس څکونکی د مرګ دی (یعنی مری)،

تفسير: يعني هم هغسي چه د بورتنيو ذكر شوو مخلوقاتو وجود د الله تعالىٰ په امر ايجاد شوى دی د ټولو انسانانو ژوندون هم د هغه له ورکړی څخه دی هر وخت چه وغواړی دغه خپله ورکړه له دوی نه بیرته اخلی. مرینه هر چا ته دا خبره ثابتوی چه د ده هستی او وجود د ده یه لاس او واک (اختیار) کښې نه دې او د ده ژوند د څو ورځو د پسرلي رونق او ننداره ده چه پای (آخر) ته رسیږی او ختمیږی. حضرت شاه صاحب لیکی چه کفارو به د رسول الله صلی الله علیه وسلم د خبرو د اوریدلو یه مقابل کښي ويل دا ټول شورماشور محض د دغه سړی تر ژوند يوری دی کله چه دی له دنيا څخه رخصت شو بیا به هیڅ نه وی له دی نه، که د دوی دا غرض ؤ چه موت له نبوت سره منافی دى نو د هغه ځواب ئى په دى سره وركړ ﴿ وَمَاجَعُلْنَالِيَّارِيِّنْ مِّبْلِكَاالْخُلُلُّ ﴾ يعنى له انبياؤ او مرسلينو څخه كوم يو سړى داسى شته چه له سره مرك ورته نه وى راغلى او تل ژوندى یاتی شوی وی؟ او که تش د رسول الله صلی الله علیه وسلم د موت له تصوره مو خپل زړونه تشول او يخول مقصود وى نو د هغه ځواب په 🗼 ٱلَهٰإِنْ مِنْكَ تَهُوُالْغَلِدُوْنَ 🦫 كښى وركړل شوى دى. یعنی دا خبره څه د خوښی او خوشالی ځای دی؟ آیا که ته وفات شی نو دوی به تل ژوندی باتی کیږی او له سره به نه مری، کله چه تاسی هم وړاندی یا وروسته مرئ نو د رسول الله صلی الله عليه وسلم په وفات خوښيدل څه معنی او موقع لری؟ په دغه لاره خو تول خلق تلونکی دی او څوک به داسي وي چه د موت خوند ونه څکي.

د قدرت د دلانلو د بیانولو څخه وروسته په دی آیت کښی د کلام مخه ګواکی د توحید او د نبوت د مسئلی طرف ته وګرځوله شوه.

#### وَنَبُلُؤُكُمُ وِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتُنَةً \*

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

او ازمایو مونږ تاسی (په دنیا کښی) په شر، بدی او په خیر، نیکی سره په ازموینه،

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دنیا کښی په سختی، نرمی، روغتیا، ناروغتیا، تنکسه، اړتیا (احتیاج)، مصیبت، عیش، عشرت او نورو مختلفو احوالو ناسی ازمائی نحو ستاسی کره او کوته، سره او ناسره، جه او خراب د یو بل سره جلا (جدا) او نورو ته هم د سر په سترګو ورمعلوم کړی او به څرګنده (بدکاره) شی چه کوم یو په نمختی صبر کوی؟ او کوم یو په نممتونو شکر کوی؟ او نحومره خلق د مایوسی، شکوه شکایت او د ناشکری په مرض اخته او ممتلا دی؟

#### وَالْكِيْنَاتُرْجَعُونَ@

او خاص مونبر ته به راوستلي شئ تاسي (د جزا دپاره).

تفسيو: هلته به ستاسي د صبر او شكر او د هر نيك او بد عمل ثمره او نتيجه وليدلي شي .،

## وَإِذَارَاكِ الَّذِينَ كَفَرُوْ آاِنَ يَتَّخِذُونَكَ إِلَّاهُزُوَا ۖ أَهَٰذَا الَّذِي يَنْكُوُ الْهَتَكُوُ وَهُمُ بِذِكْ الرَّحُمٰنِ هُمُكُوفِهُونَ ۞

او کله چه ووینی تا هغه کسان چه کافران شوی دی نو نه نیسی دوی تا مگر مسخره کړی شوی، (او وائی پخپلو منځونو کښی) آیا دا همغه محوک دی چه یادوی (په بدی او سپکه) معبودان ستاسی حال دا چه دغه کفار په یادولو د رحمٰن (په وحدانیت یا د خلقو په ارشاد) هم دوی کافران دی.

تفسیر: یعنی د خاتمی او انجام څخه بیخی بی فکره شوی دی او دغه خلق په محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم توکی او مسخری کوی او د استهزاء او تحقیر په لهجه داسی وائی ﴿ اَلْمَاالْوَیْكُنْرُالْیَتُمُ ﴾ آیا دا هم هغه سری دی چه ستاسی معبودان په بدی یادوی؟» دوی په خپله په دی نه شرمیږی چه په خپله د حقیقی معبود له پاک نوم او د رحمٰن له مقدس اسم څخه بد وړی! او د پاک الله تمالیٰ له رښتینو کتابونو څخه منکر دی او د باطلو معبودانو د بدی له اوریدلو څخه خغه کیږی. نو په دی صورت کښی د دوی حالت د تعجب او خندا وړ (لاکق) دی که د مقابلی ډلی؟. اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

# خْلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ سَأُورِ يَكُوُ النِّيْ فَلَاتَسْتَعُجِلُونِ®

پیدا کړی شوی دی انسان له تلوار (بی صبری)، ژر به وښیم تاسی ته آیات خپل (موعود عذاب) پس تلوار مه کوئ تاسی (په راتللو د عذاب)

تفسیو: ښائی د کفارو دغه د بی عقلی او ناپوهی اوضاع او دغه د تمسخر او استهزاء له لیدلو څخه د ځینو په زړونو کښی به دغه خبره تیره شوی وی که په دغو بی حیاؤ سم د لاسه عذاب 
مسلط شوی وی نو ډیر به ښه وی او په خپله کفارو هم د استهزاء په ډول (طریقه) ویل چه «هله 
ژر شرع او هغه موعوده عذاب راباندی نازل کرئ! چه مونږ د هغه وړ (لائق) او مستحق یو» دلته 
دغو دواړو ته دغه خبره ښوولی شوی ده چه انسان ډیر عجلت خوښوونکی دی، ګواکی د ده په 
خاوره او طبیعت کښی بیړه او تلوار خلط او ګډ دی، ښائی چه دوی لړ څه صبر څنډ 
(ایسارتیا) وکړی، ژر به زه خپل د قهر او انتقام نښی تاسی ته دروښیم.

#### وَيَقُولُونَ مَتَى لَمْنَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صِيوَيْنَ

او وائی (دا کفار) کله به وی دغه وعده (د راتلو د عذاب یا د قیامت) که چیری یئ تاسی صادقان رستینی (په خپله دغه وینا کښی).

تفسیو: یعنی تل ته وائی چه قیامت راتلونکی دی او تول کفار به د تل دپاره په دوزخ کښی سوځی آخر دغه وعده به کله پوره کیږی؟ که دغه خبری تولی رښتیا وی نو ولی هم دا اوس قیامت او دوزخ نه راحاضروئ (الله تعالیٰ وائی)

# لُوْيَعُلُوُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْاحِيْنَ لَايَكُفُّوْنَ عَنْ وَّجُوهِهُ التَّارَوَلِا عَنْ ظُهُوْرِهِهُ وَلَاهُمُ مُنْفَكُرُونَ۞بَلُ تَالِّيُهُمُ بَغْتَةً فَتَبْهَنَهُمُ فَلَايَدُ تَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَاهُمُ يُنْظُرُونَ ۞

که پوهیدلی وی هغه کسان چه کافران شوی دی هغه وخت چه نه به شی منع کولی له مخونو خپلو اور (د دوزخ) او نه له شاګانو خپلو (ځکه چه اور به

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

تری چاپیر وی) او نه به له دوی سره مرسته (مدد) وکړی شی (د عذاب په منع کولو کښی نو نه به کافران کیدل) بلکه رابه شی دوی ته (دغه قیامت) ناڅاپه (بی له مقدمی) پس حیران به کړی (هغه) دوی پس طاقت نه لری دوی د لری کولو د قیامت او نه به دوی ته مهلت ورکاوه شی (د توبی او عذر)

تفسیر: یعنی که دوی ته حقیقت څرګند (بکاره) شی او د هغه هیبت ناک ساعت په کیفیت او نوعیت په بهه ډول (طریقه) سره ځان خبر او پوه کړی نو بیا به له سره داسی غوښتنی ونه کړی. دغه تول بیڅایه اعتراضونه د بی فکری او ناپوهی له امله (وجی) د دوی په ذهنونو کښی پیدا شوی، کله چه له هغه ویروونکی وخت سره مخامخ شی او د دوی له چار چاپیره د دوزخ اور داسی احاطه وکړی چه له هیڅ لوری به د هغه دفع نشی کولی او نه به غوک ورسره مرسته (مدد) کولی شی، نه به مهلت ورکاوه شی او نه به اوس لا له پخوا څخه د هغی ورځی د کامل شان او کیفیت اندازه او اتکل کولی شی نو د دغه هولناک حالت په ناڅاپی لیدلو سره به د دوی حواس خراب شی بیا به دا ورمعلومه شی، کوم شی پوری چه مونی خندل او باور مو پری نه کاوه هغه یو ثابت حقیقت و

## ۅؘۘڵڡۜٙۑؚٳٳۺؙؿؙۿ۬ڔ۬ؽۜؠۯؙڛؙڸۺۜٷؿؙؽڮۏؘڂٲؽٙۑؚٲڷۮؚؽڹۘڛڿؚۯۅٛٳ ڡؚڹ۫ۿؙۄؙۺٵٚػٳڹؙٷٳڽؚڄؽٮؙؙؾؘؠؙۯۼؙۅؙڹ۞۫

او خامخا په تحقیق مسخری شوی دی په رسولانو پخوا له تا پس بیرته نازل شو په هغو کسانو چه مسخری ئی کولی له پخوانیو امتونو نه (جزا) د هغه شی چه وو دوی چه په هغه سره به ئی مسخری کولی

تفسیو: یعنی په هر هغه شی ئی چه مسخری کولی د هم هغه په سزا کښی سره اخته شول او د هغی خندا او ملنډو مورد بیرته په خپله هم دوی وګرځیدل.

#### قُلُ مَنُ يَكُلُوُكُوْ بِالْيُلِ وَالنَّهَارِمِنَ الرَّحْلِينَ

ووایه (ای محمده دوی ته) خوک ساتی تاسی د شپی او د ورځی له عذاب د رحمٰن څخه (که ئی درییښ کړی؟ هیڅوک نشته)،

تفسیو: یعنی د رحمٰن له قهر او غصی محخه ستاسی ساتونکی بل څوک دی، یوازی د هغه پراخه

اقترب للناس(١٧) الأبيآ (٢١)

رحمت دی چه په تاسی سم د لاسه عذاب نه مسلط کوی لیکن د داسی رحمت والا، حلیم، متحمل او بردبار له قهر او غصی څخه ډیره ویره په کار ده «نعوذ بالله من غضب الحلیم»

# بَلْ هُوْعَنْ ذِكْرِ رَبِّهِوْمِثَّ عُرِضُوْنَ @

بلکه دوی له یاده د رب خپل (یا له قرآن څخه) مخ ګرڅوونکی دی

تفسیر: یعنی د رحلن د حفاظت احساس او اعتراف له هغو سره نشته او عیش، عشرت، چرچی، امنیت، آرامتیا او د تنمم ژوندون دوی د الله تعالیٰ له یاده بیخی غافل کری دی نو ځکه کله چه د هغه له طرفه دوی ته نصیحت کیږی مخ تری گرځوی او وائی چه دا ته څه وائی؟.

#### ٱمْلَهُمْ اللهَ أَتَّمَنْكُهُمُ مِّنْ دُونِنَا ۖ لَا يَسُتَطِيْعُونَ نَصْرَ ٱنْفُيهِهُ وَلَاهُمُ مِّنَا أَيْصُحَبُونَ ۞

آیا شته دوی دپاره نور معبودان چه ساتی دوی (له عذاب څخه) غیر له مونږ نه (بلکه نشته بیا پخپله الله وائی) طاقت نه لری (دغه معبودان) د مرستی (مدد) د خپلو نفسونو او نه دوی زمونږ له (عذاب څخه) ساتل کیږی (یا ملګرتیا ورسره کاوه شی)

تفسیو: یعنی آیا د خپلو فرضی معبودانو په نسبت خیال کوی چه هغوی د دوی حفاظت کوی! او په خپله موقع کښی به دوی د الله تمالیٰ له عذاب څخه وژغوری (بچ کړی)؟ نو د دغو خوارانو مرسته (مدد) او حفاظت لا څه چه د خپل ځان حفاظت هم نشی کولی، که څوک هغوی گود یا مات کړی یا یو شی تری واخلی نو دومره قدرت او قوت هم نه لری چه د خپل محان مدافعه یا ساننه وکړی یا لو څه لاس او پښی د هغو په مقابل کښی وخومځوی یا د خپلی ساتنی دپاره زمونډ مرسته (مدد) او ملکرتیا حاصله کړی.

(نه ده داسی لکه چه کفار عقیده کوی)

## بَلْ مَتَتْعَنَا لَمْؤُلْزَةِ وَ ابَأَءَ هُمْرَحَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُبُرُرُ

بلکه نفع رسولی ده مونږ دغو کفارو او پلرونو د دوی ته (د ژوندانه په اسبابو

اقترب للناس(١٧) الانبيآ (٢١)

#### سره) تر هغه پوری چه اوږده شوه په دوی باندی (موده د) عمر،

تفسیو: یعنی د رحلن ساتنه او حفاظت او د بتانو عجز او بیچارګی داسی شی نه دی چه خلق پری ونشی پوهیدلی، خبره دا ده چه دوی له ډیرو پیریو را په دی خوا د بیفکرئ ژوند تیر کړی دی او د الله تعالیٰ د عذاب صدمه ئی هیڅ نه ده لیدلی نو محکه دوی مغرور شوی دی او د غفلت په نشر کښی مست او بیخوده پراته دی او د الله تعالیٰ له احکامو او د انبیاؤ له پند څخه ئی مخونه ګرڅولی دی.

# أَفَكُل يَرَوُنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهُ مَامِنُ أَطْرًا فِهَا أَفَهُمُ الْغَلِبُونَ ﴿

آیا پس نه وینی (کفار) چه بیشکه مونږ راتگ او (قصد) کوو ځمکی (د کفارو) ته په داسی حال چه کموو هغه له څنډو (غاړو) د دغی (ځمکی نه له فتوحاتو وروسته)، آیا پس کفار غالب دی (په مؤمنانو بلکه د اسلام په مقابل کښی مغلوب دی).

تفسیر: یعنی اسلام په عربو کښی مخ په خوریدو دی او کفر ورځ په ورځ کمزوری کیږی او ورو ورو ځمکه په کفارو تنګیږی، د دوی حکومتونه او ریاستونه به پرله پسی ماتیږی او له منځه به ورکیږی نو آیا د داسی ښکاره نښو، آثارو او قرائنو په لیدلو سره هم دوی خپل انجام ته نه ګوری، آیا له دغو مشاهداتو سره سره دوی دا امید لری چه په رسول الله صلی الله علیه وسلم او مسلمانانو باندی به مونږ غالب شو که دوی د عبرت سترګی لری، نو په کار دی چه له عقل نه کار واخلی او له قرائنو او احوالو څخه د مستقبل اتکل (قیاس) او اندازه ولګوی. آیا دوی ته دغه خبره نه ده معلومه چه د دوی د شاو خوا کلی د انبیا یا الله علیهم السلام د تکنیب او عداوت په سزا کښی تباه او وران شوی دی او په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ حزب بریالی (کامران) او کامیاب شوی دی بیا د سید المرسلین او کاملو مؤمنانو په مقابل کښی دوی څرنګه د خپل بری او غلبی توقع او هیله (امید) کولی شی ﴿ وَلَقْتَالْهَلْمُتَامُاتُوْلَدُوْنَالْقُوْنَ

وَصَرَّفُنَاالْأَيْتِ لَعَلَّهُ مُوْرَيُومُونَ ﴾ جزء ٢٦ د الاحقاف (٤) ركوع ٢٧ آيت.

**تنبیه:** په هم دی مضمونُ یو بل آیت هم د (رعد) د سورت په آخر کښی تیر شوی دی، د هغه تفسیر دی زموندٍ په دغه مبارک تفسیر کښی وکتلی شی.

# قُلُ إِنَّهَا ٱنْذِرُكُوْ بِالْوَحْيِ وَلِيسَمَعُ الصُّمُّ اللهُ عَآمَ إِذَا مَا يَنْ دَرُونَ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چه زه ویروم تاسی په وحی

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

سره او نه اوری کوڼ دعا<sub>ء</sub> (بلنه) کله چه وویرولی شی (نو تاسی هم د کاڼه په شان حقه خبره نه اورځ).

تفسیر: یعنی زموند کار د الله تعالیٰ له وحی سره سم نصیعت اورول او له خاتمی او انجام څخه خبرول دی که په زړه کانه دغه غږ نه اوری نو زموند قصور نه دی، دوی به د خپل کونوالی نتیجه او بده اغیزه (اثر) په خپله وګالی (برداشت کړی).

# ۅؘڶؠٟڹؙ مَّسَّتُهُوۡ نَفْحَة ُثِنَّىٰ عَدَابِرَبِّكَ لَيَقُوُلُثَىٰ لِمُنْكَاَ إِنَّاكُنَّا ظِٰلِمِينَ ۞

او که ورسیږی دوی ته لږ څه تپ له عذابه د رب ستا نو خامخا وائی (کفار) هرومرو (خامخا) ای هلاکه زمونږ (راحاضر شه دغه دی وخت دی) بیشکه چه مونږ وو (پخوا له دغه عذاب څخه) ظالمان (په کفر سره).

تفسیر: یعنی دا خلق چه کانه شوی دی کله چه له څه ټکان (تکلیف) ورکړ شی او د الله تعالیٰ عناب له څه د دوی غوړونو ته ورسیږی یا د الله تعالیٰ د قهر او انتقام له څه تپ د دوی په ځانونو ولگیږی نو سم د لاسه به د دوی سترکی او غوړونه ټول سره خلاص شی او هلته به د بد حواسئ او وارخطائی په حالت کښی داسی چنی ووهی چه بیشکه مونږ لوی مجرمان یو او د داسی بدی ورځی د کیپختی وړ (لاکتی) او مستحق یو.

# وَنَضَعُ الْمُوَازِيْنَ الْقِسُطلِيُومِ الْقِيمَةِ فَلَانْظُلُو نَفْسٌ شَيْئًا ﴿ وَلَانْظُلُو نَفْسٌ شَيْئًا ﴿

او کیږدو تلی د انصاف دپاره د (اهل د) ورځی د قیامت پس ظلم به ونه کړ شی په هیڅ نفس د هیڅ شی (هیڅ)، او که وی (دغه عمل) په قدر د یوی دانی سپیلنی، اوری نو رابه وړو دغه (دانه)،

تفسیر: یعنی د اوری د دانی په اندازه چه د چا عمل وی هغه به هم په میزان کښی تلل کیږی او هغه به هیڅ ضائع نشی نه به په چا ظلم او تیری کیږی او د ذری ذری حساب به کیږی. اقترب للناس(١٧)

تغییه: موازین د میزان جمع ده . جائی چه هلته به ډیری تلی وی یا ممکن دی چه یوه وی مگر د مختلفو اعمالو او عمالو په اعتبار به متعدی درولی شوی وی. والله تعالیٰ اعلم. د اعمالو د وزن او د میزان په متعلق پخوا له دی نه د (الاعراف) په سورت کښی خبری شوی دی هلته دی وکتل شی.

#### وَكُفِيٰ بِنَالْحُسِبِينَ ۞

#### او بس يو مونږ حساب كوونكي (يا ساتونكي د بندګانو د اعمالو)

ت**قسیر:** یعنی زمون<sub>ی</sub> حساب به داسی وروستی او فیصله کوونکی وی چه وروسته به نه بل حساب وی او نه به مون<sub>ی</sub> د دغو ټولو مخلوقاتو د اعمالو د محاسبی له پاره کوم مرستیال (مددګار) ته ضرورت لرو.

وروسته نی دا راوضوول چه د انذار او تخویف سلسله له پخوا څخه راروانه ده حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له هغو خبرو څخه چه نن خلق ویروی پخوانیو انبیاؤ هم خلق ویرول.

# وَلَقَدُ التَيْنَامُولِي وَهُ رُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاءً وَذِكْرًا لِلْمُتَّقِينَ ﴿

او هرومرو (خامخا) په تحقیق ورکړی ؤ مونږ موسیٰ او هارون ته فرقان (د حق او باطل بیلوونکی کتاب) او رڼا (رنړا) (چه حق پری له باطل مخخه پیژندل کیږی) او نصیحت دپاره د پرهیزګارانو

تفسیر: یعنی تورات شریف د حق او باطل، هدایت او ضلالت، حرامو او حلالو او نورو مسائلو فیصله کوونکی او د جهل او غفلت د تیارو رنا (رنیا) کوونکی او له الله تعالیٰ څخه د ویریدونکو دپاره پند ورکوونکی کتاب ؤ.

# الَّذِيْنَ يَخْشَوْنَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ وَهُمُومِ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ۞

(متقیان) هغه کسان (دی) چه ویریپی له رب خپل په غیب سره او دوی (تل) له قیامت څخه ویریدونکی دی

تفسیر: د قیامت خطره هم ځکه دوی په خپلو زړونو کښی لری چه د دوی په زړونو کښی د الله تعالیٰ ویره ده او تل په دغه اندیښته او سودا کښی وی چه هلته به څه راپیښیږی؟ نه چه المیاذ بالله د الله تعالیٰ د قهر او عذاب وړ (لاګق) وګرځو، ښکاره ده چه هم داسی خلق د نصبحت

څخه ګټه (فائده) اخیستلی شي.

#### وَهٰذَاذِ كُرُ مُتُ بِرُكُ ٱنْزَلْنَهُ \* آفَانَتُوُلُهُ مُنْكِرُونَ ﴿

او دا (قرآن) نصیحت دی مبارک چه نازل کړی (لیږلی دی) مونږ هغه (په محمد باندی)، آیا پس تاسی له دی نه انکار کوونکی یئ.

تفسیر: یعنی دغه قرآن چه ستاسی په مغکښی دی د نصیحت داسی یو کتاب دی چه د ده لوی ارزمبت (قیمت) ، زیاته ګټه (فائده) او خیر د تورات په نسبت ښه څرګند او ښکاره دی. آیا له داسی یو واضح او روښان کتاب څخه تاسی منکریږئ چه له سره پکښی د انکار او تردد ځای نشته؟

## وَلَقَدُ التَيْنَا إِبْرَاهِ يُورُشُدُهُ مِنْ قَبُلُ

نو خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونډ ابراهیم ته نیکه حقه لاره د ده (په عقائدو او اعمالو کښی) پخوا له (نبوت یا پخوا له موسیٰ یا پخوا له محمد څخه)

تفسیو: یعنی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم او حضرت موسیٰ او هارون علیهما السلام محخه مو پخوا ابراهیم علیه السلام ته د ده د اعلیٰ قابلیت او شان سره مناسب رشد او هدایت ورکری و بلکه له محلمیتوب محخه پخوا لا په کوچنیتوب (ماشوم والی) کښی مو هغه په داسی سمه لار برابر کړی و چه د داسی اولوالعزمو انبیاؤ له شان سره وړ (لائق) او مناسب وه.

#### وَ كُنَّابِهِ عَلِمِيْنَ ٥

او وو مونږ په ده باندی پوه (چه ابراهيم د رشد له خاوندانو څخه دی)

تفسير: يعنى د ده په استعداد، اهليت، علمى او عملى كمالاتو مونډ پوره پوه او خبر وو نو ځكه مونډ هغه رشد او هدايت وركړ چه د ده له شان سره وړ (لاتق) او مناسب ؤ.

#### إِذُ قَالَ لِاَ بِيهُ وَقُوْمِهِ مَا هٰذِهِ التَّمَاشِيُلُ

#### الَّتِيُّ أَنْتُهُ لَهَا عَكِفُونَ ٠

کله چه وویل (ابراهیم) پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل (بابلیانو) ته چه څه دی دغه بتان هغه چه تاسی دوی ته ولاړ یځ په عبادت سره (لکه مجاوران).

تفسیو: یعنی لد څه خو د دوی اصلیت او حقیقت بیان کړئ آخر په خپلو لاسونو د تیږو (ګتو) توړلی بتانو ته محنګه معبودان وایئ؟ او هغوی محرنګه ستاسی معبودان کیدی شی؟.

#### قَالُوْا وَجَدُنَا ابْأَءُ نَالَهَا عَبِدِينَ ٠

نو وویل دوی چه موندلی دی مونږ پلرونه خپل دغو (بتانو) ته عبادت کوونکی (نو مونږ هم د هغو متابعت کوو).

تفسیو: یعنی د عقل او د فطرت او د نقل کوم باوری شهادت زموند په تائید کښی نشته او نه دی وی، لیکن ډیر لوی دلیل د بت پرستی په صواب او حقانیت هم دا دی چه له پخوا راهیسی زموند پلرونه او نیکونه د دوی په عبادت کښی بوخت او مشغول وو بیا نو مونډ د هغو خمپلو لویانو دود (رواج) او دستور او طریقه ولی پریدو؟

## قَالَ لَقَدُ كُنْتُو النَّاوُ وَالنَّاوُكُو فِي ضَلْلِ مِنْمِينٍ ﴿

وویل (ابراهیم) خامخا په تحقیق یئ تاسی او پلرونه ستاسی (په سبب د بتانو) په ګمراهی ښکاره کښی (هر عاقل ته).

تفسیو: یعنی په دغه دلیل سره ستاسی حقانیت او پوهه نه ثابتیږی هو! دغه خبره ثابتیږی چه تاسی هم د خپلو پلرونو په شان ګمراهان او ناپوهان ناخبره یئ! او د هغو په دغه ړوند تقلید او بیځایه متابعت تباه او بربادیږئ؟

## قَالُوْ آاجِمُ تَنَا بِالْحَقِّ آمُ اَنْتَ مِنَ اللِّعِيدِينَ®

نو وویل (بابلیانو ابراهیم ته) آیا راغلی ئی ته مونږ ته په حق سره (رښتیا خبرو سره) او که ئی ته له لوبو کوونکو څخه. الابيآ (١٧) الابيآ (١٧)

تفسیر: د تول قوم له عقیدی محخه مخالف د حضرت ابراهیم علیه السلام د داسی سختی خبری په اوریدلو سره د دوی په زړونو کښی سخت خفګان او اضطراب پیدا شو او ورته ئی وویل چه آیا په رښتیا سره ستا عقیده هم داسی ده۴ یا توکی او مسخری کوی۴

## قَالَ بَلُ رَّبُّكُمُ رَبُّ السَّلُوٰتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَوَهُنَّ \* وَإِنَّا عَلَى ذَٰ لِكُمُ مِّنَ الشَّهِدِينَ ۞

وویل (ابراهیم داسی نه ده چه زه توکی کوم یا دا بتان رب ستاسی دی) بلکه رب ستاسی رب د آسمانونو او (رب) د ځمکی دی هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی دا (آسمانونه او ځمکی او مافیهما) او زه په دغو (چه ومی ویل له توحید نه) له شاهدانو څخه یم.

تفسیو: یعنی زما عقیده هم دا ده او په پوره یقین او بصیرت سره پری شاهدی ورکوم چه زما او ستاسی رب هم هغه یو خدای تمالیٰ دی چه آسمانونه او محمکی ئی پیدا کری دی او د هغوی او نورو تولو خپلو مخلوقاتو حفاظت او ساتنه کوی او بل هیڅ شی د ده په الوهیت کښی له سره نشی شریکیدی

# وَ تَاللهِ لَاكِيْدَتَ آصْنَامَكُو بَعْدَانَ تُولُوْامُدُيرِينَ ﴿

او قسم دی په الله خامخا څه تدبیر او علاج به وکړم هرومرو (خامخا) (چه مات کړم) بتان ستاسی پس له هغه چه وګرځمځ تاسی شا کوونکی (بتانو ته مخ یه میله).

تفسیر: دغه خبره ئی لیه ورو وویله چه ځینو ئی واوریده او ډیرو له سره وانه وریده هغو چه دغه خبره واوریده ورته ئی دومره اهمیت ور نه کړ او داسی ئی وګله چه د یوه څلمی له لاسه به څه وشی او دی به د ټول قوم معبودانو ته څه ضرر ورورسولی شی؟.

# فَجَعَلَهُوْ وَخُنْدًا إِلَّا كِبِنْ اللَّهُ مُلِعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرُحِعُونَ ۞

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

پس وئی ګرځول دا بتان ټوټی ټوټی مګر لوی د دی بتانو (چه مات ئی نه کړ او تبر ئی په اوږه ورته کیښود) دپاره د دی چه دوی هغه ته بیرته راشی (او تری یوښتنه وکړی).

تفسیو: څه مهال (وخت) چه دا خلق تول له ښاره د باندی میلی ته لاړل نو حضرت ابراهیم علیه السلام بت خانی ته ورننوت، ټول بتان ئی سره مات ګود کړل او یوازی هم هغه بت ئی روغ جوړ پریښود چه د نورو په نسبت د جثی یا د تعظیم او تکریم په اعتبار د کفارو په ګومان لوی ؤ او په هغه تیر ئی چه دغه بتان ئی پری مات کړی وو هغه ئی د هم هغه لوی بت په اوږه باندی کیښود څو چه هغه خلق بیرته راشی او دغه وضعیت وګوری نو په قدرتی ډول (طریقه) به د دوی په زړونو کښی دغسی یو خیال پیدا شی چه دغه کار هم دغه لوی بت کړی دی یا الزاماً حضرت ابراهیم علیه السلام ته رجوع وکړی.

(کفارو له میلی نه د بیرته راګرځیدلو او د خپلو بتانو د کنډوکپر کیدلو څخه وروسته).

# قَالُوُامِنُ فَعَلَ هٰذَا بِالْهَتِنَآ اِتَّهُ لَبِنَ الظُّلِيبُنَ<sup>®</sup>

وویل دوی چا کړی دی دا کار په معبودانو زمونږ بیشکه چه دی خامخا له ظالمانو دی (په دی کار کښی)

تفسیو: شیخ الهند او عجینو نورو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده (چا کړی دی دا کار په خدایانو زمونږ الغ) یعنی دا د سپین سترګیځ او د بیادبیځ حرکت زمونږ له معبودانو سره چا کړی دی؟ یقیناً هر چا چه دا کار کړی دی، هغه (استغفر الله) لوی ظالم او غټ شریر دی. دا خبری به هغو کسانو کړی وی چه د هغوی غوړونو ته د ﴿ وَتَاللّٰهِ لِکَیْدُیّکَ اَشْدَامُکُو ﴾ غد نه وی سیدلی.

# قَالُواْ سَمِعُنَافَتَى يَذُكُرُهُمُ مُقِالُ لَهَ إِبُراهِ يَمُونَ

وویل (ځینو کفارو) چه اوریدلی وو مونږ له یوه ځلمی څخه چه یادول به ئی دا بتان (په بدی سره) چه ویلی شی ده ته ابراهیم

تفسیر: دا ویونکی به هغه کسان وی چه د حضرت ابراهیم علیه السلام ﴿ وَتَاهُولَکَیْدُیَّاآَمَنَاْمُکُوْ ﴾ جمله نمی اوریدلی وه یعنی هم هغه یو ځلمی دی چه زمونږ د معبودانو ذکر په بدی سره کوی. یقیناً دا کار به هم هغه کړی وی. اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

# قَالُوْا فَأَتُوالِهِ عَلَى اَعْيُنِ التَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴿

وویل (نمرود او مشرانو ئی) چه راولئ هغه (ابراهیم) په مخکښی د سترګو د خلقو (چه وئی وینی) ښائی چه دوی ووینی (هغه او په کولو د دی کار پری شاهدی ورکړی).

تفسیر: یعنی هغه راولی؛ او د دغه عمومی مجمع په مخکښی تری اقرار واخلی څو په دغه خبره تول خلق خبره او دخه معامله تولو ته څرګنده (جکاره) شی او د ده وینا هر څوک واوری او پری شاهدان شی چه د هغی په مقابل کښی د قوم له طرفه داسی یوه سزا ورته مقرره شی چه دی ئی وړ (لائق) او مستحق وی، دا خو د هغوی غرض ؤ او د حضرت ابراهیم علیه السلام مقصد به هم جائی هم دا شی ؤ چه هم داسی په یوه لویه مجمع کښی ماته موقع راکړی شی څو زه په هغه کښی مشرکان پر او ملامت کړم او د خلقو په وړاندی د حق او حقانیت د غلبی اظهار وکړی شم. (نو کله چه ابراهیم علیه السلام ئی راوست دغه لامدنی پوښتنی ئی تری وکړی)

# قَالُوْٓا ءَانْتَ فَعَلْتَ لِمَنَا بِالْهَتِنَا لِلْأِرْهِيُوْ قَالَ بَلُ فَعَلَهُ ۗ كِينُرُهُ مُولِنَا فَنَكُوْهُ مُرانَ كَانْوَ الْيُطِفُّونَ اللهِ

وویل (بابلیانو) آیا تا کړی دی دا کار په معبودانو زمونډ ای ابراهیمه!؟. وویل (ابراهیم) بلکه کړی دی دا کار مشر د دوی چه دا دی نو پوښتنه وکړئ تاسی له دوی که وی دوی چه خبری کوی (چه چا ټوټی ټوټی کړی پیځ؟)

تفسیو: یعنی هیغ ضرورت نشته چه له ما څخه د دی خبری پوښتنی وکړئ بلکه داسی فرض کړئ چه دا لوی غټ بت چه روغ رمت جوړ ولاړ دی او د ماتولو آله هم ورسره شته دا کار به هم ده کړی وی او دا دی د بحث او تحقیق په وخت کښی د الزام او پروالی په ډول (طریقه) زه دغسی دعوی کوم چه دغه لوی بت دا تول کوچنی (واړه) بتان سره ګوډ او مات کړی دی، ووایئ اوس له تاسی سره څه دلیل شته چه داسی به نه وی شوی آیا په دنیا کښی داسی وقایع نه پپښیږی چه لوی مار نور واړه ماران او لوی کب نور واړه کیان ښوی تیروی او لوی باچا نور واړه سلطنتونه له منځه وړی نو ځکه زما او ستاسی په منځ کښی د فیصلی چه لاره هم دا ده چه تاسی په خپله له خپلو معبودانو څخه یوښتنه وکړئ چه دغه ماجری څرنګه وریښته شوی ده که

اقترب للناس(١٧) الاببيآء(٢١)

چیری دوی خبری کولی شی نو په داسی مهمه معامله کښی به پخپلو خبرو زما د دروغو او رښتیاؤ فیصله وکړی.

تنبیه: زمونی له دی تقریر څخه څرګنده (ښکاره) شوه چه د «بل فعله کبیرهم هذا » وینا د اخبار په ډول (طریقه) له واقعی مخالفه نه وه چه ورته حقیقتاً دروغ وویل شی بلکه د دوی د تحمیق او تجهیل دپاره د یو فرضی احتمال په شان د دعوی په صورت د تعریض او الزام په ډول (طریقه) کلام شوی دی لکه چه بالعموم په مباحثو او مناظرو کښی هم داسی واقع کیږی، نو دی ته موند دروغ نشر ویلی هو ! ظاهراً د دروغو په صورت راښکاری، نو څکه په محینو احادیثو کښی پری د (کنب) د لفظ اطلاق صورتاً شوی دی. مفسرانو د دی په توجیه نور څه مجمل بیان هم کړی دی، مگر زموند ده ډیر نژدی هم کړی دی، مگر نروند ده ډیر نژدی شکاری (والله تعالیٰ اعلم).

# فَرَجَعُوا إِلَّى اَنْشِهِمُ فَقَالُوۤ النَّالُمُ النَّا الْقُلِمُونَ ﴿

پس رجوع وکړه (دغو کفارو په فکر کولو سره) نفسونو خپلو ته نو وویل (ځینو ځینو نورو ته) بیشکه تاسو یځ ظالمان

تفسیر: یعنی رپوهیدل چه د بیکاره تیپو (کتو) د عبادت کولو څخه څه فائده حاصلیږی یا به دا مطلب وی چه تاسی په خپله پر خپلو ځانونو ظلم کړی دی چه د ابراهیم علیه السلام د انثار اوریدلو سره سره بت خانه مو هم هغسی خوشی پرانستلی پریښوده او تری لاړئ او د خپلو معبودانو د حفاظت او ساتنی هیځ فکر او تنبیر مو ونه کړو کفا قال ابن کثیر رحمة الله علیه.

#### وينكو أعلى دُوُوسِهم

بیا نسکور کړل شول دوی پر سرونو خپلو (یعنی شرمنده شول خو سره له هغه هم د ابراهیم علیه السلام د مجادلی دپاره ئی ملاوی وتړلی)

تفسیو: یعنی له ډیره شرمه ئی خپلی سترګی نشوی پورته کولی او یو بل ته به ئی له سره نشو کتلی خو سره له هغه ئی ابراهیم علیه السلام ته داسی وویل

#### كَتَنُ عَلِيْتَ مَا هَؤُلِآءً يُنْطِقُونَ<sup>©</sup>

چه خامخا په تحقیق پوه ئی ته چه نه دی دا بتان (قابل د دی) چه وغړیږی

اقترب للناس(١٧)

#### (نو څرنګه مونږ ته له دوی څخه د سوال کولو امر کوی).

تفسیر: یعنی سره له پوهی عمداً د داسی یوی ناممکنی خبری مطالبه ولی کوی آیا تیپی (گئی) هم خبری کولی شی؟۱.

# قَالَ)فَتَعَبُدُاوُنَ مِنُ دُونِ اللهِ مَالَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَيضُو ُكُمُو ﴿ اثِّقَ لَكُوُ وَلِمَا تَعَبُّدُونَ مِنَ دُونِ اللهِ آفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴿

نو وویل (ابراهیم علیه السلام) نو آیا پس تاسی عبادت کوئ بی له الله څخه د هغه شی چه نه نفع رسوی تاسی ته د هیڅ شی او نه ضرر رسولی شی تاسی ته (د هیڅ شی). نو افسوس (او هلاک) دی تاسی ته او هغه ته چه عبادت ئی کوئ بی له الله نو آیا نه لرئ تاسی دومره عقل هم (چه د خپلو افعالو په قباحت او بدی وپوهیږئ)

تفسیو: یعنی تاسی ته ښائی چه له ډیره شرمه ومرئ، هغه بت چه یو لفظ هم نشی ویلی او نه د کوم احتیاج په وخت کښی مو په کار راځی او نه مو مدد کولی شی او د یوی ذری په اندازه نه څه نفع او نه څه ضرر دررسولی شی او نه ئی څه په واک (قبضه) او اختیار کښی شته هغو ته مو د خدائی درجه ورکړی ده آیا په دومره غټه خبره هم نشئ پوهیدی.

(کله چه نمروديان له مجادلي څخه عاجز شول د ابراهيم عليه السلام په سوځولو پسې شول)

# قَالُوُّا حَرِّقُونُهُ وَانْصُرُوا اللهَتَكُوُ إِنْ كُنْتُو فَعِلِينَ ﴿

وویل (نمرودیانو) وسوځوئ تاسی دغه (ابراهیم) او مرسته (مدد) وکړئ تاسی د معبودانو خپلو که چیری یئ تاسی کوونکی (د دی مرستی (مدد) د خپلو بتانو سره)

تفسیر: یعنی په بحث او مناظره ئی نشو ېړ کولی، اوس یوازی هم دغه یو صورت پاتی دی او هغه دا دی چه مونږ له خپلو معبودانو سره چه نه یوازی زمونږ سره بلکه له خپلو ځانونو سره هم مرسته (مدد) نشی کولی مرسته (مدد) وکړو او د دوی دښمن ته ډیره سخته سزا ورکړو که مونږ داسی ونشو کړی نو کواکی هیڅ کار مو نه دی کړی. لکه چه د دغی مشوری سره سم داسی غوته شوه چه ښائی حضرت ابراهیم علیه السلام په اور کښی وسوځاوه شی، ګواکی څرنګه چه اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢)

ابراهیم علیه السلام د بتانو په ماتولو د دوی زړونه سوڅولی وو دوی هم د هغه په بدل کښی د ده د سوڅولو تجویز غوره کړ بالاخره دغه ګرد (ټول) ظالمان سره تول شول او په ډیر اهتمام او بی رحمی سره ئی حضرت ابراهیم علیه السلام په ډیر لوی لمبی وهونکی او سخت سوڅوونکی اور کښی وغورځاوه.

(کله چه دوی ابراهیم په اور کښی وغورځاوه د الله تعالیٰ له لوری داسی حکم وشو)

# قُلْنَا لِنَا رُكُونِ نَرُدُا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرُهِ يُورَ

#### وویل موند ای اوره! شه یخ او خاوند د سلامتیا پر ابراهیم باندی

تفسیر: یعنی اور ته تکرینی حکم وشو چه په ابراهیم علیه السلام یخ شه! مگر دومره یخ هم مه شه! چه د هغه څان بنه په ا شه! چه له ډیری یخنی څه تکلیف ورته ورسیږی بلکه داسی برابر او معتدله شه چه د هغه څان بنه په راحت شی.

تنبیه: د اور یخیدل پر ابراهیم علیه السلام باندی د ده معجزه وه. د معجزی حقیقت هم دا دی چه الله تمالی د خپل عام عادت پر خلاف، عادی سبب له مسببه او مسبب له سبب له سبب له کړی. دلته د احراق سبب (اور) موجود و مگر مسبب پری مرتب نه شو د معجزی او نورو په متعلق زمونږ مفصل کلام په یوه مستقله مقاله کښی د «المحمود» د رسالی په څو شمارو کښی چاپ شوی دی. فلیراجع.

#### وَ أَمَا دُوْابِهِ كَيْنُ افَجَعَلْنَهُ وُ الْأَخْسِرِينَ ٥

او غوښتل (نمروديانو) پر اېراهيم کيد (مکر د سوځولو) نو وګرځول مونږ دوی سخت زيانکاران (چه پخپل فعل کښي کامياب نشول.)

تفسير: يعنى دوى د ابراهيم عليه السلام بد غومتل ليكن دوى په خپله په ناكامى، ذلت او زيان كمي پريوتل، د حق صداقت په ښكاره صورت غرگند (ښكاره) شو، او د الله تعالى كلمه لوړه (اوچته) او عليا وگرځيده. قال (في البحر المحيط) قد اكثرالناس في حكاية ماجرى لابراهيم عليه السلام والذى صح هو ماذكره الله تعالىٰ من انه عليه السلام القى في النار فجعلها الله عليه بردا وسلاما.

#### وَنَجَّيْنُهُ وَلُوْطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِيُّ الرُّكْنَافِيْهَا لِلْعَلَمِينَ @

اقترب للناس(١٧)

او نجات مو ورکړ دغه (ابراهیم) ته او لوط ته (او بومو تلل دواړه چه ځمځ له عراقه) ځمکی هغی ته چه برکت اچولی ؤ مونږ په هغی کښی دپاره د خلقو (چه شام دی)

تفسیر: یعنی حضرت ابراهیم مو سره د حضرت لوط علیهما السلام صحیح او سالم روغ رمت د شام ملک ته بوتلل چه هلته ډیر ظاهری او باطنی برکات د ودیعت په ډول (طریقه) ایښودل شوی دی.

#### وَوَهَـبُنَالَهُ إِسُحٰقَ ۚ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ۗ

او وموبښل دغه (ابراهيم) ته (زوی) اسځق او (لمسی) يعقوب زيات (سر بيره د زوی پر غوښتنی د انعام په ډول (طريقه))

تفسیر: یعنی په زوړوالی کښی ئی هلک غوښتی و مونږ لمسی هم ورعطا کړ یعنی یعقوب علیه السلام.

#### وَكُلَّاجَعَلْنَا صَلِحِيْنَ @

او دغه ټول ګرځولي دی مونږ نیکان (چه خلقو ته ئي لارښوونه کوله)

تفسير: يعنى ابراهيم، لوط، اسلحق، يمقوب عليهم السلام په اعلىٰ درجه سره له نيكو بندگانو ځنى دى ځكه چه كرد (تول) د الله تعالىٰ انبياء دى او له انبياؤ څخه پورته بل څوک نيک او سه كيدى نشى.

## وَجَعَلُنٰهُمُ آبِيَّةً يُّهَدُونَ بِأَمُونَا

او کرځولی وو مونږ دوی (داسی) امامان چه سمه صافه لیاره ئی ښووله په حکم زمونږ سره (خلقو ته)

تفسير: يعنى داسى كاملان وو چه د نورو تكميل به ئى هم كاوه.

## وَٱوۡحَيُنَاۤالِيۡهِمۡ وَعُلَاكَئِرَاتِ وَإِقَامَ الصَّاوَةِ وَإِيْتَآءَالزَّكُوةِ ۚ

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

#### او وحی کړی وه مونږ دوی ته د کولو د خیراتونو (نیکو کارونو) او د قائمولو (سم اداء کولو) د لمانځه او د ورکولو د زکوٰة

**تقسیو:** یعنی هغوی ته مو وحی لیپلی وه چه په هغی کښی د دغو امورو تاکید هم و څو نه یوازی دوی عاملان شی بلکه نور خلق هم د هغو ښو اعمالو په کولو باندی وګماری (ولمسوی) دغه د دوی علمی کمال شو.

#### ٷڰٵٷؙٳڵؽٵۼؠڔؠ<sub>ؿؙ</sub>ؽ<sup>؈</sup>ٚ

#### او وو دوی (ټول) خاص مونږ ته عبادت کوونکی

تفسیو: یعنی شپه او ورځ به زمونډ په بندګی او عبادت کښی بوخت (مشغول) وو، بل کوم طرف ته به ئی سترګی نه اړولی، هم دغه د انبیاؤ شان دی چه د دوی په هر کار کښی د الله تعالیٰ د بندګی اشتراک هرومرو (خامخا) وی. دغه د دوی عملی کمال شو نو تاسی ای عربو چه د ابراهیم علیه السلام اولاد یئ او د هغه د متابعت دعوی کوئ ولی د هغو د دی علمی او عملی کمالاتو متابعت نه کوئ؟ بلکه حقیقتاً ئی تابعان شئ!

#### وَلُوْطِااتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا

#### او لوط ته ورکړی ؤ مونږ ده ته حکم (نبوت) او پوهه

تفسیو: (لوطأ منصوب دی په فعل مقدر سره چه تفسیر ئی په آتینا سره شوی دی) یعنی داسی حکمت، حکومت، علم او فهم چه د انبیاؤ له شان سره لایق وی.

## ۊۜٮؘڿؖؽؙڶؙٚ۠ۮؙڡؚڽؘٲڷؘڤۯؽڋؚٳڷؾؚؽؙػٳڹؾؙؾٛڡؙٮؙڵٳؗڬڹٙڵٟۣؿٝٳ۠ڷۿؙۄؙڮٵؽؙؗؗؗٵ ۛڡٞۅؙڡؘڛؘۅؙۦٟڟۑڡؚؿؽؘ۞۫

او نجات ورکړی ؤ مونږ دغه (لوط) ته له (خلقو د) کلی هغه چه وو هغوی چه کول به ئی عملونه خبیث ناپاکه بیشکه چه هغوی وو قوم د بدی نافرمان

اقترب للناس(١٧) الابيآ (٢١)

تفسیر: له کلی څخه مراد «سدوم» او بلکه د هغه ملحقات دی. د دی ځای خلق په خلاف الفطرت کارونو مبتلا وو، د دوی قصه پخوا څو ځایه تیره شوی ده.

#### وَٱدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا الآيَّةُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿

او داخل کړی ؤ مونږ دی په رحمت خپل کښی، بیشکه دی له نیکانو څخه دی،

تفسیر: یعنی کله چه د لوط پر قوم باندی مو عذاب نازل کړ نو لوط مو د خپلو ملګرو سره د خپلی مهربانی او رحمت په څادر کښی پټ کړ څو د نیکانو او بدانو عاقبت او انجام بیل بیل سره څرګند (ښکاره) شی.

## ۅؘٮؙٛۅٞۘڲٵٳۮؗٮؘڵۮؠ؈ٛڡۜڹؙڷؙٷڶڛؙؾؘۼؠؙڹٵڵۿؙڣۜۼؖؽڹ۠ۿؙٷٙڵۿڵڎؙؠ؈ؘٲڵڰڗٛٮؚ ڵۼڟؚؽۅؚ۞ٞۅؘٮٚڝۜۯ۫ڹۿؙ؈ٛٲڵڡۜۅٛۄٵڷۮؚؽڹػػۮۨڹؙۅٛٵڮؚٳڶؾڹڬ ٳٮۜٚۿؙڞؙڴٵۏٛٳٷۄٞۄڛٙۅ۫ۦۏؘٲۼٛۯۊؖ۬ڂۿۄؙٳٞڿٛؠؘۅؽؙؽ۞

او (یاد کړه ای محمده! قصه د) نوح کله چه غږ ئی وکړ (په ښیرا د قوم خپل) پخوا (له دغو مذکوره ؤ انبیاؤ) یعنی پخوا له ابراهیم او لوط علیهما السلام څخه. پس قبول کړ مونږ ده ته (سوال د ده) نو نجات ورکړ مونږ ده ته او کورنی د ده ته له غمه لویه (چه د طوفان ویړه او د کافرانو ضرر ؤ) او مرسته (مدد) مو وکړه له ده سره (په انتقام انحیستو د ده) له قومه هغه چه نسبت د دروغو ئی کړی ؤ آیتونو زمونږ ته، بیشکه دوی وو قوم بد (ناکاره) نو غرق کړل مونږ دوی تول.

تفسیو: نوح علیه السلام تر نهه نیم سوو کلونو پوری خپل قوم وپوهاوه او په دومره اویده موده کنبی ئی ډیری سختی او رېرونه (تکلیفونه) وګالل (برداشت کړل) خو په زیه پوری هیڅ اثر او نتیجه ئی څرګنده (ښکاره) نشوه بالاخره په تنګ راغی او داسی دعاء ئی وکړه ﴿ آنَمُنْهُونُّ فَالَّانُّ فَالَّانُ فَالَّانُ فَالَّانُ فَالَانُ فَالَانُونُ وَ الله مَالَانُ فَالَانُونُ اللَّانُ فَالله عالی دعه ویاللهٔ نتیکنگاللهٔ اللهٔ الله عالی دغه ویاللهٔ دغه د سورت (۲۱) آیت (۲) رکوع، نو الله تعالیٰ دغه

اقترب للناس(١٧)

دعاء قبوله کړه او کفار ئی په طوفان غرق کړل او نوح علیه السلام ئی د خپلو ملګرو سره د طوفان له هیبت او د کفارو له ضرر رسولو څخه صحیح او سلامت وویست. دغه قصه په مفصل ډول (طریقه) یخوا تیره شوی ده.

# وَكَاوُكُوسُكِينُكُنَ إِذْ يَحُكُنُنِ فِي الْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتُ وَيُهِ غَنَهُ الْقَوَمُ وَكُنَا لِحُكِّهِ ثَهِ شَهِدِينَ ﴿ فَفَقَهُ مُنْهَا سُكِينُكَ ۚ وَكُلَّا الْتَهُنَا حُكُمًا قَعِلْمًا لَ

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) داؤد او سلیمان کله چه حکم کاوه هغو دواړو په (دعوی او نزاع د) کښت (فصل) کله چه د شپی ګډه شوی وه (بی له شپانه) په هغه (کښت) کښی رمه د (هغه) قوم او وو مونږ حکم د دوی ته حاضر پس ومو پوهاؤ په هغه (فتوی، فیصله) سلیمان او هر یوه د دوی دواړو ته ورکړی ؤ مونږ حکم (نبوت) او پوهه

تفسيو: حضرت داؤد عليه السلام د الله تعالىٰ نبى ؤ، حضرت سليمان عليه السلام د ده زوى ؤ او هم د پاک الله تعالیٰ نبی ؤ، دغه پلار او زوی ته الله تعالیٰ پرته (علاوه) له نبوته حکومت، علم، حكمت، د فهم قوت او د فيصلو قدرت هم وربښلي ؤ، حضرت سليمان عليه السلام لا يه هلكتوب کښي داسي فوق العاده يخي خبري او ښايسته ويناوي کولي چه ټول اوريدونکي به ورته حيران یاتی کیدل. د حضرت داؤد علیه السلام حضور ته داسی یوه دعوی وړاندی شوه چه د یوه سړی په کښت (فصل) کښې د نورو خلقو ميږي (ګډي) د شبي ګډې شوې وي او د هغه کښت (فصل) ئى تر يښو لاندى او زيانمن كړى ؤ، كله چه داؤد عليه السلام يه دغه دعوى كښى غور وكړ ورښکاره شوه چه د دغو ميږو (ګډو) قيمت د هغه نقصان سره برابر او معادل دی چه هغه کښت (فصل) ته رسول شوی دی، نو داسی فیصله ئی صادره کره چه «دغه میری (گدی) دی د کښت (فصل) خاوند ته ورکړی شی!» حضرت سلیمان علیه السلام وویل چه زما «نظریه او فیصله دا ده چه دغه د کښت (فصل) خاوند دی دغه میږی (ګډی) له خپله ځانه سره وساتی او شودی دی وخوری او د میږو (ګډو) خاوند دی د کښت (فصل) خدمت وکړی، تر څو چه کښت (فصل) خپل ړومبی حالت ته ورسیږی نو په دغه وخت کښی دی میږی (ګډی) بیرته خپل خاوند او كښت (فصل) خپل خاوند ته وسپارل شي نو په دې ترتیب او صورت سره به دواړه له نقصان نه وژغورل (وساتل) شي» حضرت داؤد عليه السلام چه دا فيصله واوريده نو آفرين ئي ورته وويل او د خپل اجتهاد نه وګرځید، ګواکی د فقهی د اصولو په اصطلاح کښی ئی د سلیمان علیه السلام

اقترب للناس(١٧)

استحسان د خپل قیاس په مقابل کښی قبول کړ. دغه فیصله چه پلار او زوی د مدعی او مدعی علیه په نسبت صادره کړه ، الله تمالیٰ ته ښکاره او معلومه وه او دغو دواړو ته پاک الله پوهه او د فیصلی قوت ورکړی و لیکن الله په اصل حقیقت حضرت سلیمان علیه السلام پوه کړ او حضرت سلیمان علیه السلام هغی نتیجی ته ورسید چه د الله تعالیٰ په نزد اصلح او اصوب و او بالاخره داؤد علیه السلام هم هغه ومنله. له دغی واقعی څخه ښکاره شوه سره له دی چه انبیا یا الله علیهم السلام سلطنت ته ورسیږی خو بیا هم د خلق الله ډیرو وړو وړو معاملو ته هم داسی توجه کوی لکه چه لویو لویو کارونو ته اهمیت ورکوی.

# وَّسَخُرُنَا مَعَ دَاؤَدَ الْجِبَالَ يُسَيِّدُنَ وَالطَّايْرُ

او تابع کړی وو مونډ له داؤد سره غرونه چه تسبیح به ئی ویلی او (هم داسی تابع کړی وو مونډ) مرغان هم (چه تسبیح به ئی ورسره ویلی)

تفسیو: حضرت داؤد علیه السلام د ډیر ښه غږ او د خواږه آواز خاوند ؤ د نبوت په هغه مؤثر او اغیزهناک (اثرناک) غږ چه ده په خپل طبیعی جوش سره زبور شریف لوست یا د پاک الله په تسبیح او تحمید کښی مشغولیده نو غرونو، مرغانو او نورو حیواناتو به هم د هغه د غږ په متابعت په لوستلو پیل (شروع) کاوه.

#### وَّكُنَّافَعِلِيْنَ ؈

#### او وو مونږ کوونکی (د داسی کارونو)

تفسیر: یعنی تعجب مه کوه چه تیږی (ګټی) او مرغان به څرنګه تهلیل او تسبیح وائی. دغه ټول کارونه مونږ لا پخوا کړی وو. به! زمونږ د لامحدود قدرت له مخی آیا دغه خبری څه مشکلی او مستیعدی ګڼلی کیدی شی بلکه نه نشی کیدی!.

# وَعَكَمُنْ هُ صَنْعَةَ لَبُوْسٍ لَاكُمُ لِتُحُصِنَكُمُ مِنْ اَلْسِكُمُ

او ښوولی ؤ مونږ دغه (داؤد) ته جوړول د زغری تاسی ته دپاره د دی چه وساتی تاسی (دا زغره ای انسانانو) له ضرره د جنګ (د دښمنانو) ستاسی

تفسيو: الله تعالىٰ د حضرت داؤد عليه السلام به لاس كنبى اوسپنه د موم به شان پسته او نرمه

گرځولی وه ده به هغه سره تاووله او نهایتی سپکی مضبوطی او ښکلی زغری به ئی جوړولی چه د جنگ په وخت کښی به تری کار اخیست کیده.

## فَهَلُ أَنْتُو شَكِرُونُن ⊙

پس آیا یئ تاسی شکر کوونکی (یعنی شکر وکرئ).

قهسیو: یعنی ستاسی د کتی دپاره مونو د داؤد علیه السلام په ذریعه داسی عجیب صنعت راویست نو تاسی به فکر وکړئ چه د دی راز (قسم) نعمتونو تاسی محه شکر ادا کوئ؟؟

# وَلِسُكِيمُنَ الرِّيْءَ مَاصِفَةً تَجُونُ بِالْمَرِةِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي لِرَكْنَافِيْهَا \*

او (تابع کړی ؤ مونړ) سلیمان ته باد توند (تیز) چه روانیده په حکم د ده (سلیمان او رساوه به ئی) ځمکی (د شام ته) هغی ته چه برکت ایښی ؤ مونږ په هغی کښی،

تفسيو: حضرت سليمان عليه السلام داسى دعاء كړى وه ﴿ رَبِّ اغْزِيْ اَوْمَدُلِنَ مُلْكَالْاَيَاتُوْلِ اَلْهِ مِتْنَابَعُونَا ﴾ ٢٣ جزء د (ص) د سورت (٣٥) آيت (٣) ركوع نو الله تعالىٰ

هوا او پیریان د ده تابع کری وو. حضرت سلیمان علیه السلام داسی یو تخت تیار کری ؤ چه د دلی او بیریان د ده تابع کری وو. حضرت سلیمان علیه السلام داسی یو تخت تیار کری ؤ چه د دولت له اعیانو او مشرانو سره به پری کیناسته او ضروری لوازم او سامان به نی هم له خپل محان سره اخیستل بیا به هوا راتله او هغه نه دیم ناسبه اندازه له خمکی مخخه پورته کیده بیا به هوا نرمیده او له ضرورت سره سم به کمی او ریاتی پکیمی پیدا کیده لکه چه د (ص) د سورت په (۳۱) آیت (۱۳) رکوع (۲۳) جزه کیمی را علی دی هو نیران کیدی بیدا کیده لکه چه د (ص) د سورت په (۳۱) آیت (۱ رکوع (۲۳) جزه کیمی میاشتی لاره ده په (ه) گریو (گینتو) کمیی رسیده تمجب دی چه د نن ورځی د عجیبو او غربیو هوائی جهازونو په زمانه کمیی هم ډیر منحرفین له دی ډول (طریقه) واقعاتو محخه انکار کوی آی، ها شه ناش خودی شی، الله تعالیٰ ئی د خپل یو نبی له امله (وجی) په خپل قدرت سره نشی کولی بلکه کولی شی، الله تعالیٰ ئی د خپل یو نبی له امله (وجی) په خپل قدرت سره نشی کولی بلکه کولی ئی شی.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

#### وَكُنَّابِكُلِّ شَيُّ عِلْمِينَ⊙

#### او يو مونږ په هر شي عالمان،

تفسیو: یعنی چه چا ته محه قسم امتیاز ورکول مناسب دی او له هوا او له نورو عناصرو محخه په محه ډول (طریقه) سره کار اخیستل کیدی شی.

# وَمِنَ الشَّيٰطِينِ مَنْ يَتَعُوُصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَالِكَ

او (تابع کړی وو مونږ ده ته) ځینی له شیطانانو څخه هغه چه غوتی به ئی وهلی (په سیند کښی) د ده دپاره او کول به ئی (نور ډیر) کارونه بی له دی نه

تفسیو: له شیاطینو خخه مراد سرکش پیریان دی، دوی د حضرت سلیمان علیه السلام له لوری مامور وو چه په لویو لویو سیندونو کښی غوبی ووهی او مرغلری، جواهر او نور بحری حاصلات د هغو له تل څخه راوکایوی، او په دغو پیریانو په ودانیو او نورو عمرانی کارونو کښی سخت او درانه کارونه وکړی د یوه لوی حوض په اندازه د مسو لګنونه (خانکونه) او لوی لوی دیگونه به ئی پری جوړول چه له سره به له خپله ځایه چا نشو خوځولی او له یوه ځایه بل ځای ته به ئی پری وړل او بارول او لاندی باندی به ئی سره کول او له ډیرو سختو څخه سخت کارونه به ئی تری اخیستل معلومیږی هغه حیرانوونکی کارونه چه الله تعالیٰ په دی زمانه کښی د مادی قوتونو په واسطه کوی دغه کارونه به ئی یو واسطه کوی دغه کارونه به ئی د مخفی او روحی قوتونو په ذریعه کول.

#### وَكُنَّا لَهُمُ خِفِظِيْنَ ﴿

#### او وو مونږ دوی لره ساتونکی (له فساد څخه)

 اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

## وَايُّوْبَ إِذْ نَادِى رَبَّهُ ۚ آبِّى مَسَنِى الصُّرُّو َ اَنْتَ ٱرْحُـمُ الْرِحِيهِ بْنَ ۚ ۚ فَاسُتَجَبُنَالَهُ فَكَشَفْنَامَا بِهِ مِنْ ضُرِّرَ وَالتَّيْنَهُ ٱهۡلَهُ وَمِثْلُهُمُ مُتَّحَهُ مِرْخَمَةً مِنْ عِنْ إِنَّا

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) ایوب کله چه ندا غږ ئی وکړ رب خپل ته چه بیشکه زه رسیدلی دی ماته ضرر (رنځ او سختی په بدن کښی) او ته ډیر مهربان ئی له تولو مهربانانو څخه. پس قبوله کړه مونږ دعاء د ده پس لری کړ مونږ هغه چه ؤ په ده باندی له (بدنی او مالی) ضرره او ورکړ مونږ دغه (ایوب) ته اهل د ده او په مثل د هغوی له هغوی سره په رحمت سره له نزده زمونو

تفسيو: حضرت ايوب عليه السلام ته الله تعالىٰ به دنيا كنبى له هر حيثه آرامي او هوسائي (راحت) ورکړی وه ځمکه، کښت، (فصل) مال مالداری، مریان، وینځی، صالح اولاد او ښه په زړه يورى ښځه ئي ورکړي وه حضرت ايوب عليه السلام د الله تعاليٰ لوي شکر کوونکي بنده وو. ليكن الله تعالىٰ دى يه ابتلاء او ازموينه كښي واچاوه كښتونه (فصلونه) ئي وسوځيدل، رمي او گلی ئی تباہ شوی، اولاد ئی تر چت لائدی مرہ شول، تول دوستان آشنایان او خیلوان تری بیل شول، د ده په وجود سختي داني وختلي او چينجي ئي وکړل له دغومره مالونو، شتو، نوکرانو، خپلو او خپلوانو څخه یواځی د ده یوه ښځه ورسره ملګری پاتی وه بالاخره دغه خواره هم ستړی ستومانه او زړه تنګی شوه مګر حضرت ايوب عليه السلام همغسی چه په نعمت کښې د پاک الله شکر کوونکی بنده و به زحمت او ابتلاء کښی هم صابر یاتی شو کله چه د ده تکلیف او اذیت او د دښمنانو شماتت له حده تير شو بلکه دوستانو هم په داسي ويناؤ باندې شروع وکړه چه يقيناً ايوب عليه السلام د كومي داسي سختي كناه مرتكب شوى دى چه د هغي له اثره په داسي سخته بلا اخته دی نو دلته حضرت ایوب علیه السلام لاس به دعا شو چه ﴿ وَٱيَّوْبَادْنَادْىرَتُّهُ ٱلْنُ مَتَــنِىَالصُّـُوْوَانْتَ ٱرْمَــُواللِّحِــمِـيْنَ ﴾ هم دا چه ده د خپل رب په دربار کښی دا سوال وکړ. سم د لاسه د رحمت سیند په جوش او چپو شروع وکړه الله تعالیٰ ده ته د مړو اولادونو پر ځای یو په دوه اولادونه وركرل او د ځمكي څخه ئي چينه راويستله حضرت ايوب عليه السلام له هغي څخه اوبه وڅښلی او هم ئی ورباندی ولمبل سم د لاسه روغ رمټ شو او ټول تکليفونه ئی لری شول لکه چه په حديث کښي راغلي دی د سرو زرو ملخان ئي ورباندې وورول، لنډه دا چه له هر حيثه ورته د ارامتیا اسباب برابر شول.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

ځینی مفسرین داسی لیکی چه هغه مړه اولادونه ئی بیرته ورته ژوندی کړل او په مثل د هغو نمسی ئی چه مړه شوی وو بیرته ورته ژوندی کړل.

#### وَذِكُرِي لِلْعَلِيدِينَ ﴿

او نصیحت دپاره د عبادت کوونکو (هر څوک چه داسی صبر کوی هم داسی نتیجی به هم مومی)

تفسیو: یعنی په ایوب علیه السلام د دغی مهربانی کیدلو په اثر تولو بندګی کوونکو ته لوی پند او نصیحت او یو مهم یادګار پاتی شو چه هر کله په کوم یو نیک بنده په دنیا کښی کومه تنګسه یا مصیبت راشی جائی چه د ایوب علیه السلام په شان صبر، استقامت، ثبات او استقلال وښی او یوازی خپل پروردګار ته دعاء او نداء وکړی یقین دی چه الله تعالیٰ به پری د عنایت نظر وکړی اله یوازی د داسی یوی ابتلاء له لیدلو محخه نه ښائی چه عموک داسی ګومان وکړی چه البته دغه بنده د الله تعالیٰ په دربار کښی مېغوض دی

# وَالسَّلْعِيلُ وَادْرِيْسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلُّ مِنَ الصَّبِرِينَ ٥

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) اسلمیل او ادریس او ذوالکفل، دغه تول دی له صبر کوونکو څخه (یه طاعت او مصیبت او له معصیت څخه)

تقسیو: یعنی دغه نیک بنده گان می یاد کرئ د اسلمیل او ادریس علیهما السلام ذکر پخوا له دی به در (مریم) په سورت کهی تیر شو د «ذاالکفل» په نسبت اختلاف دی چه نبی و لکه چه د انبیاو په ډله کبیی د هغه له یادولو څخه څرګندیږی نو دغه به یا الیاس یا یوشع یا زکریا وی یا بوازی یو صالح سری و. وائی چه دی د یو چا ضامن شوی و او د هغه له امله (وجی) څو کاله بندی پاتی شو او خاص د خدای جل جلاله دپاره ئی دغه تکلیف وگاله (برداشت کرو) .

قنبیه: د امام احمد په مسند او جامع الترمذی کښی د یو سری قصه راغلی ده چه پخوا ډیر سخت بدکار، فاسق او فاجر و او وروسته تائب شو الله تمالیٰ په هم دی دنیا کښی د هغه د مغفرت زیری خلقو ته ورکړ د هغه نوم په حدیث کښی «کفل» راغلی دی ظاهراً دا هغه ذوالکفل نه دی چه د هغه ذکر په قرآن کښی راغلی دی، والله اعلم. زمونږ د زمانی د ځینو مصنفینو خیال دی چه ذوالکفل هم هغه دی چه ورته «حزقیل» هم وائی (والله تعالیٰ اعلم). اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

# وَاَدُخَلَنْهُمُ فِي رَحْمَنِنَا ۖ النَّهُ وُمِّنَ الطَّيلِحِيْنَ ۞ وَذَا النُّوْنِ إِذُذَهَ هَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ اَنُ كُنْ تَقُورَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلْلِتِ اَنْ لَآ إِلَّهَ إِلَّا اَنْتَ سُبُحٰنَكَ ۚ إِنِّ كُنُتُ مِنَ الظَّلِمِيْنَ ۚ ۞

او داخل کړی وو مونږ دوی په رحمت خپل کښی (چه نبوت او جنت دی)
بیشکه چی دوی دی له صالحانو نیکانو کاملانو او (یاد کړه ای محمده!
قصه د) خاوند د ماهی کله چه لاړ حال دا چه په قهر ؤ (په قوم خپل) پس
ګومان ئی وکړ چه له سره به نشو مونږ قادر په نیولو د ده (یا ګومان ئی
وکړ چه له سره به تنګی نه راولو په ده.) پس غږ ئی وکړ په تیارو کښی
داداسی) چه نشته بل برحق معبود مګر ته ئی (یوازی) پاکی ده تا ته له
عیبونو بیشکه چه زه وم له ظلم کوونکو څخه (په خپلو تللو کښی بی له اذن

تفسير: يونس عليه السلام ته ئي «ذاالنون ـ ماهي والا» وويل چه لنډه قصه ئي دا ده الله تعالىٰ یونس علیه السلام د «نینویٰ» د ښار په طرف چه د موصل له مربوطاتو څخه دی مبعوث کړی ؤ چه د هغه ځای خلق له بت پرستی څخه منع کړی او د حق په طرف بلنه ورکړی مګر هغوی له سره د يونس عليه السلام خبرو ته غوړ كينښود بلكه ورځ په ورځ د دوى عناد او تمرد لا يسى زیاتیده آخر حضرت یونس علیه السلام د هغوی به حق کښی ښیرا وکړه او دی پخپله د دوی له ناپاکو حرکاتو څخه خفه او په ډير قهر او غضب سره له ښاره ووت او د الله تعالیٰ حکم ته ئی انتظار ونه کړ او له خپل قوم سره ئې وعده وکړه چه درې ورځې وروسته به ير تاسې د الله تعاليٰ عذاب نازل شي، د يونس عليه السلام د وتلو څخه وروسته د ده قوم ويوهيد چه د نبي سيرا بے اثرہ نه یاتی کیږی او هرومرو (خامخا) بر مونو آفت نازلیدونکی دی، ممکن چه د عذاب څه آثار به هم دوی ته ورڅر ګند شوی وی نو ځکه دوی ګرد (ټول) سره وویریدل. لوی واړه سره له حیواناتو له خیلو کورونو څخه ووتل او به یوه ځنګل کښي ننوتل او میندې له کوچنیانو (بچو) محخه میلی کړی شوی او ګرد (ټول) الله تعالیٰ ته په ژړا او واویلا شول، د کوچنیانو (ماشومانو) میندی، لوی او واړه ټول داسې په ژړا او انګولا شول چه ټول صحرا او بیدیا د دوی له شور او غوغا، زاری او دعاگانو محخه دکه شوه، او د دغه ښار گردو (ټولو) خلقو په ډير اخلاص او صداقت سره توبه وویستله او ټول بتان ئی مات کړل او د الله تعالیٰ د اطاعت او عبادت کلک عهد ئی وکړ او د حضرت یونس علیه السلام به لتون کښی شول که چیری مو وموند نو د ده د حکم

الاببيآء(١٧)

او ارشاد متابعت به کوو، نو الله تعالیٰ هغه راتلونکی عذاب د دوی له سره ستون (وایس) کړ. لکه چه جزء ۱۱ د یونس د سورت په ۹۸ آیت (۱۰ رکوع) کښی ئی ویلی دی ﴿ فَلُولَا كَانَتْ فَرَيْدُ الْمُنْتُ فَتَعَمَّ إِلِينَا لِمُنَا وَمِي لِوَسُ لَكِمَا الْمُنْفِعَا عُنْهُمْ عَذَابَ الْمُزْى فَالْسِيْوَ الْمُنْمَا وَالْمُنْفِقِ عَنْهُمْ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِينَ الْمَنْفِقِ الْمُنْفِقِينَ الْمَنْفِقِينَ الْمَنْفِقِينَ الْمَنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ له ُیوی خوا چه یونس علیه السلام له خپلی قریی څخه ووت او له يوی ډلی سره په يوی بيړی کښې سور شو کله چه دغه بيړی د سيند منځ ته ورسيده د ډوبيدلو نښي پکښي څرګندی شوی، بيړی چلوونکی د بيړی د سپکولو په چرت (خيال) کښي شو او داسی ئی غوښتل چه کوم يو سړی دی په سيند کښي وغورځاوه شي يا له خپلو مفروضاتو سره سم ئی داسی گومان و کړ چه په دغی بیړی کښی داسی کوم مرئی سور دی چه له خپل بادار (مالک) څخه تښتيدلی دی نو ځکه د داسې سړی د معلومولو له ياره ئي چه په سيند کښي وغورځول شي پچه (قرعه) واچوله نو دغه پچه (قرعه) د يونس عليه السلام په نامه ووته او دوه دري ځلی دغه وضعیت تکرار شو خو هر ځل به د هم دغه یونس علیه السلام په نامه پچه (قرعه) راوتله، د دغه وضعیت په لیدلو، یونس علیه السلام خپل ځان سیند ته وغورځاوه، سم د لاسه یو ماهی راغی او هغه ئی ښوی (روغ) تير کړ، الله تعالیٰ ماهی ته حکم وکړ چه يونس يخپله ګيډه کښی وساته چه د هغه یوه ویښته ته ضرر ونه رسیږی، دا ستا روزی نه ده بلکه مونږ ستا ګیډه د ده دباره بندیخانه کرځولی ده، دی پکښی محفوظ وساته، په دغه وخت کښی یونس علیه السلام د الله تعالىٰ په دربار كښى داسى دعاء وكړه ﴿ لَالِلهَ الْآانْتَ سُجُمْنَكَ ۚ إِنَّ كُنْتُ مِنَ الطَّلِمِينَ ﴾ او په خپله خطا ئی اعتراف وکړ چه بیشکه ما تلوار وکړه، او ستا د حکم راتګ ته می انتظار ونه کړ او په خپل سر می خپل امت او د هغوی ښار يری ښود، که څه هم د يونس علیه السلام دغه غلطی یوه اجتهادی غلطی وه چه د امت دیاره معاف ده مگر د انبیاؤ تربیت او تهذیب له عامو خلقو څخه ممتاز وی په داسی یوه معامله کښی چه د وحی د نزول امید وی بی له انتظاره د جار څخه وتل او خپل قوم بي سره پريښودل د يوه نبي له شان سره لايق نه و (فنادي فی الظلمات ـ یس غږ ئی وکړ په تیارو کښی یعنی د سیند په ژورو او د ماهی په ګیډه او د شْبَى يه تيارو كښى، داسى چه ﴿ لَاللَّهُ الاَّ اَنْتَاسُهُ مُعَلَكُ اللَّهُ اِنْكُنْتُ مِنَ الطَّلِمِينَ ﴾ نشته بل برحق معبود مکر هم دا ته ئی، پاکی ده یوازی تاته له عیبونو بیشکه زه وم له ظلم کوونکو څخه په تګ خپل کښي) یعني زما خطا راوبښه بیشکه چه له ما ځینې غلطي صادره شوی ده یه هم دغه حرکت دغه سختی او ابتلا یری راغله، څو ئی توبه وویسته او نجات ئی وموند او هغه ماهی د الله تعالیٰ په اراده د سیند غاړی ته خپله خوله د باندی وویسته او دی ئی روغ رمټ له خپلی ګیډی څخه د باندی وغورځاوه دی خپل قوم ته روغ او جوړ بیرته ورغی او په خپله هم هغه مقدسه وظیفه مشغول شو ﴿ فَظَنَّ إِنَّ لَرْ تُقْدِيرَ عَلَيْهِ ﴾ پس ګومان ئی وکړ، الخ) یعنی داسی خیال ئی وکړ چه مونږ به یه دغُه حرکت له ده څخه هیڅ یوه پوښتنه نه کوو یا داسی له مونږ څخه وتښتید لکه چه څوک داسی ګومان وکړی چه اوس به می هیڅوک ونه نیولی شی او نه به می بیرته راوستی شی ګواکی چه دی له هغه کلی څخه ووت لکه چه زمونږ له قدرت

نه ووت، دا مطلب نه دی چه معاذ الله یونس علیه السلام به په واقع کښی داسی خیال کړی وی، داسی خیال کړی وی، داسی خیال کړی وی، داسی خیال خوه دغه صورت حال داسی ؤ چه له هغه مخخه داسی یوه مفکوره پیدا کیدی شوه. د الله تعالیٰ عادت دی چه دی د کاملینو یو ډیر ادنیٰ ښوئیدل په ډیره سخته پیرایه (اسلوب) سره اداء کوی لکه چه مونډ پخوا له دی نه په نحو څو ځایونو کښی لیکلی دی او په دی سره د کاملینو تنقیص نه بلکه د دوی شان او جلال څرګندیږی چه د دومره عظمت سره سره ولی دومره لږ هم وښوئیږی.

# فَاسْتَجَبْنَالَهُ وَنَجَّدِينهُ مِنَ الْغَيِّرِ وَكَنْ اللَّهُ مُومِينينَ ﴿

پس قبوله کړه مونږ دعاء د دغه (یونس) او نجات مو ورکړ دغه (یونس) ته له غمه (د سیند او ماهی) او هم داسی (چه یونس ته مو نجات ورکړ) نجات ورکوو مونږ مؤمنانو ته

تفسیر: یعنی نجات د یونس علیه السلام سره مخصوص نه دی هر هغه ایمان داره چه په هم دغه شان موند وبولی موند هغه ته هم له بلیاتو محخه نجات ورکوو. په احادیثو کښی د دی دعاء ډیر فضیلت راغلی دی او امت د سختیو او مصیبتونو په وخت کښی تل دغه دعا ډیره مجربه مونللی ده.

# وَزُكُوتِيَّا اِذُنَادَى رَبَّهُ رَبِّ لاَتَنَارُنِي فَرُدًا وَّانْتَ خَيْرُ الْوُرِثِيُنَ<sup></sup>َّ

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) زکریا کله چه غږ وکړ رب خپل ته (داسی چه) ای ربه زما مه پریږده ما یوازی (بی اولاده) او ته ئی غوره له (ګردو (تولو)) وارثانو نه.

تفسیو: یعنی داسی اولاد راکری چه وروسته له ما د قوم دینی خدمت وکری شی او زما د دغو تعلیماتو د خورولو د عهدی مخخه ووتلی شی. لکه چه د مریم د سورت په تفسیر کښی مو لیکلی دی کله چه زکریا علیه السلام داسی وارث غوښته چه په «یرثنی ویرث من آل یعقوب» (د مریم (۱) رکوع) کښی مذکور دی نو د هغه په تناسب سره ئی الله تعالیٰ هم په دغه نامه سره یاد کړ.

فَاسْتَجَبْنَالَهُ وَوَهَبْنَالَهُ يَعْلَى وَاصْلَحْنَالَهُ ذَوْجَهُ ۗ اِنْتُهُمُ كَانُوْا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرُاتِ وَيَدُ عُوْنَنَارَغَبًا وَرَهَبًا ۗ وَكَانُوْالنَاخْشِعِيْنَ ۞ اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

پس قبوله کړه مونږ دعاء د دغه (زکریا) او ومو باښه دغه (زکریا) ته یحیٰی او صالحه مو کړه ده ته ښځه د ده (د ولادت له پاره له شنډوالی څخه وروسته) بیشکه دغه (مذکور انبیاء) وو دوی چه تلوار به ئی کاوه په (کولو د نیکو عملونو او طلب) د خیراتونو او بللو به ئی مونږ له جهته د مینی (د ثواب) او له جهته د مینی (د ثواب) او له جهته د ویری (د عذاب) او وو دوی خاص مونږ ته ویریدونکی متواضع

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د حضرت زکریا علیه السلام شنده بنځه پخپل فضل او کرم سره د ولادت وړ (لاتق) او قابله وګرځوله. څینی متصوفین وائی هر خوک چه پاک الله د خوف یا د توقع له امله (وجی) یاد کړی هغه اصلی محب نه دی له دغه آیت نه د دغی مفکوری غلطی څرګندېږی له انبیاؤ څخه پورته د الله تعالیٰ محب څوک کیدی شی.

# وَالَّتِيُّ آَحُصَنَتُ فَرُجَهَا فَنَعَخُنَا فِيهُا مِنُ ثُوُحِنَا وَجَعَلُهٰمَا وَابُنَهَاۤ الِـهُ لِلْعَلِمِينَ ۞

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) هغی (جینئ مریمی) چه پاک ئی ساتلی ؤ اندام خپل (له نکاح او له سفاح څخه) پس پوکړ مونډ په (ګریوان د) هغی کښی له روحه خپله او ومو ګرځوله دغه (مریمه) او زوی د دی (عیسیٰ) دلیل (د کامل قدرت خپل) دپاره د خلقو

تفسيو: يعنى د حضرت بى بى مريمى رضى الله تعالىٰ عنها په نس كښى چه له نكاح او سفاح او له حلالو او حرامو دواړو طريقو څخه محفوظه وه حضرت عيسىٰ عليه السلام ئى «چه په روح الله» سره ملقب دى پيدا كړو د حضرت عيسىٰ علىٰ نبينا وعليه الصلوة والسلام د آيت او دليل والى ذكر پخوا له دى نه د آل عمران او د مريم په سورتونو كښى بيان شوى دى.

# اِنَّ هٰذِهَ أُمَّتُكُو أُمَّةً وَاحِدَةً ﴿ وَآنَانَ كُلُوْفَاعُبُدُونِ ﴿

په تحقیق دا ملت (د توحید ملت او د اسلام دین) ستاسی، ملت یو دی (چه په دغه دین متفق دی تول انبیاء) او زه رب ستاسی یم پس عبادت کوئ زما (خاص نه د بل). اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ یو دی او ستاسی د دین اصول هم یو دی، گرد (تول) انبیاء علیهم السلام هم د دین په اصولو کښی داسی سره یو دی چه هر هغه تعلیم چه یو ئی ورکوی هغه بل هم د هغه تصدیق او تائید کوی کوم اختلافات چه په فروعو کښی د زمانی او مکان د اختلاف له کبله (وجی) منځ ته راځی هغه عین مصلحت او حکمت دی، منعوم اختلاف هغه دی چه په اصولو کښی وی. نو څکه لازمه ده چه تول سره په گډه د خدای جل جلاله بندگی وکړو او په کوم و اصولو کښی چه تول انبیاء سره متفق دی هغه تول په یو طاقت ټینگ ونیسو.

# وتقطعواامرهم بينهو

او ټوټی ټوټی کړ (دغو پخوانیو امتونو) کار (د دین) خپل په منځونو خپلو کښی،

تفسیر: مونیر خو د اصولو په اعتبار تولو ته یو دین ورکړی ؤ خو خلقو پکښی په خپله اختلاف پیدا کړ او هغه دین ئی سره توتی توتی کړ او په خپلو کښی ئی سره نفاق او شقاق پیدا کړ.

## كُلُّ إِلَيْنَارِجِعُونَ۞

ټولی فرقی مونو ته راتلونکی دی (نو جزا به ورکړو دوی ته)

تفسیر: یعنی کله چه زمون<sub>ی</sub> حضور ته راشی نو تول اختلانونه به هلته سره فیصله شی. هر یوه ته به د هغه د عملونو جزاء ورکری شی چه تفصیل به ئی به راتلونکی آیت کښی راشی.

# فَسُ يَعْمَلُ مِنَ الطّٰلِطْتِ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَلا كُفْرَانَ لِسَعْيِه وَإِثَالَهُ كُتِبُونَ ٠

پس هر څوک چه عمل وکړی له نیکو (کارونو) څخه حال دا چه دی مؤمن وی نو نشته بی قدری ضیاع د کوشش د ده (او زیار (محنت) ئی نه ضایع کیږی) او بیشکه مونږ دغه (کوښن د ده) لره لیکونکی یو. اقترب للناس(١٧) الأبيآ [٢١)

تفسیر: یعنی د هیچا محنت او زیار (کوشش) نه ضایع کیږی، د نیکی خوړه میوه به مؤمنانو ته ورسیږی، هیڅ یوه نیکی به هم نه ضایع کیږی، هر وړوکی او لوی عمل مونږ د دوی یه عملنامه کښی لیکو چه د قیامت په ورځ کیږی به پرانستلی شی.

# وَ حَارُمُوعِلْ قَرْيَةِ آهُلُكُنْهَا ٱنَّهُمُ لايرْجِعُون ﴿ حَتَّى إِذَا فُتِحَتَّ يَا جُوْجُ وَمَا أَجُوجُ وَهُمُ وِّنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُون ﴿

او حرام (منع) دی پر (اهل د) هر هغه کلی چه هلاک کړی دی مونږ دوی لره (دا کار) چه بیشکه دوی به نه راځی بیرته (مونږ ته د جزا یا چه راشی بیرته دنیا ته د توبی او معذرت دپاره). تر هغه پوری کله چه پرانستلی شی یأجوج او مأجوج (او دیوال ئی له مخه لری شی) او دوی به له هری لوړی (وچتی) څخه ګړندی راکوزیږی،

تفسیو: لومړی د نجات موندونکو مؤمنانو ذکر ؤ بالمقابل په دی آیت کښی د هلاک کیدونکو کفارو ذکر دی یعنی هغه کفار چه د هغو دیاره تالا کیدل او هلاک او تباهی مقدره شوی ده نو هغوی له سره له خیل کفر او عصیان څخه لاس نه اخلی او نه توبه وباسی او نه د الله تعالیٰی په طرف رجوع کوی او نه کله هغوی بیرته دنیا ته یه دی مقصود راوستل کیدی شی چه دلته د خپلو تیرو تقصیراتو تلافی وکړی نو هغوی څرنګه د خپل خلاصون او نجات توقع کولی شی د هغوی دیاره خو یوازی یو وخت باقی دی کله چه هغوی دوهم ځلی ژوندی او د باک اللہ به طرف رجوع کوی او بر خپلو تجاوزاتو او تقصیراتو معترف کیږی او د ندامت او پسیمانی اظهار کوی مگر یه هغه وخت کښي به پښيماني هيڅ په کار ورنشي، دغه د قيامت وخت دی چه د هغه له نژدی مبادیو څخه یو د «یأجوج مأجوج» خروج دی چه د عیسیٰ علیه السلام له نزول څخه وروسته به د «ذوالقرنین» سد ماتوی او د یأجوج مأجوج لښکر به لوی هجوم او یرغل (حمله) راوړی دغه خلق به د خپل کثرت او ازدحام له کبله (وجي) په ټولو لوړو (وچتو) او ژورو (خکته) داسی خواره شی چه څوک هری خوا ته سترګی اړوی نو دوی به وینی، د دوی دغه بی مثله سیلاب او هجوم به په داسی شدت کرندی راروان وی چه هیڅ یو انسانی قدرت به د دوی مخه نشی نیولی او داسی به ښکاری چه د هری یوی غونډی او هر یوه غره نه د دوی لښکری راښوئيږي او رارغړي، د «الکهف» د سورت په آخر کښي مونږ د دې قوم په باب څه ليکلي دي هلته دی وکتلی شی.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

# وَاقُتَرَبَالُوعُدُالُحُقُّ فَإِذَا فِي شَلِخِصَةٌ أَبُصَارُ الَّذِيْنَ صَالَحُ الْمَارُ الَّذِيْنَ صَالَحُمُ الْمُثَافِينَ فَي الْمَارِقُ عَفْ لَةٍ مِّنْ لِهٰذَا بَلُ كُنَّا ظَلِمِيْنَ ۞

او نؤدی شوه وعده حقه (قیامت) پس نانحاپه قصه دا ده چه ټیغی (بوټی) به وتلی پاتی وی سترګی د هغو کسانو چه کافران شوی دی، (او وائی به) ای هلاکه زمونږ راحاضر شه دغه دی وخت دی په تحقیق وو مونږ په غفلت کښی له دغی ورځی (له حقی وعدی په دنیا کښی) بلکه وو مونږ ظالمان (په خپل ځان په کفر سره)

تفسیر: یعنی کله چه د جزاء او سزاء وعده رانژدی شی په دغه وخت کښی به د منکرانو سترګی د هیبت او ویری له شدته ردی بدی، تینی او بوتی ختلی وی. او په خپل جهل او غفلت به د افسوس او حسرت نه منگولی مروړی او وائی به افسوس چه مونږ له داسی لوئی ورځی څخه ولی افسوس او حسرت نه منگولی مروړی او وائی به افسوس چه مونږ له داسی لوئی ورځی څخه ولی بی خبره او غافل پانی شوی وو چه په دغسی سختیو او مصیبتونو کښی مبتلا او اخته شوو، کاشکی مونږ په دنیا کښی له دغه آفت څخه د نجات څه فکر کړی وی.

﴿ بَنْ کَاظُولِینَ ﴾ بلکه وو مونږ ظالمان په خپل ځان په کفر سره) یعنی دی ته مونږ څنګه بی خبری ویلی شو څکه چه انبیاو علیهم السلام خو په صافو ښکاره و الفاظو سره مونږ ته له دغی ورځی او له دغی لوئی پیښی څخه خبر راکړی و لیکن مونږ په خپله پخپلو ځانونو ظلم او تیری وکړ چه د هغوی خبرو ته مو غوږ کینښود او په خپلو شرارتونو او ګناهونو مو اصرار او مداومت

# إِثَّكُوْ وَمَا تَعَبُّ كُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ حَصَبُ جَهَنُو النَّهُ لَهَا وْرِدُونَ @

بیشکه تاسی او هغه (بتان، شیطانان) چه عبادت ئی کوئ تاسی بی له الله نحخه خس (خشاک) د دوزخ یئ، تاسی (له معبودانو خپلو سره) دی دوزخ ته ننوتونکی یئ

تفسیو: دا خطاب د معظمی مکی مشرکانو ته دی چه بت پرستی به نی کوله یعنی تاسی تول به له ده خپلو باطلو معبودانو سره د دوزخ خس او خاشاک شئ! ﴿ وَتُوْتُمَاالِئَالُ وَالْهَارَةُ ﴾ د البقره (٣) رکوع. د دی معنی داسی نه ده چه بتان به معذب کیږی بلکه غرض کی داسی نه ده چه بتان به معذب کیږی بلکه غرض کو گؤگان آمَوُلُمُّ نی داسی نه دریات حجت قائم شی لکه چه وروسته وائی ﴿ لُوَ گَانَ آمَوُلُمُّ اللهِ مَالَدَ به نی لا واضح او محرگند (ښکاره) شی له

اقترب للناس(١٧) الأببيآء(٢١)

چا څخه چه دوی د خیر هیله (امید) او توقع کوله کله چه دوی خپل ځان نشی خلاصولی نو زمونږ حفاظت به څنګه وکړی

رمود کا سخه به حالت و کری تنبیه: له ﴿ وَمَاَتَشِدُوْنَ صُوَدُوْنِ اللهِ ﴾ څخه مراد دلته یوازی اصنام دی ځکه چه خطاب هم دغو د بتانو عابدانو ته دی لیکن که «ما» عامه شی نو (بشرط عدم المانع) قید به معتبر وی. بعنی که په دغو فرضی معبودانو کښی د اور د دخول څخه کوم مانی نه وی نو هغوی به هم له خپلو عابدانو سره یو ځای د دوزخ خس او خاشاک کیږی، مثلاً شیاطین، اصنام باقی حضرت مسیح، حضرت عزیر او ملائکة الله علیهم السلام چه دوی هم د ډیرو خلقو له پلوه معبودان درول شوی دی نو د دغو ذواتو مقبولیت او وجاهت مانع دی چه معاذ الله په دغه عموم کښی شامل کړی شی. له دی کبله (وجی) ئی تصریحاً وویل ﴿ إِنَّ الْدِیْنَ سَیَقْتُ الْمُورِیْنَ الله الله الله په نیوری خبره دا ده چه د «ما» عموم په غیر ذوالعقولو کښی دی).

#### لَوُكَانَ لَمَغُلِّزِ الهَةُ مَّاوَرُدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ@

که چیری وی دغه (بتان شیطانان په رښتیا سره) معبودان نو نه به وو داخل شوی په دی دوزخ کښی او دا تول (بتان او بت پرستان) به په دی دوزخ کښی تل پراته وی

تفسيو: يعنى دغه تول عابدان او باطل معبودان به تل تر تله يه دوزخ كښي پراته وي.

# كَهُمُّ فِيُهَا زَفِيُرُوَّهُمُ فِيْهَا لَايَسْمَعُونَ@

وی به دغو (عابدانو) ته په دغه (دوزخ) کښی چغی سوری او دوی به په دی دوزخ کښی نه اوری هیڅ (شی د دوزخ د شور ماشور له سببه).

تفسیو: یعنی د هول او هیبت له شدت او د عناب له سخت تکلیف او د خپلو چغو او کریکو له شورماشور محخه به هیخ شی نه اوری، له ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه محخه روایت دی چه یو داسی وخت به راشی چه هر یو دوزخی به د اوسهنی په یوه صندوق کښی بند کړی شی او له پاسه به پری میخونه تک وهل شی او د دوزخ په اعماقو (ژورو) کښی به واچولی شی، بنائی چه په دی وخت کښی دغه هیخ نه اوریلل د دغه دوزخی حال وی د دی آیت د نزول په اثر مشرکان سخت خفه شول نو اعتراض ئی وکړ چه آیا عزیر او مسیح او ملائک چه محینی ئی خپل معبودان دری هم په دوزخ کښی لویږی؟ نو دغه مبارک آیت نازل شو.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

# إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِّنَّا الْحُسُنَى الْوَلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۗ

بیشکه هغه کسان چه ړومبی شوی ده دوی ته له (جانبه د) مونږه نیکه مرتبه (سعادت، نجات) دغه کسان به له دی دوزخ څخه لری کړی شوی وی.

تفسیو: یعنی یو ځل به د صراط له پل څخه تیریږی، بیا به تل له دوزخ محخه لری اوسیږی او د تیریدلو په وخت کښی به هم، د دوزخ له تکلیف، الم او درد څخه بیخی خلاص وی.

# لَالْيَهُمُ عُونَ حَبِيبُهُمُ الْأَوْهُ وَفِي مَا الشَّهَاتُ اَنْفُنْهُ مُرخَلِدُ وَنَ ﴿

نه به اوری دغه (جنتیان) غږ د (لمبو د) دوزخ او دوی په هغو نعمتونو کښی چه غواړی ئی نفسونه د دوی تل به وی.

تفسیر: یعنی جنتیان به له دوزخ څخه دومره لری وی چه د دوزخ د اور ډیر یو نری غږ هم د دوی غوړو ته نه رسیوی او په نهایت عیش او آرامی سره به په جنت کښی مزی کوی او له هر راز (قسم) نعمتونو څخه به دوی خوند اخلی.

# ڵٳۼۘۯ۠ٮٚڠؙٷؗٳڶڡٚڒؘٷؖٲڒػؗؠٞڒٷؾۜؾؘڵڨٙ۬ۿؙؠؙ؋ٳڷؠڵؠؚۧڴڎؙڟۮؘٳؽۅؙڡؙڬٷ ٵڰڍؽڴؽ۬ؿؙۊؿؙۅٛۘۼٮٛۏڹ۞

نه به خفه (غمجن) کوی دوی (جنتیان) ویره ډیره لویه (هم لکه آخره نفخه او یا د دوزخ خوا ته روانیدل) او ملاقات به کوی له دوی سره پرښتی (استقبالاً، او وائی به) دا ورځ د (ثواب د) ستاسی ده هغه چه وئ تاسی چه وعده درسره کړی شوی وه (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی په هغه ورځ چه ټول مخلوق په سخته ویړه او هیبت کښی وی الله تعالیٰ به ټول جنتیان له غم او خفګان څخه محفوظ وساتی یعنی له قبرونو مخخه د نیکانو د راپاغیدلو یا جنت ته د ننوتلو په وخت کښی به پرښتی د هغوی استقبال کوی او ورته به وائی د هغه دائمی مسرت او راحت وعده چه له تاسی سره کړی شوی وه نن د هغی د پوره کیدلو وخت راغلی دی.

# يَوْمَوَلُوِى السَّمَا عَكُمِلِيّ السِّجِلِّ لِلْكُنُّثِ كَمَا بَدَانَا اَوَّلَ خَلْقِ تُعِيْدُهُ ۚ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فِعِلِينَ۞

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه راونغاړو آسمان لکه نغښتل د سند، طومار دپاره د لیکل شویو کاغذونو لکه چه ابتداء کړی ؤ مونږ اول پیدایښت بیا اعاده کوو ئی وعده ده په مونږ، بیشکه مونږ یو کوونکی (د هغه موعود کار)

تفسیر: عینو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کری ده او یاده کره هغه ورخ چه راونغاړو،
موند له بیخه دا آسمان لکه نغښتل د صحیفی دپاره د حفظ د هغو مکتوباتو چه په دی کښی دی
او د اهله که مصدر مضاف وی مفعول ته یا لکه تاوول د پرښتی یا کاتب د محمد صلی الله علیه
وسلم د مکتوباتو که مضاف وی فاعل ته لکه چه پیل (شروع) کړی وه موند د اول پیدا کولو د
دی عالم له عدم محض محخه چه ډیر آسان و اعاده به ئی کرو بیا او دا مری به تول ژوندی کرو،
دا وعده کری ده موند وعده لاژمه په خپل محان نو بیشکه موند کوونکی یو د هغه کار چه وعده
مو کړی ده یعنی کله چه قیامت راشی نو آسمانونه به داسی ونغاډل شی لکه چه د اسنادو او
وثائقو لیکلی شوی کاغنونه سره نغښتلی کیږی ﴿ وَاتَعْوَنُ مُعَلِّيْتُ اِبْمُونِهِ ﴾ په ځینو
روایتونو کښی د رسول الله د یوه کاتب نوم (سجل) ښوولی دی، دغه روایت ته د حدیثو د
خاظو یو جماعت ضمیف بلکه موضوع ویلی دی (کما صوح ابن کثیر فلا یعتبو بتخویدج
ابی داود والنسائی فی سننهما).

﴿ كَيَابَهُا اللَّهَ الْمَيْزُونُ ﴾ لكه چه ابتداء كرى و موندٍ اول پيدايښت بيا ئى اعاده كوو.. الخ) يعنى په هم هغه سهولت او آسانى سره چه اول ځلى ئى دنيا پيدا كرى وه هم هغسى ئى دوهم ځلى هم پيدا كوى. دغه وعده حتمى ده چه هرومرو (خامخا) على اليقين پوره كيږى.

# وَلَقَكُ كُتَبُنَا فِي الزَّبُوْدِمِنُ بَعْدِالدِّكْرِ اَتَّ الْأَرْضَ يَرِثْهَاعِبَادِي الصَّلِحُونَ⊕

او خامخا په تحقیق لیکلی دی مونږ په زبور کښی وروسته له نصیحت محخه دا چه بیشکه دغه ځمکه مالکان کیږی به ئی (بالاخر هغه) بندګان زما چه نیکان دی (او په میراث به ئی وړی). اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

دا داسی حتمی او قطعی وعده ده چه الله تعالیٰ د هنی خبر په خپلو شرعیه او قدریه و کتابونو کښی ورکړی ده (په لوح محفوظ) او (ام الکتاب) کښی ئی هم دغه وعده درج کړی ده او د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو ئی پرله پسی مکرراً د هغه اعلان کړی دی د داؤد علیه السلام په کتاب (زبور) په (۱۳۷ او (۲۱) کښی راغلی دی چه (صادقان به د محمدی وارثان وی) لکه چه د دی محمدی امت کامل وفادار او صادق بندگان تر یوی اویدی مودی پوری د محمدی وارثان وو، دغو صالحانو، صادقانو په شرق او غرب کښی آسمانی سلطنت جاری او قایم کر، هر چیری ئی د علل او انصاف بیرغونه ودرول، د حق دین غیر ئی په توله دنیا کښی پورته کړ او د نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم دغه پخوا ویل (پیشکوئی) د دوی په لاسونو پوره شول «اأن الله تعالیٰ زوی الارض فرایت مشاوقها ومغاربها وان امتی سیبلغ ملکها مازوی لی منها» او هم دغه قسم هغه بل پخوا ویل د امام مهدی او حضرت مسیح علیه السلام په زمانه کښی به خامخا یوره کیدونکی وی.

#### إِنَّ فِي هٰذَالْبَلْغًا لِّقَوْمٍ غِيدِيْنَ ٥

بیشکه په دی (تیر بیان کښی) خامخا (سبب د) وصول د مطلب دی دپاره د قوم عبادت کوونکو

تفسیو: یعنی د دی قسم بشارتونو له اوریدلو څخه د یوه خدای جل جلاله عبادت کوونکی خپل مطلب ته رسیږی. یا دغه لوی قرآن چه پر داسی عظیمو بشارتونو او هدایتونو مشتمل دی د عبادت کوونکو دپاره پوره "کته (فائده) او پوره کامیابی ده یا په تحقیق سره په دی قرآن کبی خامخا کفایت دی په دخول د جنت کجی دپاره د هغه قوم چه عمل کوونکی دی په دی سه ه.

## وَمَأَارُسُلُنْكَ إِلَّارَحْمَةً لِلْعَـٰ لَمِينَ®

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

#### او نه ئی لیږلی مونږ ته (ای محمده!) مګر رحمت دپاره د (ټولو) عالمیانو

تفسیر: یعنی ته خو د تول جهان دپاره د رحمت په حیث مبعوث شوی ئی که کوم بدبخت پخپله له دی عمومی رحمت څخه ګټه (فائده) نه اخلی نو دا خو د هغه خپل قصور دی. د لمر د رڼا (رنړا) او تودوخی فیض هر طرف ته رسیږی خو که کوم سړی پخپل ځان د رڼا (رنړا) تول ورونه، کړکې او سورې بند کړې نو دا به د ده خپله نايوهي او ليونتوب وي. د لمر په عمومي فیض کښی هیڅ شک او شبه نشته او دلته د (رحمة للعٰلمین) د فیض حلقه خو دومره ارته او لریه ده چه که کوم بیهرخی د دی رحمت نه ګته (فائده) اخیستل هم نه غواړی نو هغه ته هم یه يو نه يو ډول (طريقه) بي اختياره د رحمت برخه وررسيږي لکه چه په دنيا کښي د نبوت د علومو او د تهذیب او د انسانیت د اصولو د عمومی اشاعت او خوریدلو څخه هر مسلمان او کافر له خپل خپل ذوق سره موافق ګټه (فائده) اخلی او هم الله تعالیٰ وعده کړی ده چه د بخوانیو امتونو به خلاف به د دی امت کفار هم له عمومی او بیخ ویستونکو عذابونو څخه محفوظ وساتي. زه خو دا وايم چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم د عامو اخلاقو څخه برسيره له هغو کافرانو سره چه ده جهاد کاؤ هغه هم د تول عالم دیاره سراسر رحمت ؤ ځکه چه د هغه په ذریعه د هغه لوی رحمت حفاظت کیده چه دی ئی حامل و او یوازی د هم هغه مقصود دیاره مبعوث شوی ؤ او ډیرو هغو ړندو ته چه د خپلو سترګو له علاج څخه تښتیدل په دغه سلسله کښی خامخا د ايمان رنا (رنړا) رسيده. په يوه حديث کښي راغلي دي (والذي نفسي بيله لاقتلنهم و لاصلبنهم و لاهدينهم وهم كارهون اني رحمة بعثني الله ولا يتوفاني حتى يظهر الله دينه) «ابن كثير» له دغو الفاظو څخه د رسول الله صلى الله عليه وسلم د «رحمة للعلمين» كيدلو مطلب خورا (دير) سه خركنديدي شي.

### قُلْ إِنَّمَا يُوْتَى إِنَّ أَنْمَا الْهُكُو إِلَا وَاحِدٌ فَهَلْ أَنْثُو مُسْلِمُونَ @

ووایه (ای محمده! کفارو ته) بیشکه خبره هم دا ده چه وحی کولی شی ماته داسی بیشکه هم دا خبره ده چه الله ستاسی الله یو دی آیا پس یئ تاسی اسلام راوړونکی (الله ته غاړه ایښودونکی بلکه مسلمانان شئ!)

تفسیو: دا د رسالت سره د توحید بیان شو یعنی له هغه لوی رحمت سره چه ته راغلی ئی د هغه لب لباب کامل توحید دی او دا داسی صاف او واضح مضمون دی چه د هغه په قبول کښی انسان ته نه ښائی چه لږ شان هم وړاندی او وروسته شی. پس آیا تاسی دغه حکم منځ او د حق په مقابل کښی د غاړی ایښوولو دپاره تیار یځ! که تیار یځ فیها ونعمت که نه ما خپل تبلیغ وکړو خپله غاړه مي خلاصه کړه تاسي پخپله خپل انجام او خاتمي ته فکر وکړئ!.

### فَإِنْ تَوَكُواْ فَقُلْ الْاَنْتُكُوْعَلْ سَوَا يُوانْ اَدْرِيُّ اَتَرِيْكِ اَمْ يَعِيْدُكُ مَّا نُوْعَدُونَ ⊕

پس که و گرځیدل دوی (له ایمان څخه) نو ووایه (ای محمده!) چه خبروم زه تاسی (په هغه شی چه زه پری مامور یم) په برابری سره، او نه پوهیږم زه چه آیا نژدی دی که لری دی هغه څه چه تاسی سره وعده شوی ده (چه دنیوی عذاب یا اخروی عقاب دی).

تفسیو: که د حجت د دومره اتمام نه وروسته هم تاسی حق نه منع! او د توحید په طرف نه راخع! نو ما تاسی ته خبر درکری دی چه اوس زه له تاسی څخه بیزار یم، تاسی له مانه بیل او زه له تاسی څخه بیزار یم، تاسی له مانه بیل او زه له تاسی څخه بیل یم، ستاسی عمل له تاسی سره مل او زما عمل له ماسره مل دی او هر یو به د خپل خپل عمل نتیجه وګوری. حضرت شاه صاحب لیکی دواړه طرفه برابر یعنی اوس تاسی دواړه خبری کولی شع (چه قبول ئی کړئ یا ئی رد کړئ) په یوه طرف تاسی باندی زور نه دی اچول شوی ځینو مفسرینو د دی آیت داسی ترجمه کړی ده پس ووایه دوی ته چه خبر می کړئ په دی په داسی حال کښی چه برابر یو سره زه او تاسی په دی پوهه کښی چه می نه دی پټ کړی هیڅ شی له تاسی نه یا غیر می درباندی وکړ د جنګ چه ورته تیار شع! کړی هیڅ شی له تاسی نه یا غیر می درباندی وکړ د جنګ چه ورته تیار شع! کیږی) یعنی ستاسی له نه منلو څخه د عذاب د وقوع کومه وعده چه شوی ده هغه هرومرو (خامخا) کیدونکی ده لیکن زه نه یم خبر چه هغه به ژر واقع شی! یا یه څند (ایسارتیا)!

#### إِنَّهُ يَعُلُو الْجَهْرَمِنَ الْقَوْلِ وَيَعُلُوْمَا تَكُتُمُونَ @

بیشکه چه دغه (الله) ته معلوم دی ښکاره له خبرو (بلکه له کارونو هم) او معلوم دی (الله ته) هغه چه پتوئ ئی تاسی (له حسد کینی او نورو هم)

تفسیر: یعنی یوازی اللہ تعالیٰ په هره یوه پته او ښکاره خبره پوهیږی او په دی هم پوهیږی چه په کومه ګناه خه سزا او په کوم وخت کښی ورکړی شی.

### وَإِنُ ٱدُرِي لَعَلَّهُ فِتُنَّةُ لَّكُمُ وَمَتَاعٌ إِلَى حِيْنٍ ﴿

او نه پوهیږم زه ښائی چه دغه تاخیر د عذاب ازموینه وی تاسی لره او نفع وی تر یوه وخته (د مرګه) پوری.

تفسیو: یعنی د عذاب په تاخیر کښی امکان لری چه ستاسی امتحان او ازموینه وی چه ګوندی په دی موده کښی څه فکر او تامل وکړئ او له خپلو بدو کارونو او شرارتونو څخه لاس واخلئ! یا تش مهلت مقصد وی چه تر یوه مودی پوری په دنیوی عیش او عشرت کښی مشغول اوسئ او د خپل شقاوت پیمانه مو ښه ډکه کړئ!

## قٰلَ رَبِّ احُكُمْ بِالْحَقِّ

وویل (رسول) ای ربه زما حکم وکړه په منځ زمونږ کښې په حقه سره،

تفسير: يعنى لكه غنكه چه د هرى معاملى فيصله له انصاف سره سم ستا شان دى نو له هغى سره سم ستا شان دى نو له هغى سره سم زما او زما د قوم په منځ كښى ژر تر ژره فيصله وكړه.

#### وَرَبُّنَا الرَّحُلِنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ شَ

او رب زمونږ ډیر مهربان دی مرسته (مدد) تری غوښتل شوی ده په هغو خبرو چه بیانوئ ئی تاسی (او وایئ چه ولی نه معذب کیږو او نور).

تفسیو: یعنی یوازی له هغه عجنی مونیر خپله فیصله غواړو او د کفارو د خرافاتو په مقابل کښی له ده څخه مرسته (مدد) غواړو او په هم دی شان دعاګانی نورو انبیاؤ علیهم السلام هم کولی لکه چه د جزه ۹ (الاعراف) په ۸۹ آیت (۱۱) رکوع کښی راغلی دی ﴿ وَیَتَالْفَتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیَاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُوْیاتُونِیاتُوْیاتُوْیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُنِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُنِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُنِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُنِیاتُونِیاتُنِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیاتُونِیات

#### تمت سورة الانبياء ولله الحمد والمنة

سورة الحج مدنية الا الايات (٥٢ و ٥٣ و ٥٤ فبين مكة والمدينة وهي (٧٨) آية و (١٠) ركوعات رقمها (٢٢) تسلسلها حسب النزول (١٠٣) نزلت بعد سورة النور.

د (الحج) سورت مدنی دی پرته (علاوه) له ۱۲ نه تر ۵۴ آیتونو پوری چه د مکی او مدینی په منځ کښی نازل شوی دی اته اویا آیتونه او لس رکوع لری په تلاوت کښی (۲۲) او په نزول کښی (۱۰۳) سورت دی د النور له سورت نه وروسته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْونِ الرَّحِيْونِ الرَّحِيْونِ الرَّحِيْونِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی.

يَاكِهُا النَّاسُ اتَّقُوْ ارَبَّكُوْ النَّ ذَلْوَلَةَ السَّاعَةِ ثَتَى عُظِيْرُ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَنْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ حَمَّا اَرْضَعَتُ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارِي وَمَاهُمُ بِمُكَانِي وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيدُنْ

ای خلقو ځان وساتی (وویریږئ) تاسی له (عذابه د) رب خپل، بیشکه چه زلزله د قیامت (یو) شی دی ډیر لوی. په هغه ورځ چه ووینئی تاسی هغه چه غافله به شی هره تی ورکوونکی (د دی ورځی له هیبت څخه) له هغه وړوکی چه تی ورکوی هغه ته او وبه غورځوی هر میرمن حامله (امیدواره) حمل (بچی) خپل او وبه وینی ته خلق بی هوشه (له ډیر هیبت نه) حال دا چه نه به وی په واقع سره دوی بی هوشه ولیکن عذاب د الله دی ډیر سخت (نو د قیامت د ورځی له ویری نه به بی هوشه وی).

تفسیو: د قیامت عظیم الشانی زلزلی دوه دی یوه عین د قیامت د قیام په وخت کښی یا له دوهمی نفخی څخه وروسته، بله د قیامت د قیام څخه څه وړاندی چه د مغرب له خوا د لمر له ختلو څخه پخوا واقع کیږی او د قیامت له علاماتو مخخه ده. که دلته تری دوهمه زلزله مراده وی نو آیت به یه خپله ظاهری معنی پاتی شی. او که اوله مراده شی نو دواړه احتماله پکښی شته.

لومړى دا چه حقيقتاً زلزله وشى او تى وركوونكى (لنكى) يا بلاربى بنځى په خپل هم هغه هيئت محضورى شى يا به له زلزلى څخه د هغه ځاى احوال او شدائد مراد وى او ﴿ يَوْمَرَّتُوْقَاتُوْقَانُ فَلَ مَعْمَ مَعْمَدَ عَلَى الله له يا الآية ـ دى په تعثيل حمل كړى شى يعنى دومره سختى، هيبت او ويره به وى كه شودى وركوونكى (لنكى) ښځى موجودى وى نو له ډيرى ويرى او هيبت نه به خپل تى رودونكى ماشومان هير كړى، يا به د بلاربو ښځو بچيان ولويږى. په دغه وخت كښى به خلق دومره بى سده او مدهوشه وى چه ليدونكى به ورباندى داسى گمان كوى چه د شرابو په نشو سره بى سده او مخمور دى حال دا چه په هغه ځاى كښى به نشه چيرى وى، د الله تعالى د عناب تصور او د اهوالو او شمائدو سختى به هوش، حواس او سد له مينځه يوسى.

تنبیه: که دغه ویره تولو ته عامه وی نو په ﴿ لَیَخَوْشُهُالْفَرُمُالِلَّکِرُمُ ﴾ کښی به نغی د اکثرو احوالو په اعتبار او دلته به اثبات د لپو ساعتونو په اعتبار واخیستل شی او که دا آیت د اکثرو په حق کښی وی او تولو ته شامل نه وی نو بیا له سره هیڅ اشکال نشته.

# ۅ*ؘڡ*ۣڹٙٳڵٵڛمؘۜڹؿؙۘۼٳڋڷ؈ؚ۬ٳڵڰؠؚۼؘؽڔؚۼؙؙۄؚۊۜؽؿؖڹؚۼ۠ۘڪ۠ڷۺؽڟڹۣ؆ؖڔؽڽؚ۞ٚ

او ځینی له خلقو څخه هغه دی چه جګړه کوی په (حق او خبرو د) الله کښی بی له پوهی (له خپلی ناپوهی) او متابعت کوی د هر شیطان سرکش.

تفسیر: یعنی دا خلق په هغو خبرو کښی چه الله تعالیٰ ئی خبر راکوی ولی جگړی کوی او کاړه بحثونه پکښی کوی او له خپله جهله او بیخبرئ عجیبی احمقانه شبهی خوروی لکه چه په قیامت، بعث بعد الموت، جزاء، سزاء او نورو د دوی لوی اعتراض دا دی کله چه انسان ومری او بیخی وروست شی او هدوکی ئی ذری ذری شی نو عقل ته به مخنگه پریوځی چه دی به بیا ژوندی شی او خپل هم هغه ړومبنی اصلی حالت ته به بیرته وګرځی.

﴿ وَيَتَيِّمُ كُنَّ شَيْطِي تَهِرِيْدٍ ﴾ او متابعت كوى د هر شيطان سركش) يعنى هر جنى او انسى شيطان چه دى خپل ځان ته راوبولى سم د لاسه هغه پسى روانيډى گواكى دى د گمراه كيدلمو داسى كامل استعداد لرى چه هر يو شيطان ئى راوبولى دى ورته لبيك وائى.

# كُتِبَ عَلَيْهِ إِنَّا هُ مَن تَوْكُولُ فَاتَكُنْ يُضِلُّهُ وَيَهُدِيهِ إِلَّى عَذَابِ السَّعِيْرِ ۞

لیکل (حکم) شوی دی په (حق او قسمت د) دغه (شیطان په ازل کښی دا) چه بیشکه شان دا دی چه هر محوک چه دوستی او متابعت وکړی د شیطان پس بیشکه (دا شیطان) ګمراه کوی دغه (تابع خپل) او لیاره ښیی ده ته (بیایی ئی) عذاب د دوزخ ته.

تفسیو: یعنی د مرید شیطان په متعلق دا خبره غوته او فیصله شوی ده څوک چه د ده ملکرتیا او متابعت کوی نو شیطان خپل دغه ملکری او تابع هم له خپل ځان سره ډوبوی او داسی ئی کمراه کوی چه بی د دوزخ له غورځولو ئی نه پریږدی.

يَائَيُّ التَّاسُ إِنَ كُنْتُمْ فِ رَبِي مِّنَ الْبَعَثِ فَإِنَّا خَلَقُنْ كُوْمِّنَ تُوَابٍ ثُوَّمِنَ الْمَعْفِ فَإِنَّا خَلَقُتُ الْمُوْمِنَ تُوَابٍ ثُوَّمِنَ مُّضَعَة وَثَقَ اللَّهُ مِنْ لَكُمْ وَقَعْدُو مُخَلَقَة النَّبَيِّ لَكُوْ وَنُقِرُ فِي الْمُرَاثِ الْمُعْمَلِي مُخَلِقًا اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّالِمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُولُولُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُل

ای (له بعث محخه منکرو) خلقو! که یئ تاسی په شک کښی له بعث محخه (چه خلق بیا ژوندی پورته کیږی له قبرونو محخه اول خپل حال ته وګورئ!) پس بیشکه چه مونږ پیدا کړی دی مونږ (نیکه د) تاسی له خاوری بیا (مو پیدا کړه اولاده د آدم) له یوه څامځکی (منی) محخه بیا له (یوی توتی) کلکی پرنډی وینی بیا له یوی بوتی غوښی تام الخلقة (چه پوره شکل ئی پیدا کړی شوی نه وی) دیاره د دی چه بیان کړو مونږ تاسی ته (خپل کامل حکمت او قدرت) او ثابت پریږدو مونږ په ارحامو کښی هغه شی چه اراده وکړو (د هغه د اثبات) تر نیتی معلومی پوری (چه د زیږیدلو وخت دی) بیا راوباسو مونږ تاسی (له ګیډو د میندو ستاسی حال دا چه) طفل (وئ) بیا (پالو تاسی) تر هغه پوری چه ورسیږئ تاسی کمال او قوت خپل ته (جسماً او عقلاً) او محینی له تاسی څخه هغه دی چه وفات کولی شی (له رشد او قوت مخخه وروسته یا پخوا) او

اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

ځینی له تاسی څخه هغه دی چه رد کاوه شی (یعنی ژوندی وی) تر ناکاره عمره پوری دپاره د دی چه نه پوهیږی وروسته له پوهی په هیڅ شی (د خپلو تولو قواؤ د بیکاره کیدلو له کبله) او وینی به ته ځمکه وچه شاړه نو هر کله چه نازلی کړو مونږ په دغی (وچی مړی شاړی ځمکی د آسمان له خوا) اوبه نو وخوځیږی او ډډه شی او زرغونه کړی له هر قسم نباتاتو څخه ښائسته تاند، تنکی تیغ (د وښو په شنه کیدلو سره).

تفسیر: یعنی که کفار او د بعث بعد الموت منکرین په دغه شک او شبهه کچی لویدلی وی چه له ذری ذری کیدلو څخه وروسته به بیا څرنگه ژوندی راپورته شی؟ نو خپل ړومبنی پیدایجت ته دی غور او فکر وکړی چه په ابتداء کچی څرنگه پیدا شوی دی؟ یعنی اول ستاسی پلار آدم علیه السلام می له خاوری څخه پیدا کړ، بیا مو تاسی د منی له څاڅکی څخه پیدا کړئ! یا دا مطلب چه له خاوری څخه می خواړه پیدا کړل چه هغه څو منازل او مدارج تیروی، بیا نطفه کیږی بیا هم د نطفی د څو منازلو او مدارجو له تیرولو څخه وروسته ستاسی تشکیل او تخلیق مینځ ته راځی، له نطفی څخه پرنډه وینه او له وینی څخه د غوښی توته جوړیږی او بیا د غوښی په دغی توته جوړیږی او بیا د غوښی په دغی توته چوړیږی او بیا د غوښی په وغی توته چوړیږی او بیا د غوښی په وغی توری هیڅ شی پکچی نه وی پوزه او نور اندامونه جوړیږی او یو وخت داسی وی چه تر دغه وخته پوری هیڅ شی پکچی نه وی چوړ شوی یا ئی دا مطلب چه د ځینو پیدایښت مکمل کیږی او د ځینو هم هغسی ناقص پاتی کیږی او په هم هغه ناقص صورت لوئیږی. یا داسی دی وویل شی چه ځینی بی عیبه او ځینی

﴿ لِنَهَوَىٰكُمْ ﴾ له پاره د دی چه بیان کرو موند تاسی ته خپل حکمت او قدرت) چه په خپله ستاسی اصل خه و ۱۹ او د خو ورځو د تیریدلو څخه وروسته څرنگه په انسانی صورت سره جوړ او مکمل جوړ شرئ ، که په دی وپوهیدئ نو د نورو ډیرو حقایقو انکشاف هم کیدی شی او د بعث بعد الموت په امکان باندی هم بوهیدلی شئ !

﴿ وَتُوْتِئُوالْأَرْصَارِ ﴾ الآية \_ او ثابت پربيدو مونډ په ارحامو كښى هغه شى چه اراده وكړو د هغه د اثبات) يعنى څومره موده چه د هر چا له پاره د مور په رحم كښى اوسيىل او تقرر لازم وى هغومره ئى هلته ساتو، لډ تر لډه (1) مياشتى او زيات له زياته دوه كاله يا څلور كاله على اختلاف الاقوال.

﴿ 'تُوَنَّفُو مُکُرِّطُفًلا ﴾ الآیة ـ بیا راوباسو تاسی له کیدو د میندو ستاسی حال دا چه طفل وئ بیا پالو تاسی) یمنی لکه نحرنگه چه مو په ګیډه کښی ډیر زیات مدارج طی کړی دی هم داسی د زیږیللو نحخه وروسته به هم په تدریج سره ډیر مدارج طی کوئ! یوه د طفولیت زمانه ده چه انسان پکښی بالکل کمزوری او ناتوان وی او د ده ګردی (تولی) قواوی مخفی او پتی وی، بیا داسی یو وخت پری راځی چه ګردی (تولی) پنی قواوی ئی ظاهریږی، د جسمانی حیثیته هر شی

د خپلی ځوانی کمال ته رسیږی بیا خو څینی په څلمیتوب کښی مړ او څینی خو هغه عمر ته رسیږی چه په هغه کمر ته رسیږی چه په هغه کښی چه هغه کښی چه په هغه کښی چه په هغه کښی انسانی کردی (ټولی) قواوی، حواس او اعضاء له کزور او بیخی بی کاره لویږی او له خول په نه کاره او خراب، کرځی، یاد شوی شیان ئی له یاده وځی او له زده کړو شیانو څخه هم په هیڅ شی نه پوهیږی او تری هیریږی. کواکی بیرته وړوکتوب ته کرځی.

ه (تَرَى اَلْكُنْ هَلَهُ لِيهَ الآية - او وينى به ته ځمكه وچه، شاړه نو هر كله چه نازلى كړو مونډ بر دغى وچى مړى، شاړى ځمكى د آسمان له خوا اوبه نو وخوڅميږى او ډډه شى په شنو كيدو د وښو سره، الخ) يعنى ځمكه مړه او وچه پرته وه هم دا چه د رحمت اوبه پرى ولويدى نوى ژوند ئى وموند او تروتازه او تانده شوه او تكه شنه او سمسوره شوه او راز راز (قسم قسم) ښكلى او د نندارى وړ (لائق) منظرى او مظاهر پكښى ښكاره شول او قسم قسم فرحت بښوونكى او نشاط زياتوونكى شينكى، بوتى پكښى د قدرت په قوت شنه شول چه ليدونكى پرى خوشاليږى.

# ذلِكَ بِالنَّاللهُ هُوَالْحَقُّ وَآتَهُ يُحِي الْمَوْقُ وَآتَّهُ عَلَيْلِ ثَنَيُّ تَدِيُرُكُّ وَآنَ السَّاعَةَ الِتِيَةُ لَارَيُبَ فِيُهَا لَوَآنَ اللهَ يَبِعُثُمَنُ فِي الْقُبُوْرِ ۞

دغه (راز راز (قسم قسم) پیدا کول او ژوندی کول) په سبب د دی دی چه بیشکه الله هم دی دی حق (ثابت موجود دائم) او بیشکه دی ژوندی کوی مری (د نطفی او د ځمکی د ژوندی کولو په شان) او بیشکه الله په هر شی (چه اراده وکړی) ښه قادر دی (چه ځینی له هغو څخه دغه راز راز (قسم قسم) پیدا کول او ژوندی کول دی) او بیشکه چه قیامت راتلونکی دی چه نشته هیڅ شک په (راتلو) د دغه (قیامت) کښی او بیشکه چه الله بیا ژوندی رایاڅوی هر هغه چه یه قبرونو کښی دی (د حساب او جزاء دیاره)

تفسیر: د انسان له پیدایښت او د کښت (فصل) د مثالونو څخه چه پورته ذکر شول محو خبری ثابتیوی،

- (۱) دا چه یقیناً او په تحقیق الله تعالیٰ موجود دی که نه داسی منظم، محکم او حکیمانه صنائعبه له کومه څرګند (ښکاره) شوی وی او د چا له لاسه به دغسی چاری انجام شوی وی؟
- (۲) دا چه الله تعالیٰ مرو او بهما شیانو ته ژوند ورکوی او سا پکښی اچوی لکه چه له یو موتی خاوری یا له یو مخامحکی اوبو محخه انسان جوړول او په مره وچه ویجاړه محمکه کښی نباتی روح اچول یه دی شاهد دی چه پاک الله ته بیا پیدا کول هیڅ مشکل کار نه دی.
- (٣) دا چه الله تعالیٰ بر هر شی باندی قادر دی او که هر شی د ده تر قدرت لاندی نه وی نو له

سره به ئى داسى كارونه نشو كولى.

(؛) قیامت ضرور واقع کیدونکی دی او له دی ژوند څخه وروسته هرومرو (خامخا) بل ژوند راتلونکی دی محکه چه دومره لوی لوی انتظامونه هم داسی لغو، او بیکاره نشی پاتی کیدی کوم مطلق حکیم او قادر علیالاطلاق چه پخپل بالغه حکمت او کامله قدرت سره انسان په داسی عجیب او غریب صفت سره پیدا کړی دی نو آیا څه خیال کیدی شی چه هغه لوی ذات به د دوی ژوندون هم داسی بی فائدی او بیکاره جوړ کړی وی؟ له سره داسی نه ده! یقینا د انسان دغه محدود ژوندون چه په هغه کښي سعادت، شقاوت، نيکي، بدي، رنځ، راحت سره مخلوط او ګډ دی او د امتحان او انتقام صورتونه پکښی يو له بل څخه په مکمل او ښکاره ډول (طريقه) سره نه متمیز کیږی د دی خبری تقاضا دا ده چه کوم بل ژوندون دی خامخا موجود وی چه هلته سعید او شقی، مجرم او وفادار او نور په صاف ډول (طريقه) سره بيل او جدا شي او هر يو هم هغه مقام ته ورساوه شی چه د هغه ځای د رسیدلو دپاره پیدا شوی او د هغه قوت او استعداد په خپل وجود کښي لري. د مادي حيثيت له مخې د مني په هغو اجزاؤ کښي چه د مني جوړيدلو استعداد و له هغو څخه (نطفه) جوړه شوه هم داسي د نطفي پټ قوتونه په «علقه» (پرنډه) د «علقه» په «مضغه» (بوتي) د (مضغه) په طفل کښي راغلل او د ځلميتوب په وخت کښي پوره څرګند (ښکاره) شول. يا د ځمکې پټ قوتونه د باران د څاڅکو په لويدللو ښکاره شول هم داسي ضروری ده چه په انسان کښې د سعادت او شقاوت کوم روحاني قوتونه چه امانت ايښودل شوی دی یا په بدی او نیکی کښي د ترقي او ودی کوم قوی استعداد چه ایښودل شوی دی هغه خپل پوره شباب او څوانی ته ورسیږی او په خورا (ډیر) کاملو شکلونو او صورتونو سره ظاهر شی نو د هم دی شی نوم (بعث بعد الموت) دی چه د دنیا د موجوده ژوندون د دوری له ختمیدلو څخه به وروسته واقع شي.

وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُحَادِلُ فِ الله يِغَيُرِعِلُم وَّلَاهُدُّى وَلاَمِنْ مُنِيُرٍ لِ ثَانِ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَنُ سَبِيْلِ اللهِ لَهُ فِي اللَّهُ يُنَاخِزُكُ وَنُنِ يَقُهُ يَوْمَ الْقِيلِمَةِ عَذَابَ الْحَرِيْقِ ۞ ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَذَكَ وَإِنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيْنِ ۞

او ځینی له خلقو چه جګړه کوی په (حق یا قدر یا کلام د) الله کښی بی له پوهی او بی له دلیله، لیاری سمی او بی له کتابه روښانه په داسی حال چه اړوی څنګ خپل (له ایمانه په تکبر او اعراض سره او جګړی کوی) چه ګمراه

کړی خلق له لیاری د الله، شته ده لره په دنیا کښی رسوائی او وبه محکوو مونږ ده لره په ورځ د قیامت کښی عذاب (د اور) سوځوونکی. (او وبه وایو ده ته) دا عذاب او رسوائی په سبب د هغو عملونو دی چه پخوا لیږلی دی دواړو لاسونو ستا (یعنی تا) او (بل په سبب د دی دی چه) بیشکه الله نه دی (هیڅ قدر) ظلم کوونکی پر بندګانو (خپلو چه بی ګناه څوک په عذاب کړی).

تفسیر: یعنی د داسی واضحو دلائلو او شواهدو له اوریدلو مخخه وروسته بیا هم کایه تلونکی، ضد کوونکی او معاند خلق د الله تعالیٰ په خبرو کښی هم داسی چتی (بیکاره) او بی سنده جگری کوی، حال دا چه له دوی سره نه کوم ضروری علم، نه عقلی دلیل او نه سمعی سند وی بلکه تش په اوهامو او گومانونو پسی روان دی. په دی حال کښی چه اړوی ډده خپله له ایمانه په تکبر او اعراض سره او جگری کوی چه گمراه کړی خلق له لیاری د الله شته ده لره په دنیا کښی رسوائی الخ یعنی هر هغه غوک چه بی له حجت او دلیله تش د عناد له امله (وجی) د الله تعالیٰ په خبرو کښی جگری کوی او غرض ئی دا وی چه نور خلق د ایمان او یقین له لیاری څخه و کرځوی نو الله تعالیٰ به هغه په دنیا کښی خوار او ذلیل کړی او د آخرت عذاب او رسوائی خو بیله ورته تیاره ده.

ځه مهال (وخت) چه دوی ته سزا ورکوله کیږی نو دوی ته به وویل شی چه د الله تعالیٰ له لوری پر هیچا هیڅ ظلم او تیری نه کیږی! دا هر څه چه دی ستاسی د لاسونو څخه دی چه اوس ئی خوند څکځ؛!.

### وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعُبُكُ اللهَ عَلَى حَرُفٍ فَإِنْ اَصَابَهُ خَيْرُ لِوْ لِمَاكَ بِهِ قَوَانَ اَصَابَتُهُ فِنْتُكَةُ إِنْقَلَبَ عَلَى وَجُهِهِ النِّخْمِرَ الثَّنْ أَيْرًا وَالْإِخْرَةَ خُولِكَ هُوَالْخُشُرَانُ الْبِيدُيْنِ

او ځینی له خلقو هغه څوک دی چه عبادت کوی د الله په ځنګ باندی (یا شک او شبهه چه په دین کښی ئی پیدا کوی او حق ئی نه ګڼی) پس که ورسیږی ده ته کوم خیر (په سبب د دین سره لکه صحت او غنیٰ) نو قائم پاتی شی په دغه (عبادت او دین) او که ورسیږی ورته کوم مصیبت نو بیرته وګرځی په مخ خپل (کفر ته نبو) زیانکار شو په دنیا کښی (چه خپل مراد ته ونه رسید) او (زیانکار شو په) آخرت کښی (چه عمل ئی باطل او په اور

#### کښي داخل شو) دغه (د دواړو جهانو زيان) هم دغه زيان دی ښکاره

تفسیر: یعنی ځینی کسان تش د دنیوی اغراضو له امله (وجی) دین اختیاروی او زړه ئی منبذب وی که په دین کښی په ننوتلو سره څه دنیوی ګټه (فائده) ووینی په ښکاره ډول (طریقه) په بندګی قائم پاتی کیږی او که څه تکلیف ومومی نو دین پریږدی او په دنیا پسی ځغلی، نو دین تری هلته پاتی شو او دنیا تری دلته نه د هغه طرف د تګ لایق او وړ (مستحق) شو او نه د دی طرف. لکه چه څوک د یوی مانی په یوه څنډه (غاړه) ولاړ وی که ئی خوبه شی دی خوا ته راځی او که ی خوبه شی دی خوا ته داځی او که ئی خوبه شی دی خوا ته

# يَدُعُوامِنُ دُونِ اللهِ مَا لَايضُونُ وَمَا لَايَفَعُهُ خَالِكَ هُوَ الصَّلَالُ الْبَعِيثُ ۗ

غواړی دی (عبادت کوی مشرک) غیر له الله د هغه څه چه نه ضرر رسولی شی ورته (که ئی عبادت ونه کړی) او د هغه چه نه نفع رسولی شی ورته (که ئی عبادت وکړی) دغه (عبادت د ماسویٰ الله) هم دغه ګمراهی ده ډیره لری (له حقه له مقصده).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ بندگی ئی د دنیوی جیگنی (فائدی) د نه موندلو له سببه پریجوده اوس نو هغو شیانو ته ناری وهی چه د دوی په واک او اختیار کچی د یوی ذری په اندازه نه څه ګته (فائده) شته او نه څه نقصان. آیا هغه شی چه پاک الله دوی ته نه دی ورکړی هغه به له تیږو (ګتو) او نورو څخه حاصل کړی له دی نه به پورته بله کومه ناپوهی او حماقت وی؟ بلکه نه به وی ا.

# يَدُعُوالمَنَ خَرُّةً اَقْرَبُ مِنْ تَقْعِهُ لِيمُسَ الْمَوْلِي وَلَيِمُسَ الْعَشِيرُ الْعَشِيرُ الْعَشِيرُ

بولی دوی (عبادت کوی مشرکان) د هغه (معبود) چه ضرر د هغه (عابد ته نمی) ډیر نژدی دی له ګټی د هغه (معبود دغه عابد ته چه د شفاعت هیله (امید) ده) خامخا بد دوست دی (دا بت) او خامخا بد ملګری دی (دا بت)،

تفسیر: یعنی که د بت پرستانو له زعم سره موافق له بتانو څخه د گتی هیله (امید) لری نو

اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

دغه هیله (امید) بیفائدی او موهوم شی دی. لیکن د دوی له عبادت محخه نقصان او ضرر رسیلل قطعی او یقینی دی. نو ځکه د دوی د فائدی خبره به وروسته له دی نه لیدل کیږی. نقصان خو اوس سم د لاسه ورورسید.

( ﴿ لِكُنْ ٱلْمُؤَلِّ رَكِهُ ثُلَ ٱلْشَوْرُرُ ﴾ خامخا بد مددكار دى دا بت او خامخا بد ملكرى دى دا بت)
يعنى كله چه په قيامت كښى د بت پرستى نتائج ور د مخه شى نو بت پرستان به هم داسى وائى

لِكُنْ ٱلْمِدُورُ رَكِهُ مُنَ ٱلْشَوْرُدُ ﴾ يعنى د هغو محنى چه د لويو لويو مرستو (مدونو) او

ملکرتیاو هیله (امید) او توقع وه هغه ډیر بد او خراب ملکری او مددگاران ثابت شول. نفع لا څه بلکه بالمکس زمونډ د زیان او نقصان سبب شول.

# ٳڽؘؖٵٮڷٚڡؙؽؙۮؙڿڷٲڒڹؽڹؗٲڡؘٮؙٛٷڷۅؘعَؠڵؙؙۅؙٵڵڞ۠ڸڂؾؚۼۺۨؾۼٞڔؙؚؽ۫ڡؚڽٛؾؘۼۛؾ؆ٵڷڒٮ۬ۿ۠ۯؗڗ ٳڽۜٙٵٮڵڡٙؽڡ۫ۼڵؙڡٵؽؙڔؚؽؙؽؙ۞

بیشکه چه الله ننه باسی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ونو او مانیو د هغو څلور قسمه) ویالی. بیشکه چه الله کوی هر هغه چه اراده وکړی (چه ځینی ئی د مطیعانو کرامت او د عاصیانو اهانت دی).

تفسیر: د منکرینو مجادلینو او منبنبینو څخه وروسته ئی دلته د مخلصو مؤمنانو نیکه خاتمه او جه انجام بیان کړ. یعنی پاک الله د هر هغه چا په نسبت چه مشیت او اراده وکړی سزا ورکوی او هر هغه ته چه اراده او مشیت ئی وی انعام ورکوی. هیڅوک د دی خبری توان نه لری چه د ده د قدرت لاس ونیسی.

# مَنْ كَانَ يَظُنُّ اَنَ تَكَنَّ يَتُصُرُهُ اللهُ فِي اللهُ نَيَا وَالْاِخِرَةِ فَلْيَمُ لُ دُبِسَبَبٍ اللهُ اللهُ عَالَا السَّمَاءُ ثُوَّلَيْفُكُمُ وَلَيْنَظُومَ لُ يُذَهِبَّ كَيْنُهُ مَا يَغَيْظُ ﴿

هر نحوک چه (داسی) وی چه ګومان کوی د دی چه له سره به مرسته (مدد) ونه کړی له دغه (محمد) سره الله په دنیا کښی او په آخرت کښی نو ودی غځوی یو پړی آسمان ته (یا چت ته او ځان دی پری ځوړند کړی) بیا دی پری کړی (دغه پړی چه ولویږی او مړ شی یا دی ځان غرغره کړی) بیا دی

اقترب للناس(١٧) الحج(٢٢)

وګوری چه آیا بیا زائلولی شی هیله (امید) ـ تدبیر د هغه (سړی) هغه شی لره چه دی ئی په قهر کړی دی (چه د الله له خوا د محمد نصرت دی)

تفسير: به «لن ينصره» كنبى د مفعول ضمير نبى كريم عليه افضل الصلوة والتسليم ته راجع دى. ګویا چه د هغه تصور تل د قرآن د لوستونکی په ذهن کښی موجود وی. (نو اضمار قبل الذکر رانه غی) ځکه چه هم دی د پاک قرآن لومړنی مخاطب دی. ګواکی د مؤمنانو د انجام د ذکر څخه وروسته دغه د رسول د مستقبل بيان دی. لنډه دا چه الله تعاليٰ د خپل رسول سره د دنيوي او اخروی فتحی او نصرت کومی وعدی چه کړی دی هغه هرومرو (خامخا) يوره کيدونکي دی، که کافران او حاسدان ډير په قهر او خفه شي او د رباني نصرت د مخنيوي او انسداد دياره ډير زیات او سخت تدابیر هم ونیسی لیکن د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د نصرت او بری او کامیابی مخه یه هیڅ ډول (طریقه) سره نشی نیولی او هغه به هرومرو (خامخا) تر سره کیږی، که دغه کفار او حاسدین د محمد صلی الله علیه وسلم یه دغه نصرت ډیر زیات خفه او غمجن دی او په دی باندی پوهیږی چه مونږ په خپلو کوښښونو او زیار (محنت) ویستلو سره د الله د ارادی او مشیت لیاره بندولی شو نو دوی دی خپل انتهائی زیار (محنت) او کوښښ یه دی لیاره کښی ولگوی! او جه رېړونه (تکليفونه) دی په ځان وګالي (برداشت کړی)! تر دی يوری چه د ېړی يو سر دی د چت یه لاړو کښي ښه جګ (وچت) وتړی او بل سر دی د تیزندی، یه شان یه خپله غاړه کښی واچوی او په خپل لاس دی خپل ځان غرغره کړی او په دی صورت دی له ډير قهر او خفگان څخه خپل ځان مړ او خلاص کړی يا که ئې له لاسه يوره وی نو يو يړی دی له آسمان څخه ځوړند کړی او په هغې دی آسمان ته وخيژي او له هغه ځايه دی آسماني نصرت قطع کړي نو بیا دی د راښکته کیدو نه وروسته وګوری چه په دغو تدبیرونو سره دغه ربانی معاونت او آسمانی نصرت منقطع کیږی؟ چه یه هغه دوی دومره به قهر او غصه او پیچ او تاو کښی دی. زیاترو مفسرینو د دی آیت تفسیر هم داسی کری دی لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه مفعول ضمیر «من» ته راجع کیږی! مطلب ئی دا دی که څوک د دنیوی تکالیفو په سبب له خدای تعالیٰ نه مایوس کیږی او د هغه له عبادت څخه غاړه غړوی او د باطلو شیانو په عبادت کښي لګیا کیږی دی دی د خپل زړه دغه تصمیم داسي قیاس کړی لکه چه یوه سړی له یاسه په رسی کښی ځان تړلی وی که دی په هغی سره یاس ختلی نشی، داسی هیله (امید) او توقع خو کیدی شی که دغه رسی یورته راښکلی شی نو دی د هغی په واسطه یورته ختلی شی کله چه دی هغه رسی بری کړی نو بیا د ده د یورته ختلو دیاره څه وسیله او توقع باقی یاتی کیږی؟ آیا د الله تعالیٰ د رحمت څخه په نا امیده کیدلو کښی بری او کامیابی حاصلیدی شی؟ ګواکی د الله تعالیٰ امید ته ئی «رسی» وویله او د هغی د پری کولو څخه ئی ناامیدی مراد کړه او له آسمان

اقترب للناس(١٧) الحج(٢٢)

نخخه جگوالی (اوچت والی) مراد دی. والله اعلم.

# وَكَذَالِكَ اَنْزَلْنَهُ الْيَتِ اَبَيِّنَاتٍ ۚ وَآنَ اللهَ يَهُدِي مَنْ تَرْمِيْكَ ®

او په شان (د دغو منزله و آیتونو) نازل کړی لیږلی دی مونږ آیتونه ښکاره او بیشکه چه الله سمه صافه لاره ښنی هر هغه چا ته چه اراده وکړی (د هغه د هدایت).

تفسیو: یعنی غرنګه صاف، صاف مثالونه او ښکاره خبری دی مګر پوهیدل د هم هغه سړی په برخه دی چه پاک الله ورته څه فهم او د پوهی څه قوت ور په برخه کړی وی.

# ٳؿٙٵٮۜٞڎؚؠؙؽٵؗڡؙٮؙؙڎؙؚٳۅؘٳڰۮؚؠ۫ؽؘۿٲۮؙۅٛٳۅٳڵڞ۠ؠؚؚؽؽۅؘٳڵڰڟڕؽ ۅٙٳڷؠۘڿؙۅؙٛڛۅؘٲڷۮؚؽؽٵۺؗڔڴۅٞؖٳۧڟۣؿٙٳڛڮؽڣ۫ڝؚڵۘؠؽڹٛؠؙٛؠڮۯؠٳڷۊۣؠڡٛڗٙ۬ ٳؾٛٳڛؙڎٷڸڴؚ؆ۺٞؿؙؙۺ۫ڝۘؽ<sup>ڰ</sup>ٛ

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هغه کسان چه یهودیان دی او (هغه کسان چه) صابیان دی او (هغه کسان چه) نصرانیان دی او (هغه کسان چه) نصرانیان دی او هغه کسان چه شریک ئی پیدا کړی دی له الله سره بیشکه چه الله به فیصله وکړی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی، بیشکه چه الله یه هر شی باندی ښه عالم شاهد دی.

تفسیو: مجوس د اور عبادت کوی او په دوه خدایانو عقیده لری یو د خیر په خدای چه دوی ورد (یزدان) وائی دوهم د شر په خدای چه هغه (اهرمن) بولی او د کوم نبی نوم هم یادوی، دا معلومه نه ده چه دوی له هدایت محخه وروسته په ضلالت مبتلا شوی دی یا له ابتداء محخه په غلطه لیار روان دی، کوم کلام چه شهرستانی په (الملل والنحل) کمبی د دوی په مذهب کړی دی، بائی چه هغه ولوستل شی، د صابئینو او نورو ذکر پخوا له دی نه تیر شوی دی لنده دا چه د دغو کردو (تولو) مذاهبو او فرقو د منازعی عملی او قاطع فیصله به د الله تعالیٰ له درباره د قیامت په ورځ کمبی کیږی او هر یو به سره جدا کوی او خپلو خپلو تاکلو (مقرر شویو) محایونو ته به نی رسوی، په دی باندی یوازی پاک الله عالم دی چه کوم یو د کوم مقام او د کومی سزا مستحق دی؟.

اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

# ٱلْوَتَوَاتَّاللَّهُ يَسُجُدُلَهُ مَنْ فِي السَّمُوتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَبَرُ وَالتَّهُوُمُو الْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرُ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرُ عَنَى عَلَيْهُ الْعَنَابُ وَمَنْ يَنْفِي اللَّهُ فَمَالَهُ مِنْ شُكْرِمِ إِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ أَنَّ

آیا نه وینی نه پوهیږی ته چه بیشکه الله چه دی سجده ږدی (عبادت کوی)
ده ته هر هغه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه چه په ځمکه
کښی دی (له سفلیاتو) او لمر او سپوږمی او ستوری (په پریوتلو او ختلو
سره) او غرونه (په افاضه د چینو او معادنو خپلو سره) او ونی (د سیورو له
جهته) او څلوربول (د ځمکی په تګ سره) او ډیر له خلقو (چه مؤمنان دی)
په عبادت سره او ډیر دی (له کفارو) چه ثابت شوی دی پری عذاب (چه
سجده نه ږدی الله ته)، او هر څوک چه سپک ئی کړی الله پس نشته ده ته
هیڅوک عزت ورکوونکی، بیشکه چه الله کوی هر هغه کار چه اراده ئی
وکړی (له) اکرام او اهانت څخه)

تفسیر: یوه سجده ده چه په هغی کنی د آسمان او ځمکی هر یو مخلوق شامل دی هغه دا چه د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کنیی تول سره تکویناً مطیع، منقاد، عاجز او ناتوان دی او هرمرو (خامخا) هر شی د ده په مقابل کنیی غاړه پدی او سر ښکته کوی. دوهمه د هر یو شی بیله سجده ده هغه دا چه هر یو شی چه د هر یوه کار دپاره ئی پیدا کری دی هغه په هم هغه کار کنی لگیا اوسی نو د دوی هم دغه د وظیفی اداء د دوی سجده ده. دغه سجده ډیر خلق کوی او ډیر ئی نه کوی مگر له انسانانو څخه پرته (علاوه) ئی نور تول مخلوقات کوی. بنا په د 

وی یا په د 

وک یا په د 

وک یا په د 

وک یا په د خوانی آیت سره ئی ربط داسی دی چه د مختلفو مفاهبو خلق په خپلو منځونو کښی سره اختلاف لری، حال دی، انسان چه له نورو مخلوقاتو څخه زیات پوه او عاقل دی لازم وو چه تول انسانی افراد د نورو مخلوقاتو په نورو مخلوقاتو په نورو مخلوقاتو په نوب د دالله تعالیٰ دی و او دیر اخلاص او صمیمیت ئی

یکښي څرګندولي خو ډیر دی له دغو انسانانو څخه چه په سبب د کفر او له سجدي څخه د

غاړى غړولو له امله (وجى) حكم كړى شوى دى په دوى باندى په عذاب سره چه دغه كفار دى يعنى د سجدى د انكار او اعراض په سبب د عذاب مستحق شول او هر محوک چه خوار او سپک ئى كړى الله پس نشته ده ته هيڅوک عزت وركوونكى بيشكه چه الله كوى هر هغه كار چه اراده ئى وكړى له اكرام او اهانت محخه يعنى الله هر هغه محوک چه د هغه د اعمالو د شامت له كبله (وجى) د هغه ذليل كول وغواړى نو محوک دى چه هغه د ذلت له ژورى كندى محخه راوباسى او د عزت لوړ (وچت) مقام ته ئى ورسوى؟.

# ۿڵٳڹڂؘڞؙؠڶٳڂٛڡۜڝؠؙۅٛٳؽؙۯۑؚۜۿؚٷ

دا دواړه (ډلی مؤمنان او کافران) مدعیان دی چه جګړه ئی وکړه په (ذات، صفات او دین د) رب خیل کښی

تفسیو: یعنی پخوا له دی نه په ﴿ آنَّاتَبَرَّتُالْمُتَوْالَتُلْبِیْنَ ﴾ الآیة - کبی چه د هغو فرقو ذکر وشو هغو ته د حق او باطل له حیثه دوه ډلی ویلی شو یوه د مؤمنانو ډله چه د خپل رب تول اوامر منی او د ده د احکامو په مقابل کښی سر په سجده ډدی. دوهمه د کفارو ډله چه په هغو کښی یهودان، نصرانیان، مجوسان، مشرکین صابئین او نور تول شامل دی او د ده ربانی هدایت نه قبلوی او د ده د اطاعت دپاره سر په سجده نه پدی، دغه دواړه ډلی په دغو، مباحثو او مناظرو کښی د جهاد او قتال په مواقعو کښی هم یو د بل په مقابل کښی تینګ ولاړ وی لکه چه د بدر د مبارزی (جنګ) په میدان کښی حضرت علی، حضرت حمزه او عبیده بن الحارث رضی الله تعالیٰ عنهم د دریو کافرانو (عتبه ابن ربیعه، شیبه ابن ربیعه او ولید بن عتبه) په مقابل کښی د مبارزی (جنګ) دپاره وتلی وو، وروسته د دغو دواډو ډلو انجام راښیی.

#### <u>ڣَٱلَّذِينُ كَفَرُوا قُطِّعَتُ لَهُمُ ثِيَابٌ مِّنْ تَارِرْ</u>

پس هغه کسان چه کافران شوی دی څکختی (جوړولی) شی دوی دپاره جامی له اوره،

تفسیو: یعنی لکه محنګه چه کالی (جامی) د انسان بدن پتوی د جهنم اور به هم دغه راز (قسم) دوی احاطه کوی او تری به چاپیریږی یا به د کوم داسی شی کالی (جامی) ورواغوستل شی چه د اور ګرمی به پری ډیر ژر اثر کوی او ډیر زیات به سور کیږی.

# ؽڞۜۜۻؙڡؚڽؘ؋ۅٛؾۮؙٷٛۅڛۿؚۄؗٵڶؖۼؠؽٞۄؗٛ۞ؽڞۿۯؙڽؚ؋ڡؘٳٛ؈ٛ۬ڹؙڟۏڹۣ؋ۘۅٳڶۼٛڶٷڴ ۅؘڶۿۄؙۛ؆ۜڠؘٳٛڡۼڡۣڽؙڂۑؽڽٟ۞

اچولی به شی (په شدت سره) له پاسه د سرونو د دوی اوبه سری یشیدلی، چه خوړین به شی په دغو اوبو سره هغه (کولمی) چه په ګیډو د دوی کښی دی او پوستکی (د دوی هم). او وی به د دوی دپاره څتکونه (ګرزونه) له اوسپنی (چه د دوی سرونه به پری ټکولی او وهلی شی).

تفسیو: یعنی د دوزخیانو ککرئ به په ختکونو گرزونو سره میده کیږی او یشیدلی اوبه به له پاسه پری اچولی کیږی چه د ماغزو له لاری به د دوی گیدی ته ورځی او له هغه محخه به د دوی تولی کولمی توتی توتی د دوی له مقعدو محخه لاندی توئیږی او د دوی د بدن خارجی سطح به هم د دی اوبو له رسیدلو محخه بیخی شریږی او د ورستی وینی غوښی په شان به تری لویږی بیا به خپل اصلی حالت ته بیرته ورکوئی او پرله پسی به هم دغه عمل تکراریږی

﴿ كُلَّاكُوْمَتُ مُجَادِّنُهُ مُؤَلِّدُ الْمُؤَمِّدُولِ الْمُقَالِقَةُ النَّمَاتِ ﴾ جزء ه دالنساء ٥٦ آيت (٨) ركوع. اللهم اعذنا من غضبك وعذابك!

# كُلْمَآآرَادُوَّاآنَ يَّخْرُجُوُا مِنْهَامِنُ غَيِّرِاعِيْدُوْافِيْهَا ْوَذُوْقُوْاعَذَابَالْحَرِيْقِ ۖ

هر کله چه اراده وکړی (دوزخیان) د دی چه ووځی له دغه (دوزخ څخه) له غمه نو بیرته ګرځولی شی دوی په دغه (اور) کښی او ( وبه ویلی شی دوی ته) وڅکئ تاسی عذاب (د اور ډیر) سوځوونکی.

تفسیو: یعنی کله چه کافران په دوزخ کښی ډیر غم او تکلیف ووینی نو وبه غواړی چه له دی ځای نه ووځی او چیری وتښتی خو د اور لمبی به دوی له ځان سره پورته کړی بیا به ئی پرښتی د اوسپنو په ګوزونو سره وهی او لاندی به ئی غورڅوی او داسی به ورته ویل کیږی «د اور د دغه دائمی غذاب خوند وځکځ!» چه له سره به تری بیرته نشځ وتلی «العیاذ بالله» اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

# اِتَّ اللهَ يُكُ خِلُ الَّذِينَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِطَتِ جَنَّتٍ تَجُرِئُ مِنْ تَحْمِينُ ذَهَبٍ وَلُوُّلُوًا ﴿

بیشکه چه الله ننه باسی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د مانیو او ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی ګاڼه (زیورات) به واچول شی (جنتیانو ته) په دغه (جنت) کښی له باهوګانو (وښیو) له سرو زرو او له مرغلرو ځنی

**تفسیر:** یعنی په لویه هوسائی (آرام)، ښایست او زیب سره به اوسیږی او له هر یو عنوان څخه ئی تجمل تنعم څرګندیږی.

#### وَلِبَاسُهُ مُ فِيهَا حَرِيرُ ﴿

او جامی د دغو (جنتیانو) به په دغه (جنت) کښی ریښمینی وی

تفسیر: ړومبی په ﴿ تُوْلَتَکُالُهُمُمُیّالِ ثُمُرُنَّائِهُ ﴾ کښی د دوزخیانو د کالیو (جامو) ذکر شوی ؤ بالمقابل په دی ځای کښی د جنتیانو د آغوستن بیان کوی چه د دوی پوښاک به له وریښمو څخه وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا ئی چه ویلی دی د هغه ځای ګاڼه (زیور) او د هغه ځای پوښاک معلوم شو چه دغه دواړه شیان نارینه ؤ لره دلته نشته او له ګاڼو (زیوراتو) څخه باهو ځکه تصریح شو چه کله چه د مرئی خدمت د بادار خوښ شی نو د هغه په لاس کښی کړی اچوی.»

تغبیه: په احادیثو کښی راغلی دی «هر هغه نارینه چه دلته د وریښمو کالی (جامی) واغوندی نو په آخرت کښی به آخرت کښی به آغوندی.» که دغه آغوستونکی کافر وی نو ښکاره ده چه هغه له سره په جنت کښی نه داخلیډی چه د جنتیانو لباس واغوندی. هو اکه مؤمن وی امکان لری چه د څه مودی له مخی د دغه لباس څخه محروم شی او بیا ئی تر ابده پوری واغوندی نو د دغه غیر متناهی مودی په مقابل کښی دغه لږ زمانه غیر معتد به گڼله کیډی.

# وَهُدُوۡاَ إِلَى الطَّلِيّبِ مِنَ الْقَوُلِ<sup>عِ</sup>ُ

او لاره ښوولی شوی ده (جنتيانو ته په دنيا کښې له جانبه د الله) طيبي

#### پاكى ته (چه لا اله الا الله ده) له قول نه

#### وَهُدُ وَاللَّهِ صِرَاطِ الْحَبِيْدِ®

او لار ښوولی شوی ده (جنتيانو ته په دنيا کښی) طرف د لاری (د الله) ته چه ستايل شوی ده په ښو ښو صفتونو سره

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ لاره ئی وموندله چه نوم ئی اسلام دی، دغه لاره په خپله هم حمیده ده او د لاری خاوند هم حمید دی، یا ئی هغه ځای ته لاره وموندله چه هغه ته په رسیدلو سره انسان د الله تعالیٰ د نعمتونو شکر اداء کوی.

# ٳڽۜٙٲڷۮؚؽؙؽؙػڡٚڒؙٷۘٲۅؘؽڝؙؗ؆ؙ۫ۏۘؽۼۜڽؙڛؚؽڶۣٳڵڷۊؚۉٳڵؠڛؙڿؚۮؚؚٳڰؖۅۜٳ<u>ڡڔ</u> ٵؿۜٙۮؚؿؙڿڡؖڵڹڰؙڸڵڽۜٵڛڛۘۅٙٳٞٷٟڸڡٵڮڡٛڣؿؙٷۅٙڶڷ۪ٵڋ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی او اړوی (منع کوی خلق) له لاری د الله (اسلام نه) او له مسجد حرام نه (نو معذبیږی په عقبٰی کښی) هغه (مسجد) چه ګرځولی دی مونږ دغه مسجد ځای د عبادت دپاره د (ټولو) خلقو برابر دی اوسیدونکی په دغه (مسجد) کښی او له بهره راتلونکی،

تفسیو: پخوا په ﴿ لَمَدْنِ خَمْلُینِ اَخْتَصَمُّوا ﴾ کښی د مؤمنانو او د کفارو د جګړی ذکر ؤ اوس د هم هغی جګړی څینی نور صورتونه دلته بیانوی. یعنی یو خو هغه خلق دی چه له خپلی ګمراهی سره سره د نورو مغه هم نیسی چه د هدایت په لاره لاړ نشی او غواړی چه هیڅوک د اقترب للناس(١٧) الحج(٢٢)

الله تعالیٰ په لاره سم نشی تر دی هغه مسلمانان چه د خپل پیغمبر سره د عمری د ادا<sub>ء</sub> کولو دپاره مکی معظمی ته روان وو د هغوی مغه نی هم ونیوله حال دا چه مسجد الحرام یا د حرم شریف هغه برخه چه په هغی پوری د خلقو عبادت او مناسک تعلق لری تولو ته یو شان دی او هلته مقیم او مسافر او محلی او پردیسی ته د اوسیدلو او عبادت کولو مساوی حقوق حاصل دی هو! که نحوک د هغو متبرکو ځایونو نحخه د شرلو وړ (مستحق) او لایق وی نو هم هغه کسان دی چه په خپل شرک او شرارت د دی مبارک ځای بیاحترامی او بیمزتی کوی.

تنبیه: د مکی معظمی د کورونو ملکیت، بیع او شری او نور یوه مستقله مسئله ده چه د هغه کافی بیان په «روح المعانی» او نورو تفاسیرو کښی شته او دلته د هغو د بیان او تفصیل موقع نشته.

# وَمَنُ بُرِدُ فِيهِ بِالْمَادِ الِطُلْمِ تُنْذِقُهُ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ ﴿

او هر چا چه اراده وکړه په دغه (مسجد الحرام) کښی د بی لاری (د حق نه په مخ ګرځولو سره) په ظلم سره نو وبه څکوو مونږ په هغه (کږیدونکی) له عذاب دردناک څخه،

تفسیر: یعنی هغه څوک چه په مسجد الحرام کښی عمداً او بالاراده د بی دینی او شرارت کومه خبره کوی نو هغه ته به د هغه چا په نسبت چه دغه کار په بل ځای کښی کوی سخته سزا ورکړی شی نو له دی نه د هغو خلقو حال معلوم کړئ چه په خپل ظلم او شرارت سره ئی د مؤمنانو مخه د مکی معظمی د زیارت د ورنګ په وخت کښی نیولی وه.

#### وَإِذْ بَوَّأَنَا لِإِبْرَاهِيُهُمِّكَانَ الْبَيْتِ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه ښکاره (معین) کړ مونږ ابراهیم ته ځای د بیت (الله)

تفسیو: وائی چه د کعبی شریغی ځای لا له پخوا څخه مقدس او متبرک فر بیا د ډیری مودی په تیریدو سره ورک او نامعلوم شو، حضرت ابراهیم علیه السلام ته حکم وشو چه بیت الله ودانه کړه! او د هغه معظم مقام نښی وروښودل شوی، حضرت ابراهیم علیه السلام د خپل زوی حضرت اسمعیل علیه السلام په ملګرتیا د کمبی خونه (کور) ودانه کړه.

تنبیه: د مسجد الحرام ذکر پخوا راغلی و نو د هغه په مناسبت د کعبی شریفی د بناء حال او د هغی په متعلق د ځینو احکامو بیان وکړی شو. اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

#### آنُ لا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا

#### (او ورته مو وویل دا) چه مه شریکوه له ما سره هیڅ شی

تفسیر: یعنی د دی کور بنسټ (بیخ)او تاداو (بنیاد) په خالص توحید باندی کیږده! هیڅوک دی چه دغه ځای ته دالله تعالیٰ د عبادت څخه پرته (علاوه) مشرکانه رسوم په ځای نه راوپی، د مکی معظمی کفارو سره له دی چه د ابراهیمی ملت مدعیان وو پر دغه آیت داسی عمل وکړ چه هلته ئی دری سوه او شهیته بتان ودرول (العیاذ بالله) زمونی سید المرسلین خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم دغه مطهر او مقدس ځای له دغه نجاست او کندکی څخه د تل له پاره پاک کړ فلله الحمد والمنة.

#### وَّطِهِّرَ بَيْتِيَ لِلتَّلْمِيْفِينَ وَالْقَآبِمِيْنَ وَ الْوُكَمِّ السُّجُودِ

او پاک ساته کور زما (له بتانو او نورو پلیتیو څخه) دپاره د طواف کوونکو او دپاره د قیام کوونکو (په مکه کښی) او رکوع کوونکو او سجده کوونکو (لمونځ کوونکو لپاره)

تفسیر: یعنی یوازی د هم دغو خلقو له پاره دی مخصوص وی او له نورو گردو (تولو) څخه دی پاک او صاف کم شی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په پخوانیو امتونو کښی رکوع نه وه دغه خاص د محمدی امت په لمانځه کښی شته نو خبر ورکړه چه راتلونکی خلق به د دی ودانوونکی وی» وفیه نظرفتأمل.

#### ۅؘٲڐؚۜؽ۬؋ۣٵڵٮٵڛۑٲڵڂؾۭؠٲڎؙؖٷۅؘڮٲڰ ٷۘٷڸڴڷۣۻؘڵؠڔٷڷؚ۫ؽؙؽؘؠڽؙڴڸٞۏؘؾ؆ۼؽؾۣۨ

او غږ وکړه (ای ابراهیمه) په خلقو کښی د حج (د ادا کولو) دپاره چه راشی (حاجیان) تاته پلی (پیاده) او (سواره) په هر ډنګر اوښ چه راځی (دا اوښان) له هری لاری لری (ژوری لری) نه. اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

تفسیو: کله چه کعبه ودانه شوه، نو حضرت ابراهیم علیه السلام په یوه جگ (وچت) غره باندی ورید او داسی غیر نمی وکم «ای خلقو ا پاک الله په تاسی حج فرض کری دی! حج ته راشع؟ حق تعالیٰ دغه غیر په هر محای کښی هر روح ته ورساوه لکه چه بلاتشبیه مونید د ایشیاء په منځ «انغانستان» کښی ناست یو او د لری او نژدی هیوادونو غیونه آورو نو د هر چا دپاره چه حج مقدر ؤ د هغه روح دغه غیر ته لبیک وویل او هم هغه د شوق پتی سکروتی دی چه په زرهاؤ پلی (پیاده) هم د حج د سفر ربرونه (تکلیفونه) په محان اخلی او د بیت الله په لیدلو سره خپلی سترگی رنوی او دیر زیات خلق خو له دوم لری ځایونو مخجه سواره د مکی معظمی په لوری سفر کوی چه له دیرو مزلونو او سفر کولو محخه د دوی اوښان ستری ستومانه او بیخی خوار او دنگر کیږی. زیاترو حاجیانو ته غښتلی او څاریه اوښان کله وررسیږی نو څکه په هم دغو خوارو دنگرو، وچو، کلکو اوښانو مزلونه کوی دا ګواکی د هم هغی دعاء د مقبولیت اثر دی چه حضرت ابراهیم علیه السلام کړی وه

# لِيشْهَدُوْا مَنَافِعَ لَهُمُ وَيَذُكُوُوااسْحَ اللهِ فِي آيَّامِرَّمَ فُوُمْتٍ عَلَى مَارَزَ قَهُمُ مِّنَ بَهِيْمَةِ الْاَنْعَامِ عَلَى مَارَزَ قَهُمُ مِِّنَ بَهِمْ مِنْ الْمُعَلِّمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

دپاره د دی چه حاضر شی (دغه خلق ځای د دنیوی او اخروی) ګټو خپلو ته، او چه یاد کړی نوم د الله په هغو څو ورځو (د لوی اختر) کښی چه معلومی دی په (ذبح د) هر هغه حیوان چه ورکړی دی الله دوی ته له بی ژبو چاریایانو څخه

تفسیو: د بیت الله د حج اصلی مقصد خو د دنیوی او اخروی کتو حاصلول دی مثلاً د حج او عمری او د نورو عباداتو په ذریعه د الله تعالیٰ خوشی حاصلول او د روحانی ترقیاتو لوړو (وچتو) مقاماتو ته رسیدل. لیکن د دغی لوئی اجتماع په ضمن کشی ډیر زیات سیاسی، تمدنی او اقتصادی کتبی هم حاصلیدی شی کما لا یخفی.

«ایام معلومات» محخه د عمینو په نزد د ذالحجی <sub>آ</sub>ومبنی لس ورځی دی او د عمینو په نزد د قربانی دری ورځی مراد دی. په هر حال په دغو ورځو کښی د الله تعالیٰ د یادونی فضیلت ډیر زیات ښوولی شوی دی. د دغه ذکر لاندی په خصوصی ډول (طریقه) دا هم داخل دی چه د قربانی د حیواناتو د ذبح کولو په وخت کښی دی د الله تعالیٰ نوم واخیست شی او بسم الله \_ الله اکبر دی وویل شی. په دغو ورځو کښی خورا (ډیر) ښه عمل هم دا دی چه د پاک الله په نامه دی ذبح وکړی شی.

#### فَكُنُوا مِنْهَا وَاطْعِمُوا الْبَالْسِ الْفَقِيْرَهُ

\_\_\_\_\_\_ پس خورئ تاسی له هغی (غوښی) څخه او خوروئ ئی په بد حال فقیر (محتاج)

تفسیر: ځینو کفارو داسی خیال کاوه چه په خپله قربانی کوونکی ته نه ښائی چه د قربانی له غومی څخه څه وخوری، دا دی په دی آیت کښی د دی مفکوری اصلاح او حکم کوی چه له دغی غوبی څخه هم تاسی په شوق سره وخورئ هم ئی په خپلو دوستانو، خپلوانو خوارانو او غریبانو وخوروئ!

# ثُو لَيُقَضُوا تَفَتَهُ مُ وَلَيُوفُوا كُنُولُولُمُ وَلَيْطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِينِ

بیا دی لری کړی (حاجیان حاجتونه او) خیری خپل او پوره دی اداء کړی نذرونه خپل (او د حج واجبات) او طواف دی وکړی په هغه کور چه قدیم کریم دی.

تفسیو: له کوم ځایه چه لببک ویل شروع کیږی (احرام ترل کیږی) نو محرم نه وینه وباسی، نه خپل ویښتان او نوکان اخلی، نه خپل ویښتان غوړوی نه د بدن د خیرو، دوړو او گردونو په لری کولو دومره زیات اهتمام کوی او نه په ډیره مبالغه او مښلو لاممی. الغرض دغه د عشق او ببخودی یو عجیب او غریب حالت وی کله چه د ذیحجالحرام لسمه ورځ راشی دغه ګرد (ټول) قیدونه لری کیږی، سرونه خریل یا ویښتان اخیستل کیږی، به غسل کوی، ګنډلی او صغا کالی (جامی) اغوندی او د کمبی د زیارت طواف ته ځی، په چا چه ذبح لازمه وی ړومبی ذبح کوی او د «نذرونو» د ورکولو څخه مطلب دا دی چه هغه نذرونه چه د خپلو مطالبو دپاره ئی پر خپل ځان منلی وی هغه دی ادای کړی، اصلاً دغه نذر د الله تعالیٰ نذر دی او د بل هیچا نه دی. د ځینو په نزد د «نذرونو» د لفظ څخه د حج مناسک یا د حج واجبات مراد دی او هم دغه ډیر ځدی راښکاری والله اعلم.

تنبیه: د «عتیق» معنی قدیمی او پخوانی دی. او د ځینو په نزد ده ته محکه «بیت العتیق» ویل کبیی چه د دی کور د تباهی او ورانی دپاره هومره چه کوم قوی طاقت او قوت راپاسیږی الله تمالیٰ به هغه ته فتح او بری نه ورکوی او دا کور به تری خلاص او آزاد وی محو چه دی پخپله د هغه د رفع او له منځه پورته کولو اراده وکړی.

# ذُلِكَ وَمَنُ ثُنِعَظِّمُ حُرُمٰتِ اللهِ فَهُوَ خَيُرُّلُهُ عِنْدَرَتِهُۥ وَاُحِكَّتُ لَكُوُ الْاَنْعَامُ الاَمَايُتُلْ عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرِّجُسَ مِنَ الْاَوْعَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ النُّوْرِ ﴿

دا حکم مو واورید (یا امر هم دا دی چه تیر شو) او هر چا چه تعظیم وکړ د احکامو د الله پس دا کار غوره دی ده ته په نزد د رب د ده او حلال کړی شوی دی تاسی ته (خوراک د غوښی د) څارویو (پس له ذبحی) مګر (حرام دی) هغه محاروی چه لوستل کیږی په تاسی (حراموالی ئی) پس ځمان ساتئ تاسی له پلیتی څخه چه بتان دی، او ځمان ساتئ تاسی له پلیتی څخه چه بتان دی، او ځمان ساتئ تاسی له وینا د دروغو مخخه

تفسیر: لکه چه له ترجمی مخخه سکاری «ذلک» د معنوفی مبتدا خبر دی یعنی حرام شیان درانه کنل او د هغو پریببودل، یا هغه شیان چه د الله تعالیٰ له طرفه محترم سودل شوی دی د هغوی د احترام او ادب او تعظیم قائم ساتل لویه نیکی او د سیکتی (فائدی) خبره ده او د هغو انجام به ډیر جه وی، په محترمو شیانو کښی د قربانی حیوان ـ بیت الله \_ صفا ـ مروه ـ منیٰ ـ عرفات ـ مسجدین ـ قرآن بلکه د الله تعالیٰ کرد (تول) احکام راغی، په خصوصی ډول (طریقه) سره دلته د مسجدالحرام او د هدیی د حیوان په تعظیم زور اچول شوی دی چه د یوه خدای د بندگانو په راتگ کښی هلته په حرم کښی څه مشکلات پیدا نه کړئ! او نه د ممانعت عوامل منځ ته راوړئ! او نه د هدیی حیوانات بیرته تللو ته مجبور کړئ بلکه، قیمتی، چه څربه څاروی قربانی

﴿ وَلَمِنْكُالْكُوْلِالْكُنَائِدُ ﴾ او حلال كړى شوى دى تاسى ته خوراک د غوښى د څارويو پس له ذبح} يعنى د دوى د ذبح حكم د حرمات الله د تعظيم په خلاف نه دى ځكه هغه مالك الملك چه د يوه شى حرمت ښولى ؤ د هغه په اجازه او د هم هغه په نامه هغه قربانى كيږى.

﴿ (لَامَلَتُكُوْ مَلَيْكُمُ ﴾ مكر حرام دى خوراک د غوجى د هغو مخارويو چه لوستل كيږى په تاسى تحريم د هغو) يعنى هغه حيوانات چه د هغو حراموالى وخت په وخت تاسى ته ويل كيړى لكه چه په «البقرة»، «المائدة»، «الانعام» كيبى مفصلاً تير شول نو هغه حلال نه دى.

﴿ فَاَبَحَنِهُوا النِّهِصُ مِنَ الرَّوْقَائِينَ ﴾ پس ځان سائئ تاسی له پلیټی څخه چه بتان دی) یعنی مخاروی د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک دی، یوازی د الله تعالیٰ په حکم او د هغه په نامه حلال کیدی شی او د الله تعالیٰ د کعبی نفر کیدی شی هغه ساکښی (ذی روح) چه د کوم بت یا رب النوع په قربانگاه کښی ذبح کیږی هغه مرداریږی، د داسی شرک او پلیټو کارونو څخه ځان ساتنه او

اجتناب ضروری دی.

﴿ وَاجْتَنَجُوْا قُوْلَ الرُّوْدِ ﴾ او ځان ساتئ تاسی له وینا د دروغو څخه) یعنی دروغ ویل! او د دروغو شاهدی ورکول! د بل په نامه د الله تعالیٰ د پیدا کړو حیواناتو حلالول! بی د شرعی حکم څخه یو شی ته حلال او یا حرام ویل تول په «قول الزور» کښی داخل دی. د «قول الزور» د بدی اندازه له دی نه اتکل کیدی شی چه دلته الله تعالیٰ د هغه ذکر له شرک سره کړی دی او د الاعراف په ۳۳ آیت (۱) رکوع کښی ئی داسی ارشاد کړی دی جز₄ ۸

﴿ وَآنَهُ تُطَوِّلُوالِمُلُومُ النَّقِلِّلِ المُنْظَوِّلُوا مُعَلِّلُونَ اللهِ عليه وسلم هم په ډير تاكيد او تشديد سره له دى نه ممانحت كړى دى.

# حُنَفَا ءَ لِلهِ غَيْرَمُشُرِكِيْنَ بِهِ

په داسی حال کښی چه غاړه ایښودونکی یځ په اخلاص سره خاص الله ته نه یځ مشرکان په ده باندی

تفسیو: یعنی له هر طرف او هر چا څخه مخ وکرځوئ او یوازی د هم هغه واحد لاشریک الله تعالیٰ خالص بندګان اوسئ! جائی ستاسی تول افعال او نیتونه په کلی ډول (طریقه) بی د بل د شرک نه خاص الله تعالیٰ ته وی. او د الله تعالیٰ په الوهیت او عبادت کښی بل هیڅوک مه شریکوئ.

# وَمَنُ يُشُولِكُ بِاللَّهِ فَكَانَدًا خَرِّمِنَ التَّمَاءِ فَتَخَطَفُهُ الطَّلِيرُ آوَتَهُوِيُ السَّمَاءِ فَتَخَطَفُهُ الطَّلِيرُ آوَتَهُوِيُ الدِّيرِ الرِّيعُ فِي مَكِن سَجِين ﴿

او هر چا چه شریک ونیو له الله سره پس لکه چه راوغورځید له آسمان څخه پس وتښتوی دی په چابکی سره مرغان (او بوتی بوتی کوی ئی) یا وغورځوی دی باد (له کوم هسک (اوچت) ځای نه) په لری ژور (خکته) ځای کښی.

تقسیر: دا نی د شرک مثال بیان کر. خلاصه نی دا ده چه د توحید مقام نهایت اعلیٰ دی. کله چه انسان توحید پریپدی او د کوم بل مخلوق په مقابل کښی خپل سر ښکته کړی نو دی په خپله خپل ځان ذلیل او سپک کوی او د توحید له لوړ (وچت) آسمان څخه د شرک او کفر کندی ته لویږی. ښکاره ده چه له دومره جگ (اوچت) ځای څخه دومره ژور (خکته) ځای ته له لویدللو څخه وروسته ژوندی نشی پاتی کیدی اوس خو به یا د اهواؤ او ناکارو افکارو مردار خواره

ځناوران له خلورو خواوو د ده د غوښي بوټي په خپلو مبورکو او پنجو سره دانګي دانګي او بوټي بوټي کړي او وبه ئي خوري يا به لعين شيطان د يوې تيزې ګړندې هوا په بربوکي کښي دې له خپله ځانه سره پورته کړي او په کومه ډيره زياته لري ژوره (خکته) کنده کښي به ئي وغورځوي چه هيڅوک به د ده هيڅ يو هډوکي او پښتي ونه ويني يا دا چه په دې مثل کښي د دواړو اقسامو مشرکانو حال بيل بيان بيل بيان شوى دى يو هغه مشرک چه په خپل شرک په پوره ډول (طريقه) ثابت نه وي ولاړ او د تنبنب او تردد په وضعيت کله يوې او کله بلي خوا ته متمايل کيږي نو د هغه مثال ﴿ وَتَقَهُمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْوَيَ ﴾ کيدې شي او هغه مشرک چه په خپل شرک مضبوط او تينگ ولاړ وي او د هغه د مثال مصداق ﴿ وَتَقَهُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيَهُ ﴾ کيدې شي او هغه مشرک چه په خپل شرک مضبوط او او او گوهُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيْمُونَاوَيَهُ ﴾ دې يا به له او يا وي او د هغه مراد د خلقو په لاسونو سره د هغوى وژل کيدل او د ﴿ وَتَقَهُونَاوَيْمُونَاوَيَّاوَ ﴾ څخه مراد د خلقو په لاسونو سره د هغوى وژل کيدل او د ﴿ وَتَقْهُونَاوَيْمُونَاوَيْهُ وَجَهِي په بيان کښي د هم داسي احتمالاتو ذکر کړى دى ليکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علي ليکې «د هر چا نيت او مقصود چه يو الله وي هغه قايم دى او کله چه نيت او قصد متعدو خواؤ ته لاړ شي هغه ټول دى پريشانه کړى او له لارى څخه ئي تښتوى يا له ټولو څخه منک کيوي» منکر او دهرې کيوي» به تولو دې په دي اه ده لاړې څخه ئي تښتوى يا له ټولو څخه منکي د هم داره يې پريشانه کړى او له لارې څخه ئي تښتوى يا له ټولو څخه منکي د هم داره يې پريشانه کړى او له لارې څخه ئي تښتوى يا له ټولو څخه منکي د هم داره يې په تولو څخه د په دي د د خواو ده لاړې کيوي د هم دارې يو د د دو د دوره د د د د دوره د د دورې د دورې د دورې د د دورې د د دورې د د

# ذاكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَالِ وَاللهِ فَإِنْهَامِنَ تَقْوَى الْقُلُوبِ®

دا حکم مو واورید (یا امر هم دا دی چه تیر شو) او هر چا چه تعظیم وکړ د علائمو د (دین د) الله چه د حج افعال، د هدایاؤ محربول او نور عبادت دی پس بیشکه دا (تعظیم) له (افعالو د خاوندانو د) تقویٰ د زړونو دی.

تفسیر: یعنی د شعائر الله تعظیم په شرک کښی داخل نه دی، د هر چا په زړه کښی چه د پرهیزګاری مفسمون او د یوه خدای جل جلاله خوف وی نو دی به هرومرو (خامخا) د شمائرالله ادب او تعظیم کوی دغه ادب او تعظیم شرک نه دی بلکه د الله تعالیٰ د عین توحید له آثارو مخخه دی ځکه چه د الله تعالیٰ عاشق د هر هغه شی چه خدای جل جلاله ته منسوب وی قدر او ادب کوی.

# لَكُوْ فِيْهَامَنَافِمُ إِلَى آجَلِ مُسَتَّى ثُقَ مَعِلْهُ ٓ إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيْقِ ٥

شته تاسی ته په دغو څلور بولو (د هدیو) کښی (ډیری) فائدی تر وخت معلوم پوری (چه د دوی د حلالولو وخت دی) بیا (رسونه ده) ځای (د حلالولو) د دوی ته تر بیت عتیق پوری. (یا) بیا وخت د دغو منتهی دی

هغه بیت ته چه بلند شان دی.

تفسیو: قدیم کور بیت الله شریف دی او دلته بنائی توسماً تری تول حرم مراد وی. یعنی د اوبنانو، غویو، پسوریوئ، اوبنانو، او نورو نه تاسی ډیری ګټی حاصلولی شع مثلاً پری سوریوئ، شودی ئی شحینی او نسل تری اخلی او لا ئی پسی زیاتوئ، له وییو، پوستکو او نورو محخه ئی ګټه (فائده) اخلیع! مکر تر هغه وخته پوری چه ئی «هدیه» نه وی ګرڅولی محکه چه د «هدیی» کرڅولو محخه واسی انتفاع تری بی له ډیر شدید ضرورته نه ده روا اوس د هغو عظیم الشانه اخروی فائده هم دغه ده چه کمبی ته ئی نؤدی راولئ او د الله تعالیٰ په نامه ئی قربانی کی ځا!

#### وَلِكُلِّ اُمَّةٍ جَعَلْنَامَنُسَكًا لِيُذَكُوُوااسُمَ اللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمُومِّنَ بَهِيمَةِ الْكُنْعَامِرُ وَالهُكُمُ اِلهُ وَاحِدٌ فَكَةَ اَسْلِمُواْ

او دپاره د هر امت (مؤمن) مقرره کړی ده مونډ قربانی دپاره د دی چه یاد کړی دوی نوم د الله پر هر هغه شی چه رزق، روزی ګرځولی ده (الله) دوی ته له بی ژبو څلور بولو حیواناتو څخه (په وخت د ذبحی د دوی کښی) پس حق معبود ستاسی (او د پخوانیو امتونو) الله حق معبود یو دی پس خاص هم ده ته غاړه کیږدئ!

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ ته د نذر په ډول (طریقه) د حیواناتو حلالول په هر آسمانی دین کښی عبادت منل شوی دی که دا عبادت تاسی غیر الله ته د عبادت (نذر) په ډول (طریقه) کوئ نو دغه شرک دی. او ښائی تری سخت پرهیز وکړی شی. د موحد کار دا دی چه یوازی د پاک الله په نامه قربانی وکړی چه د هغه په پاکه نامه تولو شرائعو د قربانی کولو حکم ورکړی دی او نه ښائی چه قربانی د ده له حکم څخه خارجه وی.

#### وَيَثِيْرِ الْمُخْبِتِينَ ﴿

#### او زیری ورکړه عاجزی کوونکو ته،

تفسیو: یعنی هغو خلقو ته د الله تعالیٰ د رضاء او خوجی زیری واوروه چه یوازی د هغه واحد لا شریک خدای جل جلاله حکم منی او د هغه په مقابل کښی غاړه پدی او په هم هغه باندی ئی

زړونه ډاډه کیږی او د ده له جلال او جبروت څخه تل ویریږی.

#### الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُونُهُمُ وَالصَّيرِيْنَ عَلَى مَا اَصَابَهُمُ وَالْمُقِيمِي الصَّلْوِةِ وَمِتَارَزَقُنْامُ يُنْفِقُونَ۞

هغه (عاجزی کوونکی) کله چه یاد کر شی (د دوی په مخکښی نوم د) الله نو ویریږی زړونه د دوی او (زیری ورکړه) صبر کوونکو ته په هغو (سختیو او غمونو) چه رسیدلی دی دوی ته او زیری ورکړه) قائموونکی (سم درونکی سره له ټولو حقوقو) د لمانځه ته او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه) ځینی له هغو شیانو نه چه ورکړی دی مونږ دوی ته لگوی ئی (په ښو کارونو کښی)

تفسیر: یعنی مصیبتونه او تکلیفونه په پوره صبر او ثبات سره په ځان برداشت کوی او متحمل کیږی ئی او د کړاوونو او سختیو د تحمل په وخت کښی د حقی لاری څخه ئی قدم نه ښوئیږی. ﴿ وَالْكَرْتِيْمِ الْصَلْوَةٌ ﴾ الآیة - او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه قایموی سم دروی سره له ټولو حقوقو لمونځ او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه ځینی له هغو شیانو چه ورکړی دی مونږ دوی ته نفقه (ورکړه) کوی په ښو ښو کارونو کښی). د بیت الله تر رسیدو پوری حاجیان له ډیرو مصیبتونو او کړاوونو سره مخامخ کیږی، په سفر کښی زیاتره د لمونځونو د فوتیدلو یا د قضا کیلو اندیزه سره لګیږی، ښائی په هم دغه مناسبت ئی د دغو اوصافو او خصائلو بیان کړی وی.

#### وَالْبُكُنْ جَعَلَهٰ هَالُكُوْمِنَ شَعَالِمِ اللهِ لَكُوُ فِيهُا خَيُرٌ ۚ فَاذَكُرُ وَالسَّمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَافَّ ۚ فَإِذَا وَجَبَتُ جُنُو بُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَاطْمِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعَتَّرُّ كَتْلِكَ سَخَّرُنْهَا لَكُوْ لَصَاكُوْ تَشْكُرُونَ ۞

او اوښان غوايان (د هديمې) ګرځولی دی مونږ دا تاسی ته له علائمو د (دين د) الله شته تاسې ته په دی کښې خير (دينې او دنيوی ګټه (فائده)) پس يادوئ نوم د الله په دې (اوښانو غوايانو د ذبحې په وخت کښې) په داسې حال چه ولاړ وې (په دريو پښو چه يوه ئې ترې تړلې وي) نو کله چه پريوتل

اپخونه د دوی (په ځمکه پس له حلالولو او روح ئی وخوت او پس له پخیدلو) نو خورئ تاسی له دی نه (که مو خوښه وی) او خورئ ئی په صبر کوونکی او په بیصبره (سوالګرو فقیرانو) هم داسی (لکه چه وموښوده ذبحه د دوی) تابع کړی دی مونږ دغه (مذبوحی) تاسی ته دپاره د دی چه شکر وباسئ تاسی (په دی نعمت).

تفسیو: پخوا د مطلق شمائر الله د تعظیم حکم و اوس ئی تصریحاً وبود چه اوبن او نور د و ریانی ساکنبان (جاندار) هم د شعائر الله محخه دی چه د هغو په به او خربه ساتنه کنبی او په ادب سره په قربانی کاولو کنبی ستاسی دپاره ډیری دنیوی او اخروی بنیکنی (فائدی) او ګتی شته. نو د عمومی قاعدی سره سم بنائی چه د حلالولو په وخت کنبی پری د الله تعالیٰ نوم واخلئ ا بالخصوص د اوبن د ذبحی خورا (ډیره) به طریقه «نحر» دی چه هغه قبلی ته مخامخ ودروئ او یو لاس ئی (سی یا کین) وتری او په تتر ئی زخم (تپ) ووهی کله چه گرده (توله) وینه ئی ووته او په محمکه ولویده بیا ئی بوتی بوتی کرئ او تری منتفع شئ. که ډیر اوبنان وی نو قطار ئی ودروئ! او په هم دغه ترتیب سره ئی نحر کرئ!. په هو کوله القائم وَالنُهُ وَالنَّهُ وَاللهُ کَوه په کنی دوه قسمه محتاجان وبوول یو هغه چه پر صبر او استقامت سره ناست وی، سؤال نه کوی که لیم خه شی ورته ورکړ شی خو بیا هم قرار نه کینی.

تَدْالِنَ مُعْنُهُ اَلْمُؤْمُدُونُونَ ﴾ هم داسی لکه چه وموښوده تاسی ته طریقه د ذبح
کولو د هدایا و مسخری کړی دی مونږ دغه مذبوحی لپاره د دی چه شکر وباسئ تاسی په دی
نعمت) یعنی داسی لوی ساکښان (جاندار) چه هم په جثه او هم په قوت کښی له تاسی څخه
زیات دی ستاسی په واک (اختیار) او قبضه کښی درکړل شوی دی چه تاسی له هغو څخه راز راز
(قسم قسم) خدمتونه اخلئ او په ډیره آسانی سره ئی حلالولی هم شئ. دا د الله تعالیٰ لوی
احسان دی او ښائی چه د هغه شکر اداء کړ شی نه داسی چه د شرک په غوره کولو سره بالعکس
د هغه ناشکری وکړ شی.

#### لَنْ تَيْنَالَ اللهَ لُحُوْمُهَا وَلَا دِمَآ وُهُمَا وَالْكِنْ تَيْنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُوْ

له سره نه رسیږی الله ته غوښی د دوی او نه وینی د دوی (بی له خالص نیت څخه) ولیکن رسیږی دغه (الله) ته پرهیزګاری (او اخلاص چه ملګری وی له دغو مذبوحو سره بی له ریا) له تاسی،

تفسیر: په دی کښې ئې د قرباني اصلي فلسفه بیان کړه یعنې یوازې د حیوان په ذبح کولو او

د غوښی په خوړلو او خوړولو یا د هغه د وینی په تویولو تاسی هیڅکله د الله تعالیٰ خوښی او رضای حاصلولی نه شرغ او نه دغه غوښی او وینی او نور شیان د الله تعالیٰ تر درباره رسیدی شی بلکه د پاک الله دربار ته یوازی ستاسی د زړه تقویٰ او ادب رسیږی چه په ډیره خوښی، اخلاص او پوره رغبت یو قهمتی او نفیس شی د ده په حکم او اجازی سره د ده په نامه د ده کور ته بیایغ او هلته نی قربانی کوئ! ګواکی د دی قربانی په وسیله مو دغه خبره ښکاره کړه چه مونی په خپله هم ستا په لاره کښی قربانی کیدلو ته هم داسی حاضر او تیار یو! پس هم دا هغه تقویٰ ده چه د هغی ذکر په کښی شوی دی او د هغی په وسیله د الله تعالیٰ عاشق د خپل حقیقی محبوب خوښی حاصلولی شی.

#### كَتْ إِلَكَ سَتَّحْرَهَا لَكُوُ إِتَّكِبَرُوا اللهَ عَلَى مَاهَلُ كُوْ وَيَشِّرِ الْمُحْسِنِينَ ®

هم داسی (لکه چه ذکر شو) تابع کړی ئې دی دغه (خملور بولی) تاسی ته دپاره د دی چه په لوئی یاد کړئ الله او الله اکبر ووایئ) (د دوی د حلالولو په وخت کښی) په هغی (طریقی) سره چه لیاره ئی ښوولی ده تاسی ته او زیری ورکړه نیکو کارانو ته (د جنت)

تفسیر: یعنی «بسم الله الله اکبر، اللهم لک ومنک، ووایئ او ذبح کرئ او د الله تعالیٰ شکر ادا کرئ چه ده د خپل محبت او د عبودیت د اظهار څرنګه ښه لیار راوښووله او د یوه حیوان ذبح ئی ګواکی ستاسی د ځان د قربانی په ځای قایم مقام ودروله!.

#### اِنَّ اللهَ يُدافِعُ عَنِ الَّذِيْنَ امْنُو إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ مَفُوْرِهُ

بیشکه چه الله دفع کوی (د کفارو مکر) له هغو کسانو محخه چه ایمان ئی راوړی دی، بیشکه چه الله نه خوښوی هر خیانتګر (له خالق او مخلوقاتو سره او) ناشکره

تفسیر: په ﴿ آَیَاآلَوَیْنَکُمُآوَاَرَیَکُمُّاوَرَیَکُمُّوَارِیکُلُمُوَالَسِیْدِالْتَرَابِرِ ﴾ کښی د هنو کفارو ذکر و چه مسلمانان ئی د حرم شریف له زیارت او د حج او عمری محنحه منع کول. په منځ کښی ئی د مسجدالحرام او د هغه د متعلقاتو د تعظیم او د ادب احکام بیان کړل اوس ئی بیرته هم هغه پخوانی مضمون ته رجوع و کړه یعنی مسلمانان دی ډاډه او مطمئن اوسی چه الله تعالیٰ به ډیر ژر له دښمنانو محخه د دوی لاره صافه کړی او تر مسجد الحرام پوری د رسیدلو او د هغه د متعلقه احکامو په تعمیل کښی به هیڅ مخالفت او مشکلات پاتی نشی بی له کوم خوف

او خطره به دوی حج او عمره ادا کوی، ګواکی د هغه بشارت امر چه په ﴿ وَيُشِرِالْمُحْسِفِينَ ﴾ کښی ورکړي شوی ؤ د هغه یو زیری او بشارت هم دا دی.

و مخلوقاتو سره او ناشكره) يمنى كه ناشكه چه الله تعالىٰ نه خوښوى هر خيانت كر له خالق او مخلوقاتو سره او ناشكره) يمنى كه ناشكرو تكانو ته تر يوه خاص ميعاد پورى مهلت وركړى شى نو داسى خيال مه كوئ چه دوى د الله تعالىٰ خوښيږى، دغه ډيل او مهلت په ځينو مصالحو او حكمتونو بناء دى آخرى انجام او پاى (آخر) به ئى هم داسى وى چه د حق خاوندان به غالب او د باطل خاوندان به مغلوب او باطل پرستان به بيخى له دى لارى څخه لرى كړى شى. كله چه مشركانو په ډير ظلم او تيرى لاس پورى كړ او خبره تر دى حده پورى ورسيده چه مؤمنان د دوى له تجاوزاتو څخه سخت په عذاب شول يو به رسول الله صلى الله عليه وسلم ته وهلى شوى راته او بل و يړه او شكايت به ئى كاوه او ده شوى راته او بل و يه او شكايت به ئى كاوه او ده به ورته ويل چه «صبر وكړئ چه زه لا په قتال نه يم مامور شوى او له اويا آيتونو څخه زيات د قتال په نه كولو كړه مامور شوى او له اويا آيتونو څخه زيات د تال په نه كولو كړي و دا له هغو مباركو آيتونو څخه بالاخره دغه مبارك آيت راغى او د قتال اذن ئى صادر كړ او دا له هغو مباركو آيتونو څخه پومنى آيت دى چه د قتال په اذن كښى راغلى دى.

#### اُذِنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِإِنَّهُمْ طُلِمُوۤا

حکم ورکړی شوی دی (د قتال) هغو کسانو ته چه قتال ورسره کاوه شی (د کفارو له خوا) په دی سبب چه بیشکه په دوی ظلم شوی دی،

تفسیو: تر هنه پوری چه رسول الله صلی الله علیه وسلم په مکه معظمه کینی و نو مسلمانانو ته دا حکم شوی و چه د کفارو په سختیو او ربرونو (تکلیفونو) باندی صبر وکړی او لاس ور ونه غیثوی لکه چه مسلمانانو پوره تر دیارلسو کلونو پوری خورا (ډیر) سخت ربرونه (تکلیفونه) او ظلمونه وګالل (برداشت کړل) او د کفارو د زهره چوونکو ظلمونو او تیریو په مقابل کښی ئی مسلمانانو یوه وړه ډله په دغه مستقل مرکز کښی سره یو محای شوه نو هغو مظلومو مسلمانانو ته چه کفارو به تل ورباندی ظلمونه کول او جنگونه به ئی ورسره کول اجازه ورکړی شوه بلکه حکم ورته وشو چه د دغو ظالمانو په مقابل کښی توری وکاړی! او د خپلی ډلی او مذهب حفاظت په پوره حمیت سره وکړی او هم دا راز (قسم) څو آیتونه په هم دغه زمانه کښی نازل شول.

#### وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصُرِهِمُ لِقَدِيرُ اللَّهُ عَلَى نَصُرِهِمُ لِقَدِيرُ اللَّهِ

#### او بیشکه چه الله په مرسته (مدد) د دوی خامخا ښه قادر دی.

تفسیو: یعنی ای مؤمنانو! له خپل قلت او بی سروسامانی مخخه مه داریپریٔ! الله تعالیٰ یوه ډیره وړوکی بی وسیلی ډله هم د دنیا د لویو لویو فوځونو او سلطنتونو په مقابل کښی بریالی (کامیاب) کولی شی. په حقیقت کښی دا په یو مالک الملکوتی طرز له مسلمانانو سره د نصرت او مرستی (مدد) وعده وه لکه چه په دنیا کښی باچایان او لوی خلق د وعدی په وخت کښی د خپل شان او وقار او استغناء څرګندولو ډپاره داسی وائی هو! مونږ ستا هغه کار کولی شو او ښائی دغه عنوان ئی محکه غوره کړی وی غو مخاطب وپوهیږی چه مونږ په داسی کولو کښی د بای چا له طرفه نه یو مجبور شوی او هر څه چه کوو په خپل قدرت او اختیار به ئی کوو.

#### ٳڷؽ۬ڽؽٲٛڂ۫ۅؚجُؙٵؚڡؚڽؙ؞ڔؽٳڔۿؚۥٛۼؘؿڔڂٟؾٞٳڷۜٲڷؿۘڠٛۏؙڵۏٳۯؾؙڹٵٮڵۿٷٙڵٷٙڵۮڣٛٵٮڵٮۅ ٵڵٵۜڝؘڹڡؙڞؘۿؙۮ۫ڔؠۼۻڴۿڔۨٚڡػؿڞۊٳڡۼۅڽێڠۊۜڝؘڶۅڮۛۊڝٚۻڮٛؽؙڬػۯ ڣؽۿٵۺڂٳٮڵٶڲۺؽۯؙٵ۫ۅؘڶؽڽؘڞؙۯؾٵٮڵۿؙڡؘؽؖؿؙڞؙٷ۠ٳ۫؈ۜڶڶڶڬۘڡٚۊؚؿؿ۠ٛۼۯؚؽ۬ڒٛ۞

(دغه مظلومان مهاجران) هغه (کسان) دی چه ایستل شوی دی له کورونو خپلو په ناحقه سره (او بل هیڅ سبب د اخراج نه ؤ مگر دا) چه ویل به دغو (مؤمنانو) رب زمونږ (خالص یوازی) الله دی او که چیری نه وی دفع کول د الله خلقو لره ځینی د دوی لره په ځینو نورو باندی خامخا نړولی شوی به وی تکیبی او مدرسی او عبادتخانی او مسجدونه چه یاداوه شی په هغو کښی نوم د الله ډیر، او خامخا مرسته (مدد) به وکړی هرومرو (خامخا) الله له هغه چا سره چه مرسته (مدد) ورکوی (دین د) دغه (الله) ته، بیشکه چه الله خامخا قوی (د خپلو احکامو په تنفیذولو کښی) ډیر زور والا دی (په هر چا)

تفسیر: یعنی هغه مهاجر مسلمانان چه له خپلو کورونو څخه وویستل شول د هغوی بل هیڅ جرم نه و او نه پری چاه خرم خرم نه و او نه پری چاه خوم خرم خپلو د او نه پری چا څه دعوی درلوده (لرله) پرته (علاوه) له دی نه چه دوی ولی یو الله تعالیٰ تخپل رب وائی؟ او ولی خبتو او ډېرو ته سجدی نه کوی! ګواکی که په دوی ډیر لوی او دروند الزام لګول کیږی هغه دا دی چه دوی ولی له تولو څخه جدا شوی او یوازی له یو الله تعالیٰ سره ئی د خپل عبودیت تعلقات قایم کری دی.

﴿ وَتُوَلِّوَ فَمُرَالِمَ ﴾ او که چیری نه وی دفع کول د الله الایه) یعنی که په کوم وخت او کوم حالت کبنی هم یو جماعت ته د بل جماعت سره د جنگ او جگری اجازه نه وی نو دا به د اللهی فطرت له قانون محنه سخت مخالفت وی. پاک الله د دنیا نظام داسی پیدا کمی دی چه هر شی یا هر شخص یا هر جماعت په مقابل کبنی د خپل وجود د ساتنی دپاره جنگ و کمری که داسی نه وی او پاک الله نبکی په خپل حمایت کبنی نه ساتلی او د بدی په مقابل کبنی ئی نه درولی نو د نیکی نوم او نبنان به هم په جهان کبنی نه وی پاتی وی پاتی وی پاتی بی کثرت سره وی گرد (تول) مفلس مقامات او مهم یادگارونه د تل له پاره د وجود له صفحی محفه محو او له منځه به ئی لری کمی وی . هیڅ یو معبد ، تکیه عبادتخانه ، خانقاه ، مسجد او مدرسه به محفوظه نه وی پاتی شوی نو له دی کبله (وجی) ضروری شوه چه د بدی طاقتونه اگر که ډیر سره جمع هم شی خو د قدرت له طرفه به داسی یو وخت راشی چه د نیکی په مقسو لاسونو سره به د بدی د حملی مدافعت و کمری شی او الله تعالیٰ به د خپل دین د مرستی (مدد) کرونکو سره به د خپله مرسته مدافعت و کمری شی او دوی به د حق او صداقت په وسیله په دسمنانو غالب کمری.

بلا شبهه خدای جل جلاله داسی قوی او زبردست ذات دی چه د هغه د اعانت او مرستی (مدد) په اثر خورا (زیات) ډیر ضعیف موجود ډیرو لویو لویو طاقتونو ته هم ماتی ورکولی شی په هر حال په دغه وخت کښی مسلمانانو ته د ظالمو کفارو په مقابل کښی د جهاد او قتال اجازت ورکول د قدرت د هم دی قانون لاندی وو او دا هغه عام قانون دی چه تری هیڅ عقلمن انکار نشی کولی، که د مدافعت او حفاظت دغه قانون نه وی نو په خپله خپله زمانه کښی په نه د عیسائی راهبانو صومعی (حجری) ودانی پاتی وی او نه به د نصرانیانو بیع (کلیساگانی) او نه به د یهودیانو صلوات (عبادت خانی) او نه به د مسلمانانو هغه مساجد چه د الله تعالیٰ ذکر پکښی ډیر زیات کیږی پاتی وی او دغه ټول معابد به نړول شوی او له منځه تللی وی، نو د دی عام قانون لاندی هیڅ داسی دلیل نشته چه مسلمانانو ته په یو مناسب وخت کښی د دوی د دښمنانو سره د جنکیللو اجازه ورنه کړی شی.

# ٱلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَنَّهُمُ فِي الْرَضِ آقَامُواالصَّلُوَةُواْتُوُا التَّكُو وَلِمُ وَاللَّهُ الْمُوْرِ ﴿ التَّكُو وَلِمُ وَاللَّهُ عَالِمَهُ الْمُمُورِ ﴿ التَّكُو وَلِمُ وَالْمُورِ اللَّهُ وَالْمُورِ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ عَالِمَهُ الْمُمُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَالِمَهُ الْمُؤْمِرِ ﴾

(دغه مهاجر مظلومان) هغه کسان دی چه که چیری قدرت ورکړو مونږ دوی ته په ځمکه کښی (په دښمن باندی د غلبی په اعتبار) نو قائموی دوی (سم اداء کوی به سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی به زکوة او امر حکم به کوی (خلقو ته) په معروف (په نیک شرعی کار) سره او منع کوی به (خلق) له

#### بد کار څخه او خاص د الله په اختيار کښي ده آخره خاتمه د ټولو کارونو.

تفسیر: دا یوازی د هغو مسلمانانو بیان دی چه پری ظلمونه شوی دی او له کورونو محخه ایستل شوی دی یعنی الله تمالی به ولی له دوی سره مرسته (مدد) نه کوی؟ کله چه دوی داسی یو قوم دی چه که الله تمالی دوی ته د محمکی د مخ سلطنت هم ورکړی خو بیا هم دوی د الله تمالیٰ له یاده نه غافلیږی او په خپله هم په بدنی او مالی نیکیو کښی مصروف دی او کوشش کوی چه نرو هم په هم دغه سمه لاره برابر کړی لکه چه پاک الله دوی ته د دی محمکی حکومت ورکړ او کومی پیشگوئی چه پخوا شوی وی هغه تکی په تکی رستیا شوی «فلله الحمل علیٰ ذلک» له دی آیت محمد د اصحاب الکرام رضی الله تمالیٰ عنهم خصوصاً د مهاجرینو او په هغو کښی په اخص الخصوص د راشدینو خلفاؤ رضوان الله تمالیٰ علیهم اجمعین حقانیت، مقبولیت او منقبت اختص الخصوص د راشدینو خلفاؤ رضوان الله تمالیٰ علیهم اجمعین حقانیت، مقبولیت او منقبت

﴿ وَلَهُمَائِهُالْكُوْرِ ﴾ او خاص د الله تعالیٰ په اختیار کښی ده آخره خاتمه د تولو کارونو) یعنی که څه هم نن مسلمانان کمزوری او کفار غالب او قوی ښکاری لیکن دغه کار د الله تعالیٰ په واک (قبضه) او اختیار کښی دی چه بالاخر مسلمانان په دوی غالب، منصور او بریالی (کامیاب) کړی یا ئی دا مطلب چه هم دغه امت به د الله تعالیٰ دین تر یوی مودی پوری قایم ساتی بیا خدای جل جلاله عالم دی.

#### ۅٙٳڽؙؿۘڮڐٚڹٛٷڬؘڡؘڡٞڬػڐٛؠٮٛؿؘؿؙڵۿؙؗؗؗ؋ٛٷٛۄؙڒؙۏڿۊۜٵڎ ٷؿٛٷۮ۠۞ۛۅٷۄؙٳڔٝۿؚؽڔۘۊٷڡٛۯٷۅ۠۞ٷٵڞۼٮٜٛٮٮؙؽڹ۠ٷ۠ڵؚڗؚۜڹ ڡٛۅؙڶٮؽڶٲڡؙڮؿؙؿؙڶؚڵؚۿؚڔؠؙؿؙؙؿٚٵٚڂۘڹٛٷ۠ٷڰڰڲڣػٵؽؘڹڮؽؖڕ۞

او که چیری دروغجن کړی دغه کار تا (ای محمده! نو مه خفه کیږه) پس په تحقیق دروغجن کړی ئی وو (رسولان خپل) پخوا له دغه (قوم ستا) قوم د نوح (نوح لره) او (قوم د) عاد او (قوم د) ثمود او قوم د ابراهیم او قوم د لوط (انبیاؤ خپلو لره) او اهل (د ښار) د مدین (شعیب لره) او دروغجن ګټل شوی ؤ موسیٰ (د مصری قبطیانو له خوا) نو مهلت می ورکړی ؤ کافرانو ته بیا (ناڅاپه) ومی نیول دوی (په عذاب سره) پس څرنګه ؤ انکار زما (په دوی په تغیر د نعمت سره)

تفسیر: یعنی هغه وعده چه د مسلمانانو د نصرت او غلبی دپاره ورکول کیږی نه ښائی چه کفار

د خپل موجوده کثرت او قوت له کبله (وجی) مغرور شی او د هغو تکذیب وکړی ځکه دا د الله تعالیٰ مهلت او فرصت دی.

پخوانی اقوام هم د الله تعالیٰ په موقتی (څو ورځنی) مهلت ورکولو وغولیدل او د خپلو انبیاؤ تکنیب ئی وکړ، بیا څه مهال (وخت) چه هغوی ونیول شول نو وګورئ چه د هغوی حال څه شو؟ او له کوم عناب څخه چه الله تعالیٰ دوی ویرولی وو نو د دوی د شرارتونو او انکار له امله (وجی) دوی څرنګه د هغه سره مخامخ شول؟ چه په دغه وروستنی آیت کښی د هغه تفصیل راغلی دی.

#### فَكَايَّنَ مِّنْ ثَرِّيَةِ لَمُلَكُنْهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَنِي خَلُويَةٌ كَكُوُّوْشِهَا. وَبِثُرِّمُّ عَظَلَةٍ وَقَصُرِ مَّشِيْهِ

پس ډیر دی له کلیو (او ښارونو) څخه چه هلاک کړی دی مونږ (اهل د) هغو حال دا چه دغه (اهل د هغی قریی) ظالمان وو (په نفسونو خپلو) پس هغه (کلی) پریوتلی دی (دیوالونه ئی د پاسه) په چتونو بامونو خپلو باندی او ډیر کوهیان دی چه (ډک له اوبو) بیکاره پراته دی او ډیری ماڼی پخی لوړی (وچتی) (تشی پاتی دی او خاوندان ئی هلاک شوی دی)

تفسیو: یعنی د خپلو بنستونو (بنیادونو) د خوځیدلو په اثر اول ئی چتونه ولویدل، بیا ئی دیوالونه ونریدل بیا ګردی (ټولی) ودانی پری راولویدی او د چت ډیری ئی لا اوچتی کړی. دا ئی د هغو د لاندی باندی کیدلو صورت وجود.

﴿ وَيُؤْتِنَكُلَةٍ ﴾ او ډير کوهيان دی چه ډک له اوبو بيکاره پراته دی) يعنی هغه کوهيان چه پری به د اوبو د راويستونکو هجوم او ګټه ګونه وه نن هلته هيڅوک نشته چه د هغو بوکی راوکاړی او هغه ډيری لوی لوی او پخی او هسکی ودانی چه په چونه، سيمتو او نورو پخو موادو سره ودانی شوی وی خرابی او د ورانو کنډرو په شان پرتی دی او هيڅوک پکښې نه اوسيړی.

# ٱفَكَوْيَسِيْرُوافِ الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُوْ قَكُوْبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ۚ وَاللَّهُ مَعُونَ بِهَا ۚ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

آیا پس نه دی ګرځیدلی دوی (دغه کفار) په ځمکه کښی پس وی دوی لره زړونه چه فکر ئی کولی په هغو (زړونو سره په بده خاتمه د کارونو) یا (وی دوی لره) غوړونه چه خبری ئی اوریدلی دوی په هغو (غوړونو سره د کفارو د اهلاک چه عبرت پری واخلی) پس قصه دا ده چه نه دی ړندی سترګی (ظاهری د دوی) ولیکن ړانده دی زړونه ( د دوی) هغه چه دننه په سینو د دوی کښی دی (ځکه چه پری عبرت نه اخلی).

تفسیر: یعنی د دغو ورانر او تباه شوو ودانیو د کنډرو د لیدلو مخخه هم هیڅکله دوی ته داسی یو نکر او چرت (خیال) پیدا نشو او غور او اندیښته ئی ونه کړه چه د حق په لاره راشی او په رستیا خبره وپوهیږی او زړزنه ئی بینا او غوړونه ئی خلاص شی.

(پس قصه دا ده چه نه دی ړندی ظاهری سترګی د دوی ولیکن ړانده دی زړونه د دوی) یعنی که په سترګو ئی ولیدل خو پخپلو زړونو کښی ئی پری غور او فکر ونه کړ نو دغه لیدل هم د نه لیدلو په شان دی. ګواکی د دوی ظاهری سترګی خلاصی دی مګر باطنی سترګی ئی ړندی دی او په حقیقت کښی ډیر خطرناکه مرض د زړه ړوندوالی دی! (العیاذ بالله)

#### وَيَسْتَعُجِنُونَكَ بِالْعُذَابِ وَلَنَ يَّغُلِفَ اللهُ وَعُدَاهُ وَانَّ يَوْمًا عِنْدَرَيِّكَ كَالَّفِ سَنَةٍ مِّمَّا لَعُدُّوْنَ۞

او بیړه (تلوار) کوی (کفار) په تا په (راوستلو د) عذاب او له سره به خلافه نه کړی الله وعده خپله، او بیشکه یوه ورځ په نزد د رب ستا (له ورځو د آخرت، اوږده ده) لکه زر کاله له هغو کلونو څخه چه شمیرئ ئی تاسی (په دنیا کښی)

تفسیو: یعنی مقرر عناب په خپل تاکلی (مقرر کړی) وخت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی او دغه بی ځایه شورماشور، استهزاء او تکنیب او د عناب ژر غوښتل هیڅ یوه ګټه (فائده) نه لری. «بیشکه یوه ورځ په نزد د رب ستا له ورځو د آخرت چه ورځی د عناب د کفارو دی اوږده ده لکه زر کاله له هغو کلونو څخه چه شمیرئ ئی تاسی په دنیا کښی» یعنی ستاسی یو زر کلونه ده په نزد د یوی ورځی سره برابر دی لکه چه نن مجرمین د ده په واک (قبضه) او اختیار کښی دی د زرو کلونو د تیریدلو څخه وروسته هم داسی د ده په قبضه او اختیار کښی دی. هیڅ چیری تری پتیدلی او تښتیدلی نه شی. یا مطلب دا چه دی د زرو کلونو کار په یوه ورځ

کښی کولی شی. مګر داسی کول چه د ده د حکمت او مصلحت سره موافق وی، د چا ژر غوښتل او شور و شر کول د ده په دربار کښی هیڅ تاثیر نه لری، یا دی داسی وویل شی چه د اخروی عذاب وعده ضرور راتلونکی ده یعنی قیامت راځی او تاسی ته به پوره سزا درکړی شی. وروسته د قیامت د ورځی بیان وشو چه هغه یوه ورځ به د خپل شدت او هول په لحاظ د زرو کلونو سره برابره وی بیا ولی تاسی د داسی سخت لوی مصیبت په غوښتلو کښی تلوار کوئ؟.

# وَكَايَّتُ مِّنُ قَرُيَةٍ اَمُلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ نُعْ إِنَّهُ اَنُولَنَّ الْمَصِيُّرُ ۖ

او ډیر دی له (اهل د پخوانیو ښارونو او) کلیو چه مهلت ورکړی ؤ ما دوی ته (په خپل رحمت سره) حال دا چه (اهل د هغو) ظالمان وو بیا ونیول ما هغه (ناڅاپه په سخت عذاب) او خاص ماته راتله د هر چا دی (په آخرت کښی د جزاء له ېاره).

تفسیو: یعنی آیا په مهلت ورکولو به هغوی چیری وتنبتی؟ یا به په کوم ځای کښی پټ شی بالاخر د تولو رجوع او بیرته راتګ زمونډ په لوری دی، مونډ دوی تول ونیول او تباه مو کړل.

#### قُلُ يَالِيُهُا النَّاسُ اِتِّمَا ٱنَالَكُةُ نَذِيرُ مُّرِينًى ۗ

ووایه (ای محمده!) ای خلقو بیشکه هم دا خبره ده چه زه تاسی ته ویروونکی یم ښکاره (له جحیم څخه).

تفسیر: یعنی زما کار خبرول او ویرول دی څو تاسی د فضائلو غوښتونکی او له رذائلو څخه په ډډه شئ د عذاب نازلول زما په اختیار کښی نه دی او هغه د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی هغه به د مطیح او عاصی په منځ کښی فیصله وکړی او هر یو به د هغه له حال سره سم مناسب ځای ته ورسوی.

#### ڬٲڵۮ۪ؽڹٵڡۘٮؙٛٷٛٳۅؘعؠڶۅٳٳڟۑڂؾؚڵۿؗۄؙۄۜڡٚڣ۬ۄؘة۠ٷۜڔڒ۫ڨ۠ڮڔؽۄ۠

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی

#### ته بښنه (د ګناهونو) او روزي عزتناکه ( چه جنت دی).

تفسیر: یعنی په جنت کښی به میوی او غوره غوره شیان او ډول ډول (قسم قسم) نعمتونه او د الله تعالیٰ دیدن د مؤمنانو په برخه شی.

#### ۅٙٳڰڒؽؙؽؘڛؘۘۼؙۅٳڣٛٵؽؾڹٵ۫ڡؙۼڿؚڔ۬ؿؙؽٲۅڷ۪ڸڬٲڞ۬ٮ۠ٵڷ۫ۘۘۼڿؽؗۅؚۛۅۄٙڡۜٵٙۯڛؙڶؽٵ ڡؚڽؘؙۼٙڔ۠ڮڝڹؙڗۘڛؙۅؙڸؚۘۊٙڵڹؠؾٳڷؚٚۯٳۮؘٲۺۜؿٛٵڷڣۧٵڶۺ۠ؽڟؽ؋ؽٞٲڡٛؽڲؾؚ؋ ڣؽۺؙڂؙۥڶٮڮؗڡٵؽؙؿؚٙؗۼٵڶۺؖؽڟڹؙۛؿۘػؽؙڮۅؙڶڵڮٳؽڿ؋ٞۅٙڶڵڮٛۼڸؽؙڎؚ۠ٚۘۘۘۘڮڮؽ۠ڰؚٛ

او هغه کسان چه کوشش کوی په (بطلان د) آیتونو زموند کښی په داسی حال کښی چه عاجز کوونکی زموند وی (د دوی پخپل ګومان) هم دغه کسان ملګری د دوزخ دی (چه تل به پکښی سوځی). او نه ؤ لیږلی مونډ پخوا له تا (ای محمده!) هیڅ رسول او نه هیڅ نبی مګر په هغه وخت کښی چه لوستل به ئی کول نو وبه غورځاوه شیطان په لوستلو د ده کښی له ځانه خپله پس لری کوی الله هغه کلمی چه غورځولی دی شیطان بیا محکموی الله آیتونه خپل او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت لرونکی دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: د آیت په تفسیل کښی اختلاف دی. محقق مترجم قدس الله روحه په دی ترجمه کښی چه «کله چه لکیا شو په خیال ترلو، نو شیطان ګډ کړل د ده په خیال کښی» د خپل امام حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه رویه اختیار کړی ده چه هغی ته حضرت شاه ولی الله قدس سره هم د «حجة الله البالغه» په آخر کښی اشاره کړی ده . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه په «موضح القرآن» کښی لیکی «نبی ته یو حکم یا یو خبر چه د الله تعالیٰ له طرفه راځی په هغه کښی هیڅکله د یوی ذری په قدر هم څه تفاوت نشی واقع کیدی، او یو د نبی د زړه خیال د رائی اجتهاد دی هغه کله موافق راځی او کله نه لکه چه حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم خوب لیدلی ؤ او د انبیاؤ خوب وحی وی چه دی له منوری مدینی څخه مکی معظمی ته لاړ او عمره ئی وکړه ، دا ئی په خیال کښی وروګرځیده چه ښائی هم دغه سږ کال به هم داسی وشی. عمره ئی وکړه ، دا ئی په خیال کښی وروګرځیده چه ښائی هم دغه سږ کال به هم داسی وشی.

کښي د احرام په خلاصولو مجبور شو او په بل کال کښي ئې د خوب تعبير يوره شو. يا وعده وشوہ چه یه کفارو به غلبه ومومئ، په حیال کښی ئی داسی وګرځیده چه ښائی دغه بری به په هم دغه جنګ کښي وی خو په هغه کښي ونه شو او په بل کال کښي واقع شو بيا الله تعالیٰ دغه ورښکاره کړه چه څومره احکام او وعدی چه شوی دی په هغو کښی د سر د یوه ویښته په اندازه هم مخالفت نه واقع کیږی هو! د نبی په ذاتی خیال او اجتهاد کښی تفاوت واقع کیدی شی اګر که نبی له اصل پخوا ویلو او پیشگوئی سره خپل ذاتی خیال نه گدوه بلکه هر یو به ئی بیل بیل خوروه، باقی په دی صورت کښی به د (القاء) نسبت شیطان ته داسی وی لکه چه په ﴿ وَمَآاتَشْنِينُهُ إِلاَالْتَيْظُنُ آنَاذَكُونَ ﴾ كښى د (انساء) نسبت هغه ته كړى شوى دى والله تعالىٰ اعلم. د دی احقر یه نزد ډیر بهتر او خورا (ډیر) آسان تفسیر هغه دی چه د هغه مختصر اصل له اسلافو څخه منقول دی یعنی (تمنی) د قرائت او تلاوت یا تحدیث او (امنیت) د متلو یا حدیث په معنی واخیستل شی. مطلب دا چه له قدیم راهیسی دغه عادت جریان لری کله به کوم نبی یا رسول عليه السلام كومه خبره بيانوله يا به ئي د الله تعالىٰ آيتونه اورول شيطان به د ده به خبرو یا آیتونو کښی د خلقو په زړه کښی راز راز (قسم قسم) شبهی او وسوسی اچولی. یعنی د ځینو خبرو په متعلق به ئې د ډيرو خلقو په زړونو کښي ډول ډول (قسم قسم) وسوسي غورځولي او رنګا رنګ شکونه او شبهی به ئی پیدا کولی مثلاً رسول الله صلی الله علیه وسلم د 🙀 مُحِمَّتُ عَلَيْكُوْالْمَيْتَةُ ﴾ آيت ولوست شيطان د خلقو په زړونو کښي دا شبهه واچوله چه وګورئ د خپل لاس وژل شوی حیوان حلال بولی او خدای وژلی حرام گنی؟ یا چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعَبُّ دُونَ وَنَ دُونِ اللهِ مَصَبُ جَهَلَوْءٌ ﴾ شيطان بكنبى داسى شبهه دغه آيت ولوست وغورځوله چه په ﴿ وَمَاتَشُّ لُاوْنَ صُنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ كښى ملائكة الله، مسيح او عزير عليهم السلام هم شامل دى يا كله چه حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم د مسيح عليه السلام په نسبت د ﴿ وَكُلِينَا ٱلْفُهَآ اللَّهُ مَا وَرُومُومُنَّهُ ﴾ آيت ولوست شيطان د خلقو په افكارو كښي داسي مفكوره ييدا كره چه له دى نه د حضرت مسيح عليه السلام ابنيت او الوهيت ثابتيږي. د دغه شيطاني القاء يه ابطال او ترديد كښي حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم د الله تعالىٰ هغه بینات آیتونه واورول چه بیخی صاف او محکم وو او داسی یخی خبری ئی وروښودی چه د هغو له اوریدلو څخه شک او شبهی ته له سره ځای او موقع پاتی نه شوه ، ګواکی د «متشابهاتو» د ظاهری سطحی یه بناء کومه اغواء او اخلال چه شیطان ئی غورځوی آیات محکمات د هغه بیخ او بنیاد وباسی چه د هغو د اوریدلو څخه ټول شکونه او شبهی له منځه ورک او فنا کیږی. دا دوه قسمه آیتونه ولی نازلولی شی؟ شیاطینو ته د دومره وسوسی اچولو او تصرف موقع ولی ورکوله کیږی؟ او د داسی آیتونو هغه احکام چه وروسته توضیح کیږی ولی به ابتدا کښی نه تشریح كيږى؟ دغه ګرد (ټول) امور د الله تعالىٰ له غير محدود علم او حكمت څخه نشئت كوى، الله تعالیٰ دا دنیا علماً او عملاً دارالامتحان ګرځولی ده، لکه چه به داسی چارو سره د بندګانو آزمویښت کوی چه څوک د خپل زړه د ناروغتیا یا د سختی له سببه د شکونو او د شبهو په

الحج(۲۲ )

ختو او جبو کښی نښلی؟ او کوم پوه او عقلمن انسان د خپل علم او تحقیق په قوت د ایمان، ایقان او اخبات لوړ (اوچت) مقام ته رسیږی؟ رښتیا خبره خو دا ده که انسان په بنه نیت او ایمان داری او بنه عقیده سره پوهیدل وغواړی نو پاک الله هم د ده مرسته (مدد) کوی او په سمه لاره ئی بیائی او ثبات او استقامت ورپه برخه کوی، پاتی شول منکرین او شک کوونکی هغوی ته تر قیامته پوری هم داد او اطمینان نه شی حاصلیدلی.

(هر چه گیرد علتی علت شود)

زموند په دی تقریر کښی تر ډیره حده پوری د ډیرو آیتونو مطلب بیان شو، پوه خلق کولی شی

چه زموند د دی تقریر اجزاء د هغو ایتونو له اجزاؤ سره بی تکلفه تطبیق کړی دا آیتونه لکه چه

موند د (آل عمران) د سورت په ابتدا کښی بیان کړی دی له هو گولژی آنان آنگیک الله آنگیک الله آنگیک الله آنگیک آنگیک الله آنگیک آنگیک الله آنگیک آنگیک الله آنگیک آنگیکیک آنگیک آنگیک آنگیک آنگیکی

تغییه: مفسرانو چه د دی آیت لاندی د (غرانیق) قصه ذکر کری ده د هغی د بحث موقع دلته نشته. جائی چه د (النجم) په سورت کښی د هغی په نسبت د څه لیکلو موقع راشی، مونږ د صحیح مسلم په شرح کښی په دی په ډیر چه بسط سره خبری کړی دی، په هر حال د آیت مطلب د اسلافو د تفصیل سره موافق بالکل صاف دی ګواکی دا د ﴿ وَالْدَیْنَ مُسْوَایْاَلْیَامُنْمُویْتُنَ ﴾ د آیت تفصیل دی چه په هغه کښی د آیات الله د ابطال په باب د کفارو د سعی

ذكر و.

لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوْ بِهِمُّ مَّرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوْ بُهُمُّ وَ إِنَّ الظّلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيْدٍ فَ وَلَيْعَلَمَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ اَنَّهُ الْمَثَّى مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتَنْخُبِتَ لَهُ العج(٢٢) العج(٢٢)

#### عُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ الْمُثُوَّا إِلَّ صِرَاطٍ مُسْتَقِيِّكُمْ

دپاره د دی چه و گرځوی (الله) هغه شی چه غورځوی ئی شیطان ازمویښت دپاره د هغو کسانو چه په زړونو د دوی کښی مرض (د شک او نفاق) دی او (بل دپاره د هغو چه) سخت دی زړونه د دوی، او بیشکه ظالمان خامخا په مخالفت ډیر لری کښی دی (له حقه). او (دغه القاء د دی دپاره ده چه) په یقین سره پوه شی هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم چه بیشکه دا قرآن حق دی له طرفه د رب ستا پس ایمان به راوړی دوی په ده سره نو نرم (آرام به شی انقیاداً) دغه قرآن ته زړونه د دوی، او بیشکه الله خامخا لاره شوونکی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی طرف د سمی صافی لاری (د اسلام) ته.

تفسیو: په موضح الترآن کښی راغلی دی «یعنی په دی ګمراهان لا ګمراه کیږی چه د هغوی کار ګمراهی ده او د ایمان خاوندان لا زیات تینګ او مضبوطیږی چه په دغه کلام کښی بنده ته هیځ د مداخلی ځای نشته او که وی نو دغه به هم د بنده د خیال په شان کله صحیح او کله غلط وی د هر چا نیت چه په به اعتقاد وی هغه ته الله تعالیٰ دا خبره ورښیی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه دا فائده له خپل ذوق سره سمه لیکلی ده، زمونی خیال هغه دی چه په تیره فائده کښی دی، والله اعلم

#### ۅؘۘڵٳێڗٙٳڶٳڷێڔؽؘؽؘػڡٞۯؙٷ؈ٛڡؚۯێۊۣڝۧڬ؋ٛػڞ۠ؾٲؿؚؠۿؙ ٳۺٵۼڎؙڹۼؙؾؘڎٞٲۅ۫ڽٳڗ۫ؿۿٷٛۼڬٳۻۛؽۅؙۄؚؚۼڠؚؽۄؚؚ

او تل به وی هغه کسان چه کافران شوی دی په شک کښی له دی (قرآنه یا له سمی لاری یا له رسوله) تر هغه وخت پوری چه راشی دوی ته قیامت نامخاپه یا راشی دوی ته عذاب د ورځی شنډی (سختی د قیامت چه د نجات هیڅ لاره پکښی نه وی)

تفسیر: یعنی مقصد په خپله د قیامت د هولناکی حادثی نامخابی رارسیدل یا د قیامت د عذاب راتلل دی او یا شاید د ﴿ مَثَانُبُیۡتُوۡمِیۡتُوۡمِ ﴾ محخه د دنیا عذاب مراد وی یعنی په هم دی دنیا کښی به داسی سزا درکړه شی چه په هیڅ صورت به ورمحخه خلاصیدل امکان ونه لری. اقترب للناس(١٧) الحج(٢٢)

## ٱلْمُلُكُ يَوْمَبِ نِ لِللهِ يَحْكُوْ بَيْنَهُوْ

ملک سلطنت په دغه ورځ د قیامت خاص الله ته دی، فیصله به کوی (په دغه ورځ کښی) په منځ د دوی (د مؤمنانو او کافرانو کښی)

تفسیر: یمنی د قیامت په ورځ کښی به یوازی د الله تمالیٰ سلطنت او حکومت وی او د بل هیچا ظاهری او مجازی د حکومت نوم او نښان به نه وی په هغه وخت کښی به د ګردی (ډولی) دنیا عملی فیصله کیږی چه تفصیل ئی دا دی.

فَٱلَّذِيْنَ الْمَنُوُّا وَ عَمِلُواالطَّلِحْتِ فَيُ جَنَّتِ النَّعِيُوِ ﴿وَالَّذِيْنَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُوُا بِالْلِتِنَا فَأُولِا كَلَهُمُ عَنَا ابُّمُّهِ يُنُ ۚ وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوُا فَي سَمِيلِ اللَّهُ تُتَّةَ فَتِلُوَّا اَوْمَانُوْالْيَرُزُقَنَّهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا ۚ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ خَيُرُاللَّ زِقِيْنَ ﴿ لَيُكُ خِلَتَهُمُ مِثْكُ خَلَا يَرْضُونَهُ وَإِنَّ اللّهَ لَعَلِيْمُ كَلِيْدُوْ حَلِيْدُوْ

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په جنتونو د نعمتونو کښی به وی. او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو ئی کړی دی آیتونو زمونږ ته پس دغه کسان شته دوی ته عذاب سپکوونکی او هر هغه کسان چه خپل کورونه ئی پریښی دی په لاره د الله کښی (د جهاد، طاعت او د الله د رضاء له پاره) بیا ووژلی شی (په جهاد کښی) یا مره شی (پخپل مرک) نو خامخا روزی به ورکړی هرومرو (خامخا) دوی ته الله روزی نیکه (د جنت)، او بیشکه الله خامخا هم دی غوره د (تولو) روزی ورکوونکو دی. خامخا داخل به کړی (الله) هرومرو (خامخا) دوی په داسی یو ځای (د جنت) کښی چه خوښ به کړی دوی هغه (ځایونه د جنتونو)، او بیشکه الله خامخا ډیر عالم (په تولو احوالو) ښه حلم لرونکی دی (په تاخیر د عقوبت لپاره د رجوع).

تفسیو: د مؤمنانو انجام ئی پخوا ښودلی و دلته ئی له هغو محخه د یوی ممتازی ډلی ذکر په خصوصی ډول (طریقه) سره وکر یعنی هغه خلق چه د الله تعالیٰ په لاره کښی خپل کور، کهول پریښی او تری تللی وی که په جنګ کښی شهیدان شی یا په خپل طبیعی مرګ سره ومری په دواوو صورتونو کښی به د الله تعالیٰ له طرفه ورته خاصه میلمستیا ورکوله کېډی، د دوی خوله څښل او اوسیدل به ټول د دوی په خوښه او مرضی سره وی او الله جل جلاله ښه پوهیډی چه دوی په کومو کومو کسانو خالص د ده په لیاره کښی خپل کومو کومو کسانو خالص د ده په لیاره کښی خپل کور، کېډل او نور ترک کړی دی. د داسی مهاجرینو او محاهدینو په خطاکانو باندی به حق تعالیٰ تحمل کوی او د خپلی عفوی له شان څخه به کار اخلی. د «علیم» او «حلیم» او «حلیم» صفات نی ځکه ذکر کړل چه پاک الله ته ټول شیان به معلوم دی او هغه کسان هم ښه ورمعلوم دی چه هغوی د ده داسی مخلصو بندگانو ته داسی ریرونه (زحمتونه) او تکلیفونه رسولی دی چه هغوی د ده داسی مخلصو بندگانو ته داسی ریرونه خپل حلم او تحمل له امله (وجی) دغو ظالمانو ته سم لاسی سزا نه ورکوی.

## ذَلِكَ ۚ وَمَنَّ عَاقَبَ بِبِيعُلِ مَاعُوُ قِبَ بِهِ ثُنَّوْفِي عَلَيْهِ لَيَصُرَّتُهُ اللَّهُ ۗ

(خبره) هم دا ده (لکه چه ومو ویله) او هر هغه چه بدل واخیست په مثل د هغه (ضرر) چه معذب شوی دی دی په هغه سره بیا (دوهم ځل) ظلم وکړ شی په ده باندی نو خامخا مرسته (مدد) به وکړی هرومرو (خامخا) له ده سره الله،

تفسیو: یعنی که مظلوم له ظالم محخه واجبی بدل واخلی بیا ظالم پری بل عملی ظلم وکری نو دی بیا هم مظلوم واقع شو او الله تعالیٰ به بیا ورسره مرسته (مدد) وکری لکه چه عادت نی دی بالاخر د مظلومانو حمایت کوی «واتق دعوة المظلوم فانه لیس بینها و بین الله حجاب» بترس ازآه مظلومان که هنگام دعا کردن اجابت از در حق بهر استقبال می آید

#### إِنَّ اللهَ لَعَفُوٌّ خَفُورٌ ؈

بیشکه الله خامخا سه عفو کوونکی دی (د تجاوزاتو) ډیر بښونکی دی (د خطیاتو)

تفسیر: یعنی بندگانو ته هم جائی چه پخپلو شخصی او معاشرتی چارو او معاملاتو کهی د عفوی او ببینی عادت زده کری او هیڅکله دی د انتقام او بدل اخیستلو په فکر نه اوسی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی واجبی بدل اخیستونکی ته الله تمالیٰ عناب نه ورکوی که څه هم بدل (کسات) نه اخیستل جه او غوره کار دی. د کفارو د اذیت بدل مسلمانانو له کفارو څخه د «بدر» په غزا کچی واخیست لیکن کفارو بیا په «احد» او «احزاب» کچی په تیری او تجاوز لاسونه پوری کړل چه بیا الله تعالیٰ مسلمانانو سره پوره مرسته (مدد) وکړه.

#### ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ يُوْلِجُ النَّيْلِ فِي النَّهَارِ وَيُوْلِجُ النَّهَارُ فِي النَّيْلِ وَأَنَّ اللهَ سَمِيتُ بُصِيْرُ

دغه (نصرت په سبب د دی دی) چه بیشکه الله ننه باسی شپه په ورځ کښی او ننه باسی ورځ په شپه کښی (چه کله ورځ لنډه شپه اوږدوی کله شپه لنډه ورځ اوږدوی) او بیشکه الله ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی دی (عالم په ټولو اشیاؤ).

تفسیو: یعنی الله تعالی د دومره لوی قدرت او قوت څیښتن (مالک) دی چه د شپی او ورځی اړول او راړول او د هغوی لندول او اوږدول د ده د قدرت په لاس کښی دی او یوازی د ده په حکم، اراده او تصرف کله ورځ اوږدیږی او کله شپه اوږدیږی نو آیا دغه مطلق قادر په دی باندی نه دی قادر چه یو مظلوم قوم یا شخص سره مرسته (مدد) وکړی او د ظالمانو له منګلو څخه نی خلاص کړی؟ بلکه دوی په هغوی باندی غالب، قاهر، قادر او مسلط کړی، مخکښی د مهاجرو مسلمانانو ذکر و په دی آیت کښی نی دی ته اشاره وکړه چه حالات ډیر ژر د شپی او ورځی په شان بدلیدونکی دی څرنګه چه پاک الله د شپی تیاره د ورځی په رڼا (رنړا) له منځه وړی، هم داسی به د کفر او شرک ځمکی هم د اسلام په غیړ کښی ورکړی. او بیشکه چه پاک الله ښه اوریونکی دی د تولو اقوالو، ښه لیدونکی عالم دی په تولو اشیاؤ یعنی د مظلوم غږ او آواز هم اوری او د ظالم چاری او اعمال هم وینی.

## ذلك بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ اَنَّ مَا يَكُ عُونَ مِنْ دُوْنِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْحَبِيرُوْ

دغه (مرسته (مدد) په دی ده چه) بیشکه الله هم دی دی حق ثابت او بیشکه هغه چه بولي ئی (کفار او عبادت ئی کوی) بی له الله څخه هم دغه باطل دی او بیشکه الله هم دی (له تولو مخخه) ښه لوړ (وچت) ښه لوی دی

تفسیو: یعنی له الله مخخه پرته (علاوه) داسی عظیم الشان کارونه او انقلابونه د بل چا له لاسه پوره کیدی شی؟ بلکه نه شی په واقع کښی صحیح او رښتینی برحق معبود هم دغه یو الله تعالیٰ دی نور تول معبودان بیخی غلط او له یوه سره زائل او تول باطل دی. بنائی چه تاسی هم دغه واحد لا شریک ذات خپل الله وگئیع. چه له تولو محخه اعلیٰ او اولیٰ او ډیر به مولیٰ دی او دغه لوی شان په اتفاق سره د هم دغه یو الله جل و علا شانه په ذات او صفاتو کښی شته.

# اَكُوْتَرَانَ اللهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءُ مَاءً وَنَصْمِحُ الْاَرْضُ مُخْضَتَّرَةً وَلَا اللهَ لَطِيعُ الْاَرْضُ مُخْضَتَرَةً وَلَا اللهَ لَطِيعُ خَدِيرُهُ

آیا نه وینی ته (نه ئی خبر ای مخاطبه) چه بیشکه الله نازلی کړی دی له (طرفه د) آسمان مخخه اوبه پس ګرځی ځمکه (په دی اوبو سره) تکه شنه (پس له هغه چه وچه سپیره وه) بیشکه الله ښه مهربان عالم دی په پتو تدابیرو ښه خبردار دی (په ټولو شیونو)

تفسیر: یعنی هم داسی به د کفر او شرک وچه او شاړه محمکه د اسلام په باران باندی شنه او سمسوره کړی. او هم هغه خدای جل جلاله ښه پوهیږی چه په څه شان د باران د اوبو په وسیله شینکی او نباتات زرغونیږی. د ده قدرت د ځمکی په دننه کښی داسی تدبیر او تصرف کوی چه د هغه په اثر وچه شاړه محمکه د اوبو او نورو اجزاء ځان ته جذب او راکاږی چه په دی ترتیب محمکه شنه او سمسوره کیږی. هم داسی الله تعالیٰ پخپلی مهربانی، لطیف تدبیر، جه تربیت، پوره خبرداری او پوهی سره د انسانانو په زړونو د اسلام د فیوضو باران وروی او هغه شنه او سمسوره کوی.

#### كَهُ مَا فِي السَّـٰ لِمُؤْتِ وَمَـٰا فِي الْرُدُضِ ۗ وَ إِنَّ اللهُ كَهُوَ الْغَـنِيُّ الْحَمِينُ كُ

خاص هم دغه (الله) لره دی هر څه چه په آسمانونو کښی او هر څه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی خلقاً ملکاً وعبیداً) او بیشکه

الله خامخا هم دی غنی بی پروا دی (له مخلوقاتو خپلو) ښه ستایلی شوی (په صفاتو او افعالو خپلو کښی)

تفسیر: یعنی هر کله چه د آسمان او د محمکی گود (تول) شیان د الله تعالیٰ مملوک او مخلوق دی او گرد (تول) پاک الله ته اړ (مجبور) او محتاج دی او الله تعالیٰ هیچا ته هیڅ ضرورت او احتیاج نه لری، نو که وغواړی چه په دوی کیبی هر ډول (طریقه) تصرف او تبدیل وکړی نو هیڅوک د ده مانع او مزاحم کیدی نشی البته پاک الله د تامه غناء او د کامل اقتدار سره سره خامخا هم هغه کار کوی چه بیخی له حکمت او مصلحت محخه ډک وی. د الله تعالیٰ گرد (تول) افعال محمود دی او د هغه ذات د گردو (تولو) محاسنو او حمیده فی صفاتو جامع دی.

#### ٱلْمُتَرَانَ الله مَسَخَّرَ لِكُمُّ مَّافِ الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجْدِئَ فِي الْبَحْرِيِأَ مُرِعٌ وَيُمُسِكُ السَّمَاءُ أَنَ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْ بِنَهُ إِنَّ اللهَ بِإِلنَّاسِ لَرَءُوْكَ تَحِيْرُ

آیا نه دی لیدلی تا (نه ئی خبر ای مخاطبه) چه بیشکه الله مسخر (تابع) کړی دی تاسی ته هر هغه چه په ځمکه کښی دی او (مسخره کړی ئی ده) بیړی چه ګرځی په سیند کښی په حکم د هغه سره، او ساتی آسمان له دی نه چه راولویړی په ځمکه باندی مگر خو په حکم د هغه سره، بیشکه الله پر خلقو خامخا ښه نرمی کوونکی ښه مهربان دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ نه ستاسی او نه د بل چا محه پروا لرله محض پخپل شفقت او مهربانی سره نی د وچی او لمدی، بحر او بر کرد (تول) شیان تاسی ته تابع او مسخر کرل او هم دغه الله تعالیٰ په خپل قدرت آسمان، سپویمی، لمر او ستوری، په هوائی فضا کښی بی له کومی ظاهری ستنی معلق ساتلی دی چه له سره له خپله ځایه نه رابحکته کیږی او نه رالویږی او که رالویدللی وی یا بو د بل سره ئی تکر کړی وی نو ستاسی ځمکی به ئی توتی او ذری کړی وی، محو چه د الله تعالیٰ له خوا د نظام د بدلون حکم نه وی صادر شوی تر هغه پوری به دغه کردی (تولی) کری هم داسی پخپلو ځایونو قائمی وی او مجال نه لری چه د یوه انچ په اندازه له خپل ځایه بی ځایه شی. د ه راز پرانځو کې استثناء محض د قدرت د اثبات د تاکید دپاره ده یا شاید د قیامت واقعی ته اشاره وی (والله اعلم). اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

## وَهُوَالَّذِينَ ٓ اَحْيَاكُونُ تُعَرِّيمِينَكُونُ تَعْ يُحْيِينُكُو الآن الْإِنْسَانَ لَكَفُورُ ۞

او دغه (الله) هغه (قادر مطلق دی) چه ژوندی کړی یئی تاسی (په درکولو د روح سره پس له هغه چه نطفی وئ) بیا به مړه کاندی تاسی (کله چه اجل مو پوره شی) بیا به ژوندی کړی تاسی (په قیامت کښی په بعث سره)، بیشکه انسان خامخا ناشکره دی.

تفسیر: هم داسی هغه قوم چه د کفر او جهل په روحانی مرګ سره مړه شوی وو د ایمان او معرفت په روح سره به هغوی بیا ژوندی کړی.

(خو بپشکه انسان خامخا ناشکره دی د نعمتونو د الله تعالیٰ) یعنی د دغومره احساناتو او انعاماتو په لیدلو سره هم د هغه حق نه منی او قدر ئی نه پیژنی او د هغه حقیقی منعم محخه مخ اړوی او نورو ته خپل سر تیټوی.

> لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مُنْسَكًا هُوْنَاسِكُوهُ فَلَائِنَانِ عَنَكَ فِى الْكُورُ وَادْخُولُ الْمُرُوادُخُول الْأَمُرُوادُخُولُ رَبِّكَ إِتَّكَ لَعَلَى هُدًى مُسْتَقِيْمٍ ۞ وَإِنْ جَادَكُوكَ فَقُلُ لِاللهُ ٱعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونِ صَالَالُهُ يَعْكُوُ بَيْنَكُو نِوْمُ الْقِيهِ لَمَةِ فِيْمَاكُنُ ثُنُّ وَفِيْهِ تَعْتَلِفُونَ ۞

دپاره د هر یوه امت مقرره کړی ده مونړ یوه لاره د بندګی چه دوی عمل کوونکی دی د هغه پس نه ښائی چه جگړه وکړی (دا خاوندان د ادیانو) خامخا له تاسره په دی کار (دین) کښی (څکه چه محمدی دین حق او ظاهر دی) او بلنه کوه (د خلقو توحید او عبادت د) رب خپل ته، بیشکه ته ئی خامخا په (هغه) سمه صافه لیاره (چه برابره تللی ده حق ته)، او که جگړه کوی (په امر د دین کښی کفار) له تاسره نو ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله ښه پوه دی په هغه (جګړه او عناد) چه کوئ ئی تاسی الله به حکم وکړی په منځ ستاسی کښی په ورځ د قیامت په هغه شی کښی چه وئ تاسی چه په هغه کښی مو اختلاف کاوه (چه د دین امر دی)

تفسيو: ټول انبياء د دين په اصولو کښې سره متفق دی. هو! د هر امت له پاره الله تعالىٰ د

عبادت مختلف صورتونه په مختلفو زمانو کښی ټاکلی (مقرر کړی) دی چه د هغو سره سم به هغو امتونو د الله تعالیٰ عبادت کاوه، لکه چه دی محمدی امت ته هم یو خاص شریعت لیږل شوی دی لیکن د دین اصل تل تر تله یو شی ؤ او دی او پرته (علاوه) له الله تعالیٰ محخه د بل هیچا او هیڅ شی دپاره عبادت نه دی مقرر کړی شوی. نو ځکه په توحید او نورو متفق علیه دینی مسائلو کښي هیچا ته نه دی لایق او نه د هغه له حال سره څه مناسبت لری چه څه اختلاف او څه جګړه وکړی. کله چه کافران په داسې واضع او ښکاره شیانو کښې هم دعوی او جګړی وکړی نو تاسی د هغوی هیڅ پروا مه کوئ! تاسی په هم هغی سمی صافی لاری باندی روان اوسع! او نور خلق هم هغی ته راوبولع! او د معاندینو د جگړی فیصله الله تعالیٰ ته وسپارئ! چه هغه د دوی په ګردو (ټولو) حرکاتو ښه پوه او خبر دی. د قیامت په ورځ کښې به د دوی د دغو ټولو اختلافونو او جګړو عملی فیصله وکړی، ته د دعوت او تبلیـغ فرض ادا۔ کړه! او د دوی په فکر کښی ډیر سر مه خوږوه! د داسی معاندینو علاج یوازی پاک الله سره دی. تنبیه: د ﴿ فَلَایْنَانِیْمُنَّاکَفِالْاَسِّرِ ﴾ مطلب دا هم کیدی شی کله چه د هر امت دپاره الله تعالیٰ بیل دستورالعمل مقرر کړی دی چه په هم هغه سلسله دغه محمدی امت ته هم نوی شریعت راغلی دی نو بیا د جکری سبب څه شی دی؟ «وهذا قبل الامر بالقتال» ځینو مفسرینو د «منسک» معنی په ذبح او قربانی سره کړی ده مګر اقرب هم هغه ده چه مترجم قدس الله روحه اختيار كړى ده والله اعلم.

#### ٱڬڎ تَعْلَوُآنَ اللهَ يَعْكُومَا فِي السَّمَآءُ وَالْكَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَيْتُمْ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرُ۞

آیا نه پوهیږی ته (ای مخاطبه بلکه پوهیږی) چه بیشکه الله پوهیږی په هر هغه څه چه دی په آسمان کښی بیشکه دا څه چه دی په آسمان کښی او (هر هغه څه چه دی په) ځمکه کښی بیشکه دا (مذکوره شیان لیکل شوی دی) په کتاب (لوح محفوظ) کښی بیشکه دا (علم، لیکل د لوح محفوظ، فیصله د قیامت) په الله آسان دی.

تفسیر: یعنی د خدای جل جلاله علم د دوی په اعمالو کښی څه منحصر نه دی د الله تعالیٰ علم خو د آسمان او ځمکی په ټولو شیانو باندی محیط دی او د ځینو مصالحو او حکمتونو په بناء ټول واقعات د ده د علم سره سم په لوح محفوظ کښی ثبت او محفوظ دی او هم د انسانانو ټول اعمال د دوی په عملنامو کښی لیکل شوی دی چه له هغو سره سم به د قیامت په ورځ فیصله کیږی او په دومره بی شمارو شیانو باندی په پوره ډول (طریقه) سره پوهیدل او د هغو تولو په به شان سره لیکل او د هغو تولو په به شان سره لیکل او د هغه سره مطابق د هر یوه فیصله صادرول د دغو تولو اجراء او انفاذ

پاک الله ته هیڅ اشکال او سختی نه لری او نه ده ته په دغو کارونو او د نورو مشکلو چارو په کولو او تکمیل کښی (معاذ الله) څه تکلیف او رېړ (زحمت) ورېیدا کیږی.

#### وَيَعْبُكُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَمَ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطُنَا قِمَالَيْسَ لَهُمُ بِهِ عِلْمُوَّ وَمَالِلتَّطِيمِينَ مِنَ تَصِيرٍ ۞

او عبادت کوی (دغه کفار) غیر له الله د هغه شی چه نه دی نازل کړی (الله) په عبادت د هغه هیڅ سند او د هغه شی چه نشته دوی ته په هغه باندی هیڅ علم دلیل پوهه، او نشته ظالمانو ته هیڅ مرسته (مدد) کوونکی (چه له عذابه ئی خلاص کړی).

تفسیر: دوی یوازی د خپلو پلرونو او نیکونو په تقلید کښی داسی کارونه کوی چه هیڅ یو عقلی یا نقلی کوم برهان یا سند یا دلیل پری نه لری. (او نشته ظالمانو ته هیڅ مرسته (مدد) کوونکی چه له عنابه ئی خلاص کړی او) له ټولو څخه لوی ظلم او بیانصافی دا ده چه پاک الله سره کوم شریک ودرولی شی. نو داسی ظالمان او بی انصافان خلق دی ښه په یاد ولری چه د دوی دغه شرکا چ به د مصیبت په وخت کښی هیڅ د دوی په ښه او په کار ورنشی او نه به په هغه وخت کښی له دوی سره کومه مرسته (مدد) وکړی شی.

# وَإِذَا اَتُتُلْ عَكَيْهُمُ النَّتُكَاكِينَاتِ تَعُرِفُ فَى وَالْمُنْكَرِّ لِمُكَاكِينَاتِ تَعُرِفُ فَى وَالْمُنْكَرِّ لِكَادُونَ يَسُطُونَ بِاللَّذِيْنَ فَجُوْدِ اللَّذِيْنَ كَالْمُنْكَثِرُ لِمُكَامُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ

او کله چه ولوستل شی په دوی آیتونه (د قرآن) زمونږ په داسی حال کښی چه صاف واضح ښکاره دی نو پیژنی په مخونو د هغه کسانو کښی چه کافران شوی دی (آثار د) انکار (له حق څخه چه بدشکلی او خفکان دی) نژدی وی چه حمله وکړی (له ډیره قهره) په هغو کسانو چه لولی په دوی باندی آیتونه (د قرآن) زمونږ ووایه (ای محمده! دوی ته چه) آیا پس خبر کرم تاسی په ډیر بد له دی (قهره حملی) ستاسی (چه دغه) اور (د دوزخ)

دی وعده کړی ده د دی (اور) الله له هغو کسانو سره چه کافران شوی دی او خامخا بد ځای د بیرته ورتلو دی (دا اور د دوزخ)

تفسیو: یعنی د عظیم الشان قرآن د آیتونو چه د توحید او نورو په صافو بیانونو مشتمل دی له اوریدلو څخه د کفارو او مشرکینو رنګونه تور او شنه واوړی او له ډیر خفګان نه ئی څیری بدلی شی تر دی چه له ډیر قهر او غضب څخه لیونی شی او غواړی چه د قرآن په لوستونکو حمله وکړی لکه چه په ځینو وختونو کښی داسی هم کوی.

(ووایه ای محمده دوی ته آیا پس خبر کرم تاسی په ډیر بد له دی قهره او حملی ستاسی چه دغه اور د دوزخ دی) یعنی ستاسی له دی غیظ او غضب او له بد راتلو څخه زیات چه د آیتونو د تلاوت په وخت کښی درپیدا کیږی یو بل سخت او ډیر تریخ شی هم شته چه په هغه به تاسی په هیڅ دول (طریقه) صبر ونه کړی شځ او هغه د دوزخ اور دی چه د هغه وعده د کفارو سره شوی ده. اوس د دغو دواړو موازنه او تلنه سره وکړئ! او بیا فیصله وکړئ! چه د دغو دواړو څخه به د کوم یو تریخ ګوټ تیرول تاسی ته نسبتاً آسان وی.

#### ڲؘٳؿۜۿٵۘٳڵؾٛٵ؈ؙڞؙڔؚۘڹؘڡؘؾؘڷؙٛڡۜٚٲڛٛؾؘؠٷٛٳڵۿ۫ٳڹۜٵٮۜٞڹؽؙڹؾؘٮٛٷؽ؈ؽۮۅٛڹ ٳؠڵٶػڽؙؾۘڂٛڵڠؙٷٳۮؙڹٵٵٷٙڮۅٳۻۛػٙٷٛٳڵڎٷٳؗڽؾۜۺڵڹۿؙۉٳڵڎؙڹٵۻۺؽٵ ؙ۠۠۠ڒؽۺؙؿؙۊؿؙٷؙٷؚڡؚڹؙۿؙڞٚڡؙػٵڵڟٳڮٷٳڷؠڟڵۏؙڣٛ

ای خلقو بیان شوی دی تاسی ته یو مثال (غریب عجیب حال) پس غوږ کیږدئ تاسی هغه ته (چه دا دی) بیشکه هغه بتان چه تاسی عبادت کوئ (د هغو) غیر له الله نه له سره نشی پیدا کولی یو مج هم او که راتول شی (دا تول معبودان ستاسی پیدا کولو د) هغه مج ته (نو پیدا به ئی نه کړی شی) او که چیری وتښتوی له دوی څخه مج یو شی نو نشی خلاصولی دوی هغه شی له هغه مج څخه، نو کمزوری دی دا طالب (چه د باطلو معبودانو عابد دی) او دا مطلوب (هم چه باطل معبود یا مج دی).

تفسیو: دا ئی د توحید په مقابل کښی د شرک د بدی او قباحت د ظاهرولو دپاره مثال بیان کړ چه ښائی هغه په ډیر ښه فکر او غور سره واورئ او ښه غوږ ورته کیږدئ او ښه پری وپوهمیږئ! ګوندی له داسی رکیک او ذلیل حرکت څخه مخ وګرځوئ او لاس تری واخلئ! ﴿ اِزْمَالَئِیْتُکَتُدُمُوْنُوْنِاللهِ ﴾ الآیة ـ بیشکه هغه بتان چه تاسی عبادت کوئ (د هغوی) غیر

له الله شخعه له سره نشى پیدا كولى يو مج) يعنى مج ډير ادنى او حقير ساكښ (جاندار) دى په هغو شيانو كښى چه دومره يو قدرت او قوت نه وى چه كه ټول سره يو ځاى شى يو مج هم نشى پيدا كولى يا كه دغه مج د دوى د نفرونو او نيازونو ځنى يو وړوكى شى (لكه د گلانو او عطرياتو يا د شاتو يا د نورو كوم بغركى ترى) وتښتوى نو د دوى له لاسه نه كيږى چه هغه ترى بيرته واخيستى شى بهه نو د ځمكى او آسمانونو د خالق په ځاى (نعوذ بالله) د الوهيت په تخت باندى د داسى عاجزو او ناتوانو معبودانو كينول څومره حماقت او بى حيائى ده. رښتيا خبره خو هم دا ده چه مج هم كمزورى دى او له مج نه زيات كمزورى د دوى بتان دى او له بتانو څخه ډير زيات كمزورى د بتانو عبادت كوونكى دى چه دوى داسى حقير او كمزورى شى خپل معبود او حاجت تر سره كوونكى گرڅولى دى.

#### مَا قَدَرُوا اللهَ حَتَى قَدُرِهِ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيْرٌ ﴿

نه دی پیژندلی (دغو کفارو) او نه ئی دی تعظیم کړی د الله په حق پیژندلو او تعظیم د ده سره، بیشکه الله خامخا ښه قوی زورور ډیر زبردست دی (په تنفیذ د احکامو خپلو کښی)

تفسیر: که پوهیدی نو داسی سهین سترکی به نی ولی کوله؟ آیا د الله تعالیٰ رفیع شان او قدر او منزلت دومره دی چه داسی کمزوری شیان د هنه سیال او شریک وگرڅولی شی (العیاذ بالله) د الله تعالیٰ د قوت او عزت به مقابل کښی خو د هغه لوئی لوئی مقربی پرښتی او انبیاء علیهم السلام هم مجبور او ناتوان دی چه اوس په لاندی متبرک آیت کښی د هغوی ذکر راځی.

#### ٱللهُ يَصْطَفِيُ مِنَ الْمَلَيْكَةِ رُسُلًا قُمِنَ التَّاسِ

الله غوره کوی له پرښتو څخه استاځی (چه واسطه کیږی په منځ د الله او انبیاؤ کښی) او له خلقو څخه (هم غوره کوی استاځی)،

تفسیر: له ځینو پرښتو څخه د رسالت کار اخلی مثلاً جبریل علیه السلام او له ځینو انسانانو څخه چه پاک الله د دغه منصب دپاره انتخاب کړی هم دغه د رسالت کار اخلی ښکاره ده چه د هغوی درجه د نورو خلقو څخه ډیره لوړه (اوچته) ده.

#### إنَّ اللهَ سَمِينُعُ بَصِيرُ فَ

#### بیشکه الله ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی دی (عالم په ټولو اشیاؤ)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د دوی په ټولو خبرو د دوی د ماضی او مستقبل ټول احوال وینی نو ځکه هغه حق لری چه د هر چا احوال او استعداد ته وګوری او سم له هغه سره ئی د رسالت په منصب فایز او بریالی (کامیاب) کړی ﴿ اَللهُ اَمْتُوْمَیْهُ اَیْمَایُکُهُ ﴾ جزء ۸ (د الانمام ۱۲۴ آیت ۱۵ رکوع). حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی له ټولو خلقو څخه غوره هغه کسان دی چه د خدای جل جلاله پیغام رسوی، په پرښتو کښی هم هغه پرښتی غوره دی. نو د دوی د هدایتونو پریښودل او د بتانو منل محوره باطل کار دی.

#### يَعُكُومَابَيْنَ آيِكِ يُهِمُ وَمَاخَلْفَهُمُ وَالَ اللهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ۞

پوهیږی (الله) په هغه څه چه د وړاندی د دوی دی او په هغه څه چه وروسته د دوی دی، او خاص طرف د الله ته بیرته ګرځولی کیږی ټول کارونه

تفسیر: یعنی هغوی هم اختیار نه لری په هر شی کښی اختیار د الله تعالیٰ دی (کذا فی الموضح) نو خاص الله تعالیٰ ته بیرته ګرځولی شی ټول کارونه او هیڅوک د الله تعالیٰ په کارونو کښی د اعتراض حق نه لری، د الله تعالیٰ حکم، تدبیر، د انبیاؤ انتخاب او نور ټول کارونه ښه دی او د ده په حکم او اراده سره کیږی.

#### يَايَّهُا الَّذِيْنَ امَنُواارُكَعُوْا وَاسُجُكُوُا وَاعْبُكُوارِنَّكُوُ وَافْعَلُواالْخَيْرَكَعَ لَكُوُّتُفُ لِمُحُونَ ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) رکوع کوئ تاسی! او سجده کوئ تاسی! (په لمانځه کښی) او عبادت کوئ تاسی! د رب خپل (نه د بل) او کوئ نیک کارونه (لکه صلة الرحمی او ښه اخلاق) دپاره د دی چه بری ومومئ (په نعمت او جنت سره)

تفسیر: د شرک د غندنی او د مشرکانو د سپکونی مخخه وروسته مؤمنانو ته خطاب کوی چه تاسی یوازی د خپل یوه خدای تعالیٰ په بندگی لگیا اوسئ! او د هغه په حضور کښی د بندگی سرونه ښکنه کړئ! او د عبودیت او عاجزی وچولی (تندی) مو هم هغه ته په ځمکه کیږدئ! او

نور د سیکتی (فائدی) تول کارونه هم خاص د الله تعالیٰ دپاره کوئ څو دنیوی او اخروی ښیکنی (فایدی) او نیکی مو په برخه شی.

ځینو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «ای مؤمنانو تاسی رکوع کوئ وروسته له دی نه په لمانځه کښی او سجده هم پکښی کوئ!» او دغه حکم ئی ځکه وکړ چه د اسلام په اوله کښی لمونځ تش په قیام او قعود سره ؤ او رکوع او سجده پکښی نه وه بیا دغه دواړه په دغه آیت سره فرض شول او که ئی مقصد مطلق لمونځ وی نو د رکوع او د سجدی ذکر او تخصیص به ئی ځکه کړی وی چه د لمانځه د لویو ارکانو څخه دی او بندګان د رکوع او سجدی په حالت کښی زیات د ستایلو وړ (لائق) دی امام شافعی رحمة الله علیه د رکوع او سجدی له دغه تخویص څخه د تلاوت سجده مرادوی.

وَجَاهِ لُوُافِ اللهِ حَقَّ جِهَادِه لا هُوَ اجْتَلَمْكُوُومَا جَعَلَ عَلَيْكُونِ الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ لِمِلَةَ إِبِيْكُمُ إِبْرَهِيْهَ لُمُوسَلَّمْكُوالْسُلِينِ لا مِنْ قَبْلُ وَنِ لَمْنَا إِبْرُهِيْهَ لُمُوسَلِّمُولُ الشَّهِيْكَ اعْلَيْكُو وَتَكُونُوْا شُهْمَاءَ عَلَى النَّاسِ فَا فَاقِيمُ مُواالصَّلُوةَ وَاتْوَاالدَّوُلُوةَ وَاعْتَصِمُوا باللهِ لمُومَولُلكُمُ وَقَعْمَ المَولُل وَيْعَمَالنَّصِيرُنَ

او زیار (کوشش) کوئ په ( لاره د جهاد، طاعت، او رضاء د) الله په حق د جهاد د هغه سره (چه ورته وړ (مستحق) او لائق دی)، دغه (الله) غوره کړی جهاد د هغه سره (چه ورته وړ (مستحق) او لائق دی)، دغه (الله) غوره کړی تاسی او نه ئی دی گرځولی (نه ئی دی ایښی) په تاسی په دین کښی هیڅ حرج (مشقت او اشکال)، (متابعت وکړئ د) دین د پلار خپل چه ابراهیم دی، دغه (الله) ونومولئ تاسی مسلمانان پخوا (له دغه قرآن څخه په نورو آسمانی کتابونو کښی) او په دغه (قرآن) کښی (هم) دپاره د دی چه شی رسول (ستاسی محمد) شاهد (ښوونکی) په تاسی (د تبلیغ خپل) او چه شئ تاسی (ای مسلمانانو) شاهدان (ښوونکی) په نورو خلقو (دتبلیغ د نورو انبیاؤ) نو قائموئ (سم اداء کوئ تاسی سره له تولو حقوقو) لمونځ او ورکوئ تاسی زکوة او ښه تینګ ونیسئ تاسی (دین د) الله دغه (الله) مالک دی ستاسی پس ښه مالک دی (الله) او ښه مرسته (مدد) کوونکی دی (الله).

تفسیر: د خپل نفس د تهذیب او د دنیوی چارو د سعون دپاره داسی پوره زیار (کوشش) کوئ چه د دی لوی او اهم مقصد دپاره ویر (مستحق) او لایق او د هغه له شان سره موافق وی آخر د دنیوی مقاصدو د بری او کامیابی دپاره تاسی غومره تکلیفونه او زحمتونه په څان اخلی ا دا خو د دین او د آخرت د دائمی بری او کامیابی لاره ده چه په هغی کښی هر غومره زحمت او محنت ومومئ بیا هم د انصاف له مخی کم دی.

قنبیه: د «مجاهده» په لفظ کنبی هر قسم کوښنونه، د ژبی وی که د قلم، مالی وی که بدنی شامل دی او هم د «جهاد» تمام اقسام جهاد مع النفس، جهاد مع الشیطان جهاد مع الکفار، جهاد مع البغاة، جهاد مع المبطلین د هغه لاندی داخل دی.

(﴿ هُوَائِكَتِلْكُمْ ﴾ دغه الله غوره كړى يئ تاسى اى مؤمنانو د خپل دين د طاعت او نصرت دپاره) يعنى له تولو څخه اعلىٰ او افضل رسول او له تولو شرائعو څخه ئى اكمل شريعت دركړ او په تمامه دنيا كښى د الله تعالىٰ د پيغام رسولو دپاره ئى تاسى غوره او منتخب كړئ! او په ګردو (تولو) امتونو باندى تاسى ته فضيلت دروباښه.

( ﴿ وَمَاجَمَلَ مَكَيْلُمْ فِي البَّهِيْنِ مِنْ حَرَةٍ ﴾ او نه دی کرځولی او نه دی ایښی په تاسی په دین کښی هیڅ داسی یو اشکال نه دی پریښی کښی هیڅ داسی یو اشکال نه دی پریښی چه د هغه کول سخت او مشکل وی په احکامو کښی نی د هر ډول (طریقه) رخصتونو او آسانیو لحاظ ساتلی دی دا خو بیله خبره ده چه تاسی یو آسان کار په خپل ځان مشکل وګرځوځا! ( ﴿ مِلْهَ أَيْهِ ﷺ مَتابِعت و کړځ! ای مؤمنانو د دین د پلار خپل چه ابراهیم علیه السلام دی کله چه ابراهیم علیه السلام دی کله چه ابراهیم علیه السلام په اجدادو کښی شامل دی نو ځکه د ګرد (تول) امت پلار شو یا به دا مراد وی چه د عربو پلار دی ځکه چه د قرآن ډومینی مخاطبان هم دوی وو.

( ﴿ هُوَسَمْتُكُوالْسُلِيْنِينَ ﴾ دغه الله تعالىٰ يا ابراهيم عليه السلام ونومولئ تاسى مسلمانان يعنى الله 
تعالىٰ په پخوانيو كتابونو او په دى عظيم الشان قرآن كښى ستاسى نوم «مسلم» ايښى دى چه 
معنى نى حكم منونكى، وفا خوښوونكى دى يا ابراهيم عليه السلام له پخوا څخه ستاسى نوم 
مسلمان ايښى دى كله چه پخپله دعاء كښى ئى ويلى وو ﴿ وَسِّ وَسِّنَةَ يَشْقَلْكُنَّ ﴾ د 
البقره (١٥) ركوع. او په قرآن كښى هم ښائى د هم ده په غوښتنه دغه نوم په تاسى ايښود شوى 
وى په هر حال ستاسى نوم «مسلم» دى. اكر كه نور امتونه هم مسلمانان وو مگر دغه لقب 
ستاسى له ياره غوره او تاكل (مقرر) شوى دى نو ښائى يرى فخر وكړئ.

( ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيْدًا ﴾ الآية ـ دپاره د دی چه شی رسول ستاسی محمد صلی الله عليه وسلم شاهد جوونکی په تاسی د تبلیغ خپل او چه شئ تاسی ای مسلمانانو شاهدان جوونکی د تبلیغ د نورو انبیافی یعنی تاسی ئی د دی دپاره غوره کرئ چه تاسی نورو امتونو ته جوونه و کړئ او رسول الله صلی الله علیه وسلم تاسی ته جونه و کری او دغه امت چه له تولو څخه وروسته راغلی دی.

غرض ئی دا دی چه دی د نورو تولو امتونو غلطئ اصلاح کړی او ګردو (ټولو) ته سمه صافه لاړه وښیئ ګواکی هغه مجد او شرف چه د ده په برخه شوی دی له هم دی وجه دی چه دی د ګردی (ټولی) دنیا معلم (ښوونکی) وګرځی او په تبلیغی جهاد کښی مصروف واوسی.

تنبیه: نورو مفسراتو (شهیداً) او (شهداء) د شاهد او گواه په معنی اخیستی دی کله چه د قیامت په ورځ کښی نور امتونه انکار وکړی چه انبیاء الله علیهم السلام مونی ته تبلیغ نه دی کړی او له انبیاؤ غخه شاهدان وغوښتل شی نو دوی به محمدی امت د شاهد په ډول (طریقه) ور وړاندی کړی او دغه امت به داسی شاهدی اداء کړی «بیشکه چه دغو انبیاؤ علیهم السلام د دعوت او تبلیغ وظائف انجام کړی دی او د الله تعالیٰ حجت ئی قائم کړی دی» کله چه له دوی مخنی پوښتنه وشی چه دا خبره تاسی ته غرنگه معلومه شوه نو څواب به ورکړی چه «دغه اطلاع مونی پوښتنه وشی چه دا دبره تعالیٰ محفوظ که زمونی رسول الله صلی الله علیه وسلم راکړی ده چه د ده په صداقت باندی د الله تعالیٰ محفوظ کتاب قرآن کریم شاهد دی» کواکی دغه فضل او شرف ئی څکه درکړی دی چه تاسی په یوی عظیم الشانی دعوی کښی د یوه معزز شاهد او گواه په شان دریدونکی یئ، لیکن ستاسی د دغی شاهدی اوریدل او اهمیت هم ستاسی د معظم رسول په برکت او طفیل سره دی چه هغه به ستاسی تزکیه کوی.

( ﴿ فَأَقَصَّهُ الطَّنَوَةَ وَاتَّسَالُوّوَةً ﴾ نو قائموئ سم ادا، كوئ سره له تولو حقونو لمونغ او وركوئ زكوة او بنه تبنگ ونيسئ دين دالله دغه الله مالك دى ستاسى الغ) يعنى د الله تعالىٰ د انعاماتو قدر وكړئ! او د خپل نوم او لقب، فضل او شرف، پت او عزت وسائئ! او بنه وپوهبيئ چه تاسى د ديرو لويو لويو كارونو دپاره درولى شوى بئ نو ځكه بنائى چه تاسى يومبى خپل ځان د بنو عملونو به نمونه و كرځوئ! او په هر كار كبنى د الله تعالىٰ بړى كلك په خپلو منكلو كبنى ونيسئ! او د يوى ذرى په اندازه هم د حق له لارى څخه دى خوا او هغه خوا لاړ نشئ! نور تول كمزورى وسائل او وسائط پريږدئ! بيا نو د الله تعالىٰ په فضل او رحمت باندى اعتماد ولرئ! او يوازى هم دغه الله تعالىٰ خپل مولىٰ او مالك و كنئ! چه له هغه نه بل بنه مالك او مددگار به له كره ومومئ! وبنا اجعلنا من مقيمى الصلوة ومؤتى الزكوة والمعتصمين بك والمتوكلين عليك فانت مولانا وناصونا فنعم المولىٰ انت ونعم النصيو انته

«تمت سورة الحج بفضله ومنه فله الحمد وعلىٰ نبيه الصلوٰة والتسليم»

سورة العؤمنون مكية وهي مائة وثماني عشرة آية وست ركوعات رقمها (٢٣) تسلسلهاحسب النزول (٧٤) نزلت بعد سورة «الانبياء»

> د «المؤمنون» سورت مکی دی (۱۱۸) آیات (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۲۳) او په نزول کښی (۷۴) سورت دی وروسته د (الامبیاء) له سورت نه نازل شوی دی

#### بِنُ إِللَّهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيبُون

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی

## قَدُ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ٥ الَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمُ خَشِعُونَ ٥٠

په تحقیق بریالی (بهرمن ـ کامیاب) شوی دی مؤمنان هغه (مؤمنان) چه دوی په لمونځونو خپلو کښی عاجزی کوونکی ویریدونکی دی (له الله نه)

تفسیو: د «خشوع» معنی دا ده چه د بل چا په مخ کښی په خوف او هیبت سره ساکن او سرښکته کړی لکه چه ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د ﴿ فَیْمُوْنَ ﴾ تفسیر په «خائفون ساکنون» سره کړی دی او د ﴿ تُزَی الرَّضَ عَالِمُنْهُ وَاللَّالْمَالِلَّالْمُالْمُالْوَنَوْنَ اَلْهُ ﴾ آیت هم دلالت کوی چه په «خشوع» کښی یو قسم سکون او تنلل معتبر دی.

په قرآن کریم کښی «خشوع» د «وجوه - ابصار - اصوات او نورو» صفت درولی شوی
دی. او په دغه آیت کریمه د ﴿ آئیزی الیکن آئیزان گفته قاز نهر ﴿ ﴾ کښی د قلب صفت
ہوولی شوی دی. معلومییی چه اصلاً «خشوع» د زیه کار دی او د نورو بدنی اعضاؤ خشوع د
زیه د خشوع تابع ده کله چه په لمانځه کښی قلب خاشع - خانف - ساکن او بکته شی نو
خیالات هم د دی خوا او د هغنی خوا د مشغولتیا او کر ځیدو څخه فارغ او په هم هغه یو
مقصود باندی تینگ دریږی نو بیا د خوف - هیبت - سکون خضوع او خشوع آثار پر بدن هم
ظاهریږی مثلاً د اویو - سر - او ستر کو بکته غورځول په ادب سره لاس تر نامه لاندی تړلی
دریدل - دی خوا او هغنی خوا ته نه کتل - له خپلو کالیو (جامو) او ویښتو او نورو شیانو سره
لوبی نه کول - د گوتو نه ترکول - او په دی قسم د «خشوع» د لوازمو څخه نور افعال او احوال

په احادیثو کښی د حضرت ابویکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه او عبد الله بن زبیر رضی الله تعالیٰ عنه څخه منقول دی چه دوی به په لمانځه کښی داسی ساکن

او آرام وو لکه يو بي ساه لرګي. او ويل کيده چه دغه د لمانځه خشوع ده.

فقهاه په دغه مسئله کښی اختلاف لری چه آیا لمونځ بی له خشوع محجه صحیح او مقبول وی که نه؟ په **«روح المعانی»** کښی ئی لیکلی دی چه خشوع د لمانځه د اجزا<sub>ء</sub> دپاره شرط نه دی هو! د قبول الصلؤة دپاره شرط دی. ځما په نزد دغسی ویل بهتر دی چه د حسن القبول لپاره شرط دی والله اعلم.

دلته د تفصیل ځای نشته په «احیاء العلوم» او د هغه په شرح کښی دی تفصیلات ولیدل شی! په هر حال مونږ مؤمنانو ته انتهائی فلاح او اساسی نجاح په هم دغه کښی حاصلیږی چه سره له خشوع او خضوع خپل لمونځونه اداء کړو. او په هغو اوصافو سره دی موصوف اوسو چه په دغه مبارک آیت کښی اوس بیانیږی.

## وَالَّذِيْنَ هُوْعَنِ اللَّغُومُعُرِضُونَ فَ

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی له ناکارو (بدو اقوالو بدو افعالو) څخه مخ ګرځوونکی دی.

تفسیر: یعنی په فضولو او بیکارو مشاغلو کښی خپل وقت نه ضائع کوی که کوم بل سری لغو او چتی (بیکاره) او مهملی خبری یا افعال کوی نو د هغو له اوریدلو او کتلو څخه مخ اړوی. او ده ته د عبودیت د وظائفو له ایفاء کولو څخه دومره وقت او فرصت نه وی میسر چه په دغسی بی فائدی جگړو او فضولو خبرو کښی ځان اخته کړی.

#### وَالَّذِينَ هُمُ لِلزَّكُوةِ فَعِلْوُنَ<sup>©</sup>

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی (تل) د زکوٰة ادا، کوونکی دی (چه د مالی فعلی او قولی عباداتو جامع دی).

تفسیر: یعنی دغه د دوی عادت دی چه تل زکوهٔ اداء کوی او داسی نه دی چه کله ئی ورکوی

او کله ئی نه ورکوی \_ غالباً له هم دی جهته د ﴿ رَئِوْتُنَالِوُلَوَّ ﴾ به شجای ئی د ﴿ الْوَلَوْقَ لَوْلُوْنَ ﴾ به شجای ئی د ﴿ الْوَلَوْقَ لَوْلُوْنَ ﴾ ترکیب اختیار فرمایلی دی. گواکی دا ئی ببودلی دی چه د زکوهٔ اداء د دوی مستمر

کار دی \_ محقق شیخ الهند رحمة الله علیه په «تل د زکوهٔ ورکوونکی دی» سره په دغه لوری هم

اشاره وکړه . څینو مفسرینو دلته زکوهٔ د طهارت او پاکیزکرع یا د نفس د تزکیی په معنی

اخیستی دی گواکی دغه آیت ئی د ﴿ قَدْالْلُوْسُ اَوْلُ ﴾ او د ﴿ فَدَالْمُوسُ وَلَهَا ﴾ بشان

مقرر کمری دی. که دغسی مراد وی نو د هغه مفهوم دی عام کینبود شی چه په هغه کښی د بدن

د زړه او د مال پاک ساتل گرد (تول) داخل شی ـ زکوهٔ او صدقات هم یو قسم مالی تطهیر دی

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

﴿ حَٰنُ مُنَ اُمْوَالِهُوَ مُسَكَةً تُنْقَوُمُو مُوَنِّكُهُمُومُومُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عِلَى عَ دغه آیت مکی دی او په مکی معظمی کښی لا زکوهٔ نه و فرض شوی، ابن کثیر رحمه الله علیه جواب داسی ورکړی دی چه د زکوهٔ اصلی مشروعیت په مکه کښی شوی و هو! ـ د هغه د مقادیرو او نصبو او نورو تشخیص وروسته د مدینی منوری له راتکه وشو والله اعلم.

# ۅٙٲڷڬؚؿؙؽؘۿؙڎۣڸڣٛۯؙۅٛڿۿۣڡٞڂڣڟ۠ۏؽ<sup>ٚ</sup>ٳڒۜٷڵۘٲۮ۫ۅڶڿۿؚٵۘۅؙٵڡٚڵػػؾۘٵؽؠۘٵؿٛؗؗٛؗؗؗؗۿؙۏٲڹۧٛٛٛؗڞٞ ۼۘؿؙۯڡؙڰ۫ۊؠؙؽؘ<sup>۞</sup>ڣؠؘڹ۩ؾۘۼؽۅؘڒٳۧۼڎڸػٷٛۅڸؖڬۿؙٷڶڡ۠ۮؙۏؽ۞ٞ

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی فروجو (ځائ د شهواتو) خپلو لره ساتونکی دی (له سفاح محخه) مگر پر ښځو خپلو یا پر هغو وینځو چه مالکان شوی وی د هغو ښی لاسونه د دوی پس بیشکه دوی نه دی ملامت کړی شوی (په ورتلو سره ښځو او وینځو خپلو ته) پس هر څوک چه وغواړی (دفع د شهوت) غیر له دغو (ښځو او وینځو خپلو) نه پس دغه کسان هم دی دی تجاوز کوونکی (له حده)،

تفسیر: یعنی له خپلی منکوحی شغی یا وینځی څخه ماسواء بله کومه لیاره د شهوت د قضاء دپاره ولتوی نو دی د حلالو له حدودو وتونکی دی په دی کښی زناء ـ لواطت او استمناء بالید او نور گرد (ټول) غیرمشروعه صورتونه راغلل ـ بلکه څینو مفسرینو د «متمه» پر حرمت هم پر هم دغه آیت استدلال کړی دی ـ وفیه کلام طویل لایسعه المقام ـ راجع روح الممانی تحت هذه الآیة الکریمة.

#### وَالَّذِينَ هُوَ لِأَنْتِهِمُ وَعَهْدِهُمُ لِعُوْنَ ٥ُ

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی امانتونو خپلو لره او عهدونو خپلو ته (که د خالق وی که د مخلوق) رعایت کوونکی دی (چه بیوفائی او خیانت پکښی نه کوی).

تفسیر: یعنی د امانت او قول او اقرار حفاظت کوی ـ خیانت او بد عهدی نه کوی نه د الله تعالیٰ په معاملاتو کښی او نه د بندګانو په چارو کښی.

### وَالَّذِينَ كُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُكَافِظُونَ

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی (همیشه) پر لمونځونو خپلو ساتنه کوی (چه تل ئی سم ادا<sub>ء</sub> کوی سره له ټولو حقوقو).

تفسیر: یعنی تل لمونځونه د هغو پر اوقاتو، د آدابو او حقوقو له رعایت سره ادا, کوی د دنیوی معاملاتو د مشغولیت لامله (له وجی) د الله تعالیٰ له ذکره او فکره نه غافلیږی. تر دی ځایه پوری ئی د مفلحینو مؤمنینو شپږ صفات او خصال بیان وفرمایل

(۱): ـ سره له خضوعه او خشوعه د لمونځونو اداء کول ـ يمنى په زړه او بدن سره د الله تعاليٰ په طرف رجوع او ورمائل کيدل.

- (٢): ـ د باطلو ـ لغوو ـ او بيباكو خبرو او ناكارو كارونو څخه ځان بيل ساتل
  - (٣): \_ د زكوة يعنى مالى حقوق اداء كول. يا خيل نفس او مال ياك ساتل.
    - (١): \_ نفساني شهوات يخيل واك (قبضه) او اختيار كښي ساتل.
- (ه): ـ د عهد او امانت حفاظت يعني د ګردو (ټولو) معاملاتو درست او منظم ساتل.
- (1): ـ او په آخر کښی ئی بیا د لمونځونو د قیام تاکید وفرمایه چه په پوره ډول (طریقه) سره ئی حفاظت وکړی چه پخپلو اوقاتو او آدابو او شروطو له رعایت سره اداء کړل شی. له دی نه ظاهریږی چه د لمانځه حق د الله تعالیٰ په نزد ډیر لوړ او اعلیٰ او خورا (ډیر) مهتم بالشان څیز دی چه دلته ئی خپله خبره پر هم هغه باندی شروع او پر هم هغه باندی ئی ختمه کړه.

# اُولِيكَ هُوُ الْوَرِثُونَ فَالَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرُدُوسَ هُوَ فِيهَا خِلِدُ وُنَ

هم دغه (مؤمنان موصوف په دغو شپږ واړو صفاتو) هم دوی دی وارثان (لاتقان نه نور مخوک) هغه (وارثان) چه میراث به اخلی (ویریا اعلیٰ جنت د) فردوس (د آدم یا د دوزخیانو برخه به هم اخلی) دوی په دغه (جنت الفردوس) کښی تل پاتی کیدونکی دی.

تفسیر: د جنت د میراث موندلو په نسبت لازمه معلومات پخوا له دی نه لیکلی شوی دی (دا بیان و د «معاد» نو له دی سره مناسب دی بیان د «مبدا» نو ځکه ورپسی داسی فرمائی)

#### وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَاةٍ مِّنْ طِينِ اللهِ

او قسم دی خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان (آدم) له خالصی (صافی له خیری ویستلی شوی) ختو نه

تفسیر: ځکه چه څمونږ د ګردو (ټولو) پلار حضرت آدم علیه السلام له منتخبی او غوره کړی شوی خاوری څخه پیدا کړی شوی دی او برسیره پر هغه تمام بنی آدمان له نطغی څخه پیدا کیږی چه دغه نطغه هم له ځمکی څخه بالوسیله متشکله کیږی چه د منتخبر او غوره کړیو شیانو خواړه او د اغذیه و عصاره او خلاصه ده.

#### تُوَجَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِيُ قَرَارِيَّكِينِ<sup>©</sup>

بیا و گرځاوه کیښود مونږ (اولاده د) دغه (آدم) نطفه (تړلی څاڅکی د منی) په یو قرارګاه محکم (رحم کښی)

تفسير: يعنى د مور په رحم كښي چه له هغه ځايه بل هيچيري نشي خوځيدلي.

#### تُوِّخَلَقُنْاالنُّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقَنَاالْعَلَقَةَ مُضُغَةً فَنَلَقَنَاالْمُضْفَةَ عِظْمَافُلَسَوْنَاالْمِطْمَ كَمُانَّكُوْزَانْشَانْهُ خَلُقًااخَرُفَتَ بَرِكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِيْنَ ۞

بیا و گرځوله مونږ دا نطفه توټه د وینو (کلکه سریښناکه) بیا و گرځوله مونږ دغه توټه د وینو یوه وړه بوټځ د غوښو دیا و گرځوله مونږ دا بوټځ د غوښو هډوکې بیا ور واغوستله مونږ دی هډوکو ته (پس له پیدا کولو د رګونو او د پلو او نورو) غوښه بیا مو (ژوندی) پیدا کړ دی په پیدایښت بل سره (په نوی صورت) پس ډیر لوړ لوی دی شان د الله (په قدرت او په حکمت خپلکښی) چه ډیر ښه پیدا کوونکی (صورت تړونکی) دی (له نورو ټولو پیدا کوونکیو صورت تړونکیو څخه خلقاً)

تفسیر: یعنی د غوښی یوه برخه کلکوی او تری هډوکی جوړوی او د هډوکو پر قفس (ډانچه) او سلسله (لیر) رګونه ـ پلی ـ تارونه او د بدن نور محتاج الیه د پیدا کولو څخه وروسته غوښی او پوستکی زرغونوی پخوا له دی نه (په ۱۷ جزء د الحج د سورت په (۱) رکوع کښی د انسان د

تخليق هم دغه كيفيت بيان كړي شوي دي.

کُرُانَنَالْهُ کَلَاالْکُو ﴾ - بیا مو ژوندی پیدا کر دی په پیدایبت بل سره (په نوی صورت)
یعنی د روح د پرکولو په سبب ئی له دی نه یو ژوندی ویښ انسان جوړ کړ چه پر دغه ذی روح
انسان وروسته له دی نه د طغولیت (بچچنه)، شباب (زواننی)، کهولت (پوخ عمر) او شیخوخت
(بداوالی) ډیر احوال او ادوار او مراحل تیریږی یا دا چه اول جماد و اوس ئی حیوان کړ پخوا
پوند، کوڼ، ګونګ و اوس ئی لیدونکی اوریدونکی ویونکی کړ ځکه ځمونږ امام اعظم رحمة الله
علیه وائی «که څوک هګی له چا څخه یه غصب واخلی او بیا ده څخه چرګوړی شی نو دا غاصب

فائدہ: سرہ له دی چه اللہ تعالیٰ خالق د تعامو موجوداتو دی یعنی ځمکی، آسمانونه، عرش، کرسی لوح ۔ قلم ۔ جن ۔ ملائک ۔ لمر ۔ سپورمی ستوری ۔ جبال ۔ بحار ۔ اشجار ۔ انھار او داسی نور ډیر اشیاء ئی پیدا کړی دی مگر په هیڅ یوه باندی ئی داسی ثناء په ذات پاک خپل ونه ویله لکه په پیدا کولو د انسان له دی نه دا خبرہ معلومه شوه چه انسان ورته ډیر معزز او مکرم دی څخه ئی فرمایلی دی ﴿ وَلَقَنَارُتِيَالِيُقَالَاتُمُ ﴾ الآیة ۔ خامخا په تحقیق کرامت عزت ورکړی دی مونی ځامغو د آدم ته.

#### ثُمَّرِ إِثَّلُمُ بَعِنَ ذَلِكَ لَكَيِّتُونَ<sup>®</sup>

بیا بیشکه تاسی پس له دی ژوندی کولو د تاسی (په دغه پاس طریقه سره) خامخا مره کیدونکی یئ

تفسیو: یعنی ستاسی وجود ذاتی او خانه زاد نه دی بلکه مستمار او د الله تعالیٰ عطاء او بخشش دی لکه چه د موت په لیرلو سره د هغه گردی (جولی) نقشی ورانوی او تاسی په هغه وقت کسی د مرک له زورورو او قوی منگلو غخه خپل ژوندون نشئ ساتلی نو معلوم شو چه بل کوم او قاهر قوت او قدرت ستاسی پر سرونو شته چه ستاسی د وجود ژوندون او بقاء زمام ئی تینگ د خپل قدرت په لاس نیولی دی او هر وقت چه اراده او مشیت وفرمائی هغه پریږدی او خوشی کوی ئی یا ئی بیرته راکایی فسیحان الله احسن الخالفین.

#### ثُو إِنَّكُورُومُ الْقِيمَةِ بُنَّعَثُونَ®

بيا بيشکه تاسی په ورځی د قيامت کښی بيا ژوندی راپاڅول شئ (له قبورو له لپاره د جزاء .

تفسیو: هغه لوی ذات چه اول ځلی ئی پیدا کړی و هم هغه دوهم ځلی هم بیا ژوندی راپاڅوی ړومبی د وجود مستور قوتونه او د اعمالو نتائج پخپل ډیر کامل صورت سره ظاهر او دغه په اثبات رسوی چه دومره یوه لویه کارخانه می خوشی چتی (بیکاره)، بی نتیجی، عبث او د لوبو او ساعت تیری لپاره نه وه جوړه کړی.

#### وَلَقَنُ خَلَقُنَا فَوْقَكُوْسَبُعُ طُرَائِقٌ

او خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ پاس په سر د تاسی اووه لیاری (۷ آسمانونه).

تفسیر: د «طرائق» معنی د ځینو مفسرینو او لغویینو په نزد «طبقات» ده یعنی د اسمان اوه طبقی مو لاندی باندی جوړی کړی دی نهنا کماقال ﴿ كَيْمُنَاحَلْقَاللهُسَبُمْسُلُوبِهِلْبَاقًا ﴾ (د نوح ۱۵آیت (۱) رکوع (۲۹ جزم) او ځینی د «طرائق» معنی لیاری آخلی یعنی اوه لیاری مو جوړی کړی دی چه د پرښتو د تللو او راتللو معبری دی ځینی معاصر مصنفین له ﴿ سَیُهُوَلِهُ ﴾ څخه د اوو سیاراتو مدارات مرادوی والله اعلم.

#### وَمَا كُنَّا عَنِ الْخَلْقِ عَفِلْيُنَ ٩

او نه یو مونږ له (ګردو (ټولو) احوالاتو د) مخلوقاتو (خپلو څخه) غافله بی خبره

تفسیر: یعنی هر مخیز مو په پوره انتظام او محکموالی او خبرداری سره جوړ کړی دی او د ده د حفاظت او بقاء له طریقو محخه مونډ پوره باخبره یو په سمایهؤ اجرامو او سفلیهؤ مخلوقاتو کښی کوم یو داسی محیز نه دی چه محمونډ د علم او قدرت له احاطی محخه خارج وی که نه دغه ګرد (ټول) نظم ترتیب او تنسیق سره ګدوډ او خراب تراب کیږی.

﴿ يَمْ لَوْ نَا يَكُونُ فِي الْرَفِينِ وَمَا يَخْرُهُ وَمُهَا وَمَا يَتُولُ مِنَ التَّمَالُمُ وَمَا يَعْرُهُ فِيهُا ﴾ الآية \_ جزء ٢٧

د الحديد ؛ آيت (١) ركوع .

## ۅؘٲٮۛٚۯؙڵؽٵڡڹٵڶؾۜػٙٳ۫؞ڡؘٲٷؚؾػڔۅؘٚٲۺۘػؾ۠ٷۛۿٲڷۯڝٛؖٷٳڽۜٵۼڶ ۮؘۿٲٮۣٟۥڽڄڷڟۑۯؙٷڹ<sup>۞</sup>

او نازلی کړی دی مونږ له (طرفه د) آسمانه اوبه په اندازه (کفاف د خیر او صلاح د خلقو) نو ومو درولی دغه (اوبه) په ځمکه کښی او بیشکه مونږ په بیولو ورکولو د دی (اوبو) هرومرو (خامخا) قادر یو (لکه چه قادر یو په نازلولو ئی هم).

تفسیو: یعنی راښکته کړی دی مونړ له لوری د آسمانه اوبه په هغه میچ چه د مخلوقاتو ښیګنه (فایده) پکښی وینو) نه دغومره زیاتی چه بی وقته او بی موقعه تباه او توی لاړی شی او نه دومره لډی مو درکړی چه ستاسی ضروریاتو ته کفایت ونه کړی.

﴿ فَالْتُكُلُّهُ ﴾ الآیة ۔ پس ومو درولی حصاری کړی مونږ دغه اوبه په ځمکه کښی الخ) یعنی ځمکه د باران اوبه پخپل منځ کښی ځبیښی او جذب کوی ئی چه بیا مونږ دغه اوبه تری د کاریزو کوهیو او برمو او نورو په وسیله راوباسو او تری استفاده کوو یا پخپله دغه اوبه د چینو او زیمونو ځمکو په وسیله بهیږی (یا ئی دروو د ځمکی په سر هم په تالابونو ډنډونو او نورو ظرفو کښی).

﴿ وَاَنَّاكُواْ فَعَلَمُ الْمِوْدُوْنَ ﴾ او بیشکه مونډ په بیولو ورکولو د دی اوبو هرومرو (خامخا)
قادر یو لکه چه قادر یو په نازلولو ئی هم) یعنی که باران درباندی ونه واروو نو خوک به ئی
درباندی اوروی؟ او که ئی در باندی اوروو خو د شرب اروا، او د استفادی وسائل او وسائط
درڅخه واخلو او تاسی ته داسی قوت او قدرت در نه کړو چه تری ګټور (فائده مند) شغ (مثلاً
دومره ئی ژوری بوځو چه تاسو ئی ونه شغ ایستلی یا ئی ژر تر ژره وچی او بیا ئی په هوا
کښی ګډی کړو یا ئی تروی او سخا کړو دغه کارونه او نوری ګردی (تولی) چاری ځمونډ له
قدرته بوره دی نو ستاسی له لاسونو څخه څه یوره دی او څه به کولی شغ؟.

## ڡٚٲڹؿؙٲٚؽٵڴؙۄٞڔ؋۪ڄٙڵؾؾؚ؈ٞۼٚؽڸٷٙٲۼؽٵؠ۪ٛٛػڴۄؙڣۣۿٲۏؘٳڮۀػؿؚ۫ؽڗڐ۠ٷٙڣؗؠٵؾؙٵڴڶۄۛؽۨ

پس پیدا کړی دی مونړ تاسی ته په دی (اوبو) سره باغونه رنګارنګ له خرماګانو او (له) انګورو چه شته تاسی ته په دی (باغونو) کښی میوی ډیری او له دغو (باغونو) څخه خورئ تاسی (میوی)

تفسیر: یعنی په هغو د پسرلی او بهار د لیدلو څخه خوشالیوئ او د هغو د حاصلاتو څخه ځینو د تفکه په ډول (طریقه) او ځینی د غذا په صورت استعمالوئ!.

# وَشَجَرَةً تَغُوْجُ مِنْ طُوْرِسِينَا مَ تَنْبُكُ بِاللَّهُ هُنِ وَصِبْغٍ لِٱلْرَكِلِيْنَ®

او (بل پیدا مو کړه هغه) ونه چه وځی له (غره د) طور سینا څخه چه زرغونیږی له غوړو سره او له انګولی (سالن) سره دپاره د خوړونکیو.

تفسیر: یعنی د خوونی (زیتون) ونه چه تری تیل ووځی چه د مبلو او نورو په مصرف رسیږی او ډیر زیات خلق ئی د کتغ (سالن) په شان استعمالوی ـ د خوونی ذکر ئی په خصوصیت سره وفرمایه ځکه چه د هغه فوائد زیات دی او د یوه مخصوص فضل او شرف حیثیت لری. ځکه د «التین» په سورت کښی پری قسم هم یاد شوی دی د طور غره په لوری نسبت کول هم د هم دغی (خوونی) زیتون د فضیلت او برکت ښکارولو لپاره دی څکه چه په هغه وقت کښی به هلته د دغی خوونی ونی ډیری زیاتی وی.

## وَ إِنَّ لَكُونُ فِي الْاَنْعَامِ لِعِبْرَةً ثُمُنِقِيكُمُّ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُونِهَا وَلَكُونِهَا مَنَافِعُ كَتِيْرَةً ثَوْفِهُمَا تَاكُلُونَ ۞

او بیشکه چه تاسی ته په څاروو کښی خامخا عبرت دی چه څښوؤ مونږ تاسی ته له هغو پیو نه چه په دغو ته له هغو پیو نه چه په ګیډو د دوی کښی دی او شته تاسی ته په دغو (څاروو کښی) منافع (ګټی فائدی) ډیری او له دوی (د ځینو اجزاؤ څخه خورئ تاسی (شودی غوښی او نور)

تفسیو: د نباتاتو (ترکودی) څخه وروسته د حیواناتو (ساکښانو) ذکر دی یعنی د حیواناتو شودی مونږ په خپل قدرت سره پر تاسی څښوو او ډیری زیاتی فائدی مو د تاسی لپاره د دغو حیواناتو په وجود کښی ایښی دی تر دی چه د ځینو حیواناتو د غوښو خوراک مو هم پر تاسی حلال کړی دی .

#### وَعَلَيْهُمَا وَعَلَى الْفُلُكِ ثُعُكُوْنَ<sup>®</sup>

او پر دغو (څاروو) او پر بیړیو باندی بارولی شئ تاسی (په بر او بحر کښی).

تفسیر: یعنی په وچه کښی د حیواناتو (او نورو نقلیه و وسائلو) په وسیله او په اوبو کښی د بیرو کشتیو (او جهازونو او نورو نقلیه و وسائطو) په واسطه (او هم داسی په هوا او نورو کښی) نقل او حرکت کوئ او له یوه لری محایه بل لری محای ته درومی ا او ډیر درانه درانه شیان او سامان مو پری باروئ د کشتی په مناسبت وروسته د نوح علیه السلام قصه هم ذکر فرمائی چه په شان الله تعالیٰ پری بیری جوړه کړه چه د عظیم طوفان په وقت کښی د مؤمنینو د نجات ذریعه و کرځیده ، بیا د نوح علیه السلام په مناسبت د محینو نورو انبیاؤ واقعات هم ذکر فرمائی جائی دلته د دغو قصصو په بیان کښی دغه طرف ته هم اشاره وی لکه چه په پاس آیات کښی ستاسی د جسمانی ضروریاتو د انتظام مذکور و هم داسی پاک رحمٰن ستاسی د روحانی حوائجو او ضروریاتو سر انجامولو دپاره د دنیا له ابتداء مخخه د وحی او رسالت سلسله هم قائمه فرمایلی ده یا داسی ووایئ چه پاس د قدرت د دلاکلو او نبو د بیان فرمایلو مخخه د توحید په لوری متوجه کول مقصود و ، نو د هغه د تکمیل دپاره ئی دلته د نبوت سلسله شروع کړه چه په ضمن کښی د انبیاؤ علیهم السلام او د هغه د متبعینو د ښو انجامونو او د مکنبینو او معاندینو د بدو انجامونو تذکره ده مخو مو به په نړه کښی څای ونیسی.

ۗ وَلَقَنَ ٱلسُّلَنَانُوْ عَاٰ إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوا اللهُ مَالَكُوْ مِّنَ الهِ عَيْرُهُ أَفَلَاتَتَقُونَ ﴿فَقَالَ الْمَلُوُ الَّذِينَ كَفَرُوامِنَ قَوْمِهِ مَاهٰنَ الْآلِمَتَنَزَّ مِثْلُكُوْ يُمِنِيُ النَّ يَتَفَضَّلَ عَكَيْكُوْ وَلَوْشَاءُ اللهُ لَاَنْزَلَ مَلْإِكَةً مُّاسِمُ عَنَا بِهٰذَا فِيَ ابْإِينَا الْاَقِيْلِيْنَ ﴿

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح قوم خپل ته نو وویل (نوح) ای قومه ځما عبادت کوئ تاسی (یواځی) د الله نشته تاسې ته بل هیڅ معبود غیر له دغه (الله) آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله) پس وویل هغو مشرانو چه کافران شوی وو له قومه د دغه (نوح خپلو اتباعو ته) چه نه دی دا نوح مگر

یو انسان دی په شان ستاسی اراده لری د دی خبری چه مشر شی پر تاسی باندی او که اراده وفرمائی الله (د لیږلو د رسول انسانانو ته نو) خامخا لیږلی به نی وی پرښتی (نه انسانان) نه دی اوریدلی مونږ دا (چه رسول بنیآدم وی یا توحید) په هغو پلرونو ځمونږ کښی چه پخوا وو

تفسیر: یعنی په ده کښی څه فرق شته چه دی رسول شی او تاسی نه شیع؟. دی غواړی چه مشرتوب ځان ته حاصل کړی نو ځکه دغه پلمه (تدبیر) او چل ئی جوړ کړی دی. که نه که الله تعالیٰ رسول لیږه نو بل سړی پری دریدلی ؤ چه هم دا ئی رالیږلی دی ـ او پرښته به ئی نه وی رالیږلی. مونږ داسی عجیبه خبره له سره نه ده اوریدلی چه یو څمونږ په شان سړی او معمولی انسان د الله تعالیٰ رسول شی او نورو ګردو (تولو) معبودانو ته بد ووائی او له منځه ئی ورک کړی او داسی دعوت او بلنه وکړی چه تاسی یواځی د احد او واحد الله تعالیٰ عبادت وکړئ! او بل هیڅوک مه منځ! (دغه د نوح علیه السلام د زمانی د کفارو وینا ده).

# رِنْ هُوَ اِلَّارِيْدِلُ لِهِ جِنَّةُ فَتَرَيِّصُوا بِهِ حَتَّى حِيْدٍ ۞

نه دی (دا نوح) مګر یو داسی سړی دی چه په ده پوری نښتی دی لیونتوب سودا پس انتظار کوئ تاسی ده ته تر یوه وقته پوری (چه جوړ شی یا مړ شی)

تفسیر: دغه د نرح علیه السلام د زمانی د کفارو وینا ده چه معلومیپی چه د دی غریب دماغ خراب او فکر ئی له کاره وتلی دی که نه د گرد (تول) قوم په خلاف او خپلو پلرونو او نیکونو له اصوله مخالف داسی خبری به ئی ولی له خولی ایستلی چه هیڅوک پری یقین او باور نشی کولی! آیا که دا کار بنکاره لیونتوب نه دی نو محه دی؟ بنه خو دا ده چه تاسی محو ورځی صبر وکړئ! او انتظار وکړئ! کوندی محه مدت وروسته دی په سد او په هوش راشی ـ او د جنون او د سودا د دغی دوری محجه اناقه ومومی او جوړ شی ـ یا دی پخپلو هم دغو ویلو ویلو کښی مر شی او سا ئی وخیژی او دغه قصه یای (آخر) ته ورسیږی (المیاذ بالله)

#### قَالَ رَبِّانْصُرُنِ بِمَاكَثَّ بُونِ<sup>©</sup>

وويل (نوح) ای ربه ځما مدد وکړه له ماسره په سبب د دی چه تکذیب ئی وکړ ځما.

تفسیر: یعنی کله چه د نوح علیه السلام ګرد (ټول) زیار (محنت) او کوښښ بیکاره ثابت شو

- او د نهه نیمو سوو کلونو گرد (تول) زیار (محنت) او زحمت ئی ورته بی شمره او بی نتیجی څرکند شو. او معوفتی نه شو چه دغه کفار د ضلالت له لیاری څخه چپ او د هدایت پر سمه لیاره ئی ور روان کړی نو د الله تعالیٰ په دربار کښی ئی عرض او فریاد وکړ چه یاالله! اوس د دغو اشقیاؤ په مقابل کښی څما د تکذیب څخه مخ گرڅوونکی نه دی او د نورو خپلو راتلونکو نسلونو او اولادونو افکار او عقائد هم خرابوونکی دی.

#### فَأُوْحُيُنَاۗ اللَّهِ آنِ اصْنَعِ الْفُلُكَ بِأَحُيُنِنَا وَوَعِينَا فَإِذَا جَأَءًا مُرْنَا وَقَارَالتَّنُورُ ۚ وَاللَّهُ الْكُونِيَهَا مِنَ كُلِّ زَوْجَيْنِ الثَّنَيْنِ وَالْمُلَكِ الْالْمَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَولُ مِنْهُ وَوَلا تُغَاطِبُنِي فِي الَّذِيْنَ ظَلَمُوْ الْآتُهُ وَالْتَعْدُونُونَ فَ

پس وحی وکړه مونږ دغه (نوح) ته داسی چه اوس جوړه کړه یوه بیړی په لیدلو (ساتلو) ځمونږ پس کله چه راغی المیدلو (ساتلو) ځمونږ پس کله چه راغی امر (حکم) ځمونږ (پر نزول د عذاب سره) او راوختیده (په اوبو) تنور پس ورننباسه (سواره کړه) په دی بیړی کښی له هره قسمه جوړه جوړه دوه دوه (نر او ښځه) او اهل (بیت) خپل (یا مؤمنان) مګر مه ننه باسه هغه څوک چه ړومبی شوی ده په ده خبره (د عذاب) له دوی نه او مه کوه خبری له ما سره په باب د هغو کسانو کښی چه ظلم ئی کړی دی (په نفسونو خپلو باندی چه) بیشکه دوی غرق کول شی.

ت**فسیر:** دغه قصه پخوا له دی نه د «هود» په سورت او نورو ځایونو کښی تیره شوی ده هلته دی د دغو الفاظو تفسیر ولوست شی.

یعنی کفار اگر که ستا له کورنی مخته هم وی له خپله ځانه سره ئی مه سوروه! محکه چه د الله تعالیٰ له درباره د عذاب قطعی حکم صادر شوی دی او د دغی فیصلی اجراء او انفاذ یو حتمی او ضروری کار دی، اوس له ظالمانو څخه د هیڅ یوه د نجات او خلاصی دپاره هیڅ یوه سعی او کوښنی مه کوه!

#### فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَّعَكَ عَلَى الْفُلُكِ فَقُلِ الْحَمَّدُ يُلِّهِ الَّذِي نَظِينًا مِنَ الْقَوْمِ الظّلِيدِينَ۞

نو کله چه برابر شوی وختلی (ای نوحه) ته او هغه (مؤمنان) چه له تا سره دی پر بیړی باندی نو ووایه چه ټول حمد ثناء ده خاص هغه الله ته چه خلاص ئی کړو مونږ له قومه ظالمانو (مشرکانو) څخه.

تفسير: يعنى الله تعالىٰ موندٍ له دوى ځنى بيل كړو او له عذابه څخه ئى مأمون او مصنون وساتلو.

#### وَقُلُ رَّبِّ اَنْزِلْنِي مُنْزَلُا مُبْرِكُا وَآنَتَ خَيْرُالْمُنْزِلِينَ الْمُنْزِلِينَ

ووایه (ای نوح په وقت د کوزیدو د تا له بیړی نه) ای ربه ځما کوز کړه ما په یو داسی ځای کښی چه مبارک برکتناک وی حال دا چه ته خیر (ډیر غوره) له ټولو کوزونکیو څخه ئی.

تفسیر: یعنی په بیری کښی ښه د هوسائی (آسانع) او آرام ځای راکړه! او په کوم ځای کښی چه مو له بیړی محخه ښکته کوی هلته هم څه رېر (زحمت) او تکلیف راپیښ نشی! او په هر ډول (طریقه) او په هر ځای کښی دی ستا برکت او رحمت ځما له حاله سره مل وی!

#### رِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَالِيتِ وَإِنْ كُنَّا لَكُبُتَلِيْنَ ؟

بیشکه په دغه (قصه د نوح) کښی خامخا دلائل (د عبرت او قدرت ځمونږ) دی او بیشکه یو مونږ خامخا ازمویښت کوونکی (د بندګانو).

تفسیو: چه کوم یو د دغو د اوریدلو څخه عبرت او نصبحت حاصلوی؟ او کوم یو ئی نه حاصلوی ﴿ وَلَقَدُّتُوْلِقَالَةٍ فَهَارِمُنْلَئِرِ ﴾ (د القمر (۱) رکوع (۱۰) آیة (۲۷) جزء).

## تُقَّانَشَآنَا مِنَ بَعْدِهِمُ قُرِنًا اخَوِيُنَ۞َفَآرَسَلَنَا فِيُهِمُ رَسُوُلًا قِنَّهُمُ إِن اعْبُدُوااللهُ مَالكُوسِّ العِغَيُوكُ اَفَلاَتَتَّقُونَۗ فَقَالَ الْمَلَامُنَ قُومِهِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَنَّ بُوْابِلِقَآءَ الْاَضَةِ وَالْتَّرَفُنْهُمُ فِي الْحَيْوةِ اللَّانُيَا فَمَا لَمَا لَلْاَبَتَدُوْمِ فَلْكُونِيَا كُلُ مِثَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَثْرَبُ مِثَا اَتَثْمَرُهُونَ ﴿

بیا پیدا کر موند پس له (هلاکه د) قومه د دغه نوح) یو اهل د زمانی نور (عادیان یا ثمودیان) پس ولیږه مونډ په هغو کښی یو رسول (هود یا صالح) له دوی څخه (وویل مونډ په ژبه د هغه رسول دوی ته داسی) چه عبادت کوئ تاسی (یواځی) د الله نشته تاسی ته بل هیڅ برحق معبود بی له الله آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله). او وویل مشرانو له قومه د دغه (نبی) څخه هغه کسان چه کافران شوی وو او نسبت د دروغو ئی کړی وو ملاقات د آخرت ته او نعمتونه ورکړی ؤ مونډ دوی ته په دغه ژوندون لډ خسیس کښی نه دی دا (نبی) مگر یو بشر سړی دی په مثل د تاسی چه خوری له هغه (څیزه) چه خورئ ئی تاسی له هغه نه اه خغه غه نه

تفسیر: یعنی عادیان یا ثمودیان پر دی خبری باندی نه وو معتقد چه وروسته له مرګه به یوه ورځ
د پاک الله سره مخامخ کیدونکی یو \_ او داسی به نی ګڼل چه فقط هم دغه د دنیا ژوندون او د
هغنی عیش او آرام محموند په برخه کښی دی \_ او پرته (علاوه) د معاش د معاد هیڅ فکر به له
هغنی سره نه ؤ \_ ګواکی دنیوی عیش او عشرت د هغوی د نیالی (تولایی) او برستنی په شان
ګرځیدلی ؤ نو ځکه د خپلو رسولانو د تبلیغ او ارشاد په مقابل کښی به ئی داسی چتی
(بیکاره) خبری کولی چه نه دی دغه ویونکی مګر یو سری دی په مثل د نورو چه خوری له هغه
ځیزه چه خورځ تاسی له هغه نه او محبنی له هغه غیزه چه غینځ ئی تاسی له هغه نه یعنی په
ظاهر کښی هیڅ یو داسی امتیاز او خبره په ده کښی نشته چه تاسو ئی نه لرئ.

#### ۅؘڵؠؚؽؙٲڟۼؙؿؙۄ۫ؠؿؘڒؙٳڡۣٞؿڶڴۄؙٳٚٮۨ۠ػٛۄٝٳڋٵڵڂۑڔؙۅ۫ڹ۞۫

او (قسم دی) خامخا که فرمان يوړو تاسي د يوه انسان په شان خپل بيشکه چه تاسي په هغه وقت کښي خامخا له زيانکارانو څخه يئ.

تفسيو: يعنى له دى نه به لويه خرابي او ذلت څه وى چه د خپل ځان په شان د يوه بل معمولي

انسان سری تابع ـ خادم او مطیع شئ او خامخا هغه خپل متبوع، مخدوم او مطاع وګرځوئ!.

#### ٲڽڡؚڬ۠ڴۄٞٲٮۜٛڴۏؙٳۮؘٳۄؾؙؗۄؘٛۅؙڴڹؙؿؗۄؙڗؙٳۘۘٵۊۜڝڟٵ؆ٲڰڎؙ ڠؙۏٚػؚڿؙڹۜٛڞ۠ۿؽؗؠٵؾؘۿؽؠٵؿڸؠٵؿؙۯڠٮؙۏڹ۞ٚ

آیا وعده کوی له تاسی سره (او ویروی مو دغه هود یا صالح په دی (چه بیشکه تاسی کله چه مړه شغ او شغ خاوری او هډوکی نو بیشکه چه تاسی به راایستل کیږئ (له ځمکی په بعث سره) ډیر لری دی ډیر لری دی (چیری کیدی شی) هغه نحیز چه تاسی سره ئی وعده کولی شی.

تفسیر: دغه هم د کفارو وینا ده یعنی غومره له عقل څخه بمیده خبره وائی چه د وراسته هدوکی هغه بڅرکی چه له خاورو سره بیخی ګډود شوی دی بیا له قبرونو څخه د انسانانو په شکل ژوندی راپاغولی کیږی. نو ښه تاسی (ای کفارو!) پخپله فکر وکړئ چه په داسی چتی (بیکاره) او مهملو خبرو باندی څوک باور کولی شی چه له عقله او صحت څخه لری وی؟.

## ٳڽٛ۫ۿؚؽٳؘڷڒڂۘؽٳؿؙٵڷڷؙؽؙٳؠؘڹۅؙٛڎٷۼۘؽٳۜۅٙ؆ڂؽٛؠؚؠۘڹڠۅٛڎۣؽۜڰ۫

نه دی دا ژوندون مگر هم دا ژوندون ځمونږ د دنیا چه مرو او ژوندی کیږو او نه یو مونږ بیا ژوندی پورته کړی شوی وروسته له مرګه

تفسیو: یعنی (دغه کفار وائی) چیری دی آخرت او چیری دی حساب او کتاب په محه چه مونږ پوهیږو خو هم دغه د دنیا موجوده سلسله ده چه مونږ ئی ګورو او هغه هم دا یو ژوندی کیدل او یو مړه کیدل چه د ګودو (ټولو) تر سترګو لاندی جریان لری یو ځیږی (پیدا کیږی) او بل مری او زیات له دی نه بل هیڅ شی نشته.

#### إِنْ هُوَ اِلْاَرَجُلْ إِفْتَرَى عَلَى اللهِ كَنِ بَاْوَمَا ْغَنُ لَهُ بِمُؤْمِنِيُنَ<sup>©</sup>

نه دی دغه (هود یا صالح) مگر یو سړی چه تړلی ئی دی پر الله دروغ او نه یو مونږ ده ته ایمان راوړونکی.

تفسیر: یعنی کفار وائی د دغه سری دغه وینا چه زه د الله نبی یم او الله مری بیا له سره ژوندی کوی ثواب و شدی کوی ثواب خزا، او سزا ورکوی ـ دغه دواړه دعاوی داسی دی چه هغه موند له سره نه شو منلی نو خامخا داسی جگړی نښلولو او د سر درد پیدا کولو ته څه حاجت پاتی دی؟ او له هغه څخه غائده عائده کیږی؟ نو بالاخر پیغیبر د کفارو د داسی خبرو اترو څخه سخت متأثر شو او له هغه منکرانو څخه بیهیلی او ناامیده شو، او داسی دعا ئی وکړه

# قَالَ رَبِّ انْصُرُ نِ بِمَاكَذُ بُونِ ۖ قَالَ عَمَّا قِلِيْلِ أَيْصُبِحُنَّ لِرِمِينَ ۗ

وویل (هود یا صالح) ای ربه ځما مدد وکړه له ما سره په سبب د دی چه دروغجن ئی وبللم زه (اله هود یا دروغجن ئی وبللم زه (اله هود یا صالح ته چه) پس له لږ مدت خامخا وبه ګرځی (دغه عادیان یا ثمودیان) پښیمانه (په دغه کفر او تکذیب خپل)،

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ عناب ورتلونکی دی چه وروسته له هغه به افسوس او ارمان کول هیڅ د دوی په درد نه خوری او نه به څه نفع وررسوی.

#### فَأَخَذَ تُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ

#### پس ونیول دوی چغی د هلاک په حق (او عدل) سره

تفسیر: له دی نه په ښکاره ډول (طریقه) دغه مترشح کیږی چه دغه قصه د «ثمود» وه چه د هغه امت په سخت غږ سره مړ شوی دی او پر «عاد» سخت باد آلوتی ؤ. او چا ویلی دی چه دغه قصه د عادیانو ده چه د اعراف په سورت او په هود او په شعراء کښی په قصی د نوح پسی هم دغه ذکر دی نو بناء پر دغه هر بیخ کن عذاب ته «صیحه» وایه شی. نو څکه دلته هم صیحه ذکر شوه.

#### فَجَعَلُنْهُمُ غُثَاأَ ﴿ فَبُعُلَّا اللَّقَوْمِ الظَّلِيدِينَ @

پس (هلاک شول نو) وگرځول مونږ دوی شاوړی (خس خاشاک د سیلاب) پس لری والی دی قوم ظالمانو ته (له رحمته د الله).

تفسيو: يعنى لكه چه سيلاب (څپان) خس او خاشاك له خپله ځانه سره وړى هم داسى د الله

تعالیٰ عذاب په سیلاب کښی دوی هم وبهیدل او لاهو شول.

#### ثُمُّ ٱنْشَأْنَامِنَ اَبَعُدِ هِمُ قُرُونًا اخْرِيْنَ ﴿ مَاتَسُبِقُ مِنُ أَمَّةٍ إَجَلَهَا وَمَا اِسُنَتَا خُورُونَ ۞

بیا پیدا کړ مونږ وروسته له هغو (ثمودیانو یا عادیانو) اهل د زمانو نور (لکه قوم د لوط او شعیب). نشی ړومبی کیدی هیڅ قوم له وعدی مقرری خپلی او نه وروستی پاتی کیدی شی تری.

تفسیر: یعنی هر قوم چه د خپلو انبیاؤ تکذیب وکړی ګرد (تول) په همغو خپلو مقرره ؤ وعدو سره هلاک کیږی، هر میعاد او هره نیته چه د هر قوم دپاره مقرره شوی ده هغه د یوی شیبی (دقیقی) له مخی هم نه رړاندی او نه وروسته کیږی.

## ؙؾ۫ۊؘٲڛۘڵڹٵڛؗڵٵؾؙڗؖٳؙڴڰٵۘۜۼٵٛؗؗٲڡۜڐؙۜۺٷڶۿٵػڐٛڹٷٛڡٛٲؾؙڝؙٵڹۼڞؘۿۄؙ ؠۘڞ۫ٵۊۜۻڬڶۿؗۄؙٳٙۘڪٳڋؽؾؘؘ۫ٞٞڣۼڋٵڵؚڡٞۅؙۄٟڵڵٷؙۣڡؚڹؙۏؙڹ۞

بیا ولیږل مونږ رسولان خپل حال دا چه یو په بل پسی پیوست ؤ هر کله چه رابه غی کوم امت ته رسول د دوی نو دروغجن به ئی وباله دی پس پرله پسی به کړل مونږ ځینی د دوی په ځینو نورو (په هلاکولو کښی) او وګرځول مونږ دوی تشی قصی (د تعجب په عالم کښی)، پس لری والی دی (د الله له رحمته) هغه قوم ته چه نه راوړی ایمان (په مؤمن به شیانو باندی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د رصولاتو قطار (لیر) او سلسله وترله او یو په بل پسی ئی نبی ورلیهه ـ
او د مکنبینو هم د یوه پسی د بل تباه فنا، او بربادیدل جاری ؤ ـ له یوه جانبه د انبیاؤ بعثت
او له بل جانب د منکرینو د اهلاک لمبرونه به سره لگیدل ـ لکه چه په هم دغه سلسله کښی دیر
اقوام سره تباه شول چه د هنوی څخه ماسوا، د حیرت او عبرت ډکی قصی او افسانی بل هیخ
شی نه دی پاتی ـ او نن د هغوی داستانونه یواځی د پند نصیحت او عبرت دپاره ویلی او آورولی
کیږی.

(تتری) اصلاً (وتری) وه چه (یا) ئی د تانیث ده او (واو) ئی لکه (تراث) په (تاء) سره مبدل

شو چه له (وتر) څخه ماخوذ دی او مقابل د جفت دی یعنی یو یو.

## ثُوُّ آرْسَلْنَامُوُسِي وَاَخَاهُ لَهُمُّ وَنَ لَا بِالْتِنَاوَسُلْظِنِ ثَمُبِيْنِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا اللَّ فِرُعَوْنَ وَمَلَاثِهِ فَاسْتَكْبُرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِيْنَ ۗ

بیا ولیږه مونږ موسیٰ او ورور د ده هارون په دلاکلو (د قدرت او هغو معجزو) خپلو سره او په برهان دلیل سند ښکاره سره. طرف د فرعون او قوم د ده (فرعونیانو) ته پس کبر سرکشی ئی وکړه (له ایمانه) حال دا چه ؤ دوی قوم متکبر (سرکش پر خلاف د موسیٰ)

تفسیو: نو ځکه د الله تعالیٰ پیغام ئی په خاطر کښی رانه ووړ چه د کبر او غرور نشی د دوی دماغونه بیخی خراب او مختل کړی و.

## فَقَالُوْٓا اَنْوَمُنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقُومُهُمَالَنَا عَلِيدُونَ<sup>®</sup>

پس وویل (قبطیانو) آیا پس ایمان راوړو مونږ پر دوو سړیو په مثل شان ځمونږ حال دا چه قوم د دوی (سبطیان) مونږ ته خادمان (مریان) دی.

ت**فسیو:** یعنی د موسیٰ علیه السلام او هارون علیه السلام قوم بنی اسرآئیل خو ځمونی<sub>د</sub> مریبتوب او مزدوری کوی نو د دوی له منځه مونی<sub>د</sub> د دغو دول<sub>د</sub> سریو سیادت او مشرتوب څرنګه منلی شو؟

## فَكَنَّ بُوْمُمَا فَكَانُوْامِنَ الْمُهْلَكِيْنَ@وَلَقَدُ انْيُمَامُوسَى ٱلْكِتْبَ لَعَلَامُمُ يَهْتَدُونَ®

پس دروغجن وبلل دغو (موسیٰ او هارون لره قبطیانو) پس شول (قبطیان) له هلاک کریو شویو (په غرق سره) او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونډ موسیٰ ته کتاب (د توریت) ښائی چه دغه (بنی اسرائیل) سمه صافه لیاره ومومی (په دی توریت سره).

تفسیو: یعنی د فرعون له اهلاک څخه وروسته مونډ بنیاسرآئیلو ته توریت شریف مرحمت کړه څو خلق پر هغه تګ او عمل وکړی او تر جنت او د اللی د رضاء تر منزل پوری ورسیدی شی.

# وَجَعَلْنَاابُنَ مَرْيَحُواْمَةُ أَيَةً وَّاوَيْنَهُمَّ إلى رَبُوتِوْدَاتِ قَرَارٍ وَمَعِيْنٍ ٥٠

او ګرځولی وه مونړ (قصه د) ځوی د مریمی او د مور د ده (مریمی) (یو لوی) دلیل (د قدرت) او مونړ ځای ورکړی راوستی ؤ دوی هسکی (اوچتی) ځمکی ته چه خاونده د قرار ده (چه اوسیدونکی ئی په ارام دی) او خاونده د اوبو پاکو صافو بهیدونکو ده.

تفسیر: یعنی دغه د الهٰیه و قعرتونو له دلائلو او نجو څخه دی چه یواځی د مور له ګیډی ئی بی له پلاره حضرت عیسیٰ علیه السلام پیدا کړی دی لکه چه په « آل عمران» او د «مریم» په سورت کښی د دی تقریر لیکلی شوی دی.

(«ربوة» هسکی (اوچتی) ځمکی ته وایه شی چه بیت المقدس یا دمشق یا مصر ؤ او پخپلو نورو شاؤ خوا ځمکو باندی لوړه ده) ښائی دا هم هغه هسکه (وچته) ځمکه یا غونډی وی چه د لنګون په وقت کښی هلته حضرت بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها تشریف درلود (لرلو). لکه چه د «مریم» د سورت دغه آیات پری دلالت کوی ﴿ فَتَاذْمِهَا مِنْ تَشْخِهَا ٱلْاَتَّمَا وَنَهُ جَمَّلَ رَبُّاتِ تَشْتِكِسَوْقًا وَهُــَتِيْقَ الْلِكَانِيونْ مُعَلِّقًا مُلِكِانِ نُفِكَانِمِيْقًا ﴾ چه دغه محای

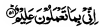
هسک (اوچت) و او تری لاندی چینه یا ویاله بهیده \_ او د خرما ونه هغه ته نژدی وه (کنافسره ابن کثیر رحمه الله) لیکن نور مفسرین داسی لیکی چه دغه د حضرت مسیح د هلکتوب د وقت معامله ده «هیرودس» نامی یوه ظالم باچا له نجومیانو محخه آوریللی و چه حضرت عیسیٰ علیه السلام به مشر او سردار کیږی نو دغه باچا به هم هغه هلکتوب کښی له ده سره دجمن شوی و \_ او غوجت ئی چه به کومه پلمه (تدبیر) سره ئی ووژنی حضرت بوری مریم رضی الله تعالیٰ عنها به ریانی الهام سره ماموره شوه چه دی له خپله ځانه سره (مصر) ته بوځی \_ او د هغه ظالم باچا د مر کینلو څخه وروسته بیرته شام ته راغله لکه چه د «متی» په انجیل کښی دغه واقعه مذکوره ده او د مصر هسکتوب (اوچتوالی) د نیل د سیند په اعتبار دی که نه دوبیده به او «ماء معین» د نیل اوبه دی لکه چه پاس مو ولیکل ځینی له «ربوة» څخه چه د هسکی (اوچتی) ځمکی په معنی ده شام یا فلسطین مرادوی او دغه خبره هیڅ بعیده نه ده په هم هغه هسکه (اوچته) ځمکه کښی چه دی ته د ولادت په وقت کښی ځای ورکړی شوی و \_ د دغی خطری او ویوی په وقت کښی چه دی ته د دولاد په اه اله اهل الاسلام محخه هیچا له

«ربوة » څخه « کشمیر » نه دی مراد کړی ـ او نه د حضرت مسیح قبر یی په « کشمیر » کښی ښولی دی. البته د مولنا شبیراحمد العثمانی الهندی د ملک او د زبانی څینو زائغینو له «ربوة » څخه « کشمیر » مراد کړی دی چه د هغه ثبوت له تاریخی حیثیته نشته او معض کلب او دروغ ترل دی د (خان یار) په محله د (سری نگر) په ښار کبیم هغه قبر چه د «یوز آسف» په نامه مشهور دی او د هغه په نسبت د «تاریخ اعظمی» مصنف محض عام افواه نقل کړی دی چه «خلق دغه قبر د کوم نبی قبر ښیی دغه کوم شهزاده و چه له بل ملک څخه دلته راغلی دی » هغه ته د حضرت عیسی علیه السلام قبر ویل په انتهائی درجه بی حیائی او سفاهت دی. داسی اتکلی او له خله ځان په چوړ کړیو چرتونو (خیالونو) سره د حضرت مسیح علیه السلام حیات باطل درول پرته (علاوه) له خبط او جنونه بل هیڅ شی نه دی که مو د دغه قبر تحقیق مطلوب وی او دغه مو په کار وی چه «یوز آسف» څوک و ؟ نو د امرتسری جناب منشی حبیب الله صاحب هغه رساله مطالعه کړئ چه خاص پر هم دغه موضوع په نهایت تحقیق او تنقیق سره لیکلی شوی ده و په هغی کښی ئی د دغه مهمل خیال بوده او تنسته ئی بیخی سره شلولی او په هواء ئی الوځولی ده . فجزاه الله تعالیٰ عناوعن سائر المسلمین احسن الجزاء ا

#### يَآيَهُا الرُّسُلُ كُلُوامِنَ الطَّيِّبَتِ وَاعْلُوُاصَالِكًا ۗ

ای رسولانو خورئ تاسی له طیباتو (پاکیزه ؤ طعامو) څخه او وکړئ تاسی ښه (عملونه)

تفسیر: یعنی د کردو (تولو) انبیاؤ په دین کبی هم دغه یو حکم شته چه حلال خوراک له حلالی لیاری څخه کتی ! او نیک کارونه کوئ! او ښائی چه په نبکو کارونو کښی کرد (تول) خلق سره مشغول او مصروف اوسی لکه چه گردو (تولو) انبیاؤ په نهایت مضبوطی او استقامت سره د حلال اکل ـ د مقال صدق ـ او د نیکو اعمالو په مواظبت توصیه او خپل امت ته تأکیدات کول. د عظیمالشان قرآن په بل ځای کښی دغسی حکم چه دلته رسولائو ته ورکړی شوی دی عاماللمؤمنین ته ورکړی شوی دی په دغه کښی د نصرانیانو د رهبانیت تردید هم شوی دی چه د حضرت عیلی علیه السلام له ذکره سره خاص مناسبت لری. له احادیثو څخه معلومیوی چه «د هر چا خوړل، څښل، اغوستل چه له حرامو څخه وی د هغه د دعاء د قبول توقع نه ښائی چه وکړه شی» په ځینو احادیثو کښی دی «هغه غوبه چه د حرامو څخه زرغونه شوی وی د دوزخ اور د هغه زیات حقار دی، (المیاذبالله).



بیشکه زه پر هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی سه عالم خبردار یم.

تفسیر: یعنی حلال خوړونکیو او نیک کار کوونکیو ته ښائی چه داسی عقیده ولری چه الله تعالیٰ د ده له ګردو (تولو) پتو او ښکارهؤ احوالو او افعالو څخه ښه عالم دی او له هغه سره موافق به له هر چا سره معامله کوی. دغه اګر که له رسولانو سره پخپلو زمانو کښی خطاب دی مګر په واقع کښی د دوی امت ته د دغه مطلب اورول مقصود دی.

# وَإِنَّ هِذِهَ الْتُنْكُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّاكَارَتُهُمُ فَاتَّقُونِ "فَتَقَطُّعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُبُرًا و

او بیشکه دا (سماوی دین چه توحید او نور مؤمن به شیان دی ای رسولانو) دین د تاسی (او د امتیانو د تاسی د تولو) دی په دی حال کښی چه دین یو دی او زه رب د تاسی یم نو وویریډئ له ما. پس پری کړ (امتیانو د دوی) دین خپل په منځ خپل کښی توټی توټی

تفسیر: یعنی د اصولو په اعتبار د کردو (تولو) انبیاؤ دین او ملت یو او د کردو (تولو) الله هم یو دی چه د هغه د عصیان محخه تل ویره په کار ده لیکن خلقو په دغه واحد اصل کښی اختلاف وغور محاوه او د دین اصل ئی سره توتی توتی کم او بیلی بیلی لیاری ئی په کښی جوړی کمی، پخپل سر د آراؤ او اهواؤ په متابعت په سلهاو فرقی او مناهب جوړ شول انبیاؤ دغه تفریق خلقو ته نه دی ښوولی، د دوی په نزد د ازمنهؤ او امکنهؤ او نور اختلاف صرف فروعی اختلاف ؤ او په اصواللدین کښی کرد (تول) سره بالکلیه متفق ؤ \_ مفسرینو عموماً د دی آیت تقریر هم داسی کمی دی لیکن حضرت شاه صاحب لیکی \_ «د هر نبی په لاس الله تعالیٰ هره هغه خرابی چه په همه وقت کښی د خلقو په منځ کښی وه اصلاح فرمایلی ده، وروستنیو خلقو داسی وکڼل چه د هغه احکام سره بیل بیل دی، بالاخر محمون د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معرفت د دغو گردو (تولو) خرابیو علاج یو ځای ور ووښول شو، گردو (تولو) خرابیو علاج یو ځای ور ووښول شو، اوس کرد (تول) حقه ادیان سره یو ځای او یو دین شوی دی» او گرد (تول) اقوام تر یوه بیرغ لاندی تول کړی شوی دی.

#### كُلُّ حِزُبٍ بِمَالَكَ يُهِمُ فَرِحُونَ<sup>©</sup>

چه هر يو حزب ګوند (له دوی نه) په هغه (باطل دين) چه له دوی سره دی

خوشال دى

**تفسیر:** (پناکی پری وهی) یعنی داسی به ئی کنل چه یواځی هم دغه مونی<sub>د</sub> پر حق دین یو او ځمونږ هم دغه لیاره سمه او صافه لیاره ده.

عاقل په پوه نازيږی و مجنون په جنون ـ کل حزب بما لديهم فرحون

## فَارُهُمُ فِي عَنْمَ تِهِمْ حَتَّى حِيْنٍ @

پس پریږده (ای محمده!) دوی په ګمراهی خپلی کښی تر یوه وقته (د مرګه) پوری.

تفسیو: یعنی هغو کسانو چه د انبیاؤ په متفقه هدایاتو کښی ګوندونه (ډلی) جوړ کړل او سره بیلی بیلی فرقی او ملتونه ئی قائم کړل ـ او هره فرقه یواځی پر هم هغو خپلو عقائدو او خیالاتو د زړه له کومی (منځه) تینګه ولاړه ده او په هیڅ ډول (طریقه) له هغه څخه مخ نه اړوی، اګر که ته ډیر پند او نصیحت هم وفرمائی. نو تاسی په دغه غم کښی خپل ځان زیات مه کړوئ! بلکه دوی ته لږ مهلت ورکړئ! چه دوی د غفلت او جهالت په نشو کښی دوب او نشه پراته وی څو هغه موعوده ساعت ورسیډی او د دوی سترګی تینی تینی پاتی شی ـ یعنی موت یا د الله تعالیٰ عذاب د دوی پر سرونو او شاو خوا وګرځی.

## ٱڲڞۘٮٛڹؙۉؙؽٵؿۜٮٵؽؙٮڎؙۿؙؙؙؠؙۅؠڡۣڽ۫؆ٙٳڸۜۊۜڽؘؽؽ؇ٛٚۺؙٵڔٷ ۘۘڵۿؙڞڣ۬ڷڂؽۯڮڗ۫ؽڷڰڒؽؿؙۼۯۏؽۜۛ

آیا گمان کوی دوی د دی چه بیشکه هر هغه نحیز چه ورکوو ئی مونږ دوی ته (په دنیا کښی مدد ورسره کوو) په هغه نحیز له ماله او (له) ځامنو چه تلوار کوو مونږ دوی ته په خیراتونو (او اکرامو نه ده داسی) بلکه نه پوهیږی دوی (چه دا استدراج او امهال دی)

راکری دی؟ یعنی په دی نه پوهییی چه د مال او اولاد دغه افراط د دوی د فضیلت او کرامت له سببه نه دی بلکه د امهال او استدراج په بنا<sub>ء</sub> دی، هغومره مهلت او ډیل چه دوی ته ورکاوه کیږی په هم دغه اندازه د دوی د شقاوت جام تر محندو (غاړو) پوری ډکیږی.﴿وَلَقَیْمُنَّکُلُمُوْلِاَلِیْمُنَّامُنْتُمُدُیُّمُ<sup>ا</sup>ُمِیْنَ نَیْمُشَالِیْوَالْمُنْکُوْلِاً اِلْمِیْمُنْکِیْنُ ﴾ جزء ۹ (د الاعراف ۱۸۲–۱۸۳ آیت ۲۳ رکوع)

#### ٳڽۜٲڵڒؽؽۿؙؙؠؚٞڽٛڂۺؙؽۊڔؠؚۨڥۄؙڔ۫ؠۺؙڣڠؙۅؙؽ<sup>ۿ</sup>

بیشکه هغه کسان چه دوی له (خوفه د) عذاب د رب خپل ویریدونکی دی تل،

تفسیر: یعنی صادق او خالص مؤمنون سره له ایمانه او احسانه د کفارو او مغرورینو پشان له 
«مکر الله» محخه مأمون نه دی بلکه تل تر تله د الله تعالیٰ له ویری محخه لمزیدی او ویریدی چه الله 
تعالیٰ دی نه کری چه دغه انعامات او احسانات چه پر موند په دغه دنیا کښی شوی دی امهال او 
استدراج وی! د حسن بصری رحمة الله علیه مقوله ده ان المؤمن جمع احسانا و شفقة وان 
المنافق جمع اساعة وامناً مؤمن نیکی کوی او ویریدی او منافق بدی کوی او له سره نی 
فکر خراب نه وی».

#### ۅٙٲڷۮؚؽڹۿؙؙۮ۫ۑٳ۠ڸ۠ؾؚۯؾؚۜۿؚۄؙؽٷؙڡؚڹٛٷؽ<sup>ٚ</sup>

او هغه کسان چه دوی په آیتونو (د قرآن) د رب خپل ایمان راوړی،

تفسیر: یعنی پر کونیه و او شرعیه و آیتونو دوایو باندی یقین او داسی عقیده لری چه هر شی دلته راد مخه کیږی هغه عین الحکمت او صواب دی. او هر هغه شی چه هلته را د مخه کیږی هغه هم بالکل حق او هر هغه حکم چه راکاوه کیږی هغه من کلالوجوه صواب او معقول دی.

#### وَالَّذِينَ هُمُ بِرَبِّهِ مُلاَيْثُورُ كُونَ

او هغه کسان چه دوی په رب خپل پوری نه شریکوی (بل هیڅ شی).

قفسیر: یعنی پر خالص ایمان او توحید په طریقه د اخلاص سره قائم دی او هر یو عمل په صدق او اخلاص سره اداء کوی د خفی یا جلی شرک یوی شائبی ته د راتللو موقع نه ورکوی.

# وَٱلَّذِينَ يُؤُتُونَ مَآانتُوا وَقُلُونُهُمُ وَجِلَّةُ أَنَّهُمُ إِلَى رَبِّهِمُ لَجِعُونَ ٥٠

او هغه کسان چه ورکوی هر هغه چه ورکوی (له زکاتونو او خیراتونو) حال دا چه زړونه د دوی ویریدونکی دی (له عدم قبول ځکه چه) بیشکه دوی رب خپل ته ورتلونکی دی،

تفسیو: یعنی څه پوهیږو چه هغه هلته مقبول شو که نه؟ وروسته مو په کار راڅی که نه؟ د الله تعالیٰ په لیاره کښی د صرفولو څخه تل د دوی په زړونو کښی دغه ویره او اندیښنه وی او پر خپل عمل باندی نه مغروریږی او سره له نیکی کولو هم ویریږی.

## اُولَيِّكَ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرُاتِ وَهُو لَهَاسْبِقُونَ ®

دغه کسان ډیر تلوار (او رغبت) کوی په نیکیو (طاعاتو) کښی او دوی هغو (نیکیو) ته ړومبی کیدونکی دی (له نورو خلقو نه)

تفسيو: هم په دنيا كښى او هم په آخرت كښى كما قال الله تعالىٰ ﴿ فَاَضْهُواللهُ قُوَابُاللّٰهُ يُبَاوَخُسُنَ تُوَلِّ الْإِخْرَةِ ﴾ ( ؛ جزء د آلعمران ١٤٨ آيت (١٥) ركوع نو په حقيقت كښى اصلى نيكى په صالحهؤ اعمالو حميدهؤ اخلاقو او فاضلهؤ ملكاتو كښى وشوه نه په

حقیقت کښی اصلی نیکی په صالحهؤ اعمالو حمیدهؤ اخلاقو او فاضلهؤ ملکاتو کښی وشوه نه په اموالو او اولادو کښی لکه چه د کفارو ګمان ؤ.

# ۅٙڵاٚڹٛػؚڵڡؙؙۿؘۺؙٵٳڷٳۅؙڛؙۼۿٵۅٙڶۮؘؽێٳڮؿڮؾؿڟؚؾؙۑٳڷڿٙؾۜۅ۫ۿؙڿ<u>ٙٳ</u>ٳٮؙؽٛڡؙڵؠؙٛۅؽ<sup>؈</sup>

او نه کوو تکلیف پر هیڅ نفس مګر په قدر د طاقت د ده او مونډ څخه یو کتاب (لوح محفوظ یا عملنامی) دی چه بیانوی حق رښتیا او پر دوی به هیڅ قسم ظلم ونه کړ شی (په تزئید د عقاب یا تنقیص د ثواب سره).

تفسیو: یعنی هغه اعدال او خصال چه پاس بیان کړی شول کوم داسی مشکل کار نه دی چه د هغه تحمل د انسان له طاقته خارج وی ځمونږ عادت داسی نه دی چه پر خلقو د مالا یطاق شیانو تکلیف وکړو دغه ګردی (تولی) خبری داسی دی چه که تاسی توجه وکړئ نو پخپله ئی حاصلولی شغ. هغه کسان چه د کاملینو سابقینو درجی ته نشی رسیدلی، دوی دی هم خپل وسعت او همت سره موافق پوره هم هغسی سعی او کوښین وکړی چه پری مکلف دی. د هر یوه اعمال ځمونډ په نزد د اعمالو په صحائفو کښی درجه په درجه لیکلی موجود دی چه د قیامت په ورځ د ګردو (تولو) په مخ کښی پرانستلی او کیښودلی کیږی او د هغه سره موافق به دوی ته

جزاء ورکوله کیږی چه په هغه کښی د یوی ذری په اندازه هم ظلم او تیری نه کیږی او نه د چا کومه نیکی ضائع کیږی او نه ئی اجر کم ورکاوه کیږی نه بی وجه او بی قصوره د بل چا بار پری اچولی کیږی.

# بَلْ قُلْوَيْهُمْ فِي عَمْرَةِقِينَ هٰنَا وَلَهُمُ اعْلَاقِينَ دُوْنِ ذَلِكَ مُمْ لَهَا غِلْوُنَ ®

بلکه زړونه د دغو (کفارو) په غفلت کښی دی له دغه (قرآنه یا د صلحاؤ له اعماله) او شته دوی ته عملونه (ناپاکه او کارونه بیباکه) غیر له دی (شرکه د دوی) چه دوی د هغو عملونو کوونکی دی (نو به پری بیامومی جزاء او هم دوی به داسی په غفلت او معصیت کښی مشغول اوسیږی).

تفسیر: د آخرت له حسابه او کتابه دغه خلق غافل او بی پروا او په دنیوی نورو چارو کمبی شاغل او لگیا دی او له سره له هغو څخه نه وزگاریږی چه د آخرت په طرف توجه وکړی یا ئی دا مطلب چه د دوی په زړونو کښی کفر او نفاق ځای نیولی دی او دوی د شک او تردد، غفلت او د جهالت په تورو تیارو موجونو او چپو کښی ډوب شوی دی لویه ګناه خو دغه شوه باقی له دی نه ماسواء نور ډیر ګناهونه هم شته چه دوی ئی سره تولوی او د یوی شیبی له مخی هم له هنه څخه نه دی جلا (جما) شی څکه هغه بد اعمال چه د دوی په حق کښی د دوی د بد استعداد لامله (له وجی) مقدر شوی دی هغه به هرومرو (خامخا) دوی کوی او خامخا د هغه جزاء به هم مومی.

#### ڂڝٛۜٳڎٙٳؘڵڡؘۮؙؽٵڡٛڗڣؽۿؚۄؙڔٳڷۼؽٵٮؚٳڎٳۿؠٝؿۼٷٛۏڹ۞ڵڒۼٙڂٷٳ ٳڵڽۅؙڡؙڗٳؿڬۄ۫ؠڽٵڵٲۺؙڞڒۏڹ۞

تر هغه پوری کله چه ونیسو مونږ (هم هغه) غنیان (غتان متنعمان) د دوی په (دنیوی) عذاب (د قتل یا قحط یا نور، نو) نامخاپه دوی به فریادونه کوی (ټنډاری وهی). مه کوئ فریاد نن ورځ (ځکه چه) بیشکه تاسی سره له مونږ څخه هیڅ مدد به ونه کړی شی (په خلاصولو کښی له عذابه).

تفسیو: یعنی خه وقت چه په دنیوی یا اخروی عذاب کسی مبتلا شی نو ژاړی او سخت شررماشور اچوی چه مونډ ته له دغه آفت څخه نجات راکړه! بنه په دغه وقت کښی به د دوی نبحات ورکوونکی څوک وی نو حکم صادریږی چه چپ شغ! له سره شورماشور مه کوئ! چه دغه گردی (ټولی) ژړا او انګولا مو بیکاره ده نن هیڅوک ستاسی نصرت او مرسته (مدد) نشی کولی او نه مو ځمونډ له عذابه خلاصولی شی لکه چه د دغه عذاب یوه نمونه د مکی معظمی کفارو ته د «بدر» په غزا کښی وروښودله شره چه هلته د کفارو لوی لوی مشران ووژلی او ویښتان به ئی شکول او دخپلو سرونو ویښتان به ئی شکول او دخپلو سرونو ویښتان به ئی شکول او دخپلو سرونو او او سورو څخه ئی هیڅ شی په لاسو ورنغلل یو ځلی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د دوی د ظلم او ستم څخه متأثر او متألم شو د دوی په حق کښی ئی ښیرا وفرمایله نو تر اوو غرم د ظلم او ستم څخه متأثر او متألم شو د دوی په حق کښی ئی ښیرا وفرمایله نو تر اوو غرم دوری پر دوی قحط (سوکړه) مسلطه شوه او دوی د لوړی له لاسه تر مردارو هډوکو او غرم تو پوری هم وخوړل او د وینو څښلو ته هم وار ورسید بالاخر د رحمة للعالمین په حضور کښی خامر شول او د رحم او شفقت وسیله ئی وروړاندی کړله او د دعاء غوښتنه ئی تری وکړله بیا چانه شو د دوی له سرونو هغه عذاب پورته کړ په دغه وقت کښی نه «لات» د دوی په کار ورغلل او د نوی په کار ورغلل او د نوی له سرونو هغه عذاب پورته کړ په دغه وقت کښی نه «لات» د دوی په کار ورغلل او د نوی په کار ورغلل

او وبه ویل شی دوی ته په عین د ژړا او فریاد کښی داسی چه)

## قَدُكَانَتُالِيَثُنَّتُلِ عَلَيْكُمُ فَكُنْتُمُ عَلَىٰ اَعْقَالِكُو تَتَكِصُونَ۞ مُسْتَكِيْرِينَ تَقْرِهِ لْسِرًا تَهْجُوُوْنَ۞

په تحقیق ؤ آیاتونه (د قرآن) ځما چه لوستلی به شو پر تاسی (هر وقت) پس وئ به تاسی په پوندو خپلو چه بیرته به ګرځیدئ (او نه به مو مانه کلام ځما) په دی حال چه کبر کوونکی به وئ په دی (قرآن یا محمد یا کعبه) حال دا چه د شپی قصی کوونکی به وئ (په طعن د مقدساتو کښی) مسخری به مو کولی پریښودل به مو (قرآن او نور مطهرات او تری تښتیدئ به)،

تفسیون شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «تاسو ته آورول کیده ځما آیتونه نو تاسی به په پوندو خپلو پر شا منډی وهلی له هغه سره تکبر کوونکی یو قصه ویونکی لره پریښووه) یعنی ولی اوس شور او لرم پریښووه) یعنی ولی اوس شور او ماشور لکوئ او ناری سوری وهئ هغه وقت مو په یاد راوړئ چه رسول الله صلی الله علیه وسلم به

تاسی ته د الله تعالیٰ آیاتونه آورول او تاسی به په ډیر سرعت سره تری تبنیدئ او د هغو آیاتونه آوریدلو ته به مو هیڅ فکر او توجه نه کوله بلکه سناسی کبر \_ غرور او ځانمنمی (خودنمائی) به له سره تاسی ته اجازه نه درکوله چه هغه ومنځ، یا د انبیاء الله علیهم الصلواة والسلام خبرو ته لا غوږ کیږدئ ایمنی کفار به د رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم له مجلسه داسی تنبتیلل لکه چه دوی (العیاذبالله) د کومی چنی (بیکاره) او فقمولی قصی له آوریدلو څخه په تنګ شوی، تری لاړ شوی وی. یا به د هی مؤولتیکون کی مطلب دا وی چه د شیی له مخی به دوی په حرم شریف کښی کیناستل او د دی په ځای چه مؤمنان شی او په حرم محتل کبنی عبادت وکړی ـ او تری چار چاپیر طواف وکړی د رسول الله علیه الصلوة والسلام یا د عظیم الشان قرآن په نسبت به ئی خبری کولی او راز راز (قسم قسم) قصی او افسانی به ئی له خپله ځانه جوړولی، چا به ورته کوډگر ساحر ویل چا به د شاعری نسبت ورته کاوه، چا به خپله غانه جوړولی، چا به ورته کوډگر ساحر ویل چا به د شاعری نسبت ورته کاوه، چا به رفضول) خبرو او بیهوده هغیانو کښی به مشغول او لکیا وو \_ نو اوس د خپلو هغو چارو خوند (فصول) خبرو او بیهوده هغیانو کښی به مشغول او لکیا وو \_ نو اوس د خپلو هغو چارو خوند وڅکئ! له دغه شررماشور کولو او نارو سورو وهلو څخه هیڅ یوه ګټه (نفع) او فایده تاسی ته نه در رسیږی او هیڅوک مو له دغه عنابه نشی خلاصولی.

## ٱفَكَوْيَكَ تَرُواالْقَوْلِ ٱمْرِجَاءَهُوُمَّالَهُ يَالْتِ الْبَاءَهُمُ الْرَقَالِينَ ۖ

آیا پس فکر نه کوی (کفار) په دی وینا کښی (چه قرآن دی) آیا که راغلی دی دوی ته هغه څه (چه رسول او قرآن دی او) نه ؤ راغلی پلرونو پخوانیو د دوی ته (نو ځکه انکار کوی).

تفسیو: یعنی دغه منکرین د قرآن عظیم الشان په محاسنو کښی غور او فکر نه کوی که نه حقیقت الحال به ورمنکشف کیده چه بلاشبهه دغه د الله تعالیٰ جل وعلیٰ شانه کلام دی چه په هغه کښی د گردو (ټولو) امراضو صحیح علاج ببوولی شوی دی چه الفاظ ئی موجز او معجز او معام معانی ئی واضح او لائح دی او مصدق او مؤید د نورو د سماوی کتابونو او انبیاؤ دی، آیا که راغلی دی دوی ته هغه څه چه نه و راغلی پلرونو پخوانیو د دوی ته یعنی نصیحت کوونکی به تل و یا به انبیاؤ الله علیهم السلام یا به د انبیاؤ اتباع، او آسمانی کتابونه هم پرله پسی نازلیدل کله یو او کله بل کله په یو ځای او کله په بل ځای کښی او دغه کومه نوی خبره نه ده چه د هنی مثال او نمونه په پخوانیو ازمنهؤ کښی نه ده لیدلی شوی، هو ادغه ډیر اکمل او خورا (ډیر) اشرف او اقدس کتاب چه اوس نازل شوی دی په دغه لوی شان اعلیٰ مرتبی سره پخوا کوم کتاب نه دی راغلی نو د دی مقتضی داسی وه چه لا زیات بنائی د دغه نعمت قدر مو کړی وی

قدافلح(۱۸) المؤمنون(٢٣)

ویلی وی لکه چه اصحاب الکرام رضی الله عنهم هم ویلی دی. تنبیه: شانی دلته له «آ**باء الاولین»** څخه «آ**باء الابعدین»** مراد وی او هغه چه د (ه لِین که شریف په سورت کښی ﴿ لِتُنْهُرُونَاتَااَلْنَوْرَاتَاَاَقُهُمُ کُه راغلی دی. هلته به د «آ**باء الاقربین»** اراده کړی شوی وی والله اعلم.

# آمرُ لَوْ يَعْرِفُوالسُولَهُ وَ مُودِ لَهُ مُنْكِرُونَ اللهِ

آیا که نه دی پیژندلی (کفارو) رسول خپل (یه صداقت او امانت سره) پس دوی له ده څخه منکران دی.

**تفسیر:** یعنی آیا ځکه ئی یر تکذیب او اعراض لاس یوری کړی دی چه هغوی د خپل د دغه نبی الله له احواله باخبره نه دی؟ حال دا چه کرد (تول) عرب یوهیدی چه محمد رسول الله صلی الله عليه وسلم له هلكتوبه صادق \_ امين \_ عفيف او متقى ؤ \_ خاوند د علم او حلم او كرم او جود او سخا او وفا او احسان او مروت او كمال د عقل او صحت او حسب او نسب او اخلاق او آداب و لکه چه حضرت جعفر رضی الله تعالیٰ عنه د حبشی د نجاشی (باچا) په مقابل کښی ـ او حضرت مغیره ابن شعبه د نائب کسریٰ یه مخ کښی او ابوسفیان د کفر یه حالت کښی د روم د قیصر په دربار کښي د هم دغو اوصافو اظهار کړی ؤ نو بیا د داسې صادق متقي (جامعالاوصاف و کامل الصفات) بنده به نسبت داسی گمان کیدی شی چه (العیاذ باللہ) هغه یر الله تعالیٰ دروغ تړی یا هغه یو اویره سړی دی یا بیخی ناآشنا او یردی او بیګانه دی؟.

# ٲۿؽؿؙٷڷۏؽڔۣ؋ڿؚۜڐڎٞۥ۫ڹڵڿٲ؞ٛۿؗۿڔڸٲڂؚؾۜٷٲػڗٛۿٷڵڂؾۣٞڮۅۿۏؽ

آیا وائی دوی چه یه ده لیونتوب دی (نه ده داسی لکه چه دوی ئی وائی او گمانونه کوی) بلکه راغلی دی (دا محمد) دوی ته یه حق (دین) سره او اکثر د دوی حق لره ناخوښوونکي دی.

تفسیر: ځکه چه مخالف دی له هوای نفسانی او له مقتضای شیطانی د دوی او اکثر ئی ځکه وفرمایل چه بعض محض له جهته د شرم او ننګ او ملامتی د قوم ایمان نه راوړی لکه ابوطالب. شیخ الهند د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «یا وائی چه هغه سودائی دی هیڅ نشته هغه خو دوی ته رښتيا خبره راوړی ده او پر دغو ډيرو رښتيا خبره بده لګيږی» يعني د سودائيانو او

لیونیانو خبری کله داسی صافی او رستیا وی حقیقت دا دی چه دغه خلق محض پخپله خوله داسی خبری کوی چه به ده لیونتوب پوری شوی دی گحکه داسی پرته (غلطه) وایی او په واقع کنبی دا یو هم پکښی نشته اما دوی له ډیر بغض او حسد څخه ظاهراً داسی وائی او پخپلو زړونو کښی به پوهیږی او د دی خبری تصدیق کوی بیشکه هغه قرآن مجید او دین د اسلام او توحید او احکام د شریعت چه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم راوړی دی حق دی نو کله چه دغه خبره د دوی د اغراضو او خواهشونو سره موافقه نه ده نو څکه پر دوی بده لگیږی او د هغی د منلو لپاره حاضر او تیار نه دی.

## وَلُوِ إِنَّهُ مَا أَخَيُّ الْمُوارَعُمُ لَفَسَدَتِ السَّمَوْتُ وَالْرَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ

او که متابعت کړی وی حق (الله قرآن) د نفسانی غوښتنی د دوی (په وجود د ډیرو معبودانو کښی نو خامخا خراب شوی به وو آسمانونه او ځمکه او هر هغه (مخلوق) چه په دوی کښی دی

تفسیو: یعنی که رستیا خبره پر دوی بده لگیدی ۔ ودی لگیدی، صداقت، حقانیت او رستیا د دوی د خوسی او خواهشونو سره موافق احکام صادرولی نو د هغه الوهیت به نه وی پاتی او معاذ الله د بندگانو له لاسونو به د اورو احکام صادرولی نو د هغه الوهیت به نه وی پاتی او معاذ الله د بندگانو له لاسونو به د اورو پیشو جوړه شوی وی ۔ او په دغه تقدیر سره به د آسمان او د عُمکی دغه محکم انتظامات غرنگه قائم پاتی کیدی شوی ۔ که د یوه وړوکی کلی انتظام محض د خلقو پر خواهشونو خوشی پریسودی شی هغه هم تر محلورو ورغو پوری قائم نشی پاتی کیدی ۔ دا لا مجه چه د مُحمکی او آسمان حکومت مُحکم چه عمومی غوښتنی د عقلی نظام مزاحم او یو له بله سره متناقض هم واقع شوی دی نو د عقل او هوئی په کشمکش او د مختلفه و اهواؤ په جنگونو او جگرو کښی دغه گود (ډول) انتظامات به سره گدود او مختل او مهمل کیږی.

#### بَلُ اَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ

بلکه راوړی مو دی دوی ته ذکر پند د دوی (چه قرآن مجید دی او دوی به تل)

> تفسيو: د هغه ارمان او تمنا داسی کوله ﴿ لَوَانَ عِنْدَنَاؤِنُواتِنَ الْاَقَائِيَّ ٱلْنَائِعِبَانَالِهُالْطَائِقَ ﴾ ( (۲۳) جزء د الصافات ۱۲۸ ـ ۱۲۹ آیت (ه ) رکوع).

## ٥٠٤ عَنْ ذِكْرِهِوْمَ مُعْوِرْضُونَ فَ

پس دوی له ذکر پند خپل مخ گرځوونکی دی (فکر او غور ورته نه کوی)

تقسیو: یعنی څه وقت چه دغه قرآن کریم دوی ته راغی ـ او داسی راغی چه له هغه محخه د دوی قومی حیثیت ته عظیمالشان فخر او شرف حاصل شو نو اوس دوی ولی تری مخ اړوی؟ او داسی اعلیٰ فضل او شرف په ویریا له خپله لاسه ضائع کوی.

# ٱمْتَنَّكُلُهُمُ خَوْجًا فَخَرَامُ رَبِّكِ خَيْرُةً وَهُوَخَيْرُالْوْرِقِيْنَ<sup>®</sup>

آیا غواړی ته (ای محمده!) له دوی نه څه اجرت (په دغه تبلیغ او رسالت خپل نو ځکه درباندی تهمت وائی) پس هغه اجرت د رب ستا چه (دنیوی رزق او اخروی ثواب دی) خیر ډیر غوره دی (تاته د دوی له اجره) او هم دغه (الله) خیر ډیر غوره د تولو رزق روزی ورکوونکیو دی (په دنیا کښی او ښه د جزا ورکوونکیو دی په عقبا کښی).

تفسیو: یعنی تاسی د دعوت او تبلیغ او نصیحت او خیر غومتلو په مقابل کښی له دوی نه د څه مزدوری او معاوضی او اجرت غومتونکی هم نه یئ هغه د دواړو دارینو دولت چه پاک الله تاته مرحمت فرمایلی دی هغه د دوی د هغی معاوضی څخه ډیر بهتر دی.

# وَانَّكَ لَتَتُ عُوْهُ وَاللَّ صِرَاطٍ مِّسَتَقِيْمٍ ۞ وَانَّكَ لَتَتُ عُوْهُ وَاللَّحِ وَاللَّهِ مِنْ الْخِرَةِ عَنِ الْقِرَاطِ لَلْكِنُونَ ۞

او بیشکه ته خامخا بولی دوی طرف د لیاری صافی سمی ته (چه دین د اسلام دی) او بیشکه هغه کسان چه نه راوړی ایمان په قیامت له سمی صافی لیاری څخه خامخا کړیدونکی دی (لیاری د ضلالت ته).

تفسیو: یعنی ستاسی د صدق او امانت حال کردو (ټولو) ته معلوم دی او هغه پاک کلام چه تاسی راوړی دی د هغه ښیکنی (فائدی) او محاسن اظهرمزالشمس او ابیزمزالامس دی معاذ الله له

سره تاسی ته څه دماغی خلل او نقصان نه دی عائد شری او نه د هغوی څخه د کومی معاوضی او اجرت غوښتونکی یئ د هغی سمی صافی لیاری په لوری چه تاسی خلقو ته دعوت او بلنه کوئ هغه بیخی صراطالمستقیم دی چه د هغه پر ثبات، استقامت او متانت هر عقلمن او پوه او سم سری په آسانی سره پوهیدی شی او هیڅ وړاندی وروسته او لائدی باندی، کوروالی او اعوجاج پکښی نشته. هو ا پر هغه باندی ورتگ د هغو کسانو په برخه دی چه وروسته له مرګه پر بل ژوندون اعتقاد لری او له خپل بد انجام څخه ویربیدی. پاتی شول هغه کسان چه له انجامه بی فکره او د آخرت ویره له سره په هغو کښی نشته نو هغوی به کله پر دغه سمه صافه لیاره تلی شی او علیالیقین به تری بی لیاری کیږی او په کندو کښی به لویږی او یقیناً سمه خبره د خپل کوروالی لامله (له وجی) کیږوی.

# ۅؘڵۅؙۯڿؚڡؙڹ۠ۿؗڎۅۜڲۺؘڡؙؙێٵڡٙٳؠۿؚۣۄ۫ۺؙۣٛٛٛٛٛٷؖڗٟڷڵۼۜٷٳ؈۬ٛڟۼ۫ؽٵڹۿؚۄۛ۫ؽۼؠۿۅؙٛڽ<sup>©</sup>

او که مهربانی کړی وی مونږ پر دوی او لری کړی وی مونږ هغه چه په دوی ؤ له ضرره (چه قحط دی) نو خامخا به لا ټینک شوی وو دوی په ګمراهی تجاوز سرکشی خپله کښی حال دا چه حیران او متردد به وو.

تفسیو: یعنی که دغه منکران له تکلیف څخه وباسو او آرامی ور په برخه کړو بیا هم دوی احسان نه منی او له شرارت او سرکشی څخه نه آوړی. د رسول الله صلی الله علیه وسلم په ښیرا یو ځلی پر مکیانو قعط (سوکړه) نازل شو بیا د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعاء هغه تری لری شو ښائی چه دلته ئی همغه فرمایلی وی یا دا مطلب که مونډ پخپل فضل او رحمت له دوی څخه ربر (تکلیف) او نقصان لری کړو یعنی د قرآن عظیم پوه ورعنایت کړو خو بیا هم دا خلق د خپل ازلی خسران او سوء استعداد لامله (له وجی) اطاعت او انقیاد نه اختیاروی کما قال الله عمالی هو دکتیاری کیه الله یا در الله (له وجی) اطاعت او انقیاد نه اختیاروی کما قال

جزء د الانفأل (٣) ركوع ٢٣ آيت

# وَلَقَدُ اَخَذُ نَهُمُ بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوْ الرَيِّهِمُ وَمَايَتَضَرَّعُونَ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق ونیول مونږ دوی په عذاب سره (محو عاجز او نرم شی) پس غاړه ئی کینښوده (او عاجزی ئی ونه کړه) رب خپل ته او نه تضرع زاری ئی وکړه (بلکه لا سرکش او متکبر شول).

تفسیو: مثلاً قحط او نور آفات پری مسلط شول خو سره له هغه دوی د عجز له لیاری وروړاندی

نشول او د الله تعالى احكامو ته ئى غاړه كينښودله.

# حَتَّى اِذَافَتَمُنَاعَلِيَهِمُ بَابَاذَاعَنَا بِشَرِيْدٍ إِذَاهُمُ فِيْهِ مُبْلِسُونَ<sup>©</sup>

تر هغه پوری کله چه وپرانستله مونږ پر دغو (منکرانو) یوه دروازه خاوند د عذاب سخت ناڅاپه دوی په دغه (عذاب) کښی حیران ناامیده ؤ له هر خیره.

**تقسیو:** له دی نه یا د آخرت عناب مراد دی یا د جنګونو د هغو دروازو (ورونو) پرانستل مقصود دی چه په هغوی کښی دوی ګرد (تول) سره ستری او ستومان او بیرته کیناستل.

# وَهُوَالَّذِيْ كَانْشَاكُكُوالسَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفِ مَاءٌ قَلِيكُلامَّا تَشُكُوُونَ<sup>©</sup>

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته غوږونه (د سامعی قوه) او سترګی (د باصری قوه) او زړونه (د بصیرت قوه) ډیر لږ شکر وباسځ تاسی (او حق یی ډیر لږ په ځای کوځ).

تقسیو: په غوړونو سره د هغه تنزیلیه آیات واورئ! او په سترګو سره ئی تکوینیه آیات وګورئ! او په زړونو سره د دغو دواړو په پوهیللو کښی کوښښ وکړئ! د دغو نممتونو شکریه خو په دی کښی وه چه د ده دغه درکړی قوتونه تاسی د ده د احکامو په تعمیل کښی مصروف کړئ! مگر داسی نه کیږی او اکثر اوقات اکثر انسانان دغه قوتونه بی ځایه لګوی.

## وَهُوَالَّذِي ذَمَاكُمُ فِي الْاَرْضِ وَإِلَيْهِ تَحْتَرُونَ<sup>®</sup>

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی (خواره کړی) ئی بئ تاسی په ځمکه کښی او خاص هم دغه (الله) ته به ورجمع کړی شئ په قیامت کښی.

**تقسیر:** هلته به د هر یوه د شکر ایستلو او د شکر نه ایستلو بدل وررسیږی په هغه وقت کښی به هیڅ یو انسان او هیڅ یو عمل نه غیر حاضریږی هغه ذات ته چه دغه ګرد (ټول) شیان ئی منتشر (خواره) کړی دی دغه کار هم هیڅ اشکال نه لری چه هغه تول سره بیا یو ځای مجتمم

(او راتول) کړی.

# وَهُوَالَّذِي يُحْمَ وَيُمِيتُ وَلَهُ اخْتِلَافُ النَّيْلِ وَالنَّهَ لِرِ اَفَلاَتَعُقِلُونَ @

او دغه (الله) هغه ذات دی چه ژوندی کوی او وژل کوی او خاص د هم ده کار دی اختلاف بدلول د شپی او د ورځی نو آیا پس تاسی عقل نه چلوئ (او عبرت نه اخلئ؟)

تفسیر: د هنه الله تعالیٰ لوی ذات په قدرت او قبضه کښی چه د ژوندیو وژل او د مریو بها ژوندی کول یا له تیارو څخه رڼا (رنرا) ایستل یا په رڼا (رنرا) کښی د تیارو ننه ایستل دی (او د شپی او د ورځی سره اختلاف چه کله ئی اوږدوی او کله ئی لندوی، کله ئی یخوی او کله ئی تودوی) نو د دی لوی قدرت په مقابل کښی دغه محم سختی او اشکال لری چه تاسی بیا ژوندی کړی او له سترګو څخه مو دا د جهل او ظلمت پردی لری کړی؟ څو وروسته له هغه د اشیاؤ حقائق ډیر په به صورت سره درمنکشف شی لکه چه په قیامت کښی به کیږی ﴿ فَهَمَوْكَ الْهِ ﴾.

#### بَلُ قَالُوْا مِثْلَ مَاقَالَ الْاَوْلُوْنَ۞قَالُوْاَ ءَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَا ثُرَابًا وَعِظَامًا مَا يَالْلَبَعُوُثُونَ۞لَقَدُ وُعِدُنا عَنُ وَابْأَوْنَا لَهُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ لَهٰذَا الْأَلْسَاطِيْرُ الْاَوْلَانِ﴾

بلکه وائی (دا کفار) په شان د هغی وینا چه ویلی ده پخوانیو کفارو. چه (ویلی ؤ هغه قول پخوانیو کفارو. چه دی ویلی دوی کله چه مړه شو مونږ او شو مونږ به خامخا بیا ژوندی او شو مونږ به خامخا بیا ژوندی راپاڅول کیږو (بلکه نه کیږو) خامخا په تحقیق وعده کړی شوی ده له مونږ سره او له پلرونو ځمونږ سره هم دغه وعده پخوا له دی نه دی دا خبری مگر دروغجنی قصی دی د پخوانیو خلقو.

تفسیر: بعنی کفار وائی دغه له سره د عقل او فهم خبری نه دی، معض د پخوانیو خلقو د پندو 
په تقلید پسی رهی (روان) دی او همنه پخوانی دقیانوسی شکوک او شبهات راویاندی کوی چه له 
دوی نه مخکبی به پومبنیو خلقو هم کول. یعنی وروسته له دی نه چه مونډ په خاورو کبی گدوډ 
شو نو بیا به خرنگه ژوندی کیږو؟ داسی لری له عقله او پوه خیری چه مونډ ته اورولیشی پخوا له 
دی نه څمونډ پلرونو او نیکه گانو ته هم شوی دی. لیکن مونډ تر نن ورځی پوری د خاوری له 
ذراتو او د ورستو هدوکو له بخرکو د انسان خلقت او ژوندون نه دی لیللی ۔ څه چه دی یا نه 
دی دغه کردی (تولی) همنه قصی او انسانی دی چه پخوانیو خلقو جوړی کړی دی او اوس بیا 
تکرار د هغو نقل راته کیږی.

## قُلُ لِبَنِ الْأَرْضُ وَمَنَ فِيهَاۤ إِنۡ كُنُتُوۡ تَعۡلَمُوۡنَ ۗ سَيَقُوۡلُوۡنَ لِلهِ قُلُ اَفَلَا تَذَكَّرُوۡنَ ۗ

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) چه چاته ده دغه ځمکه او هغه مخلوقات چه په هغی کښی دی (خلقاً ملکاً وعبیداً) که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (نو راوښیئ خاص الله ته دی ووایه (ای محمده دوی ته نو) آیا پس تاسی پند نه اخلئ (او غور پری نه کوئ؟).

تفسیر: چه د هغه الله تعالیٰ قبضه پر ګرده (ټوله) ځمکه او د ځمکی پر ګردو (ټولو) شیانو ده نو آیا دغه ستاسی یو موتی خاوره به د هغه له قدرته خارجه وی؟

#### قُلْمَنُ رَّبُّ التَّمُلُوتِ السَّبُيرِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ@سَيَقُولُونَ بِلَامِ قُلْ أَفَلَاتَ تَتَمُّونَ<sup>©</sup>

ووایه خوک دی رب د آسمانونو اوو او رب د عرش ډیر لوی نو ژر وبه وائی دوی چه (دغه ټول ملکاً خلقاً و عبیداً منسوب) الله ته دی نو ووایه (ای محمده دوی ته چه) آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله او ځان نه ساتئ له شرکه)

تفسیو: چه دومره لوی مالکالملک به تاسی د دغو گستاخیو او سپین سترگیو یه بدل تر کوم

ځای پوری کش کاړی؟ آیا دغه انتهائی ګستاخی او سپین سترګی نه ده چه هغه مطلق مالکـالملک مو په خپل زعم له یوی بی مقداری ذری څخه هم عاجز او ناتوانه دروی؟؟.

## قُلْ مَنَ بِيدِهٖ مَكَذُّتُ كُلِّ شَيْ وَهُوَيُخِيْرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْ عِلَىٰ كُنْتُوْتَعَكَنُونَ ®سَيَقُولُونَ لِلهِ قُلْ فَالْنُ شُخْرُونَ ۞

ووایه (ای محمده دوی ته چه) ځوک دی هغه ذات چه په ید (بلاکیف) د ده کښی باچاهی تصرف دی د هر ځیز او دی پناه ورکوی (مخلوقاتو ته) او پناه نه ورکوله کیږی په (ضرر د) ده باندی که یئ تاسی چه پوهیږئ نو ژر وبه وائی چه (دا صفات) خاص الله ته دی ووایه (ای محمده دوی ته) پس غرنګه ټګی درباندی کوله شی (او ګرځئ له حقه یا کوم طرف ته سحر درباندی کاوه شی).

تفسیر: یعنی پر هر خیز د الله تعالیٰ واک (قیضه) او اختیار چلیږی. د هر چا په نسبت چه الله 
تعالیٰ اراده وفرمائی هغه ته پناه ورکوی \_ مگر بل هیڅوک د الله تعالیٰ مجرم ته پناه نشی 
ورکولی او نه د الله تعالیٰ په ضرر څه کار کولی شی نو ژر وبه وایی دوی چه دغه صفات خاص 
الله تعالیٰ ته دی نو بیا ووایه ای محمده دغو منکرانوته پس له کوم طرفه مکر او فریب درباندی 
کاوه شی؟ چه د هغه لامله (له وجی) تاسی مسحور شوی یئ \_ او خپل هوش او حواس مو زائل 
کړی دی او په داسی غتو غتو خبرو باندی هم نه پوهیږئ \_ کله چه د گردو (تولو) آسمانونو او 
ځمکو مالک همنه الله تعالیٰ دی \_ او هر شی د ده تر تصرف او اقتدار لاندی دی نو ستاسی د 
بدن وراسته هدوکی او د غوضو بڅرکی د ده له قبضی او اقتدار څخه چیری وتی شی؟ او چیری 
تللی شی چه پر هغو به هغه مطلق قادر خپله اراده او مشیت نشی نافذولی؟.

#### بَلُ اَتَيْنَاهُمُ بِالْحَقِّ وَاتَّهُمُ لَكُانِ بُوُنَ®

بلکه راتله کړی (راوړی) مو دی دوی ته حق) چه قرآن توحید او بعث بعد الموت دی) او بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی. (چه تری انکار کوی)

تفسیر: یعنی په دلائلو او شواهدو سره ظاهر کړی شوی دی چه هر هغه چه دوی ته ویل کیږی بیخی صحیح او حق دی او دغو خلقو محض د دروغو خیالاتو متابعت کړی دی. (او په تحقیق سره دغه منکران دروغجنان دی چه له حق څخه انکار کوی او هغه حق دا دی چه)

#### مَا أَتَّخَذَا للهُ مِنْ وَّلَهِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ اللهِ إِذَّا لَّنَهَبَ كُلُّ اللهِ بِمَا خَكَقَ وَلَعَكَلَابَضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبُعُنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۖ

نه دی نیولی الله هیڅ ولد او نشته ورسره هیڅ بل معبود (شریک په الوهیت کښی او که وی ورسره بل معبود) نو په دغه وقت کښی خامخا بیولی او (بیل کړی) به ؤ هر یو خدای په هغه مخلوق چه پیدا کړی ئی ؤ (دوی له نورو مخلوقاتو خپل ځان ته) او خامخا غلبه کوله ځینو د دوی پر ځینو نورو (نو فاسدیده به دغه انتظام د عالم مشاهده) پاکی د الله له هغه چه بیانوی ئی (په هغه سره له ولد او شرک)

تفسیر: یعنی د محمکی او د آسمان او تر ذراتو پوری د کردو (ټولو) موجوداتو او مخلوقاتو مالک او مختار همنه الله جابجلاله دی. نه الله تمالی محوی، لور ته محتاج ـ او نه مدد کار نی په کار دی او نه د ده په حکومت او سلطنت کښی هیغ کوم داسی شریک شته چه د یوی ذری په اندازه د مستقل اختیاره حاکم رعایا به سره اندازه د مستقل اختیاره حاکم رعایا به سره بیلیده او خپل لاؤ لښکر به ئی تولاوه او په هغه بل به ئی یرغل (حمله) وروړ ـ او د عالم دغه مضبوط او محکم نظام به ئی د خو ورځو له مخی هم قائم نه پاتی کیده. د سورت الحج د فواکنان فیماله آلالله شان داسی کیدی شی چه عوک به د هغه په مخ کښی دم ووهلی شی یا یوه ذره به د هغه د حکم څخه خارجیدی شی چه

#### علِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعلى عَمَّايْشُرِكُونَ ﴿

عالم دی پر پتو او په ښکارهؤ پس ډير لوی (پورته لوړ) دی له هغه څيز چه شريکوئ ئي ورسره.

تفسیر: یمنی چه د هغه د عام او تام قدرت حال پخوا له دی نه بیان شوی دی ـ او د هغه محیط علم داسی دی چه له هغه تحنی هیڅ یو ظاهری او باطنی او د غیب او شهادت خبری پتی او مخفی نه دی آیا د ده په قدرت کښی هغه شیان شریکیدی شی چه د هغوی قدرت او علم او نور ګرد (ټول) صفات محدود او مستعار دی؟ استغفرالله!.

روایت دی له حسن رضی اللہ تعالیٰ عنه چه رب العزة جلجلاله خپل رسول خبر کر په دی چه ستا

په امت کښی به هم عقوبت وی اما وقت ئی ورمعین نه کړ او امر ئی ورته وکړ په کولو د دی دعاء لکه چه وائی

## قُلُ رَّتِ إِمَّا تُرِينِّيُ مَا يُوْعَدُونَ ﴿ رَبِّ فَلَا تَجْعَلْنَى ۚ فِي الْقَوْمِ الظِّلِمِيْنَ ﴿

ووایه ته (ای محمده!) ای ربه ځما که چیری وښیی ته ماته هغه (عذاب) چه وعده ئی کوله شی (له دوی سره) ای ربه ځما پس مه لره ما په قوم ظالمانو کښی.

تفسیو: یعنی غرنکه چه د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی گستاخی او سپین سترګی کوله شی 
نو یقیناً کوم سخت عذاب به نازلیږی نو ځکه هر مؤمن نه هعایت شوی دی چه د الله تعالیٰ له 
عذابه وویریږی او داسی دعاوی وکړی «ای الله تعالیٰ! کله چه پر ظالمانو عذاب نازلوی ما په هغه 
کښی مه شاملوه ا» لکه چه په حدیث کښی رافظی دی «وافظ اردت بقوم فتنة فتوفنی غیر 
مفتون» مطلب دا چه ای الله تعالیٰ! مونږ د ایمان او احسان په لیاره کښی مستقیم ولره . او 
داسی کوم تفصیر له مونږه مه صادروه چه العیاذ بالله ستا په عذاب کښی شامل شو په بل محای 
کښی داسی ارشاد شوی دی ﴿ وَاتَّمُوْاَقِتُهُ الْوَرْشُوْکَا اَلْمُوْاَلِهُ اَلْمُوْمُ اَلِهُ مَالَّمُهُ ﴾ (١ جزء د 
الانفال ۲۵ آیت ۳ رکوع) دلته ئی رسول الله مبارک مخاطب ګرځولی دی خو اصلی مقصد ئی نورو 
ته آورول او پری خبرول دی لکه چه د دغه عظیم الشان قرآن عمومی عادت دی.

#### ۅؘٳ؆ۜٵٚٵٚۜٲڹٛڒؙؚڔڲؘٵٛۮؘۼۮؙۿؙۄؙڵڟۑۯؙۏؙڹ۞ ٳۮؙڡٞؗٲۑٳ۠ڷؾٞؿ۫ۿۣٱڂۘڛڽؙٵڶڛۣۜؽۜػؘڐ۫ۼٞڹٛٲڠؙڶۮؙۑؠٵؽڝؚڡؙ۫ۅؙڹ۞

او بیشکه موند په دی کار چه وښیو تاته هغه عذاب چه وعده ئی کوو له دوی سره خامخا قادر یو (لیکن مؤخر کوو ئی حکمتاً و مصلحتاً) دفعه کړه (ای محمده) په هغه خصلت سره چه هغه ډیر ښه دی بدی (او ضرر د دوی تاته) مونډ ته ښه معلوم دی هغه خبری چه ستائی (دوی تا یا ما نو ور به کړو پری دوی ته جزا).

تفسیر: یعنی دغه محموند په قدرت کښی دی چه ستاسی تر ستر کو لاندی به هم دغی دنیا کښی هغوی ته سزا ورکړو لیکن ستاسی د لوړ مقام او د لوړی مرتبی او اعلیٰ اخلاق مقتضی داسی ده چه د هغوی بدی په نیکی سره دفع کړئ! تر هغه پوری چه د هغو د دفع امکان وی او له دغسی چتی (بیکاره) او چپوله (فضولو) خبرو څخه خفه او په قهر نشئ. مونډ ته د دوی ګرد (تول) اعمال معلوم دی او په تاکلی (مقرر کړی) وقت کښی به هغوی ته کافی سزا ورکوله کیږی، ستاسی د دی اغماض او پستی معاملی اثر به داسی کیږی چه ګرد (تول) خلق به ستاسی په طرف متمائل کیږی او ستاسی د جو اخلاقو به تعریف او ستاینه (صفت) کوی او په دغه صورت د دعوت او اصلاح مقصد په جه شان حاصلیږی (وهذا قبل الامر بالقتال).

#### وَقُلُ رَّبِ اَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَرْتِ الشَّلِطِيْنِ فَ

او ووایه (ای محمده!) ای ربه ځما پناه غواړم په تا پوری له چخولو (وسوسو) د شیطانانو نه (چه راکاړی خلق ضلات ته).

تفسیو: پخوا د شیاطین الانس سره د سلوک او گزاری طریقه بدولی شوی وه لیکن شیاطین الجن په دغه طریقه سره نشو متأثر کیدلی او هیڅ یو تدبیر او پوست وضعیت په هغوی اثر نشو غورځولی او نه پری سمیدل، د دوی علاج یواغی په استعاذه سره کیږی یعنی د الله تعالیٰ په پناه کښی بنائی چه سری ورشی څو هغه مطلق قادر د دوی د لاس او پدولو او وسوسو څخه ئی محفوظ کړی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د شیطان تحریک او وسوسه دا ده چه په دینی سؤال جواب کښی بی غوقعه سری په غصه کوی او په جنگ او جگره کښی یی غورځوی د هم دغه په نسبت ئی فرمایلی دی چه د بدی خورا (ډیر) به جواب دا دی چه په ښو خبرو سره ورکړ شی!

## ۅؘٲٷٛڎ۫ؠڮٙڒؾؚٲؽڲڞؙۯۏڹ<sup>®</sup>

او پناه غواړم په تا پوری ای ربه ځما چه حاضر شی (دوی) ماته (په لمانځه یا تلاوت د قرآن یا په څنکدن کښی)

ت**فسیو:** یعنی په هیڅ یوه حال کښی می مه پریږده چه شیطان ماته رانژدی شی یا خپل وار او ګزار پر ما وکړی.

(او تل به یادوی یه بدی سره ما او تا ای محمده او استامی محما دغه کافران)

# ڂؿۧٳۮ۬ٳڿٲۼؖٲڝؘۮ؋ٛٵڵٮۘٷؾؙۊؘٲڶڒؾؚٳۯڿؚٷڹ<sup>۞ٚ</sup>ڵۼڸٞٲۼؠۘٛڶؙڞٳٛڲٳڣؽؗػٲڗۘۘۘ۠ػؾؙػؖڵۘۘ ٳڹٞؠٵػؚڸٮؘڎ۠ۿؙٷٷؘٳ۪ڵۿٵٷ؈ٛٷٙۯٳٚڽٟۿۣۄٞؠۯڗؘڎؙٳڵؽۅۄؙۯؽۼٮؙٛٷڽٛ۞

تر هغه پوری کله چه راشی یو د دوی ته (اسباب د) مرک نو وبه وائی ای ربه هما بیرته و گرځوه ته ما (دنیا ته) ښائی چه زه عمل و کړم نیک په هغه څیز کښی چه بیرته پریښی دی ما (په دنیا کښی نو فرمائی الله چه) نه دی داسی (چه ته بیرته دنیا ته و گرځیدی شی ایمان او صالح عمل ته) بیشکه دغه د رجعت خبره داسی چتی (بیکاره) خبره ده چه دی ویونکی د هغی دی او په مخ کښی د دوی دی برزخ (پرده د قبر ده چه ئی نه پریږدی رجوع ته) تر هغی ورځی پوری چه بیا ژوندی راپاڅولی کیږی.

دغه محض د هغوی د خولی خبری دی چه د حسرت، ارمان، ندامت، او افسوس له غلبی څخه چپ نشی پائی کیدی ـ نو دی دی په خپل سر دغسی خبری کوی چه بل څوک ئی پرته (علاوه) له ده څخه ویونکی نه دی او اوس داسی خبری له سره ځمونږ په دربار کښی نه اوریدلی کیږی او

نه د دوی بیا رجوع دنیا ته ممکنه ده ځکه چه د دوی په مغ کښی د قبر برزخ مانع دی او د قبر پردخ مانع دی او د قبر پرده ئی تر اوسه قبر پرده ئی تر اوسه ئی څه لیدلی دی؟ آیا یواځی له مرګه دومره زیات ویریدلی دی؟ وروسته له دی نه یو بل عالم د «برزخ» راځی کله چه هلته ورسیډی له دنیائی خلقو څخه به پرده کیږی او آخرت ئی هم لا په مخ کښی نه دی راغلی. هو! د آخرت د عناب یو لډ څه نمونه ئی وردمخه کیږی چه د هغه خوند به تر قیامت پوری پرله پسی څکی.

# فَادَانُفِخ فِالصُّوْرِفَلاَ أَشَابَ بَيْنَهُ وَيُومَيٍنٍ وَلايتَسَاءُ لُونَ©

نو کله چه پوکی وکړ شی په صور شپیلی کښی (لپاره د قیام د قیامت) پس نه به وی (نافع) نسبونه په منځ د دوی کښی په دغه ورځ کښی او نه به پوښتنه کوی دوی یو له بله.

نفع وررسبدى كما قال الله تعالى فى ركوع الاول من سورة الطور. ﴿ وَالَذِيْنَاءَ النَّوْالْتَبَعَّمُ الْمِنْيَا الْمَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

تغییه: په ځینو احادیثو کښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه د قیامت په ورځ کښی کرد (تول) د نسب او «صهر» دا مادی تعلقات منقطم کیږی یعنی په کار نه ووځی «الانسبی وصهری ـ پرته (علاوه) ځما له نسب او صهر» معلوم شو چه د رسول اکرم علیه افضل الصلوه و التسلیم تعلقات له دغه عمومه مستثنی دی د هم دغه حدیث د اوریدلو په اثر حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه د ام کلئوم بنت علی بن ابی طالب رضی الله تعالیٰ عنهما سره خپله نکاح و ترله ـ او محمورت شاه صاحب لیکی ـ «هلته به پلار او محورت شاه صاحب لیکی ـ «هلته به پلار او محوری یو له بل سره نه وی شامل له هر یوه سره د ده د عمل حساب دی». محمورت شاه صاحب لیکی محموری مراد علی کاموی د ﴿ فَلَالْشَاکِ بَیْتَهُمْ ﴿ تَصْدِر بِخْهِلْ «یسیو» کښی داسی کړی دی «پس نه به وی سره نسبونه په منځ د دوی کښی په دغه ورځ کښی یعنی نه به نسبی علائق دی

پاتی وی لکه پلارولی ـ مورولی ـ ځویولی ـ لورولی ـ ورورولی ـ خورولی ... او نه حسبی علائق به پاتی وی لکه خسرولی ـ خواښی ولی ـ خینی ولی ـ او دا به په سبب د ډیر دهشت او حیرت وی. دا لا څه بلکه خپل ځان به هم تری ورک وی. یا دا معنی چه دلته اوس په نسب فخر کوی چه زه د هغه «شاه» او د دغه «خان» او د دی «صاحب» پلار یا ځوی یا ورور یا بل څه یم او هلته به دی نسبت او دی سبب ته هیڅ یوه فائده نه وی او نه به پوښتنه کوی دوی یو له بله د دی نسب او دغه په سبب د ډیر مشغولتیا د دوی وی پخپل غم کښی او دغه به پخوا له حسابه وی څکه چه هلته به خلاصی په عمل وی لکه چه فرمائی

## فَمَنُ ثَقَلُتُ مَوَازِيْنُهُ فَاوُلِلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْن ۗ وَمَنَ خَفَّتُ مَوَازِيْنُهُ فَاوُلِلِكَ الَّذِيْنَ خَسِرُوْاَ انْفُسُهُمُ فَى جَهَنَّمَ خِلِدُونَ ۚ تَلَفْحُ وُجُوْهَهُمُ التّارُوهُمُ فِيْهَا كَلِحُونَ ۞

پس هر نحوک چه درنی شی تلی (یا تللی شوی) عملونه د دوی (معتمد و گرځی په نزد د الله) پس دغه کسان هم دوی دی بریالیان (کامیاب) (له عذاب خلاص شوی په مراد رسیدلی) او هر هغه نحوک چه سپکی ئی وختلی تلی (یا تللی اعمال) د ده (چه وزن نه کړی په نزد د الله) پس دا هغه کسان دی چه زیان ئی کړی دی د نفسونو خپلو (په کفر او عصیان سره اوس دوی) په دوزخ کښی به تل پراته وی سوځوی مخونه د دوی اور (د دوزخ) او دوی په دغه اور کښی غونج وچولی (ګونجی تندی) (بدرنګه او بدمخی) به وی.

ت**فسیر:** د دوی بدن به له ډیرو سوځیدو څخه وپ<sub>ر</sub>سیږی لاندنی شونډه به ئی ښکته ځوړندیږی ـ تر نامه پوری رسیږی او پاسنځ شونډه به ئی تر ککری هم ورپورته کیږی او ژبه به ئی (لکه د فیل شونډک) د باندی راوځی ـ او تر ځمکی به راوږدیږی (ا**اللهم احفظنامنه ومن سائر انواع العذاب)** 

نو وبه ویلی شی په عقبا کښی له جانبه د الله تعالیٰ هغو کسانو ته چه زیان ئی کړی دی د خپل ځان چه ټول عمر ئی په مخالفت د رحمان او متابعت د نفس او شیطان ضایع کړی دی چه

#### ٱڮۄؘ؆ؙؙؽؙٳڸؾؽؙؿؙڴڸ؏ڮؽؙڎؙۅ۫ڴڵؽؙڎؙۄ۬ۑۿٲڰڵڐؚڹٛۅٛؽ؈

آیا نه ؤ آیتونه (د قرآن) ځما چه لوستل کیده پر تاسی (په دنیا کښی) پس وئ تاسی چه پر هغو به مو تکذیب کاوه (چه اوس لائق د دی عذاب شوئ)

**تفسیر:** یعنی په دغه وقت کښی به دوی ته داسی ویل کیږی ګواکی د هغو خبرو تکنیب چه تاسی په دنیا کښی کاوه اوس د هغو د تکنیب بدل او سزا وګورئ چه رښتیا وه که دروغ؟.

#### قَالُوْا رَبَّبَاغَلَبَتُ عَلَيْنَاشِقُونُنَا وَكُنَّا قُومًا ضَآلِيُنَ⊚رَبَّنَا آخْرِجُنامِنْهَا فَإِنْ عُلْنَا فَإِنَّا لِمِلْمُونَ۞

نو وبه وائی (کفار) ای ربه ځمونږ غالبه شوی وه پر مونږ بدبختی ځمونږ او وو مونږ یو قوم ګمراهان (چه لیاره د حق شیطان راڅخه ورکه کړی وه). ای ربه ځمونږ (یو کرت) وباسه مونږ له دی دوزخه پس که بیا راوګرځیدو مونږ (دی کفر ته) پس بیشکه مونږ ظالمان یو (پر ځانونو خپلو باندی).

تفسیو: یعنی دوی به اعتراف کوی چه بیشکه موند د خپلی بدبختی او بدقسمتی لامله (له وجی) دلته لویدلی یو او د هغی صافی سمی لیاری څخه په لوی لاس کاږه شوی یو او په خپلو پښو د دغه ابدی هلاکت په کنده کښی لویدلی یو اوس مو دغه ګرد (ټول) شیان پخپلو سترګو سره ولیدل نو د لطف او کرم له مخی یو ځلی مونږ له دغه ځایه وباسه! او بیرته مو دنیا ته ولیږه چه چه عملونه وکړو او له ګناه او خطاء څخه بیخی لری وګرځو او که بیا هم مونږ ستا د احکامو څخه غاړه وغړوله بیا هره سزا چه راکوی مونږ ستا په واک او اختیار کښی یو حال دا چه د دوی دغه وینا هم خطاء ده او دوی پکښی دروغجنان دی او دا وروستنی کلام دی د دوزخیانو چه پس د دی خبری څخه امر د سکوت به ورته وشی نو دغو کفارو ته د ملائکة العذاب په ژبه د

# قَالَ الْحُسَفُوْافِيْهَا وَلَا ثُكِلِّمُوْنِ اللَّهِ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنَ عِبَادِي يَقُولُوْنَ وَيَنَا الْمُعَا فَاغْفِرُلِنَا وَالْحَمُنَا وَانْتَ خَيْرُ الرِّحِمِيْنَ اللَّهِ

وبه فرمائی چه تاسی چپ شئ (پراته اوسئ خوار دلیل) په دی دوزخ کښی او

مه غیریرئ له ماسره (په دفع د عذاب کښی) بیشکه شان دا دی چه وه یوه ډله له بندګانو ځما (یعنی مؤمنان) چه ویل دوی (تضرعاً) ای ربه ځمونږه پوره یقین او تصدیق مو کړی دی (په ټولو مؤمن به شیانو باندی) نو مغفرت وکړه مونږ ته (ګناه ځمونږ) او مهربانی راباندی وکړه او ته (ای پروردګاره) خیر ډیر غوره د ټولو مهربانی کوونکیو ئی

تفسیر: یعنی خوشی چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) خبری مه کوئ! اوس هر هغه څه چه مو کړی دی د هغه سزا وګالئ (برداشت کرئ!! له آثارو څخه معلومیږی چه د دی خداوندی جواب د صدور څخه وروسته بیا داسی ناری سوری منقطع کیږی او دوزخیان غیر له «زفیر» او شهیق څخه به بل کلام نه شی کولی العیاذ بالله.

# فَاتَّخَانَ نُنُوهُ هُوسِيْدِ رِيَّاحَتَّى ٱلْسُؤِكُرُ ذِكْرِي وَكُنُتُورِ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ @

پس نیولی ؤ تاسی دوی مسخری کری شوی پر دوی تر هغه پوری چه هیر کړ (مسلمانانو) له تاسی محخه ای کفارو ذکر یاد محما (په سبب د مشغولتیا د تاسی ای کفارو په تمسخرو د مسلمانانو کښی او وئ تاسی چه په هغوی پوری مو خندل (هر وقت له ډیره کبره).

تفسیو: یعنی په دنیا کښی کله چه مسلمانانو د خپل الله په حضور کښی دعا، او استغفار کاوه نو تاسی ورپوری پیچموځی (مسخری) کولی او خندا به مو ور پوری کوله او د هغو د نیکو خصلتونو پوری به مو توقی کولی او دومره د هغوی په تحقیر او تکدیر پسی لویدللی وئ. چه پاک الله او د جزا، ورځ مو بیخی له یاده وتلی وه او داسی به مو کنل چه ګواکی ستاسی پر سرونو باندی له سره هینځ یو حاکم او کتونکی نشته چه ستاسی د داسی حرکاتو یاداشت واخلی او د هغو سختو اعمالو سزا تاسی ته درکړی.

# ِ إِنِّىُ جَزَيْتُهُوُ الْيُومَ بِمَاصَبَرُواَ ٱلْهُوْهُو الْفَالِرُونَ ®

بیشکه زه چه یم جزا می ورکړه دوی ته ښه جزا نن ورځ په سبب د هغه چه هغوی صبر کړی ؤ (په اضرار ستاسی) بیشکه هغوی چه دی هم هغوی دی بریالیان (رسیدلی خپلو ټولو مقاصدو ته).

تفسیو: بیچاره کانو مسلمانانو ستاسی پر قولی او فعلی ایذاؤ او اضرارو صبر کړی ؤ وګورئ چه

قدافلج(۱۸) المؤمنون(۲۳)

نن ورځ ستاسی بالمقابل هغوی ته څه ثمره ور په برخه کیږی؟ او دوی داسی یو مقام ته رسولی شوی دی چه هلته به پخپلو هر ډول (طریقه) مقاصدو بریالی (کامران) او کامیاب او له هر قسمه لذائذو او مسراتو سره غاړه په غاړه وی

(بيا ويه فرمائي پخپله الله تعالىٰ قهراً يا ويه وائي پرښته د عذاب له جانبه د الله تعالىٰ داسي چه)

# قُل كَمْلَكِ ثُنُّرُ فِي الْاَرْضِ مَلَ دَسِنِيْنَ ﴿ قَالُوْ الْبِثْنَا يَوُمُّا أَوْبَعْضَ يَوْمٍ فَسُـُلِ الْعَادِّيْنَ ﴿

وبه فرمائی څومره ځنډ (ایسارتیا) مو تیر کړی دی تاسی په ځمکه کښی په شمار د کلونو؟. نو وبه وائی (کفار) ځنډ (ایسارتیا) مو کړی دی یوه ورځ یا یوه برخه د ورځی نو ته (پخپله) پوښتنه وکړه له حسابګرو څخه.

تفسیو: یعنی له پرښتو محخه چه هغوی هر قسم نیکی او بدی شمیرلی دی دغه به کی هم شمیرلی وی چه «مخومره محند (وخت) مو تیر کړی دی په محمکه کښی او خو مدت مو هلته ژوند کړی دی» یعنی په قبر کښی یا د دنیا په ژوندون کښی ـ دغه به هم هلته ډیر لږ په نظر راځی دغه پرښتنه هم د دی لامله (له وجی) کیږی چه په دنیا کښی دوی عناب ته ډیر زیات تلوار او عجلت کاوه اوس وپوهیدل چه هغه ډیر په سرعت او جلتی ورورسید (کنا فی موضح القرآن).
در بیا وبه فرمائی پخپله الله تعالیٰ قهراً یا وبه وائی پرښته د عناب له جانبه د الله تعالیٰ داسی

# فَلَ إِنْ لِبِثُنُّوُ الْاقِلِيُلَالُوْ الْكُوْلُونُ اللَّهُ لَمُنْ تُوتَعُلَمُونَ ®

وبه فرمائی چه نه دی ځنډ (تاخیر) کړی تاسی(په دنیا کښی) مګر لږ مدت (په نسبت د عذاب د آخرت که چیری بیشکه تاسی یئ چه پوهیږئ (چه ژوند د دنیا په نسبت د عقبا ډیر لږ دی).

تفسیر: یعنی واقعی د دنیا عمر خو ډیر له و لیکن که تاسی پر دغه خبره په دنیا کښی د انبیاو په خبره په دنیا کښی د انبیاو په خبرو باندی پوهیدئ نو له سره په دغه فانی متاع به نه مغروریدئ او له انجام محخه به نه غافلیدئ او هغه ګستاخی او شرارتونه به له تاسی محنی نه صادریدل چه د دنیوی زائلو او فانی لذتونو د مغنولیت او مصروفیت په ضمن کښی له تاسی محخه په ظهور ورسیدل.

## ٱڣحَسِبْتُوْراتْهَاخَلَقْنَاكُوْعِبَثَاقَاتَكُوْ اللَّيْنَالِاتُوْجَعُونَ @

آیا پس محمان کوئ تاسی داسی چه بیشکه خبره دا ده چه پیدا کړی مو یئ تاسی عبث (د لوبو دپاره) او (داسی محمان کوئ چه) بیشکه تاسی مونږ ته نه به راوستلی کیږئ (حساب او کتاب ته).

تفسیو: داسی نه ده تاسی عبادت ته پیدا شوی یئ او رجوع کوونکی یئ محموندٍ دربار ته دپاره د مجازاتو یعنی په دنیا کښی د نیکی او د بدی پوره نتیجه نه دررسیږی ۔ که په دی ژوندون پسی بل ژوندون نه وی نو ګویا دغه ګرده (ټوله) کارخانه به محض یوه لوبه او تماشا او بیخی یوه بی نتیجی شی وی حال دا چه د الله تعالیٰ ذات له دی نه ډیر اعلیٰ او ارفع دی چه د هغه په نسبت داسی رکیک خیال وکړ شی.

# فَتَعْلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَا إِلهُ إِلَّاهُ وَرَّبُ الْعَرْشِ الْكَرِيْدِ ﴿

پس ډیر پورته لوی لوړ دی الله (له عبثیاتو او نورو عیوبو چه) مطلق باچا حق دی نشته هیڅوک لائق د عبادت په رښتیا مګر خو هم دی (یواځی) چه رب مالک د عرش کریم عزتناک دی (چه رحمت تری نازلیږی)

تفسیر: هر کله چه هغه لوی خاوند د ملکوت (معنوی دنیا) د لویی او د قوت او د سطوت خاوند او مالک مطلق دی نو له سره دغه امکان نه لری چه دغه عزیز منتقم جلت عظمته دغه تول وفاداران او مجرمان هم داسی خوشی پریپدی او د هغو د ښو بدو اعمالو جزا او سزا ورنه کمری.

#### وَمَنُ يَّدُعُ مَعَ اللهِ الهَّا الْخَرَ ﴿ لَا بُرُهَانَ لَهُ بِهُ ۚ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَرَتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكِفِرُ وَنَ

او هر نحوک چه بولی له الله سره خدای بل (چه د هغه عبادت هم کوی هسی خدای چه) نه دی هیڅ برهان علمی سند ده ته په دغه (عبادت د غیر) پس بیشکه هم دا خبره ده چه حساب (جزاء) د دی (مشرک) په نزد د رب د ده دی (چه سم له استحقاقه ئی ورکوی) بیشکه شان دا دی چه بری نه مومی

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

#### (کافران او نه خلاصیږی له عذابه)

تفسیر: یعنی هلته به حساب او کتاب کیږی او هر چاته به د ده له جرمه سره سم سزا ورکوله کیږی د دغه سورت ابتدا<sub>ء</sub> په فلاح او نجات د مؤمنانو سره کړی شوی ده او ختم په عدم فلاح د کافرانو سره داسی شوی ده چه په پای (اخر) کښی ئی ځمونږ رسول صلی الله علیه وسلم په استغفار او استرحام هم مامور گرځولی دی.

# وَقُلُ رَّبِّ اغْفِرُوارِعَهُ وَالنَّ خَيْرُ الرَّحِمِينَ ﴿

او ووایه (ای محمده!) ای ربه ځما مغفرت او رحم وکړه (پر محمد او امت نی) او ته خیر بهتره ډیر غوره د ټولو رحم کوونکیو ئی.

تفسیر: یعنی محمونه له تقصیراتو محخه راتیر شه ا او پخپل رحمت مو په دنیا او آخرت کښی سر لوړی کړه ا ستا د بینهایته رحمت په مقابل کښی هیڅ شی مشکل نه دی. د ﴿ اَفْصَیْبُنُورُ ﴾ څخه د سورت ختم پوری دا آیات ډیر فضائل او تأثیرات لری چه د هغه ثبوت له محینو احادیثو محخه کیږی او مشائخو دغه په تجربو سره رسولی دی. ښائی چه د دغه آیت سری ورد ولری ا په خاتمه کښی هغه دعاء هم تیرکا او تفاولاً نقل کوو چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه ته تلقین فرمایلی و محکم چه د هغو الفاظ د دی آیاتونو سره مناسب دی

«اللهم انى ظلمت نفسى ظلماً كثيراً وانه لا يغفر الذنوب الاانت فاغفرلى مغفرة من عندك وارحمني انك انت الغفور الرحيم»

تمت سورة المؤمنون بفضله ومنه وحسن توفيقه ونرجو منه اكمال بقية الفوائد.

سورة النور مدنية وهي (٦٤) آية و (٩) ركوعات رقمها (٢٤) تسلسلهاحسب النزول (١٠٢) نزلت بعد «سورة الحشر»

د «النور» سورة مدنی دی (۱۶) آیات (۹) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۴) او په نزول کښی (۱۰۲) سورت دی وروسته د «الحشر» له سورته نازل شوی دی.

#### 

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

# سُورَةُ اَنْزَلْهَا وَفَرَضُهُمَا وَاَنْزَلْتَافِيهَا اللهِ اللِّينَاتِ الْعَلَمُونَ تَنَكَّرُونَ ©

دا يو سورت دی چه نازل کړی دی مونږ دا او فرض کړی دی مونږ(احکام د) هغه او نازل کړی دی مونږ په دی (سورت) کښی آياتونه ښکاره دپاره د دی چه تاسی (پری) پند واخلئ (او غور پکښی وکړئ).

تفسیر: دغه سورت په محینو نهایت ضروری احکام ـ حدود امثال ـ مواعظ ـ حقائق ـ توحید او په نورو اهمو تنبیهاتو او اصلاحاتو مشتمل دی، زیاته ممتازه او پوه زیاتونکی برخه هغه ده چه د (افک) له قصی سره تعلق لری. پر آم المؤمنین حضرت بوپی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها منافقینو د دروغو تهمت کری په هغه کښی محینی ساده او بی فکره مخلص مسلمانان هم ښوئیدلی او د ثبات او استقامت محخه له خه متمائل شوی وو چه د هغه خطرناکه اثر نه یوامی د بری عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها پر وضعیت لویده بلکه له یوه حیثیته پخپله د رسول الله علمه الصلوة والسلام وعلی آله الکرام وعلیٰ اصحابه العظام د مجد او شرف تر درباره هم رسیده نو محکه ضرورت واقع شو چه لوی قرآن په پوره اهتمام او قوت سره د داسی خوفناکی غلط کاری یا غلط فهمی اصلاح وکړی او د تل دپاره د ایماندارانو غورونه پرانیځی څو وروسته له دی نه له یا غلط فهمی اصلاح وکړی او د تل دپاره د ایماندارانو غورونه پرانیځی څو وروسته له دی نه له سمه د دسمنانو له تبلی نوو انشاراتو متأثر نشی. نو محکه ئی د دی سورت شروع په دغو شامین شافاظو سره وفرمایله ﴿ سُوَیَهُ اَلْتَهُ اللّهَ اللّهَ عَلَم مخاطبین وپوهیږی چه د ده مضامین ماف نصاف نصائح او ترتی ترتی (تیک تیک) خبری چه په دغه سورت کښی بیان شوی دی هغه گردی صاف نصائح او ترتی ترتی (تیک تیک) خبری چه په دغه سورت کښی بیان شوی دی هغه گردی (تولی) د دی و (قابلی) او لائقی دی چه هم د ده د احکامو محفوظ نفت ونه کړی که نه د دین نام نمی یی په یاد ولری او د یوی شبیی له مخی هم د ده د احکامو محفوظ نفت ونه کړی که نه د دین نین په یاد ولری او د یوی شبیی له مخی هم د ده د احکامو محفوظ نفت ونه کړی که نه د دین

او د دنیا په تباهی او خرابی کښی آخته کیږی.

اوس الله تعالیٰ بیانوی خپل احکام چه ځینی ئی دغه دی

#### ٱلزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَلْجُلِدُ وَاكُلُّ وَاحِدِمِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْمَةٌ

هغه ښځه چه زنا ئی کړی وی او هغه سړی چه زنا ئی کړی وی (او محصنان وی او ثبوت شی زنا<sub>ء</sub> پر دوی په اقرار یا په شهادت) پس وهځ تاسو ای (قاضیانو او حاکمانو) هر یو له دغو دواړو سل دری

تفسير: تركيب (الزانية والزاني) دواړه مبتدا، دى او خبر ئي (فاجلدوا) دى او دغه الف لام په معنی د (الذی) دی چه متضمن دی معنی د شرط لره ځکه چه (ف) جزائیه بری داخله شوی ده به خبر باندی نو تقدیر ئی داسی دی چه (ا**لتی زنت والذی زنی فاجلدوهما)** لکه **چه مون**یر یاس ترجمه هم داسی کړی ده دغه سزا د هغه زانی او زانیی ده چه آزاد عاقل او بالغ وی او نکاح ئی هم نه وی کړی يا د نکاح څخه وروسته جماع ئی نه وی کړی او هغه چه آزاد نه وی ېنځوس دری وهلی کیږی د هغه حکم پنځمی پاری د اولی رکوع په ختم کښی مذکور دی او هغه چه عاقل یا بالغ نه وی نو دی خو لا نه دی مکلف شوی. یه هر هغه مسلمان کښی چه دغه ګرد (تول) صفات (حریت، بلوغ، عقل نکاح جماع) موجود وی نو داسی شخص ته «محصن» وائی نو د دغه محصن سزا چه د زناء مرتکب شی او پری شرعاً اثبات شی «رجم» و یعنی یه گتو ویشتل او سنگساری ده لکه چه د المائده یه سورت کښی ئی د تورات یه حواله فرمایلی دی ﴿ وَكَيْتَ يُحْكِمُونَكَ وَعِنْدَهُمُوالتَّوْلَةُ لِنَّهَا مُكُوَّالِتُهِ ﴾ الآية - او هغه حكم د الله رجم وو لكه جُه د هغه ځای په تفاسیرو کښي تیر شو او رسول الله صلي الله علیه وسلم د هغه سره موافق فبصلی صادری کری وی او فرمایلی ئی ؤ «اللهم انبی اول من احیا امرک إذ اماتوه ای اللہ! زہ ہغه رومبی سری یم چه ستا ہغه امر حکم می ژوندی کړی دی چه محو او متروک کړی شوی وی بیا نه یواځی یهودان بلکه هومره داسی قسم واقعات چه وړاندی کیده په هغو تولو کښی رسول الله صلى الله عليه وسلم تل محصن زانى ته په رجم سره سزا وركړى وه وروسته د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم له رحلته اصحاب الكرام هم پر هم دغه احكامو د «رجم» اجراآت كول بلکه د اهل السنت والجماعت محخه يو سرى هم د ده بر مخالفت نه دى جرائت كرى. كواكي متواتره سنت او د اهل الحق اجماع دغه خبره راښوولي ده چه په دغه مسئله کښي محمدي شريعت د توریت حکم باقی بری اینی دی لکه چه لوی قرآن د عمد قتل په سزا کښی وژل کیدل د

توریت به حواله بیان فرمایلی دی ﴿ وَتُتَبِّنَاعَلَيْهِمْ فِيْهَآأَنَّ النَّفُسُ بِالنَّفُسُ ﴾ او د مرتدانو د قتل

حکم بنی اسرآئیلو ته ورکول د البقره به سورت کښی بیان کړی شوی دی

﴿ مَتُوْتُوْمَ الْاَيَاكُومُ مُعَاتُمُونَا الْمُسْتَمُونُ ﴾ بيا هم دغه احکام د محمد صلى الله عليه وسلم د امت په حق کښى همه ايښود شوى دى شايد د محصن رجم او د قصاص د مسئلى د نقل کولو څخه وروسته په هغه شدت او تاکيد چه د ﴿ يَاتَاتُونَ اللهُ ﴾ د حکم د ترک منمت او بدى ئى بيان فرمائلى ده او په آخر کښى ارشاد شوى دى هُ وَيَتَوْبَكُ اللهُ يَالِيَكُ اللهُ يَالَيْكُ اللهُ يَاللهُ يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُو

و رسول الله صلى الله عليه وسلم د هيچا د اهواؤ او آراؤ لحاظ او پروا و كړى لكه چه رسول الله عليه اوس د قرآن تر حفاظت لاندى دى چه د هغو په اجراء او انفاذ كښى نه بيائى چه رسول الله الله عليه وسلم د هيچا د اهواؤ او آراؤ لحاظ او پروا و كړى لكه چه رسول الله و خلفاؤ رضى الله عليه وسلم هم په دغه مورد كښى د هيچا څه پروا ونه كړه او د دوى څخه وروسته راشده و خلفاؤ رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين هم د چا لحاظ او پروا ونه كړه - تر دى پورى چه حضرت عمر رضى الله تعالىٰ عنه ته د محصن د «رجم» په نسبت دغه انديښته پيدا بلكه مكشوفه شوه چه وروسته له دى نه به ځينى زائفين د دغه احكام له تعميله انكار كوى لكه چه خوارج او ځموني د زمانى يوى ممسوخى فرقى ترى انكار هم كړى دى نو دوى پر منبر وختل او د صحابه ؤ او تابعينو په لويه مجمع كښى ئى د الله تعالىٰ د دغه حكم اعلان په ډير تاكيد او تشديد سره وفرمايه - او په دغه مورد كښى يوه قرآنى يو منسوخ التلاوة آيت حواله ئى وركړه چه په هغه كښى هم هغسى باقى ياتى دى.

تغییه: د کوم آیت محض منسوخ التلاوت کیدل او حکم ئی باقی پاتی کیدل یوه مستقله مسئله ده چه تحقیق ئی په دغو مختصرو فوائدو کښی نشی درجیدی انشاالله العزیز که د مستقل تفسیر د لیکلو وار راورسید نو هلته به ولیکلی شی.

# وَّلا تَانَّنُكُ كُوْ بِهِمَارَا فَةُ فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِرِ وَلَشَهْدُ عَذَا بَهُمَا طَلَيْفَةُ مِّنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ۞

او نه دی نیسی تاسو لره په دغو (دواړو زناکارانو) زړه سوی (او مهربانی) په (انفاذ د) حکم د الله کښی که یئ تاسی چه ټینګ یقین لرئ پر الله او په ورځی آخری (د قیامت)، او حاضر دی شی عذاب کولو د دی دواړو ته یوه طائفه ډله له مؤمنانو څخه (چه فضاحت ئی زیات شی).

تفسیر: یعنی که پر الله تمالیٰ یقین لرئ نو د هغه د احکامو او حدودو په اجراء او انفاذ کبمی هیڅ تقدیم او تأخیر مه کوئ! داسی ونه کرئ چه د مجرم څخه وویربیرئ او د سزا له اجراء څخه لاس وباسځ یا پکښی څه تنقیص وکرئ یا داسی غیر مؤثری خفیفی او معمولی سزا ورکرئ چه د

سزا کیفیت پکښی نه وی چه وپوهیوئ چه الله تعالیٰ مطلق حکیم او له تاسی څخه زیات پر 
بندګانو مهربان دی او د ده هر حکم کلک وی که پوست د عالم د مجموعی په حق کښی له 
حکمت او رحمت څخه نشی عاری کیدی ـ که تاسی د ده د احکامو او حدودو په اجراه کښی 
قصور کوئ نو د آخرت په ورځ کښی به ستاسی څخه پوښتنه کیږی.

﴿ وَكَلَيْتُهُنَّهُ الْهُمُنَا عَلَيْمَا فَالْمُؤْمِنِينَ ۖ ﴾ - او حاضر دی شی عَنَاب کولُو د دی دواړو ته له مؤمنانو)

یعنی دغه سزا دی گوچی (بیله) ورته ورنه کړه شی بلکه د مسلمانانو په لویه مجمع کښی دی ورته ورکړه شی ځکه چه په هغه رسوائی کښی د سزا تکمیل او تشهیر او کتونکو ته لوی پانیات او عبرت دی او ښائی چه په کښی دغه غرض هم وی چه دغه لیدونکی مسلمانان د ده پر حال باندی زړه وسوځی او د مغفرت دعاوی ورته وکړی والله اعلم.

# ٵڴٳؽؙڵڒؽڲڮڂؙٳڷڒۯٳڹؽڎٙۘٞٲۉؙؗۺٛڔػڐ ۊٞٵٮڗٛٳڹؽڎ۠ڒؽڲڮڂۿڵٙٳڷڒۯٳۑٲۉؙۺٝڕڮؖٛ

زنا کار سری نه نکاح کوی (په رغبت محبت سره) مگر خو زناکاره ښځه یا مشرکه ښځه او زناکاره ښځه نه په نکاح کوی (دغی ښځی زانیی لره په رغبت او محبت سره) مگر سړی زناکار یا سړی مشرک

تفسیو: د زنا د سزا د بیان کولو مخخه وروسته د دی فعل انتهائی شناعت بیان فرمائی یعنی هغه نارپنه او بیځه چه په دغه شنیعه عادت مبتلای وی په حقیقت کښی د دی خبری وړ (مستحق) او لایق نه دی چه له هغه سره د کوم عفیف مسلمان د ازدواج، د ناستی او د ملاستی تعلق قائم کړ شی د هغه د پلیت طبیعت او میلان سره خو دغه مناسب دی چه له هم داسی بد کاره او تباه نارپنه او بیځی سره یا له دوی محنی هم بدتره له کوم مشرک او مشرکی سره د هغه تعلق وی کمناقال الله تعالیٰ فی هغه السورة:

#### ﴿ آفِينَا الْمِينَا الْمُعَيْنَ وَالْمِينَا وَالْمِينَاتِ وَاللَّهِ مِنْ الْمُعْيِدِينَ وَالطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبِينَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبِينَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطّيْبِيلُونَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونِ الطَّيْبِيلُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الطَّيْبُونَ الْعَيْمُونَ الْعَلِيمُ الطَّيْبِيلُونَ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الطَّيْبِيلُونَ الْعَلِيمُ الطَّيْبِيلُونَ الْعَلِيمُ الطَّيْبِيلُونَ الْعَلَيْمِ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الطَّيْبِيلُونَ الْعَلِيمُ الْع

کوی جنس له خپله جنسه سره سازه ـ هم کوتره له کوتری باز له بازه

د ده د حرکت اصلی اقتضاء خو هم دغه وه ۔ اوس دغه بیله خبره ده چه الله تعالیٰ د نورو مصالحو او حکمتونو لامله (له وجی) کوم په نامه سره مسلمان عقد هم له مشرک او مشرکی سره

جائز نه دی فرمایلی. یا مثلاً د بدکاره سری نکاح که د کومی صالحی ښځی سره وتړله شی نو دغه بالکل باطله نه ده درولی شوی.

تنبیه: د دغه آیت داسی تقریر چه موند کری دی بیخی سهل او بی تکلیفه دی په دغه کښی د (لاینکح) معنی هغسی نیولی شوی ده لکه چه په (السلطان لایکفب، او نورو محاوراتو کښی اخیسته کیډی یعنی د فعل د لیافت نفی ـ د فعل نفی له حیثیته ورکړی شوی ده. فافهم واستقم

# وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ®

او حرامه کړی شوی ده دغه (زنا<sub>ء</sub> یا نکاح له بد کارو سره د حاصلولو د مبلغ لپاره) پر (صالحانو عفیفانو) مؤمنانو

تفسیو: یعنی یو مؤمن په داسی حال کښی چه مؤمن وی غرنگه به داسی حرکت ته اقدام کوی؟ په حدیث کښی راغلی دی «**لا یزنی الزانی حین یزنی وهو مؤمن»** یا دا مطلب چه له زانیی سره د هغو پرهیزگرانو د نکاح عقد حرام درولی شوی دی چه په صحیح او حقیقی معانی سره د مؤمنانو د خطاب مستحقان دی یعنی په تکوینی ډول (طریقه) دغسی پاک او صاف نغوس د داسی خراب او پلیت او کنده څایونو په طرف نه متماثل کیږی او تری ساتلی شوی دی په دغه وقت کښی به د «حرم» معنی هم هغسی وی چه هپه هی وَتَرَبَّتُنَافِیکَیالْتَرَافِیمَ هی کښی. یا په (وحرام علیٰ قریة اهلکناها» کښی نیولی شوی دی والله اعلی.

فائده: دغه پاس آیت یواځی د ترغیب دپاره دی په نکاح اخیستلو د عنائفو او شرائفو کښی او ترهیب دی له نکاح کولو د بدکارانو څخه څکه چه زنا په قبع کښی نژدی ده شرک ته لکه چه عفاف او پاکوالی او تحصن او ودوالی نژدی دی ایمان ته او بل دغه نفی په معنی د نهی نه ده او که په معنی د نهی وی نو منسوخ دی په آیت د ﴿ وَاَلْكِوْمُوالْكِيْكُ ﴾ سره.

# وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَلَٰتِ تُتَوَّلَوْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَكُو شُهَدَاء

او هغه کسان چه اولی محصنی ښځی (یا محصن سړی چه نسبت د زنا ورته وکړی) بیا رانه ولی (په مخ د قاضی حاکم کښی) څلور تنه شاهدان

تفسیر: یعنی که په داسی پاک لمنی شغی باندی د زناء تهمت ولګوی چه د دی بدکاری په کوم دلیل یا په شرعیهو قرائنو سره نه وی ثابت (نو وئی وهغ تاسی دغو قاذفانو لره ای قاضیانو او حاکمانو اتیا دری او مه ئی قبلوئ شاهدی ځکه چه سره له حریته بلوغ \_ عقل \_ اسلام او پاکی

فاسقان دی) او هم دغه حکم دی د پرهیزگار نارینه که پری تهمت ولگاوه شی. لکه چه دغه آیات د یوی پاکی عفیفی صدیقی مبځی په قصه کښی نازل شوی دی نو محکه دلته د هم هغو پر ذکر اکتفاء شوی ده که مخلور شاهدان تیر کړی او د هغوی شهادت سم له شرعیه ؤ اصولو سره مقبول واقع شی نو پر هغه مقذوف او مقذوفه به د زناء حد جاری کیږی.

# فَاجُلِكُوْهُمُ تَمْنِينِينَ جَلْكَةً وَلَاتَقُبُلُوالَهُمُ شَهَادَةً أَلِكًا

پس ووهئ تاسو (ای حاکمانو) دغه (قاذفان که اصیلان وی) اتیا دری او مه قبلوئ تاسی له دوی نه شاهدی هیڅکله (تر وقته د مرګه پوری)،

تفسیر: دغه د «قاذف» تهمت لکونکی سزا شوه چه «مقفوف په مطالبه» اتبا دری وهلی کیږی او په مستقبل کښی د تل دپاره په معاملاتو کښی مردودالشهادت درولی کیږی څمونږ د حنفیانو په مذهب کښی وروسته له توبی ایستلو څخه هم د دوی شهادات په معاملاتو کښی نه قبلیږی

### وَاوُلِإِكَ هُوُ الْفُسِقُونَ <sup>الْ</sup>

#### او دا (قاذفان) هم دوی دی فاسقان.

تفسیو: یعنی که په واقع سره ئی عمداً په دروغو سره تهمت لکولی ؤ بیا نو د ده فسق او نافرمانی ظاهره ده که په رښتیا، سره واقعی خبره ئی ویلی وی لیکن په دی باندی پوهیده چه زه د مجلورو تنو شاهدانو په شهادت خپله دغه دعوی نشم ثابتولی نو د داسی خبری له اظهاره غیر له دی نه چه د یوه مسلمان پت او عزت خراب کړی بل څه ګټه (فائده) نه کوی چه هغه فی نفسه مستقله ګناه ده او علما، هغه په کبائرو کښی شمیرلی ده.

# ٳٙڒٳٲڵڹۣؠڹۘؾؘؾٵؠؙۅؙٳڡؚؽؘۼڡ۫ۑۮڶڸڰۅؘٲڞڶڂٷٲٷڷؾؙٳڶڶؾۼۧڡٛۏٝۯڗۜڿؽٷۛ

مکر هغه کسان چه توبه وباسی پس له دغه (قذفه له ګناه نه) او اصلاح کړی (نیت او عمل خپل) پس په تحقیق الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی وروسته له توبی او د حال اصلاحه بخونکی پاک مهربان الله به دا د فاسق نوم تری پورته کوی او د الله تعالیٰ په نافرمانو بندګانو کښی *به نه شمیرلی کی*یی. اګر که د پخوا*ن*ی

قلف په سزا کښی بیا هم مردودالشهادت پاتی دی هم دغه په اسلامو کښی د قاضی شریح \_ ابراهیم نخمی ـ سعید بن جبیر \_ مکحول \_ عبدالرحمٰن بن زید بن جابر \_ حسن بصری \_ محمد بن سیرین او سعید بن المسیب رحمهم الله مذهب دی کما فی الدر المنثور و ابن کثیر.

# والذين يرمؤن أذواجهم

او هغه کسان چه اولی ښځی (محصنی پاکی له زناء څخه په زناء سره)

تفسیر: یعنی د زناړ تهمت ولګوی یا خپل د ووړکی په نسبت ووائی چه دغه ځما له نطفی څخه نه دی.

# وَلَّهُ يَكُنُ لَهُمُّ مَثْهَمَا آَوُالُا آَفَفُسُهُ مُ فَشَهَا لاَ أَحَدِهِ وَارْبَهُ شَهَا لاَ إِنَّهُ لَمِن الصَّدِقِيْنَ وَالْخَلْمِسَةُ آنَ لَمَنْتَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْلْذِيدُنَ وَيَكُنُو وَالْحَنْهَ الْفَكَابَ آنَ تَشُهَدَ آرَبُعَ شَهْلَ تِ بِاللّٰهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَذِيدُنَ فَ وَالْخَلْمِسَةَ أَنَّ خَضَبَ اللّٰهِ عَلَيْهَ آلِنْ كَانَ مِنَ الصَّدِقِينُ \*

حال دا چه نه وی دوی ته شاهدان (په دی کار د زنای کښی) مگر نفسونه د دوی (یعنی پخپله حاضر وی) پس (واجبه ده په دی کښی) شاهدی د یوه د دوی غلور شاهدی په (نامه) د الله (په دی خبره چه) بیشکه دی خامخا له صادقانو رښتیا ویونکیو دی (په دغه نسبت د زنای کښی) او پنځمه (شاهدی) (داسی ده چه) بیشکه لعنت د الله دی وی پر دغه (میره) که وی (دی) له دروغجنانو څخه او دفع کوی له دغی ښځی څخه عذاب (د حد ثابت په وینا د میره ئی) دا (کار) چه شاهدی ولولی (دا ښځه) څلور (واری) شاهدی (په نامه) د الله (په دی خبره چه) بیشکه دا میره ځما خامخا له دروغ ویونکیو دی (په نسبت د زنای په ما باندی) او پنځمه (شاهدی داسی ده) چه ووائی بیشکه غضب د الله دی وی په دی (ښځی) که چیری وی (دا میړه می) له

صادقانو رښتيا ويونکيو څخه.

تفسیو: یعنی هر هغه میره (خاوند) چه بر خپلی ښځی د زناء تهمت ولگوی اولاً له ده نه به مخلور شاهدان طلب کړه شي ـ که ئي راحاضر کړي نو پر ښځه دې د زناء حد جاري کړ شي. که ئی شاهد نه شو حاضرولی نو ده ته دی وویلی شی چه څلور ځلی دی په قسم یادولو سره بیان کړی چه زه په خپله دغه دعوی کښی رښتینی یم (په دغه تهمت کښی چه می پر خپله ښځه لکولی دی دروغ نه وایم) ګواکی د څلورو شاهدانو په ځای پخپله د ده څلور (کرته) حلفیه شهادات دی. او یه آخر کښی یه پنځمه مرتبه کښی دغسی به وائی چه «که دی پخپله دغه دعوی کښي دروغجن وی نو بر ده دی د الله تعالیٰ لعنت وی» که د دغو پاس الفاظو د ویلو څخه انکار وکړی نو بندی دی کړ شي او حاکم دی دی مجبور کړی چه يا دی پر خپل دروغ ويلو اقرار وکړي او د قذف په حد محکوم شي چه پاس ئي ذکر وشو يا دې پنځه کرته همغه الفاظ ووايي چه ياس مذكور شو. كه ميره (خاوند) دغه الفاظ ووائي نو بيا ښځي ته دى وويل شي چه هغه دی هم څلور ځلی په قسم یادولو سره داسی بیان وکړی چه «میړه (خاوند) می په دغه تهمت لګولو کښي دروغجن دی» او پنځم ځلې دی دغه الفاظ ووائي چه «د الله غضب دی نازل شي پر دی ښځه باندی که ئی دغه میړه (خاوند) پخپله دغه دعوی کښی رښتین وی» تر څو که ښځه دغه الفاظ ونه وائي بندي دي وساتلي شي چه يا دي په صاف ډول (طريقه) سره خپل د ميره (خاوند) د دعوی تصدیق وکړی چه د زنا حد بری جاری شی. یا په پاس مذکوره الفاظو سره ئی تكذيب وكړى كه ښځه هم د خپل ميړه (خاوند) يشان دغه الفاظ ووائي او له «لعان» څخه فراغت ومومی نو بیا له دغی شخی سره جماع او د جماع دواعی کرد (تول) حرام شول بیا که میره (خاوند) دی ته طلاق ورکړی ښه! که نه قاضی دی د دوی دواړو په منځ کښی تغریق وکړی اګر که دغه واړه پر دغه افتراق راضي هم نه وي يعني قاضي دي په ژبه سره ووائي چه «ما د دغو دواړو په منځ کښې سره تفريق وکړ» نو دغه تفرق د بائن طلاق حکم لري.

(۱): \_ تتنبیه: پر زوجینو باندی دا قسم الفاظو لولولو ته په شریعت کښی «لعان» وائی او «لعان» خاص په قذف الازواج پوری مخصوص دی د نورو محصناتو ښځو د «قذف» حکم هم هغه دی چه پاس مذکور شو.

(۲): ـ تنبیه: دغه نحلور شاهدی ئی ځکه مقرری کړی چه اصل خو محلور شاهدان ؤ کله چه هغه پیدا نه شول نو د هری یوی شاهدی په ځای یو سړی ودریده او پنځمه په ځای د «تزکیی» کښی شوه.

# وَلُوۡلِافَضُلُ اللهِ عَلَيۡكُو وَرَحۡمَتُهُ وَاتَّ اللهَ تَوَّابُ حَلِيُكُّ

او که نه وی فضل (احسان) د الله پر تاسی او رحمت د ده او (بل دا نه وی

چه) بیشکه الله ډیر توبه قبلوونکی لوی حکمت والا دی (نو رسوا او معذب شوی به وی په دنیا کښی)

تفسیو: د «لولا» جواب معنون دی لکه چه محموند له ترجمی محخه بکاریدی چه که نه وی فضل او احسان د الله تعالیٰ پر تاسو باندی نو خامخا به ئی شرمولی وی تاسو یا ژر به ئی په عناب کری وی تاسو یعنی که دغه د «لمان» حکم مشروع نه وی نو د «قنف» د عمومی قاعدی سره موافق به پر میره (خاوند) قنف اوبته یا به ئی گرد (تول) عمر د خپل محیگر وینی محبلی او لرمون خورینی به ناست و محکه ممکن دی چه دی رستین وی په خلاف د غیر د میره رعایت ضروری نه دی له بل اظهار دپاره مفطر نه دی محکه د هغه په قانون کنبی د دغو امورو رعایت ضروری نه دی. له بل لوری که یوائی د میره (خاوند) په قسم خوړلو د زناء ثبوت کیدی نو د بنځی لپاره به ډیر سخت مصیبت او زحمت پیښیده . حال دا چه ممکن دی هغه رستین هم وی هم داسی که بنځه د دی په قسم خوړلو سره یقیناً بری وکتله شی نو پر میره (خاوند) به د قنف حد لازمیده ـ سره له دی چه د ده په صداقت کبی هم مساوی احتمال موجود دی ـ تو په تمالیٰ د فضل او رحمت اثر دی محکه چه په فریقینو کبی هر یو چه رستین وی هغه د بی محله سزا محخه نبات ومونده په دغه وی دنیا کبی پرده پرسی کړی او مهلت ئی ورته ورکړی دی چه بائی توبه وباسی بیا د ده د د توبی قبلول دغه د الله تعالیٰ د توابیت د صفت اثر شو

# ٳؾؘ۩ٙڹؽؠؙؽؘۘۜۜۘۼٳٚۥٛٛٷڽٳڷٳۏڮٷۻؠ؋ٞڝٞڬٷۦڵڗۼؖٮٮؙڹۉ؋ۺؘڗٞٳڰؙؙڲ۫ؠڵۿۅؘڂؽڗڰڴۊٝ ڶٟػ۠ڷۣٵڣؚؗڔڰ۫ڝٞ۫ؠؙؙؙؙٛٛٛ؋؆ٵڬۺۜٮؘػؚڡؘڶٳڷٟؿٝۊۘۅٲڷڹؚؽڗٷڵڮڹۘۯٷؘڡڹؙؙ۫ٛٛ؋ؙڵ؋ؘعؘۮؘٳڰؚٛۼؚڟؽؙڎۣؖ

بیشکه هغه کسان چه راوړی ئی دی غټ دروغ (په شان د عائشی کښی) یو ټولی دی له تاسی (مسلمانانو) نه گمان مه کوئ په دی (دروغو) چه شر بد دی تاسی ته (ای مخلصانو مؤمنانو) بلکه دغه (دروغ) خیر دی تاسی ته (له جهته د ثواب او منقبت د تاسی) مقرر دی هر سړی ته له دغو (بهتان ویونکیو جزاء د) هغه څیز چه گتلی ئی دی له گناه (په قدر د خوض او شغل د ده)، او هغه څوک چه پورته ئی کړ لوی بار پیتی د دغو (دروغو او شائع ئی کړل) له دغه (تولی) نه شته ورته عذاب لوی (په دارینو کښی)

تفسیو: دلته د هغو غنو دروغو ذکر دی چه پر حضرت صدیقی بی بی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها ترلی شوی و دغه پینهه داسی وه چه نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم د هجری په (ه) یا په (٦) کال کبنی د (بنی المصطلق) له غزوی څخه د مدینی منوری په طرف بیرته تشریف راوی ام المومنین صدیقه بیری عائشه رضی الله تعالیٰ عنها هم له دوی سره وه - بیری صاحبه پر بل او بن سوره وه چه پری هودج (پالکی) ترلی او بردی به ئی څوړندی او بکته به وی او جمال به لا له پخوا هودج (پالکی) پری تاړه - په یو منزل کبنی چه د دوی قافله بنکته شوی وه لیر شبه پخوا له کوچ حضرت صدیقی بی بی عائشی ته د وضؤ د تجدید ضرورت محسوس شو نو ځکه له قافلی څخه څه قدر لری او گوښی (جدا) لاړه . په دی ضمن کبنی یو ناڅاپه د دی د غد کلی غاړی غاړی غاړی غاړی غاړی غاړی کامیل) وشلیده او دانی ئی (چه د جزع یمنی څخه وی) په شگو کښی سره تیت و پرک (منتشر) شوی نو د هغو په تولولو او لتولو دا ډیره وڅنډیده (ایساره شوه) هلته قافلی کوچ وکړ او له خپله ځیله ولینیله او گرد (تول) سره لاړل. جمال هم داسی گمان وکړ چه لکه بی بی صاحبه په هودج (پالکی) کښی ناسته ده ځکه چه د هغه ګردی (تولی) پردی ښکته څوړندی وی او تولی پیلیاری (پردی) ښکته لویدلی وی او ذاتاً بی ساحبه په عمر کبنی هم ډیره ضمیفه او نحیفه وه چه د دی د وجود او عدم وجود له هودج (پالکی) د بیندی به نه څرګندیده .

الغرض جمالاتو خپل اوښان رهى (روان) او چالان كړل او كرد (تول) سره لاړل. لكه چه ام المؤمنين بيرته راغله كه كورى چه قافله تللى ده \_ او هيڅ اثر او نبهه ئى هم نه ښكارى. نو ام المومنين په نهايت ثبات او استقامت سره دغسى رأيه قائمه كړه چه اوس له دغه ځايه خوځيدل خلاف المصلحت دى \_ ولى كه زه د دغو شكو په كړمونو كښى د قافلى تعقيب هم وكړم په هنري بسى نشم رسيدى او امكان لرى چه لياره هم راغخه وركه شى \_ كه دلته واوسيډم هر كله چه لمر وخيژى او ځما متعلقين په دى وپوهيډى چه زه په هودج (پالكى) كښى نه يم او ځما پالكى تشه روانه ده نو هرومرو (خامخا) به هم دلته په منډه او ځمخاښته راپسى راشى نو هملته پانى شوه.

کله چه شهه وه پر ام المؤمنین د خوب شومه راغله، هملته نی خپل مبارک سر کیبنود.
کله چه حضرت صفوان بن معطل رضی الله عنه د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په امر مأمور ؤ
چه تل به دی وروسته له قافلی رائحی \_ او د پاتی شویو شیانو خبر نیونه به کوی نو ځکه دی تل
د قافلی څخه په لړ څه فاصله لری اوسیده او همیشه دی قافلی تر شا وروسته له پلتنی (تحقیق)
به راته. حضرت صفوان رضی الله تعالیٰ عنه دغه ځای ته کهیځ (سحر) راورسید او له لری څخه
نی ولید چه کوم اوده پروت دی \_ کله چه ورنژدی شو نو د ورپیچلی (نغښتلی) شوی تکری
(مخادر) څخه یی وپیژنده چه دا خو ځما مور ام المؤمنین صدیقه بی یی عائشه ده ځکه چه پخوا
د حجاب د حکم له نزوله هم دغه معنوی ځوی او مور سره پیژندل.

حضرت صفوان رضی الله تعالیٰ عنه د دغه وضعیت د لیدلو محخه سخت ولرځید ـ او ډیر وویرید او

په زور سره ئی ﴿ وَاَئِلْهُوَوَلِگَالِلَيْمُوْرِعُوْنَ ﴾ وویل چه د هغه په اثر د ام المؤمنین رضی الله تعالیٰ عنها سترګی خلاصی شوی او هم هغسی مخ پیجلی (پت مخ) او په خپل تکری کښی تاو شوی کیناسته.

حضرت صفوان رضي الله تعالیٰ عنه خپل اوښ ام المؤمنين رضي الله تعالیٰ عنها ته نژدی چو کړ ـ او ام المؤمنين رضي الله تعالىٰ عنها هم هغسي يته پرى سوره شوه ـ او صفوان رضي الله تعالىٰ ي عنه د او ښ مهار ير خپله اوړه باندی کيښود او د قافلي تر شا روان او ورسره ګه شول. راس المنافقين و امام المكذبين عبدالله بن ابي چه د مديني منوري ډير خبيث ـ بدباطنه خان او د منافقانو مشرف او د رسول الله صلى الله عليه وسلم دښمن ؤ ـ دلته چه داسي يوه خبره او موضوع وربيدا شوه نو يه چتى (بيكاره) او چپوله (فضول) خبرو ئى خوله وسپردله ـ او ځينى ساده او نایوهان مسلمانان مثلاً یه نارینه ؤ کښی حضرت حسان ـ حضرت مسطح ـ او یه ښځو كښى حمنه بنت جحش رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين د منافقانو په دغه انتشاراتو او ګمراه کوونکیو خبرو تیروتل او یه دغسی افسوسناکو تذکرو کښی سره لګیا شول چه د هغو ویل دوی ته نه و لازم او د ام المؤمنين رضي الله تعالىٰ عنها د عفت او عصمت سره بيخي منافي و ـ مسلمانانو ته بالعموم ـ او پخپله رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ته له داسى قسم واهياتو خبرو څخه سخته صدمه ورسیده . تر یوی میاشتی یوری دغسی چتی (بیکاره) خبری سره کیدی او رسول صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه اجمعين به هم دغه ګردی (تولی) خبری اوريدی او هيڅ به ئی نه ویل \_ او نه د هغو په تحقیق یسی ګرځیده \_ مګر په زړه کښی سخت خفه ؤ وروسته له يوى مياشتي يخيله ام المؤمنين عائشه صديقه رضى الله تعالىٰ عنها هم له دغه شهرت څخه خبره شوه \_ نو د غم له شدته ناقراره شوه \_ او د رنځورئ په بستره کښي ولويده شپه او ورځ به ئي ژړل ـ او د يوی شيبي له مخې به ئي هم اوښکي نه دريدی. په دغه ضمن کښې نور واقعات هم بیښ شول ـ او ډیری خبری اتری سره کیدلی چه په صحیح بخاری شریف او نورو کښی د لوستلو قابل دی ـ او بالاخر د حضرت ام المؤمنين صديقي رضي الله تعالیٰ عنها په برائت کښي بالذات الله تعالىٰ دغه آيت 🏟 إِنَّ ٱلْذِيْنَ﴾ ﴿ الآية \_ تر لرى مُحايه بِورى نازل وفرمايه \_ چه ام المؤمنين عائشي صديقي رضي الله تعاليٰ عنها تل فخر پري کاوه ـ او بالحق چه پر دغه هومره فخر او وياړ چه وکړي لږ دي.

﴿ عَنْمَاتُمْنَكُوْ ﴾ یو تولی دی له تاسو مسلمانانو خخه) یعنی دغه دروغ ترونکی له خیره سره همنه کسان دی چه په دروغو یا په رښتیا سره د اسلام مدعیان دی ـ او خپلو ځانونو ته مسلمانان هم وانی ـ له دوی ځنی خو تنه سری سره یو ځای شوی دی ـ او داسی چنی (بیکاره) خبری ئی سره تړلی دی ـ او څه خلق په ناپوهی سره پر دغه چغلی او چنی (بیکاره) دروغو غولیللی دی ـ خو بیا هم د الله تعالیٰ لوی احسان دی چه ګرد (ټول) مسلمانان په دغه لومه کښی نه دی نبتی.

﴿ لَاتَّمْنَاتُوانُمُتُواللَّهُ مِنْ مُؤْمِنُونًا ۗ 🕻 كمان مه كوئ به دى دروغو چه شر بدى تاسو ته

ای مخلصانو مؤمنانو بلکه دغه دروغ خیر بهتر دی تاسو ته له جهته د ثواب او منقبت د تاسو) دغه خطاب د هغو مسلمانانو د تسلی دپاره دی چه هغوی ته له دغی واقعی څخه صدمه رسیدلی وه بالخصوص حضرت صديقه به يمي عائشه رضي الله تعالىٰ عنها او د دى كورنى ته محكه ظاهر دى چه هغه ډیره سخته خفه او ویرجنه وه یعنی اګر که په ښکاره ډول (طریقه) دغه ویناوی ډیری مکروهی خفه کوونکی او خرابی دی لیکن فی الحقیقت تاسی ته د ده یه منځ کښی ډیره بهتری او محاسن یت وه آیا دومره مدت د تاسی پر داسی زړه خوږونکو حملو او ایذاؤ صبر کول هم داسی بی اجره باتی کیری آیا دغه لر فخر او شرف دی چه بالذات خالوالکائنات بخیل باک کلام کښی ستاسی نزاهت او برائت نازل کړ او ستاسی دښمنان ئی خواروزار او رسوا کړل او تر قیامت یوری ئی ستاسی د خیر ذکر د گردو (تولو) قرآن لوستونکیو پر ژبه جاری کر او مسلمانانو ته ئى د رسول الله عليه الصلوة والسلام او د ده د ازواجو او اهل البيت د حق پيژندلو دباره داسی يو درس وركړ چه له سره هيريدونكي نه دې فلله الحمد علىٰ ذلك. ﴿ لِكِنْ الْرِيْ يَهُمُهُمْ ﴾ - مقرر دى هر سړى ته له دغو بهتان ويونكو جزاء د هغه څيز چه ګتلى ئى دُى له گناه او هغه څوک چه يورته ئى كړ لوى بار د دغو دروغو له دغه شته ورته عذاب لوى. یعنی هر هغه سری چه په دغه فتنه کښی هومره حصه واخیسته همغه قدر ګناه ئی د خپل ځان لپاره وګټله او د هغې د سزا مستحق شو مثلاً ځینې کسان خوشال شول او په ډیر خوند او مزه سره ئي د دغو واهياتو خبرو تذكره كوله ځينو د افسوس د اظهار په ډول (طريقه) ـ ځينو د تحقیق او تفتیش یه اصول ـ خامخا د دغی خبری یه شافر خوا کښی ئی ګرویګنی (تپوسونه) او يليتني (تحقيقونه) كولى او رسول الله صلى الله عليه وسلم يخپله يته خوله ناست او دغه كردى (ټولي) خبرې لی اوریدي. ځینې به د داسې خبرو د آوریدلو څخه په تردد او اندیښنه کښې لويدل. ډير کسان به په دغه مورد کښي چپ ناست وو. ډيرو کسانو به ئي د دغو افواهاتو تكذيب كاوه چه د دغو وروستنيو خلقو وضعيت ياك الله يسند او غوره كړ او نورو ګردو (ټولو) ته ئي درجه په درجه الزام واړاوه او د دې ګناه ډير لوي بار اخيستونکي رأس المنافقين عبد الله بن ابي ؤ لکه چه په ډيرو رواياتو کښي تصريح ده هم دغه خبيث به نور خلق له خپله ځانه سره تولول او دغه خبری به ئی په غوړونو کښی ورڅڅولی او دوی به ئی سراښول او غولول او خپله لمن به ئی یه ډیر مهارت او چالاکی سره تری ټولوله او په نورو باندی ئی هغه شائع کوله نو په آخرت کښي ډير لوی عذاب خو د ده دياره هرومرو (خامخا) شته ليکن په دنيا کښي هم دغه

ملعون ډير ذليل او رسوا شو او تر قيامته به دی په ذلت او خواري سره ياديږي.

# لَوْلَاَ إِذْسَيِعْتُمُوَّهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بِٱنْفُيْهِمْ خَيْرًا وَقَالُوُا لِمَنَا إِفْكَ مُبِينَ®

ولی نه په هغه وقت کښی چه واوریده تاسی دا خبره ګمان کاوه ایماندارو سړیو او ایمان دارو ښځو په نفسونو خپلو(پخپلو منځونو) کښی د خیر (خبری) او ویلی وی (دوی ټولو داسی) دا خبره دروغ ده ښکاره.

تفسیو: یعنی مسلمانانو ته سایی چه له خپلو مسلمانانو ورونو خویندو سره حسن ظن ولری او هر کله چه واوری چه خلق پر یو نیک سری هم داسی چتی (بیکاره) «رجمابالفیب» بدی خبری او خراب تهمتونه لگوی نو ښائی چه دی داسی خیالاتو ته پخپل زړه کښی لیار ور نه کری بلکه د مغنو تکذیب دی وکړی رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم فرمایلی دی هر څوک چه پشی شا د خپل یوه مسلمان ورور مدد وکړی نو الله تعالیٰ هم د ده پشی شا مدد کوی ـ بی تحقیقه او تعمد تعمقه تهراشل له ایمانه بعید دی بیائی چه هر سری پر خپل پت (غیرت) او عزت د بل پت (غیرت) او عزت د بل پت (غیرت) او عزت د بل په قصه کښی وکړل. یوه ورځ د ده بنځی وویل چه «خلق د بیږی عائشی صدیقی په. نسبت دغیری کوی» ده وویل چه گردی (ټولی) دروغ دی آیا ته به داسی کار وکړی شی؟ دی وویل چه نه از و برول ایوب رضی الله تعالیٰ عنه لور د صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه لور د رسول اکرم صلی الله تعالیٰ عنه لور د عربستان ملکه حضرت بیږی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها په نسبت چه له تا نه ډیره لوړه ـ پاکه ـ صافه ـ طاهره ـ عاشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها په نسبت چه له تا نه ډیره لوړه ـ پاکه ـ صافه ـ طاهره ـ مطهره ده داسی گمان بیخی چتی (بیکاره) او فضول دی.

### ڵۊؙڒڮڹؖٳٛ؞ٛۅؙڡٙۘڲؽٶڽؚٲۯؠؘۼڐۺؙۿؘۮؖٲٷ۠ۮٛڶۄؙۑٳٛڷؙٷ۠ ڔۣٳۺؙۿۮٙٳ؞ۏؘٲۅڵؠٟڮڃٮ۫ۮٵڛؙٷۿٵػڵڹٛڋؚۏڽٛ®

ولی نه راوسته (او تیر نه کړی دوی) په دی خبره مخلور شاهدان (چه شاهدی ورکړی وی په دی قذف د دوی) پس کله ئی چه رانه وستل محلور شاهدان پس دغه کسان په نزد د الله کښی هم دوی دروغجنان دی.

تفسيو: يعنى سم د الله تعالىٰ له حكمه او د ده د شريعت سره موافقه دغسي خلق دروغجنان

درولی شوی دی چه پر بل چا باندی تهمتونه لکوی او بیا د هغه اثبات دپاره محلور شاهدان نشی وړاندی کولی او بی له کافی ثبوته داسی غتی خبری له خپلی ژبی محخه وباسی او چتی (بیکاره) پری وئیږی.

# وَلَوُلافَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالْاِخِرَةِ لَكَسَّكُمْ فِي مَا اَفَضُتُهُ

او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی او رحمت د دغه (الله پر تاسی) په دنیا کښی (په توفیق د توبی سره) او په آخرت کښی (په عفو او مغفرت سره) نو خامخا رسیدلی به ؤ تاسی ته په هغه دروغ کښی چه غوپی وهلی تاسی په هغو (دروغو) کښی عذاب لوی (په هم دغه دنیا کښی)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ دوی ته د خپل رسول صلی الله علیه وسلم په طفیل له عنابونو عجنه نجات ورکر که نه دغه خبره د عناب لائقه ده. (موضح القرآن) له تاسو ځینی مخلصینو ته د توبی توفیق هم ورکړ \_ خطا ئی ورمعاف کړه \_ که نه د منافقینو پشان دوی هم د قیامت په ورځ په لوی عناب کښی اخته کیدل. (العیاذبالله).

# ٳۮ۫ؾۘڵؿٞۅٛڹ؋ۑٲڵڛؚؽؘؾڬ۠ڎۅۘڗؘؿۊؙۅؙڵۅؽ؈ٳٛڣۧٳۿؚڬۄؙ؆ٵڵۺۘڷڴۄؙڔڽ؋ۼڵڎۜٷۼؖۺڹؙۅٛؽ؋ؙ ۿؾۣڹٵۊۜۿؙۅۼڹ۫ۮ۩ڵڰؠڂڟۣؽؗؠٛ۠®

کله چه واخیست تاسو دا (افک) په ژبو خپلو (چه یو له بله مو پوښتنه کوله) او ویله به مو په خولو خپلو سره هغه خبره چه نه ؤ تاسو ته په هغی باندی هیڅ علم او ګڼله تاسی دغه خبره آسانه (چه هیڅ ګناه پکښی نشته) حال دا چه دغه (خبره) په نزد د الله کښی ډیره لویه ده (له حیثیته د ګناه نه).

تفسیر: یعنی د عظیم عذاب مستحق ولی نه کیدل \_ کله چه تاسی بی تحقیقه یو ظاهرالبطلان خبره یو د بل له خولی څخه اخیستله \_ او له خپلو ژبو څخه ئی دغه چتی (بیکاره) او اتکلی خبری ایستلی چه د هغو له واقعیت څخه تاسی بیخی نه وئ خبر بیا عجیبه خبره لا دا ده چه داسی سخته خبره (یعنی کومه محصنه خصوصاً د نبی علیه السلام مظهره زوجه او ځمونږ د

مسلمانانو روحانی والده متهم کول) چه د الله تعالیٰ په نزد ډیر لوی دروند جرم دی، یوه وړوکی او معمولی خبره ګټله له دغه اصلی جرم څخه لوی جرم دی.

# وَ لَوَلِاإِذْ سَمِعُمُولُو عُلَتُوتَا يَكُونُ لَنَاآنُ تَتَكَلَّوبِهِذَا اللَّهُ عَلَا يُهَتَانُ عَظِيْرُ وَ

ولی نه کله چه واوریده تاسی دا خبره ویل تاسی چه نه ښائی مونږ ته دا کار چه خوله وخوځوو په دی خبره باندی پاکی د تا (ای ربه) دا دروغ دی ډیر لوی (چه تړلی شوی دی د منافقانو له خوا).

تفسیر: یعنی اول خو د حسنالظن اقتضاء داسی وه چه ستاسو په زړونو کښی هم ښائی دغه خبری نه تیریدی لکه چه پاس ارشاد وشو ۔ لیکن که د شیطانی اغواء له سببه ئی فرض کړئ د چا په زړه کښی کومه بده وسوسه تیره شی ۔ یا ئی له چانه واوری نو بیا جائز نه دی چه داسی ناپاکه خبره پر خپله ژبه راوړی ۔ لازم دی چه په هسی مواردو کښی مؤمن خپل حیثیت او دیانت ملحوظ ولری او په صافو الفاظر سره داسی ووائی چه د داسی بی سرو پښو خبری له خپلی ژبی شخه ایستل ماته نه ښائی او نه زه پری ښه ښکارم ۔ ای الله ته پاک ئی غرنگه خلق داسی نامعقولی خبری له خپلی څبه وباسی آیا هغه پاکه ۔ صافه ۔ متقیه میرمن چه تا د سید الاتبیاء او رأسالمتقین د زوجیت لپاره غوره او مخصوصه کړی ده هغه (معاذ الله) غرنگه هم خپل ځان بی پته (بی غیرته) کوی؟ او هم (استغفر الله) پخپله دغه وضعیت سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم پت (غیرت) باندی هم داغ لگوی (حاشا ۔ ها ۔ ثم حاشا۔ ها!) دغه خو د دبمنانو له طرفه پر یوه بیقصوره باندی بهتان تړلی شوی دی.

# يَعِظُكُوُاللهُ اَنَ تَعُوْدُوالمِثْلِهَ البَدَّالِ كُنْتُومُّومِنينَ ﴿

پند درکوی تاسی ته الله (او منع کوی مو) چه بیا ونه کرځئ تاسی مثل د دی خبری ته هیڅکله که چیری یئ تاسی مؤمنان (نو پری عبرت واخلئ!)

تفسیر: یعنی مؤمنانو ته بیائی چه په پوره ډول (طریقه) سره پوهان او هوښیاران شی ـ غو د بد باطنو منافقانو په چلونو او فریبونو سره ونه غولیږی او د دوی په پلمو (تدبیرونو) سره تیر نه وځی ـ او تل تر تله د نبی علیه وعلیٰ آله واصحابه الصلوٰة والسلام او د ده د اهل بیتو د عظمت شان ملحوظ ولری.

### وَيُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُوُ الْأَلِيتِ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَكِيمُ وَكِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُ و

او بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د پند) او الله ښه علم والا دی ښه حکمت والا دی.

تفسیو: یعنی د دی خبری پته درخیئ چه دغه غت دروغ چا جوړ کړی؟ او خپور (مشهور) کړی دی ده دی؟. معلوم شو چه منافقانو تل په پته دښمنی او مخالفت کاوه په پخوانی آیت کښی ئی دغه خبره راښکاره کړی وه (کذا فی الموضح) عموماً مفسرانو له آیاتونو مخه احکام ـ نصائح ـ حدود ـ د توبی قبول او نور مضامین مراد کړی دی ـ په دغه وقت کښی به د علم او حکمت د صفاتو له ذکر کولو مخه دغه غرض وی چه الله تعالیٰ له تاسی مخخه د مخلصینو د قلبی ندامت او د نیاتو او د اعمالو او اقوالو پر حال جه خبردار دی ـ نو مخکه ئی د هغوی توبه قبوله کړه ـ او غرض کړه چه حکیم مطلق دی نو مخکه ئی په نهایت حکمت او علم سره تاسی ته تنبیه او ویښتیا هم درکړه او د ده ګرد (ټول) احکام د بندګانو پر مصالحو مېتنی دی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ يُحِبُّوْنَ آنَ تَشِيْعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ الْمُنُوَّالَّهُمُّ عَنَابٌ اللهِ عَنَابُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ اللهُ عَنَابُ عَنَابُ اللهُ عَنَا اللهُ عَنَابُ عَنَابُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ اللّهُ عَنَابُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنْهُ عَنَالُهُ عَنَالِهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنْهُ عَنَالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَنَالِهُ عَنَالْهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالُهُ عَنَالِهُ عَنَالْهُ عَنَالُهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالُهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالْهُ عَنَالِهُ عَلَيْكُمُ عَنَالِهُ عَنَالْهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالْهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالِهُ عَنَالُهُ عَنَال

بیشکه هغه کسان چه خوښوی دغه (خبره) چه خوره شی فاحشه بدنامی په حق د هغو کسانو کښی چه ایمان ئی راوړی دی شته دغو (کسانو) ته عذاب دردناک په دنیا کښی (په حد د قذف او په بدنامی سره) او په آخرت کښی (په اور د دوزخ سره) او الله ښه عالم دی او تاسی نه پوهیږئ (پر ضرر د هغی خوری کړی فاحشی).

تفسیو: یعنی بدکاری شائع او خوره شی ـ یا د بدکاری اطلاعات او خبری منتشری او خوری شی ـ دغسی غوښتونکی منافقان و لیکن د هغوی په تذکره کولو کښی ئی مؤمنانو ته هم تنبیه وفرمایله چه فرض ئی کرئ که د چا په زړه کښی د کومی بدی خبری خطره تیره شوی وی ـ او په بی پروائی سره ئی کومه خبره له ژبی څخه هم وتلی وی نو ښائی چه بیا د هغی مهملی خبری تذکره له سره ونه کړی او د هغی په تشییع او تنشیر (اشاعت) پسی ونه ګرځی ـ که خامخا د کوم مؤمن پت او عزت تویوی نو ښه دی وپوهمیږی چه د هغه پت او عزت هم محفوظ نه پاتی کیږی ـ او حق تمالیٰ هغه ذلیل او خواروی کما فی حدیث امام احمد رحمه الله په دی شان سره

چه په دنیا کښی د قذف حد پری اجراء کیږی ۔ او قسم قسم سپکتیا او بدنامی ئی په برخه کیږی او نوری رسوائی او سزاوی هم وررسیږی او په آخرت کښی د دوزخ سزا دوی ته تیاره او مهیاء ده او الله تعالیٰ ته داسی فتنه اچوونکی ښه معلوم دی او ښه ئی پیژنی اګر که تاسی ئی نه پیژنئ ۔ او دغه هم د پاک الله په علم کښی شته چه د کوم یوه جرم او ګناه محومره ده؟ او غرض او مقصد ئی محه و؟.

تغییه: \_ د فاحشی د شیوع حب د حسد او کینی او نورو په شان د قلبیه ؤ اعمالو محخه دی او د وسوسو او خواطرو په شان نه دی \_ او د قصد له مراتبو محخه نه دی نو ځکه د هغه په مأخوذیت کښی نه ښائی چه اختلاف وکړی شی. فتنبه له.

# وَلَوۡلاَفَضُلُ اللهِ عَلَيۡكُووَرَحۡمَتُهُ وَآنَ اللهَ رَوُوثُ رَّحِيُوْ<sup>ع</sup>ُ

او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی باندی او رحمت مهربانی د ده او (دا نه وی) چه بیشکه الله ښه نرمی کوونکی ښه رحم والا دی (نو رسوا او معذب شوی به وی په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی دغه غت دروغ خو داسی ترلی او خواره شوی ؤ چه نه ؤ معلوم چه محومره کسان له هغه محنی جاریدل. لیکن الله تعالیٰ معض پخپل فضل ـ رحمت ـ شفقت او مهربانی له تاسی محنی د تائبینو توبه قبوله کړه ـ او پر محینو ئی شرعی حد جاری کړ ـ او پاک ئی وګرمحول ـ او هغه ته ئی چه زیات خبیث ؤ یو ډول (طریقه) مهلت ورکړ او په آخرت به جزا وررسیږی.

### ؽؘٳؿۿٵڷڵۮؚؽڹٵۘڡؙٮؙۏٛٵڒٮٙۺۜٷٵڂٛڟۅؾؚٵۺؿڟؚڽٷڡؘؽۜؾؿۘؠۼٛڂٛڟۅڗ ٳۺٞؽڟڹٷؘڐٷؽٲڡؙۯؙڔٳڷڡ۫ڂۘۺٵۧٷٲڵؙؠؙٛڎڲۯؘۏڶٷڒڞؘڶؙٳ۩ڮٷؽؽػؙ ڡڗڝٛٮؙؿؙٷٵۯػڸڡؚڹۛػؙڋۺٞٲۘڂڡٟٲڹڰٲٷڶڮڹۜٳ۩ڮؽؙڒٙؠٞٞڡڹٛؾۺؙآءٛ ۘۊٳڟۿڛؠؿۼٷڸڎ۫۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) متابعت مه کوئ د ګامونو د شیطان او هر چا چه متابعت وکړ د ګامونو د شیطان نو بیشکه دغه شیطان امر کوی (تابع خپل ته) په فحشاء ډیرو بدو قبیحو کارونو او په

منکر نامشروعو بدو خبرو او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی او رحمت د ده نو نه به وئ پاک کړی له (معصیت د افک څخه الله) تاسی هیڅوک هیڅکله ولیکن الله پاکوی (په قبول د توبی سره له معاصیو) هر هغه څوک چه اراده وفرمائی (د پاکی ئی) او الله ښه آوریدونکی (د اقوالو) ښه عالم دی (په نیاتو).

تقسیر: یعنی د شیطان له چالونو او پلمو (تدبیرونو) څخه هوجیار اوسئ! نه بنائی چه د مسلمان کار داسی وی چه شیاطین الجن والانس سره قدم په قدم یو ځای لاړ شی ـ د هغو ملمونانو د تولنی مقصود خو هم دا دی چه خلقو ته د بی حیائی او رسوائی په طرف دعوت او بلنه ورکړی نو تاسی ولی په رڼو سترګو عمداً د هغوی پر خبرو غولیپئ؟ وګورئ چه شیطان لږ څه تحریک او ډکه ورکړی ـ دومره لوی شورماشور او هنګامه پورته کوی ـ او ډیر سم ساده مسلمانان په اشتباه سره د هغه پر قدمونو روانیږی، حال دا چه شیطان خو د ګردو (تولو) ګمراه کول غواړی او یو تن هم نه پریپډدی چه پر سمه لیاره لاړ شی ـ دا خو د الله تمالیٰ فضل او د ده شرورو څخه محفوظ ساتی او ځینو ته وروسته له ابتلاء د توبی ایستلو توفیق ور په برخه او اصلاح شرورو څخه محفوظ ساتی او ځینو ته وروسته له ابتلاء د توبی ایستلو توفیق ور په برخه او اصلاح کوی ئی دغه خبره د هم هغه واحد الله جل وعلا په اختیار کښی ده ـ او هم هغه پخپل محیط علم او کامل حکمت سره پوهیږی چه کوم یو بنده د اصلاح قابل دی؟ او د کوم یوه توبه بنائی قبوله کړه شی ـ الله تمالیٰ د ګردو (تولو) توبه او نور آوری ـ او د دوی د قلبی کیفیاتو څخه بوره واقف او باخبر دی.

وَلَا يَأْتَلِ اُولُواالْفَصُٰلِ مِنْكُمُ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا اُولِي الْقُرُّلِي وَالْمَسْلِيلُنَ وَالْمُهْجِرِيْنَ فِي سِينِلِ اللهِ ﴿ وَلَيَعْفُوا وَلَيْصَفَعُواْ اَلاَقِّجُونَ اَنْ يَتْفُواللهُ لَكُمُّ وَاللهُ خَفُورٌ تَحِيْمُ

او قسم دی نه کوی خاوندان د فضل (په دین کښی) له تاسی او (خاوندان) د فراخی (او مالداری ستاسی په دنیا کښی) په دی چه نفقه) به نه ورکوی خاوندانو د خپلوی او مسکینانو او مهاجرینو ته په لیاره د الله کښی او ښائی چه عفوه دی وکړی او ښائی چه عری تیر دی شی آیا دوست نه لرئ تاسی دا چه مغفرت وکړی الله تاسی ته (په سبب د عفوی او صفح د تاسی) او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یر حضرت صدیقی بیپی عائشی رضی اللہ تعالیٰ عنها باندی یه بهتان ترونکیو کسی ځينې مسلمانان هم په ناپوهې سره شامل شوی وو چه له هغوی ځنې يو حضرت مسطح رضي الله تعالیٰ عنه و چه برسیره په دی چه یو مفلس مهاجر و د حضرت ابوبکر الصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه خوریبی یا ترورځی هم کیده ـ او د «افک» د بیښی څخه پخوا حضرت صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه د هغه سره څه امداد او مالی مرسته (مدد) کوله ـ کله چه دغه خبره سره فیصله شوه ـ او د حضرت صدیقی به به عائشی رضی الله تعالیٰ عنها برانت د الله تعالیٰ له طرفه نازل شو ـ نو حضرت ابوبكر صديق رضى الله تعالىٰ عنه قسم وكړ چه وروسته له دى نه به مسطح رضى الله تعالیٰ عنه سره هیڅ امداد او کومک ونه کړم ـ ممکن دی چه ځینو نورو اصحابو ته به هم داسی پیښي ورپیښي شوی وی نو په دغه تقریب دا آیت نازل شو ـ یعني له تاسي ځینې هغو کسانو ته چه الله تعالیٰ دینی کرامت او مشرتوب یا دنیائی وسعت او مالداری ورکړی ده دوی ته نه ښائی چه داسی قسمونه وخوری او ښائی چه د دوی همت ډیر لوی او اخلاق ئی لوړ او عالی وی ـ نو میرانه (بهادری) او ځلمیتوب یه دی کښی دی چه د بدی بدل یه نیکی سره ورکړ شی. د محتاجو خپلوانو او د الله دیاره د خپل وطن پریښودونکیو د کومک، امداد او مرستی (مدد) څخه لاس اخیستل د میړنو (بهادرانو) او مشرانو کار نه دی ـ که مو قسم خوړلی وی نو نه ښائي چه داسي قسمونه يوره کړئ ـ بلکه د هغو کفاره اداء کړئ! ـ ستاسي له شانه او اوصافو څخه داسي ښائي چه د خطا کارانو له خطاء څخه اغماض وکړئ! او تري تير شيځ که داسي وکرئ نو اللہ تعالیٰ به ستاسی ګرد (تول) قصور او خطاوی ویښی ـ آیا تاسی له اللہ تعالیٰ څخه د عفوی او د بښنې هیله (ارزو) او امید نه لرئ؟ او که ئې لرئ نو ښائي چه تاسې د هغه د بندګانو سره په هم دغه متوقعه صورت سره موافق معامله او تګ وکړئ! ګواکی یه دغه سره د «تخلق باخلاق الله» تعليم وشو.

په احادیثو کښی دی لکه چه ابویکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه دغه آیت واورید ﴿ اَلْآَثِیْزَانَآیَنْهُوْرَ اللّٰهُالْمُرْ ﴾ ــ آیا دغه مو نه خوبسیږی چه الله تعالیٰ مو وبښی» نو فوراً نی وویل ــ

**هِلمٰیٰ! یاربناانا نحب ـ** بیشکه ای ځمونړ پروردګاره! مونړ هرومرو (خامخا) ستا بېنه خوښوو او غواړو ئی»

دا ئی وفرمایل او د مسطح رضی الله تعالیٰ عنه هغه پخوانی کلنگ او امداد ئی بیرته جاری کړ ۔ بلکه په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه د پخوا په نسبت ئی دوچند کړ. رضی الله تعالیٰ عنه و ارضاه.

### إِنَّ النَّذِيْنَ يَرَمُونَ الْحُصَّنٰتِ الْغَفِلْتِ الْمُؤْنِثِ لِمُنُوّا فِي النُّ نُيَا وَالْإِخْرَةِ "وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيْرُهُ

بیشکه هغه کسان چه ولی دوی (په نسبت د زناء سره) ښځی پاکی عفیفی ناخبری (له دغو بدو) ایمان راوړونکی (په الله او رسول) لعنت کړی شوی دی په دوی باندی په دنیا کښی او په آخرت کښی او شته دوی ته عذاب ډیر لوی.

تفسیر: به صحیحینو کهی حدیث دی - «اجتنبوا السبع الموبقات الشرک بالله والسحو وقتل النفس التي حرم الله الا بالحق واکل الربوا واکل مال الیتیم والتولی یوم الزحف وقدف المحصنات الموثمنات الغافلات» له دی نه ظاهریوی چه د محصناتو قذف مطلقاً له مهلکاتو محخه دی بیا په هغه کهی ازواج مطهرات بالخصوص د ام المومنین بویمی عائشی صدیقی رضی الله تصریح فرمایلی ده چه وروسته د دغو آیادونو له نزوله هر خوک چه بویمی عائشی صدیقی یا له ازواج المطهرات محخه یو تن متهم کری هغه کافر او د لوی قرآن مکذب ـ او د اسلام له دائری محخه خارج دی ـ د طبرانی په یوه حدیث کهی داسی راغلی دی «قلف المحصنة یهام عمل مائة سنة پر محصنی باندی تهمت لگول د سلو کلونو عمل ورانوی» (العیاذبالله)

# يَّوْمُ تَشْهَدُ عَلَيْمُ ٱلْسِنَتُهُمُ وَالْيَدِيْمُ وَالْحِبُلُهُ مِمَا كَانْوَايَعْكُونَ ٣

په هغه ورځ کښی چه شاهدی به ورکړی پر دوی باندی ژبی د دوی او لاسونه د دوی او پښی د دوی پر هغو (افعالو او اقوالو) چه ؤ دوی چه کول به ئی په دنیا کښی.

تقسیو: یعنی مجرم په خپله خوله او ژبه سره د هغو ویل او اظهار نه غوایی مگر د ده ژبه لاسونه ـ پښی به په اذن الله په وینا راځی ـ او له هغو څخه هر عضوه به هر هغه عمل څرګندموی چه د هغو په وسیله شوی وی.

**لطیفه:** قاذف پخپله په ژبه تهمت لکولی و \_ او د محلورو تنو شاهدانو مطالبه له هغه محخه شوی وه چه هغه نی پوره نشوه کړی بالمقابل د هغه دلته د پنځو شیانو ذکر وشو \_ ژبه چه د ق**لف** اصلی آله ده او محلور نور لاسونه او پښی چه د هغه پر شرارت باندی شاهدی لولی.

# يَوْمَهِنِ يُوَقِيْهِمُ اللهُ دِيْنَهُمُ الْحَقَ وَيَعْلَمُوْنَ أَنَّ اللهُ هُوَالْحَقُّ الْمُبُرُنُ

په دغه ورځ کښی به پوره ورکړی دوی ته الله جزاء د دوی هغه چه حقه لائقه وی او یوه به شی چه. بیشکه الله هم دی دی حق ثابت(یه ذات او صفات خپل)

#### ښکاره ظاهر (په الوهيت او ربوبيت خپل).

تفسیو: هغه ذات چه د یوی ذری اعمال ـ حساب ـ کتاب ـ په ښکاره او واضح ډول (طریقه) سره هر سړی ته په صاف صورت سره ښکاروی ـ او د هغه په دربار کښی هیڅ ظلم او تعدی نه کیږی. دغه مضمون به د قیامت په ورځ ګردو (تولو) ته مکشوف او مشهودیږی.

# ٱخَيِيْثُ لِلْخَيِيْثِينَ وَالْخَيِيْثُونَ لِلْغَيِيْثِ وَالطَّيِّبِ فَالطَّيِّبِينَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِيَّةِ وَلَيِّكَ مُبَرَّرُونَ مِمَّا يَقُوْلُونَ لَمُ مَّغْفِرُةٌ وَرُفَّ كَوْمُ

ناپاکی (ښځی او خبری) دپاره د ناپاکو دی او ناپاکه (خلق) دپاره د ناپاکو (ښځو او خبرو) دی، او پاکی (ښځی او خبری) د پاکو (خلقو) دی او پاک (خلق) دپاره د پاکو (ښځو او خبرو) دی، دغه (پاکان چه ځینی له هغو اهل البیت دی) پاک (بی تعلقه بیزاره) دی له هغو خبرو چه وائی ئی (دروغجنان)، شته دوی ته مغفرت بښنه او رزق روزی ښه (په جنت کښی).

تقسیوت یعنی بد کاری او چتی (بیکاره) بنځی د بد کارو او چتلو (خرابو) سریو وړ (قابلی) او لائق دی چه او لائقی دی چه دی هم داسی یو بدکار او گنده سری د هم دی خبری سره وړ (قابل) او لائق دی چه د هغه به شان چتلی (خرابی) او بدکاری بنځی سره وی ـ پاک او ستره او مظهر انسانان له ناپاکانو سره هینځ تعلق او مطلب نه لری. ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه فرمایلی دی چه د نبی صلی الله علیه وسلم بنځه له سره بدکاره (زانیه) نه وی یعنی الله تعالیٰ د هغه د ناموس حفاظت هم فرمائی ـ نقله فی (موضح القرآن).

تنبیه: د آیت دغه مطلب خو د شیخ الهند د ترجمی سره سم وشو \_ مگر د اسلافو د ځینو مفسرینو څخه دلته بهڅی نه دی مرادی \_ مفسرینو څخه دلته بهڅی نه دی مرادی \_ بلکه اقوال او کلمات مراد دی \_ بعنی خرابی خبری خرابو خلقو سره لائقی او مناسبی دی \_ او پاکی او صافی خبری پاکی او صافی خبری پاکو و و صاف نارینه او بناسبی دی \_ متقی \_ پاک \_ او صاف نارینه او بنځی له داسی ګننه او مردارو تهمتونو څخه پاکی وی \_ لکه چه وړاندی له ﴿ اَوْلِمُكَامَّمُوْشَنَیْ ﷺ خبری د خرابو له

خولو څخه ووځی هغه کسان چه د یوه پاک او متقی او مطهر انسان په نسبت کومه مرداره او خرابه خبره وکړی نو وپوهیږه چه هغه پخپله خبیث او مردار دی یعنی طیب او طاهر او پاک سری له داسی خبیثو او مردارو او چتلو (خرابو) خبرو څخه بیخی پاک او مبراء دی او هسی خرابی ویناوی د خبثاؤ \_ پلیتو \_ چتلو (خرابو) او ګنده کسانو کار دی.

﴿ لَمُ مُنْفِؤُ تُولِئًا ﴾ الآية - شته دوى ته مغفرت او رزق روزى ښه په جنت كښى)

یعنی هغوی د دوّی په بدو ویلو سره نه بدیږی بلکه هر کله چه دویٰ پر هغه صبر وکړی نو دغه څیز د هغوی د خطاؤ او تیروتلو او ښویدلو کفاره کیږی ـ او دلته په هره اندازه چه مفسد خلق وغواړی چه هغوی ذلیل او خوار کړی ـ هلته به د هغه په بدل کښی دوی ته عزت او رفعت ور په برخه کیږی.

#### ؽؘٲؿ۠ۿٵڷڬڔؽڹٳڡٮؙٛڎ۫ٳڶڒؾۘڽڂٛٷؙٳؠٛٷڗؙٵۼؙؽڔؠؙؽ۫ۊؾڬٛؠػؾٚؾؘؾؙڷڶؚؽۅٛٳ ۅؘڝؙڵٟؿٷٵٸڸٙٳۿڸۿٳڐٝڶؚڵۅٛڂؿڒؙؚڰؙڎؙڶڰڰۮ۫ؾؽؙػٙۄٛؽ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه ننوځی تاسی (هغو) کورونو ته چه غیر وی له کورونو د تاسی تر هغه پوری چه (اجازه وغواړئ او) سره وغږیږئ (له بهره او اذن واخلئ) او سلام واچوئ پر اهل د دوی دغه (اخبار او استیذان) د تاسی خیر بهتر ډیر غوره دی تاسی ته (له ننوتلو د بی اجازی څخه) ښائی چه پند واخلئ تاسی (په دی سره).

تفسیر: یعنی ماسواء د خپلی خصوصی هستوګنی له کوره د بل چا د هستوګنی په کور کښی هم داسی په خپل سر بی خبره مه ننوځئ! ولی تاسی نه یئ خبر چه هغه ستاسی د ننوتلو په وقت کښی په څه حال کښی دی؟ او څه احوال لری؟ آیا دی په دغه حال کښی د بل چا په ورتګ خوښیږی که خفه کیږی؟ لهٰذا پخوا د ننوتلو څخه ښائی ور ناری کړئ او ځان ته اجازت حاصل کړئ او له ګردو (ټولو) نارو څخه بهټره «سلام» اچول دی.

په حدیث کښی راغلی دی چه دری ځلی دی سلام واچوی او د ننوتلو اجازه دی وغواړی که له دری څلی سلام اچولو سره هم اجازه ور نه کړه شی ـ نو بیرته دی وګرځی.

فیالحقیقت دغه داسی ډک له حکمته تعلیم دی که د هغه په تعمیل کښی مؤاظبت وکړ شی ـ نو دغه د میلمه او کوربه دواړو په حق کښی ښه او بهتر دی.

مگر افسوس نن مسلمانان په دغو مفيدو هداياتو پسى چندان نه ګرځى ولى نور ملل او اقوام هم دغه اصول او آداب له مونډ څخه اخيستى هغه ته ئى ډيره ترقى او توسعه ورکړى ده.

(ربط) د دی سورت له ابتداء مخخه تر دی ځایه پوری د زناء او د قذف د احکامو بیان ؤ ـ لکه چه ډیر ځله بی له اجازی د بل په کور کښی ننوتل ـ د هم دغو ممنوعه و امورو په طرف مفضی کیدل نو ځکه په دغو آیاتونو کښی ئی د استینان د مسائلو بیان هم وفرمایه.

## ڡؘؚٳڽٛٷؾؘڮٮؗۉٳ؋ۣؿڡۜٵۘػٮۘٵڣؘڵڗؾؙۘڂؙڵؙۅۿٵڂؿٝ؞ٛۼؙٛڎؘؽڵؙڴ۫ٷڶڹ؋ؿڷڵڵۅٛٳڶڿٟڡؗۅٛٳ ۼؘٲۯۼؚٷٳۿۅؘٳؙڎ۬ڶۣڵؙڴؙڗٷڶڵڡؙؠٮٲٮٞۼؙڶۏؽۼڸؿٛۅ

پس که چیری ونه مومع تاسی په دی کورونو کښی څوک (چه اذن درکړی) پس مه ننه وځئ په دی کورونو کښی تر هغه پوری چه اذن وکړی شی تاسی ته، او که چیری وویل شی تاسی ته (عندالاستیذان) چه بیرته وګرځئ پس بیرته وګرځئ تاسی (او د ننوتلو سعی مه کوئ) چه دغه بیرته ګرځیدل ډیر غوره (او پاک) دی تاسی ته او الله په هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی ښه عالم دی (او جزا ئی درکوی).

تفسیو: یعنی کله چه دغه درمعلوم شی چه په هغه کور کښی هیڅوک نشته خو بیا هم د بل چا په کور کښی بی د هغه د مالک او مختار له اجازی مه ننوځوا څکه چه د بل په ملکیت کښی بی له اجازی بل هیڅوک د تصرف حق نه لری. تاسی ته نه دی معلوم چه د بی اجازی ننوتلو څخه به څومره جگړی پیښیږی؟ هو ا که صراحتاً یا دلالتاً اجازت درکړ شی نو بیا هیڅ مضانقه نشته او که چیری وویل شی تاسی ته عندالاستینان چه بیرته وگرڅوځ پس بیرته وگرڅوځ تاسی او د دنولو سعی مه کوئا ایعنی د داسی ویلو څخه مه خفه کیږئ! څکه چه ډیر اوقات انسانی طبیعت دی ته نوی مائل چه له چا سره وگوری - یا به د بل چا له ملاقاته په دغه وقت کښی حرج شی - نو تاسی یوه خبره او کار مشغول وی چه به دغه نه خوښیږی چه بل څوک پری مطلع شی - نو تاسی ته خه ضرورت درېیښ دی چه خامخا به پر هغه بار اچوئ! حال دا چه په دغه ان تکلیف او زحمت اړولو سره عموماً د دوستی او خپلوی تعلقات ورانیږی، په هر حال دغه کار چه بیرته وگرڅیځ تاسی او د ننوتلو سعی او اصرار مه کوئ تاسی به عال دی او جزاء ئی ډیر غوره پاک دی تاسی ته او الله تعالیٰ به هغو کارونو چه کوئ تاسی به عالم دی او جزاء ئی در کوی یعنی الله تعالیٰ له گردو (تولو) قلبیه و او قالبیه و اعمالو څخه به باخبر دی. څرنگه شی در کوئ او په هر نیت ئی چه وکړئ حق تعالیٰ به سم د هغه د تناسب سره جزاء درکوی - او ده په خپل محیط علم کښی د گردو (تولو) امورو رعایت فرمایلی، دغه اده حاکام ئی صادر کړی

#### ڵؽڽ؏ڬؽڬؙۄؙۻٛٵڂۭٛٲڽٛ؆ۮؙۻؙ۬ۅؖٲؽؿٷٵۼؽۯڡۜۺڵؙۅٛٮۜۊ۪ڣۿٳڡؗ؆ؙڴڰٚۄؙ ۅؘٳٮڵۿؽۼڵۏ؇ۺؙۯٷٷڡؘٵ؆ٛڎؿٛۅڽ

نشته پر تاسی باندی هیخ گناه په دی کښی چه ننوځئ (بی له استیذانه) هغو کورونو ته چه نه دی د چا د اوسیدنی په هغه کښی متاع منفعت د تاسی وی او الله ته ښه معلوم دی هغه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او هغه چه پتوئ تاسی.

تفسیر: یعنی په هغو عمارتونو کښی چه کوم خاص او معلوم داره سری هستوګنه نه لری او نه د هغه په ننوتلو او راوتلو کښی څه ممانعت او قیود وی \_ مثلاً مسجد \_ مدرسه خانقاه \_ سرای او مثل ذلک \_ که هلته مو کوم شی وی \_ یا په هغه ځای کښی د څه موعد دپاره اوسیدل غوارئ نو البته هلته پخپل سر تللی او ننوتلی شئ او دلته هیڅ د استیذان ضرورت نشته. د داسی مسائلو تفصیلات جائی چه په فقهیه و کتابونو کښی وکتل شی. او الله تعالیٰ ته معلوم دی هر هغه څه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او هر هغه څه چه پکاره کوئ ئی تاسی او هر هغه څه چه پتو ان بکاره کوئ ئی تاسی د کردو (تولو) پتو او بکارؤ حالاتو په رعایت دغه احکام مشروع کړی دی چه له هغو څخه مقصود د فتنی او فساد ګرد (تول) مداخل بندول دی. مؤمن ته جائی چه په خپل زړه کښی هم دغه غرض تر نظر لاندی ونیسی او پری عمل وکړی.

# ڠؙڷؙٳڵؠؙڎؙۄؙؖؠڹؽؙڹؽؿڞ۠ۏؙٳڝؙٲبڞۘڵڔۿؚۏۘۅڲؿڡؙڟٚٷ ڡ۫ۯؙۏۘڿۿؙڎ۫ڐڸڰٲڎ۬ؽڵڡٞۿڗٝٳؾٞٵٮڶڎڿؘؠؿؗۯڮٛۄڵڝؘٛٮؘڠۏڹ۞

ووایه (ای محمده!) مؤمنانو ته چه پتی دی کړی دوی سترګی خپلی (له نامحرمو څخه) او ښه تینگ دی وساتی دوی فرجونه سترونه خپل (د محرماتو په مقابل کښی) دغه (اغماض او حفظ) ډیر پاکیزه (او ګټور) دی دوی ته بیشکه چه الله ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوی ئی (دوی نو ښائی چه تری په ویره اوسی پر هر حرکت او په سکون خپل)

تفسیر: بده کتنه د زنا، اول قدم دی ـ له دی نه د لویو لویو فواحشو دروازی پرانستلی کیږی قرآن عظیم عموماً د بدکاری او بی حیائی د انسداد دپاره پومبی د هم دغه سوری د بندولو توصیه کوی ـ یعنی مسلمان نارینه او بنځی ته حکم ورکړی دی چه د بدو کتلو څخه ځان ساتی! او خپل شهوات پخپل واک (اختیار) او اداره کښی ولری! که یو ځلی بی اراده او نامخاپه د کوم نارینه نظر پر کومی پردی ښځی ولوید ـ یا د بنځی سترګی پر کوم پردی نارینه ولگیدی نو بیا دی بالاراده او قصداً د هغه پر لوری خپلی سترګی نه اړوی! ځکه چه دغه دوهم ځلی لیدل به د ده په واک (اختيار) کښې وی ـ او په هغه کښې به معذور نه ګڼل کيږي.

که انسان ځان په دې سره عادي کړي چه خپلو پښو ته وګوري او په خپل اختيار او اراده سره د ناجائزو امورو په طرف ونه ګوری نو ډير ژر د ده د نفس تزکيه کيدی شي ـ کله چه اول ځلی نامحایه کوم اتفاقی نظر لویږی د شهوت او نفسانی غوښتنې له سببه نه وی نو ځکه حدیث هغه معاف کړی دی ښائی چه دلته په ﴿ مِنْ اَبْصَالِهُم ﴾ کښی هم «من» ئی تبعیضه اخیستی هم دغه طرف ته ئی اشاره فرمایلی وی. (او ً ښه تینګ دی وساتی دوی فرجونه سترونه خپل د محرماتو یه مقابل کښي) یعني له حرام کاري څخه خپل ځانونه وساتي! او خپل ستر او يرده دي د هيچا به مخ كښى نه خلاصوى «الاعناد من اباحه الشارع من الازواج وماملكت ايمانهم» (دغه اغماض او حفظ دیر یاکیزه او گتور دی دوی ته یه دنیا او یه عقبا کسی بیشکه چه الله تعالیٰ ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوی ئی او په هغه نظر چه کوی ئی په حلال او حرام او هم داسی په استعمال د جوارحو په طاعاتو او په معاصيو) يعنی د سترګو غلا ـ او د زړونو پتی خبری او مخفیهؤ نیاتو ـ احوالو ـ تول اللہ تعالیٰ ته معلوم دی ـ لهٰذا انسان ته ښائی چه تل دغه علام الغيوب حاضر او ناظر وګنی ـ او له بدو افعالو ـ او بدو خيالاتو او بدو کتلو او له هر قسمه بدو چارو څخه ځان وساتي ـ که نه هغه به لی سم له خپله علمه سره په سزا رسوی «مایصنعون» څخه غالباً د جاهلیت د زمانی بیاعتدالی کانی مراد اخیستی دی ـ یعنی هغه بی اعتداليګاني چه پخوا له دی نه مو کولي هغه ټولي الله تعالیٰ ته معلومي دی نو ځکه هغه اوس د خپل رسول په وسیله دغه احکام صادر کړی دی چه ستاسي تزکیه بری وشي.

ۅۘٙڡؙؙؙؙؗؗڵؙڷؚؠؙؙۮؙٷؙ؞ڹؾؽؘڞؙڞٙ؈ڷۿٵٛڔۿؚ؈ۜۊۘۘۼڡٛڟ۬ؽٷٛؽۼۿؾۘۘۅؘڵڮڹٛڔ۫ؽ ۯڽ۫ٮؘۜۿؙڹٞٳڵڷڡۘٲڟؘۿڔٙڡڹ۬ۿٳۅڷؽڞؙڔؽڹۼؙؠ۠ڔۿؾۜۼڵۼٛؽۏۑڣڽؙۜۅؘڰ ؽؠؙڔؠؙؽۯؽؿؙؠۜؠؙؽٵڔڷٳڸڹٷڷؾڣڽٵۉڶؠٵ۪ٚڣڽٵۉڶؠٚٵؚ۫ۼٷڷؾڣؾٵۉ ٲؠڹڵۼۣڡؾٵۉٲؠڹٵ۫ؠؙٷڷؾڣڽٵۉڵڂٷٳڣ؈ٵۉؠؽٛٳڂٛۅٳڣڝ؆ۘٷ؞ ؠڹؿٙٲڂۏؾڣۣؾٵۏڛ۬ٵؠۣۼڽٵۏؙٮڵڴڣڶٳڷڎؽؽٵڣڟۿڽٵڣڵڟۿۮۉٵۼڵ ٷڮٳٳڵٳۯؽۼڝ۫ٵٷڛٚٵٚڿٵؙؚڶٳڟڣ۫ڸٲڎؽؽٷؽڟۿۯۉٵۼڵ قدافلح(١٨)

# زِيْنَتِهِنَّ وَتُوْبُو ٓ إِلَى اللهِ جَمِيْعًا اَيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَكَّا غِثْقُلِحُونَ ۞

او ووایه (ای محمده) ایماندارو ښځو ته چه پتې دی کړی له (نامحرمو څخه) سترکی خپلی او ښه تینګ دی وساتی فرجونه سترونه خپل (د محرماتو په مقابل کښی) او نه دی ښکارهوی زينت ښايست (او ځای د ښايست) خپل مګر هغه چه ښکاریږی له دغه (زینت څخه په وقت د کسب او کار کښي) او ښائي چه وا دی چوی ټکری پوړنی خپل پر ګریوانونو خپلو (چه ټټر نی ښکاره نشي) او نه دې ښکارهوي زينت ښايست (او ځاي د ښائست) خپل (هیچا ته) مګر دباره د میرونو(خاوندانو) خیلو (چه دغه د هغو دی) یا بلرونو (او نیکونو) خپلو، یا پلرونو د میرونو (خاوندانو) خپلو ته یا ځامنو (او لمسيو) خيلو ته يا ځامنو د ميړونو (خاوندانو) خيلو ته يا وروڼو خپلو ته يا ځامنو د وروڼو خپلو ته يا ځامنو د خويندو خپلو ته يا ښځو خيلو ته یا هغه جاته چه مالک شوی دی (د هغه) سی لاسونه د دوی یا هغو تابعانو ته چه نه وي خاوندان د حاحت ښځو ته له سريو نه يا هلکانو هغو ته چه نه وي . خبر (دوی) بر اسرارو د ښځو او نه دی وهي (دا ښځي) پښې خپلې دياره د دی چه معلوم کړ شي هغه څيز چه يتوی ئي دوی له زينت ښائست (ګاڼي) خپلی او راجع شئ توبه وباسی تاسی الله ته تول ای مؤمنانو! دیاره د دی چه تاسى ښيګنه آو خلاصي ومومئ (په دارينو کښي).

تفسیر: بنانست او سینگار عرفاً خارجی او کسبی آرائش ته وانی چه هغه له لباس یا زیور او نورو شیانو محخه حاصلیوی ـ د دی احقر په نزد دلته د زینت ترجمه د سنگار په مخای که په زیبائش سره وکړه شی ـ نو زیات جامع او مناسب واقع کیږی محکه چه د زیبائش (بنائست) لفظ هر قسم خلقی او کسبی زینت ته شامل دی ـ اعم له دی چه هغه د جسم خلقی پیدایینت سره متعلق وی یا له پوشاک او نورو خارجی ډول و ډیل مخبه حاصل شوی وی ـ د مطلب خلاصه داسی شوه بنجو ته د خپل هیخ قسم خلقی یا کسبی بنائست اظهار پرته (علاوه) له خپلو هغو معارمو محخه چه ئی ذکر وروسته رائحی د بل هیچا په مخ کبنی جائز نه دی. هو! د هومره اندازی بنائست ظهور چه ضروری دی ـ او د هغه ستر او اخفاء په سبب د عدم قدرت یا ضرورت نشی ممکن کیدی نو مجبوراً یا ضرورتاً د هغه په اظهار کبنی دومره مضائقه نشته (مشروط په دی

له احادیثو او آثارو څخه ثابتیږی چه مخ کفین (ورغوی) په ﴿ اِلَّمَاظَهُرَمِيْهَا ﴾ کښی داخل دی څکه چه ډیر دینې او دنیوی ضروریات د هغو په اظهار دوی مجبوروی ـ که د هغوی د استتار حکم مطلقاً ورکړ شي نو ښځو ته په کاروبار کښي سخت رېړونه (زحمتونه) او تکاليف وروړاندي کیږی. برسیره یه دی فقهاؤ قدمین (تلی) هم پر هم دغو قیاس کړی دی. لکه چه دغه اعضا مستشنیٰ شول نو د هغو متعلقات مثلاً ګوتمی ـ ګوتګی ـ نکریځی ـ رانجه ـ او نور هم ښائی په استثناء کښي داخل ومنلي شي ليکن واضح دی وی چه په ﴿ اِلَّمَاظَهَرَونُهَا ﴾ سره صرف ښځو ته د عندالضرورت د هغو اعضاؤ په اظهار کښې اجازه ورکړي شُوي ده ـ نامحرمو سړيو ته له سره اجازه نشته چه دوی دی خامخا دغو ښځو ته وګوری ـ یا له هغوی سره سترګی په سترګو شی یا د دوی د اعضاؤ سیل وکړی ـ ښائی د دغه اجازی څخه پخوا د هم دی لامله (له وجي) الله تعالیٰ مؤمنانو ته د غضالبصر او د سترګو د پټولو حکم اورولي وي معلوم شو چه د يوه خوا د کوم عضوی د اظهار اجازه دغه نه لازمه وی چه بل طرف ته د هغه کتل هم حائز وی . نارینه چه به ستر له سره مأمور نه دی مگر د پاس آیات په اساس د ښځو له نظره مستور دی ـ یعنی ښځی لدينه ممنوع دى چه نارينهؤ ته وګوري. ښائي چه په ياد ئي ولرو چه په دغه آيت کښي محض د ستر د مسئلی بیان شوی دی یعنی له دی نه قطع نظر چه ښځه په کور کښی وی که د باندی؟ د ښځی د بدن کومه برخه د چا په مخ کښی او په کومو حالاتو کښی ښکارول جائز دی؟ ياتمي شوه د «حجاب» مسئله ـ يعنى شريعت په كومو حالاتو كښى ښځو ته له كور څخه د باندى وتلو اجازه ورکړي ده؟ او د سير او د سياحت صلاحيت حکم دوي ته شته؟ که نه؟ دلته د هغه د تذکر ځای نشته د هغه څه تفصیل ان شاء الله د «احزاب» په سورت کښی راځی. مونږ چه د فتنی د خوف د نفی کوم شرط لګولی دی هغه د نورو دلائلو او شرعیهؤ قواعدو څخه مأخوذ دی چه په اول تأمل او مراجعت له نصوصو څخه موندلی کیږی. د بدن په خلقی ښائست کښی له ګردو (ټولو) څخه ډير ښکاره شي د تي اوچتوالي دي، د هغه د مزيد تستر دياره ئي په خاص ډول (طريقه) سره تاكيد وفرمايه ـ او د جاهليت د رسم د امحاء طريقه ئي هم راوسوده . په جاهليت کښي به ښځو ټکري (څادرونه) پخپل سر اچول او د هغه دواړه څنډي (غاړي) به ئي بيرته پخپلي شا غورځولی ـ او په دی ډوله د تې هيئت به څرګند ياتي کيده دغه ګواکي د ښائست يوه مظاهره وه. لوی قرآن دغه راوښوده چه ښائي ټکرئ (څادر) په سر واچولي شي او د هغه څنډي (غاړی) دی تر زنی لاندی تیری شی څو د ښځو غاړه او تی او غوړونه یری په ښه ډول (طریقه)

﴿ وَكَايُبِيْنَيُوْنَكُمْنَى ﴾ الآية ۔ او نه د سکاروی ښځی زینت خپل هیچا ته مگر دپاره د میرونو (خاوندانو) (خاوندانو) خپلو چه دغه د هغوی دی یا پلرونو او نیکونو خپلو یا پلرونو د میرونو (خاوندانو) خپلو ته یا ځامنو او لمسیو خپلو ته د تره او ماما حکم هم داسی دی ـ په دغو محارمو کښی هم د مراتبو فرق شته مثلاً هغه زینت او سائست چه دا ئی د خپل میره (خاوند) په مخ کښی ظاهرولی شی هغه د نورو محرمو په مخ کښی نشی څرګندولی ـ د زینت څرګندول څو درجی لری

چه د هغه تفاصیل په لویو تفاسیرو او په فقهیهؤ کتابونو کښی ښائی ولوست شی. دلته یواځی هم دغومره ښونه شوی ده. هومره د تستر اهتمام چه له پردیو څخه کاوه شی له محارمو څخه نه کیږی. او داسی مطلب نه دی چه هر یو عضو دی د دوی په مخ کښی بربنډ او ښکارولی شی. ﷺ وَوَیْتُوْقَ ﴾ او نه ښکاروی ښځی زینت خپل هیچا ته مگر ښځو خپلو ته) یعنی هغی ښځی ته چه د دی سره ناسته ولاړه لری ـ په دی شرط سره چه ښه اخلاق ولری ـ او د بد اخلاقو ښځو په مخ کښی نه. او د ډیرو اسلافو په نزد له دی نه مسلمانی اصیلی ښځی مرادی دی. څکه چه کافوه ښځه د اجنبی سری حکم لری.

﴿ آَتَٱلْمُتَاتُهُمُ اللّٰهِ ﴾ = او نه ښکاروی بیځی زینت خپل هیچا ته مګر هغه چاته چه مالک شوی وی د هغه ښی لاسونه د دوی). یعنی ستاسی وینځی وی او د څینو اسلافو په نزد معلوک مربی هم په دی کښی داخل دی او د قرآن ظاهر هم د هغه تائید کوی لیکن د جمهورو ائمه ؤ او اسلافو مذهب داسی نه دی.

﴿ لَوِالتَّبِينَ غَيْرِ اُولِياالْإِنْدَةِ مِنَ الرِّجَالِ ﴾ - او نه ښکاروی ښځی زینت خپل هیچا ته مګر

کو پرچیوی پر کره به در ایک در داد کا به دارد کا به سریو کا بین به داد در در او هغه خدمتگار چه له خیله کار سره کار لری او له سره دی وزگار نه وی چه دی خوا او هغی خوا ته وگوری ـ او پخیل جاړو جوړو او ډوډی پخولو او نورو کورنیو چارو کښی بوخت او لگیا وی شوخ ـ شغب ـ سپین سترگی او ارمونی نه وی یا داسی فاترالعقل ـ بی سد ـ پاگل وی چه حواس ئی په خپل ځای نه وی پاتی او محض په خوړلو او نجیلو کښی له کورنی سره شریک او مل وی.

(او نه د ښکاروی ښځی زینت خپل هیچا ته مګر هغو هلکانو ته چه خبر نه وی دوی پر اسرارو د ښځو) یعنی هغه هلکان چه تراوسه پوری دوی له نسوانی سرائرو څخه لا نه دی خبر او د هغو د پوهیدلو تمیز یی لا نه دی پیدا کړی او نه نفسانی جذبات لری.

﴿ وَكُوْفِهُونَ ﴾ و او نه دی وهی دا ښځی پښی خپلی لپاره د دی چه معلوم کړ شی هغه غیز چه پته وی نی دوی له ترینت خپل یعنی ښائی چه د دوی هیئت او وضعیت ـ ناسته ولاړه داسی نه وی چه د ګانو (کالو) او زیوراتو غږ د پردیو توجه او میلان ځان ته ورکش کړی او ډیر ځلی داسی غږ او حرکات او سکنات د مخ او نورو د لیدلو څخه زیات د نفسانی جذباتو داعی او محرک واقع کیدی شی.

﴿ وَتُوْوَالْكِالْهِكِيْمُوا ﴾ \_ او راجع شئ توبه وباسئ تاسی الله ته تول ای مؤمنانو لپاره د دی
چه تاسی ښیکنه (فلاح) او خلاصی ومومئ په دارینو کښی یعنی پخوا له دی نه هر څه حرکات
چه شوی دی له هغو څخه توبه وباسځ ا وروسته له دی نه هر نارینه او ښځی ته لازم دی چه د الله
تمالیٰ څخه وویریږی او پخپلو ګردو (تولو) حرکاتو او سکناتو \_ اوضاعو او افعالو \_ اقوالو کښی
د انابت او تقویٰ لیاره غوره کړی چه په دغه کښی د دواړو دارینو ښیګنه (فائده) او بری او
کامیابی دی.

#### وَانْكِوْحُواالْآيَا لِي مِنْكُوْ

او په نکاح کوئ (ای اولياؤ) هغه بی ميړونو (خاوندانو) ښځی او بی ښځو سړی له تاسي

تفسیر: پاس د استینان \_ غض البصر \_ ستر او نورو بیان وشو غو د هغو په وسیله د بی حیائی او بدکاری \_ انسداد او مخه ونیوله شی په دغه آیت کښی دا حکم ورکوی چه د هغو کسانو نکاح چه تراوسه نه ده ترلی شوی \_ یا وروسته د نکاح ټرلو څخه بیرته کونډ شوی وی نو په مناسبه موقع کښی دی بیا د هغوی نکاح سره وتړله شی! په حدیث کښی نبی علیه افضل الصلواة والتسلیم فرمایلی دی «ای علیه افضل الصلواة کیت فرمایلی دی «ای علی» په دری کارونو کښی څخه (ایسارتیا) مه کوه! د فرض لمانځه وقت چه راشی جنازه چه حاضره شی \_ او کونډه بنځه چه کله نی سیال پیدا شی.» هغه اشخاص او اقوام چه عمداً د خپلو کونډه او رنډو په نکاح کښی تکاسل تساهل، او تعطیل کوی یا د داسی خبرو د آوریدلو څخه به دی وپوهیږی چه هغوی پخپل دغه وضعیت کناهگاران دی او بانی چه ژر تر ژره دی توبه وباسی او د هغوی په نکاح کښی دی

#### وَالصَّلِحِيْنَ مِنْ عِبَادِكُوُ وَامَأَلِكُوْ

او صالحان نیکان له مریو خیلو او له وینځو خیلو

تفسیر: یعنی که مربی او وینځی د دغی خبری وړ (قابل) او لایق وکنی چه د زوجیت حقوق اداء کولی شی او د نکاح کولو لامله (له وجی) نه مغروریږی او ستاسی له کار او خدمت محخه لاس نه وباسی نو د دوی نکاح هم وترئ!.

#### إِنْ يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغْنِهِ وَاللهُ مِنْ فَضْلِهُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيْدٌ ﴿

که چیری وی (دغه مذکورین) فقیران ناداران نو غنیان به کړی دوی الله له فضله خپله او الله کشائش والا ښه عالم دی.

تفسیر: ځینی خلق د دی لامله (له وجی) متردد وی او وړاندی وروسته کوی چه وروسته له نکاح به د ښځی او د وړو بار څوک په خپلو اوړو اخلی؟ دلته الله تعالیٰ دوی پوهولی دی چه د هسی موهومو خطراتو لامله (له وجی) تاسی د نکاح څخه مه په څنګ کیږی؛! ستاسی او ستاسی د ښځو د ووړکیو رزق روزی د الله تعالیٰ په قدرت کښی ده \_ تاسو نه دغه خبره نه ده معلومه. چه د هغوی له قسمته الله تعالیٰ ستاسی په رزق او روزی کښی څه ارتوالی او کشائش پیدا کړی. نه مجرد کونډ (لونډ) پاتی کیدل د غناء موجب دی او نه له نکاح تړلو سره فقر او افلاس مستلزم دی. دغه ګردی (ټولی) خبری د الله په اراده او مشیت پوری تړلی دی. لکه چه د «التوبه» په (۱) رکوع کښی ئی داسی فرمایلی دی ﴿ وَاِنْعَفْرُمُیۡیَاۤاَهُمُنۡوَیۡیَاۤاَهُمُنۡوَیۡیَاۤاَهُمُنۡوَیۡیَاًاۤاہُ اَنۡوَالُهُمُنۡاُوۡیَاۤاً ۖ ﴾

او د ظاهری اسیاب په اعتبار هم دغه نخیز معقول دی چه د نکاح کولو یا د نکاح د ارادی لرلو په وسیله پر انسان بار لویږی او دی د تجرد د زمانی څخه په زیاتی ګټی (فائدی) پسی کرځی او خپلی فائدی پسی هڅه کوی او سره له سعی او عمل او جد او جهد لاس او پښی خوځوی د بله طرفه کله چه سری د ښځی غیښتن(خاوند) شی نو د ده ښځه او وروسته اولاد هم د ده سره د ژوندانه په چارو کښی مرستی (مدد) کوی ـ او برسیره په دی د خسرګنځ د کورنی مرسته (مدد) او امداد هم ورسره ملکری کیږی. په هر حال د روزی تنگی یا فراخی په نکاح او تجرد پوری له سره نه ده موقوقه بیا نو نه ښایی چه دغه خیال د نکاح سد او مانع وکړځی. او الله تعالیٰ کشانش والا به عالم دی یعنی د هر چا په حق کښی چه مناسب وګټی نو د هغه په روزی کښی وسعت او ارتوالی کوی.

# وَلْيَسْتَعَفِّفِ اللَّذِينَ لَا يَحِدُ وَنَ نِكَامًا حَتَّى يُغْنِيهُ هُواللهُ مِنْ فَضَلِهِ

او ښائی چه ځان دی وساتی هغه کسان چه نه مومي دوی (سامان اسباب د) نکاح تر هغه پوری چه غنیان کړی دوی الله له فضله خپله

تفسیر: یعنی هغه چه اوس دومره مقدور هم نه لری چه له کومی ښځی سره خپله نکاح وتړلی شی نو تو هغه پوری چه الله تعالیٰ ده ته مقدور ورکړی ښائی چه د خپل نفس اداره ښه وکړی ـ او تر انضباط لاندی ئی راولی ـ او زیار (کوشش) وکړی چه عفیف پاتی شی. دغه خبره هیڅ بعیده نه ده چه د هم هغه عفت او ضبطالنفس په برکت دی الله تعالیٰ غنی وګرځوی او د نکاح ډیر ښه مواقع ورمهیاء کړی.

# ۅۘٳڷٳٚۮؚؽؙؽؠٛؾۼٛۏٞڹٳڷڮۺ۬ڝؠۜٵڟڰۘػٳؽٵڴؙڎۏػٳؿٷٛ؋ٛ ٳڽٛۼڸۿػٛۏڣؿڡۣڎڂؽڒٳٷۧۊؙڷٷۿٷڛٞؿ؆ڶۣٳؠڵڮۅٲڷڔؽٙٵۿڬڐ۫ۅڵٳ ؖ؆ڮٛۅ۫ڰۊؙڶؿٙڸڗڰؙۊٷٳڷؚۼٵۧٵؚڽٵۯۮؽ؆ٙڝۜ۠ڵڷؚؾؠٝؾۼٛۅ۠ٵٶٙۻٳڵٙۑڸۊ

## التُنْيَا وَمَنْ تُكُرِفْهُمْنَ فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ تَحِيْدُ ﴿

او هغه کسان چه غواړی مکاتب والی له هغو (وینځو مریو) چه مالکان شوی دی د هغو ښی لاسونه ستاسی نو مکاتبان کړئ دوی که چیری پیژانده تاسی په دوی کښی خیر او ورکوئ دوی ته له ځینو مالونو د الله هغه چه درکړی لیی دی تاسی ته، او مه مجبوروئ تاسی وینځی خپلی په زناء (او بدو کارونو) که چیری اراده لری دوی د ځان پاک ساتلو دیاره د دی چه طلب کوئ تاسی (په دغه اکراه سره) مال د ژوندون لږ خسیس (چه هغه باډه د زنا او وړوکی دی) او هر هغه چه زور ئی وکړ په دوی پس بیشکه الله وروسته له زور د مالکانو پر دوی ډیر بښونکی ښه رحم والا دی.

تفسیو: یعنی که د چا مربی او وینځی ووائی یا د زیات توثیق دېاره خپله دغه وینا ولیکی چه 

«زه به په دومره مدت کښی دومره مال درته وګتم او در به ئی کړم څو ته می آزاد او خپلواک 
کړی» نو مالک ته لازم دی چه دغه ومنی او داسی یو تعهد لیک ورولیکی دغسی معاملی ته 
مکاتبه وائی او دغه د مریو د آزادولو پو ځان ته صورت دی لیکن مالکانو ته ښائی چه دغه 
خبره هلته قبوله کړی چه دی په واقعی ډول (طریقه) سره وپوهیږی چه آزادی د دغه مریی یا 
وینځی ډېاره ښه ده - او وروسته د رقیت د قید د وتلو څخه غلا - یا زناء - یا د نورو بدو 
افعالو نه مرتکب کیږی - او خوشی چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) هر چیری نه ګرځی - که 
دغسی ډادینه (سکون) او اطمینان ورته پیدا شی نو بیشکه ښائی چه ده ته د آزادی موقع ورکړه 
شی څو دی آزاد شی او د خپلی فلاح او بهمودی دپاره ښه ترقی او پرمخ تګ وکړی شی - که 
چیری خپله نکاح تړی نو په خپل واک (اختیار) دی وتړی او د رقیت لامله (له وجی) دی میدان 
بری تنګ نه وی.

﴿ وَالْوَمُنْوَنَوْقَالِ اللّٰهِ ﴾ ۔ او ورکوئ دوی ته له ځینو مالونو د الله هغه چه درکړی ئی دی تاسی
ته) دغه نی دولتمنو اغنیاؤ مسلمانانو ته فرمایلی دی چه د داسی مکاتبانو مریو یا وینځو سره
مالی امداد وکړئ چه د زکوۀ له وجوهو څخه وی که د نورو عامو صدقاتو او خیراتونو او نورو
څخه وی څو دوی ژر تر ژره د خمهلو آزادیو او خمهلواکیو مالکان شی او که مالک د کتابت د
بیل کومه برخه ورمعافه کړی نو دغه به ډیر لوی امداد وی.

تنبیه: د زکوهٔ په مصارفو کښی یو مصرف چه د ﴿ وَالزَّقَالِ ﴾ په نامه ایښی شوی دی هغه د هم دغو مریانو او د وینځو د آزادلو پنګه ده د راشدهؤ خلفاؤ په زمانه کښی له داسی مریانو سره له بیت المال څخه امداد او مرستی (مدد) کیدلی.

﴿ وَوَكَثْمُوْآتَيْتُكُو ﴾ الآية ۔ او مه مجبوروئ تاسی وینځی خپلی په زنا۔ او بدو کارونو که چیری اراده لری دوی د ځان پاک ساتلو دپاره د دی چه طلب کوئ تاسی په دغه اکراه سره مال

د ژوندون لیر خسیس.) په جاهلیت کښی به ځینو خلقو پر خپلو وینځو د زنا او بدکاری کسب کاوه له عبد الله بن ابی رئیس المنافقین سره څو داسی وینځی وی چه پر هغو به ئی د هم دغی زنا او بدکاری کسب کاوه \_ او په دغه وسیله به یی روپی گتلی چه له دوی څخه ځینی ځینی وینځی مسلمانانی شولی او د دغه شنیع فعل د کولو څخه ئی انکار وکړ \_ نو ځکه هغه ملمون د دوی په وهلو او تکولو لاس پوری کړ \_ دغه آیت په هم دغه مورد کښی نازل شو \_ او د دغه شان نزول د رعایت د مزید تقبیح دپاره ئی د ﴿ اَیْتَوَاتِشَمْنا ﴾ او د ﴿ اِیْتَوَاتِشَوْنَ الْیَایِاللَّمَا اَلَّهُ وَاللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

# ۅؘڵڡۜٙۮؙٲٮؙٛۯؙڵؽٵٚڸؽڬٛۯٳڸؾۭۥؙٛؠێۣؿٝؾؚٷۜڡؘڠؘڵٳۺۜٵڵڗۑؙڹ ڂٙڬٵڝؙ؋ٞڸڬؙۯؙۅؘڡۘۅؙعؚڟڎٞڷؚڵؠٛؿٞڡؚؽؙؽؗۿ۫

او خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ تاسو ته آیتونه ښکاره کوونکی (د حلالو او د حرامو د حدودو او د احکامو) او مثل (عجیب چه د عجیبه قسمه ؤ امثله دی) د هغو کسانو چه تیر شوی دی پخوا له تاسی او نازل کړی دی مونږ موعظه پند دپاره د متقیانو پرهیزګارانو.

تفسیر: یعنی په قرآن کښی کرد (تول) نصائح ـ احکام او د تیرو اقوامو عبرتناکه واقعات بیان شوی دی څو د پاک الله مخخه ویریدونکی انسانان هغه واوری او تری پند او نصیحت او عبرت واخلی او خپل انجام او عاقبت ته فکر وکړی. یا مثلاً له ﴿ شَالِّدَیْنَکَلُوّا ﴾ څخه دغه مراد دی چه پر پخوانیو امتونو هم داسی حدود او احکام جاری کړی شوی وو چه په دغه سورت کښی مذکور دی او محینی پینیی هم د هم دغه (افک) د پینیی په شان وروړاندی شوی دی چه په دغه سورت کښی بیان کړی شوی دی پس هم هغه شان چه الله تعالیٰ د حضرت مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها او حضرت یوسف صدیق علیه السلام د دخمنانو بهتان باطل او د دوی برائت ئی

ظاهر کر د حضرت بویمی عایشی صدیقی بنت الصدیق رضی الله تعالیٰ عنهما برائت او لوئی ئی هم سکاره کره ـ چه تر قیام د قیامت پوری د صادقینو او صالحینو په زړونو کښی یی نقش فی الحجر کر ـ او د دروغجنانو د خمنانو مخونه ئی تور کړل.

# ٱللهُ نُورُالسَّلُونِ وَالْاَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كِيشُكُو ةٍ فِيهَامِصْبَاحٌ ٱلمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَانَّهَا كُوكِبُ دُرِّيُّ يُوْقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبْرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لِاشْرُقِيَّةٍ وَلاَغَرْبِيَةٍ كَيُكَادُزَيْنَ كَيْضُؤُ وَكُ لَوَتَسَسُّهُ كَالْاَنُورُ عِلَى فُورِ يُهْمِى اللهُ لِنُورِهِمَ يَتَلَامُ وَ يَضْمِبُ اللهُ الْوَكُالُ لِلنَّالِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْعً عَلِيُوْ

الله (مالک د) نور د آسمانونو او ځمکی دی مثل صفت د نور د ده (داسی دی) لکه (رونه) طاقچه چه په هغی کښی یوه بله ډیوه وی دغه بله ډیوه په قندیل د (شیشه) کښی وی، دغه قندیل (شیښه په سبب د هغی رڼا (رنړا) چه پکښی ده) ګواګی یو ستوری دی رون ځلیدونکی چه بلوه شی (دا یوه چراغ په اول کښی) له تیلو د ونی برکتناکی د زیتون چه نه مشرق طرفته وی او نه مغرب طرف ته نژدی دی تیل د دی چه رڼا (رنړا) وکړی (له خپله ځانه له ډیری صفانی) او اګر که نه وی رسیدلی دی ته اور (دغه) رڼا (رنړا) د ډیوی) پر رڼا (رنړا) (د صافو تیلو ده) لیاره ښیی الله نور خپل ته هغه چاته ډیوی) پر رڼا (رنړا) (د صافو تیلو ده) لیاره ښیی الله نور خپل ته هغه چاته چه ارده وفرمائی او بیانوی الله مثالونه خلقو ته (او په معقولاتو ئی پوهوی د محسوساتو په وسیله) او الله پر هر څیز ښه عالم دی.

تفسیو: یعنی د ځمکی او د آسمان رونق او ودانی د الله تعالیٰ له جانبه ده. که الله تعالیٰ مدد ونه کړی نو گرد (تول) به سره ورانیږی. (موضح القرآن) گردو (تولو) مخلوقاتو ته د وجود نور او رڼا (رنړا) د الله له طرفه ورکړی شوی ده. په لمر ـ سپوږمی ـ ستوری ـ پرښتو ـ انبیالا او په اولیالا هغه ظاهری او باطنی رڼا چه شته د هم هغه منبعالانواره مخخه مستفاده ده ـ او د هدایت هغه انوار او پلوشی چه هر چاته رسیږی ـ د هم هغه رفیع دربار مخخه رسیږی ـ تمام علویات او سفلیات د الله تعالیٰ له تکوینیه او و تنزیلیه آیاتونو مخخه منور دی ـ د حسن او جمال ـ یا د

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

خوبی او کمال کومه و انگه (پلوشه) چه هر چیری بریخی ـ هغه د هم ده له برکته منوره ده ـ د او د هغه د مبارک ذات د جمال او کمال یوه پلوشه ده ـ د «ابن اسخق» په سیرت کښی راغلی دی! کله چه په (طائف) کښی خلقو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم وربراوه (تکلیف کړو) نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر ژبه دغه دعاء وه «اعوذ بنور وجهک الذی اشرقت له الظلمات وصلح علیه امر الدنیا والآخرة ان یحل بی غضبک او ینزل بی سخطک لک العتبی حتی ترضی ولا حول لا قوة الا بالله» د شهی په تیاره کښی به دوی خپل رب ته داسی دعاء کوله «اانت نور السمؤت و الا بالله» د شهی په تیاره کښی به دوی خپل رب ته داسی دعاء کوله «انت نور السمؤت و الله آخره نی د خلامی په ډول سره به دی د الله تمالی د نور او رنای په طلب کښی ؤ ـ او په آخره نی د خلامی په ډول (طریقه) داسی نرمایل «واجعل لی نوراً» یا «واجعلنی نوراً» یا «واجعلنی نوراً» یمنی شما نور لا زیات کړه ا بلکه بیخی له ما څخه نور او رنا (رنرا) جوړه کړه ا په حدیث کښی راغلی دی «ان الله خلق خلقه نی ظلمه ثم القیٰ علیهم من نوره فمن اصابه من نوره یومند اهتدی ومزاخطاه ضل (فتح الباری د ۲ ج ۳۰ مخ) یمنی هر هغه چاته چه په هغه وقت کښی د الله تمالیٰ له نوره (توفیقه) برخه ورورسیده هغه هدایت وموند ـ او هر هغه چه له هغه غخه بی برخی شره گوره پاتی شو.

واضح دی وی هم هنسی چه د الله تعالیٰ نور صفات مثلاً سمع \_ بصر او د نورو کوم کیفیت نشی بیاموندی هم داسی د نور او رنا (رنرا) صفت هم د ممکناتو په نور نشی قیاس کیدی. د دغی مسئلی د تفصیل دپاره د «امام غزالی » د «مشکواة الانوار» رساله وگورئ! هسی خو د الله تعالیٰ په نور سره کردو (تولو) موجوداتو ښائست موندلی دی، مهتدینو مؤمنینو ته د الله تعالیٰ له نور څخه د هدایت او عرفان هم هغه خصوصی برخه وررسیږی. د هغه مثال داسی و گوئئ چه د قانت مؤمن جسم د یوی طاقچی په شان دی چه د هغی طاقچی په منځ کښی یو ستوری د ځلیدونکی ښیښی (قندیل) په شان ایښی وی \_ دغه ښینه د ده زړه شو چه د هغه تعلق له پاس عالم سره دی. په دغه سیښه (قندیل) کښی د معرفت او هدایت ډیوه لگیږی \_ او روڼه ځلیږی \_ دغه رنا (رنرا) د داسی صافو او شفافو او لطیفو تیلو څخه حاصلیږی چه له یوی مبارکی ونه (خوونه یعنی زیتون) څخه ایستلی او راغلی دی او زیتون هم په داسی یو ځای کښی مبارکی ونه (خوونه یعنی زیتون) څخه ایستلی او راغلی دی او زیتون هم په داسی یو ځای کښی کښی که په ده هیځ پلوه له لمر څخه پټ او په حجاب کښی نه دی \_ نه مشرق کښی دی او نه مغرب کښی دی بلکه په یوه خلاص \_ ارت ډاګ میدان کښی ولاړ دی چه پری د صبا او بیکا د دواړو وقتونو لمر لگیږی لکه چه له تجاربو څخه معلوم شوی دی چه د داسی زیتون تیل لا لطیف او وقتونو لمر لگیږی لکه چه له تجاربو څخه معلوم شوی دی چه د داسی زیتون تیل لا لطیف او صاف وی الغرض د ده تیل دومره صاف او ځلاوزی) به کوی.

دغه تیل ځما په نزد هغه حسنالاستعداد او د توفیق نور دی چه د مبارک نور له القاء څخه په بدؤ الفطرت کښی مؤمن ته حاصل شوی و لکه چه پاس تیر شو او هغسی چه مبارکی شجری ته ئی ﴿ لَاَحْمُوْکُوْکُوْکِیَّاکُمُ ﴾ فرمایلی وه ـ هغه ربانی نور هم د جهاتو له قیده پاک دی.

خلاصه ئی داسی شوه چه د مؤمن د زړه ښینه نهایته صافه او پاکه وی \_ او د الله تعالیٰ په 
توفیق په هغی کښی د حق د قبول داسی یو زبردست استعداد موندل کیږی چه بی له اوره په 
خپل سر رونه ښکاری \_ او د لگیدلو او رڼا (رنړا) خورولو دپاره مستعد او تیار دی اوس که لږ 
غه اور او حرارت ورنؤدی شی یعنی د وحی او قرآن تیره رڼا (رنړا) هغه مس کړی علمالفور د 
په هغه فطری نور مشتعل شی هم دغه ئی «نور علیٰ نور» وفرمایل باقی دغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ 
په قبضه کښی دی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی دغه رڼا (رنړا) ئی ور په برخه کوی \_ او 
هم ده ته به معلوم دی چه دغه رڼا (رنړا) چا ته عنایت وفرمایی؟ او کوم یو تری محروم کړی؟ 
د دغو عجیبو او غریبو مثالونو د بیان کولو هم دغه غرض دی چه د استعداد خاوندانو ته د 
بصیرت یوه رڼا (رنړا) حاصله شی یواځی په خپله الله تعالیٰ ته د تمثیل مناسب موقع او محل په 
پوره ډول (طریقه) سره معلوم دی بل چاته له سره دغسی قوت او قدرت نشته چه دغسی موزون او 
جامع مثال وړاندی کړی شی. وړاندی ئی فرمایلی دی چه هغه رڼا (رنړا) له دی نه پیدا کیږی چه 
په هغو مساجدو کښی چه کامل خلق صبا او بیګا عبادت کوی، هلته دی په به شان سره خپل 
فکر او دقت صرف کړی.

فكر او دفت صرف كړى.

تنبيه: مفسرانو د دغى تشبيه تقرير په څو څو ډولو (طريقو) سره كړى دى حضرت شاه صاحب
هم په «موضح الفرآن» كښى نهايت لطيف او عميق تقرير فرمايلى دى مكر دلته هغه توجيه
ليكلى شوى دى چه د دغه بنده په خيال كښى رسيدلى ده. «وللناس فيما يعشقون مذاهب»
واضح دى وى چه په «يوقله» او په ﴿ وَلَوْلَوَتُسَمُكُو ﴾ كښى د هغه نار په طرف چه اشاره ده
ما په مشبه كښى هلته وحى او قرآن ايښى دى د دى مأخذ هغه فائده ده چه حضرت شاه صاحب
پر ﴿ مَنَافَيْرَتَكِيَّا اَلْهِى الْمُوَّقَدَّنَا الله ﴾ باندى ليكلى ده او د هغه تائيد د صحيحينو په يو
حديث سره هم كيږى چه په هغه كښى رسول الله صلى الله عليه وسلم دغه الفاظ فرمايلى دى «انما
مثلى ومثل الناس كرجل استوقد ناوا فلما أضاءت ماحوله جعل الفراش وهذه
الدواب التى يقعن فيها ـ الحديث».

#### فَيُ بُيُونِ لَذِنَ اللَّهُ أَنَّ ثُرُفَعَ

په هغو کورونو (مساجدو) کښې چه اذن حکم کړی دی الله چه پورته دی کړل شي (په بناء سره دغه مساجد يا په تعظيم سره)

تفسیر: الله تمالیٰ د هغو کورونو د تعظیم او تطهیر حکم ورکری دی یعنی د هغوی دی خبر واخیست شی! او له هر قسمه گندگئ او لغو افعال او اقوالو څخه دی پاک وساتلی شی د مساجدو په تعظیم کښی دغه هم داخل دی کله چه هلته داخل شی د تحیة المسجد دوه رکعت نافله دی ولوست شی!.

#### وَيُذَكِّرُ فِيهَالُسُهُهُ

#### او يادوه شي په هغه کښې نوم د دغه (الله)

تفسیر: تسبیح، تهلیل او د قرآن تلاوت او نور کرد (تول) اذکار په دی کښی شامل دی.

## ؽٮؾؚڂڵٷڣؠۧٵڽٳڷۼ۬ۮؙۊٙۅٲڵڝٵڵۣٛ

تسبیح وائی دغه (لمونځ کوی الله) ته په دغو کورونو کښی په صبا او په بیکا.

تفسیو: یعنی په کردو (تولو) مناسبو اوقاتو کښی الله تعالیٰ یادوی. ځینی مفسرین وائی چه له «غنو» څخه د صبا لمونځ مراد دی او په «آصال» کښی باقی مخلور واړه لمونځونه داخل دی ځکه چه «اصبل» د لمر له زواله مخخه نیولی تر ګهیځ (سحر) پوری مودی ته ویل کیږی.

## رِجَالٌ لَانْتُلْهِمُيهِمُ تِجَارَةٌ قَلَا بَيَةٌ عَنْ ذِكْرِاللهِ وَإِقَالِوالصَّلْوَةِ وَ إِيْتَأْ والزَّلُوةِ "

(داسی) سری چه نه غافلوی دوی سوداګری او نه بیع پیرودل له ذکره یاده د الله او له سم قائمولو اداء کولو د لمانځه او له ورکولو د زکوٰۃ

تفسیر: یعنی کاروبار او معاش او دنیوی ژوندون دوی د الله تعالیٰ له یاده او د الله تعالیٰ د احکامو د په مخای راوړلو محخه نه غافلوی مثلاً که ډیر لوی سوداګر او بیپار وی که معمولی دکاندار وی دغه دواړه د الله په یاد کجی تل لګیا وی ـ او هیڅ یو شی دوی د الله تعالیٰ له ذکره نه غافلوی د اصحاب الکرام رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین هم دغه شان و.

به ښکاره کړی اخستل او خرڅول ـ کړی په زړه کښی د مولیٰ خپل يادول

#### يَغَا فُونَ يَوْمُ التَّقَلَّ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارُيُ

ویریږی (دوی سره له ذکره او طاعته له عذابه) د هغی ورځی چه آوړی رااوړی مضطرب به وی په هغی ورځی کښی زړونه او سترګی (له ډیری ویری)

تفسیو: یعنی په هغه ورځ کښی به زړه په هغی خبری باندی وبوهیدی چه تر اوسه پوری پری نه پوهیده ۔ او سترگی به داسی ویروونکی واقعات ووینی چه له سره ئی پخوا له دی نه نه وی لیدلی 
۔ په زړونو کښی به کله د نجات توقع پیدا کیډی او کله به د هلاک خوف ۔ او سترگی به کله 
جی خوا ته وگوری او کله کینی خوا ته او د دی خبری په انتظار کښی به وی چه له کوم لوری 
به نیول کیډو؟ یا د کوم لوری اعمالنامی څمونډ په لاس کښی راکولی کیډی. (او تسبیح وائی په اخلاص او ویریډی له الله تعالیٰ نه)

## لِيَجْزِيَهُ وُلِللهُ ٱحْسَى مَاعَمِلُوا وَيَزِيْدُهُمْ مِّنَ فَضَيلهِ \*

دپاره د دی چه جزا ورکړی دوی ته الله ډیره غوره جزاء د هغو عملونو چه کړی دی دوی او زیات به کړی (الله) دوی ته له فضله احسانه رحمته خپل

تفسیر: یعنی د هغو جو کارونو دپاره کوم اجر او صله چه مقرره ده هغه به وررسیږی د الله تعالیٰ له فضله لا محه زیاته هم ورکوله کیږی چه د هغه تفصیل او تمین اوس نشی کیدی.

## وَاللَّهُ يَرُدُقُ مَنْ يَتَنَا أُوبِغَيْرِحِسَابٍ®

او الله رزق روزی ورکوی هر چاته چه اراده وفرمائی (د رزق ورکولو د هغو) بی له حسابه (وافره یریمانه)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ به دربار کنی د هیڅ یو شی کمی نشته که جنتیانو ته بیحده او بیحسابه نعماء او آلاء عنایت وفرمائی نو ده ته هیڅ مشکل نه دی.

ۅٙٲڵۮؚؽؽؘػڡۜٛۯؙۅۧٲڷڠۛۘۘ؞ٵڷۿڎػٮٮۯٳٮۭؠۣڡٙؽۼڎۜڲڞٮۘڹٛڎؙٲڵڟ؞ؖٲڮ۫؞ٵٞڗ۫ٛڂڰٛؽٳۮ۬ٵۻٲٷ ڵڎڽڿ۪ٮٛٷ۠ۺۜؽٵۜۊۜۅؘجٮؘٵٮڵۿڝؚڹ۫ٮۘٷٷڞ۠ۮؙڿڛٵڹڎؙٷڶڵۮۺڔؽۼ۠ڷڝؚؖٵڮ

او هغه کسان چه کافران شوی دی عملونه د دوی په شان د سراب دی په هواره ډاګ کښی چه ګمان کوی پر هغه باندی تړی د اوبو تر هغه پوری چه راشی (او ورسیږی هغه شی ته چه د اوبو ګمان ئی پری کړی ؤ) نو ونه مومی دغه سړی هغه چه ګمان د اوبو پری کړی شوی ؤ هیڅ شی او بیا به مومی (عذاب د) الله په نزد (د عمل) خپل پس پوره به ورکړی (الله) ده ته پوره حساب (جزا د عمل د ده) او الله ډیر ژر (اخیستونکی) د حساب دی.

تفسیو: روایت دی چه عتبه بن ربیعه به جاهلیت کښی ډیر عبادت او طلب د دین کاوه بیا چه د اسلام لمر راوخوت دی کافر شو ـ نو یه دغه مناسبت دغه یاس آیت نازل شو چه مطلب ئی دغه دی او هغه کسان چه کافران دی هغه عملونه د دوی چه یه ظاهر کښی نیک ښکاری لکه د صلة الرحمي پالل يا د مريي آزادول ـ يا د وږي مړول يا دغسي نور خير خيرات کول ـ نو دغه ګرد (ټول) عملونه پشان د هغې ښوري دي چه په هوار میدان کښې ښکاریږي په سخته ګرمي په وقت د نیمی ورځی کښی او داسی بریښی چه تړی سړی پری د اوبو ګمان کوی او په بیړه (تلوار) مخامخ وردرومی تر هغه چه ورسیږی هغه ځای ته چه د اوبو کمان بری شوی و نو بیا نه مومى دى هغه كمان كړى شوى خپل هيڅ شي الخ. كافران په دوه قسمه دى يو هغه چه په خپل زعم او عقیده سره څه نه څه ښه کارونه هم کوی او داسی ګڼی چه وروسته له مرګه به می په کار راشی ـ حال دا که د ده کوم کار په ظاهره سره ښه هم وی نو د کفر له شأمته عند الله هغه مقبول او معتبر نه دی د دغو غولیدلو کفارو مثال داسی وګڼځ لکه چه په ټکنده غرمه کښې په وچه لویه بیدیا کښي یو تړی سری ته له لری څخه اوبه ښکاره شي او هغه په حقیقت کښي ځلیدونکی شګه (شګی ګل) وی او دغه تړی د ډیری تندی په حالت کښی ورورسیږی که ګوری چه اوبه هلته هیڅ نشته ـ بلکه د موت او هلاک کنده لا ورته مخامخ پرته ده او د حساب او کتاب وقت یه سر ورته ولاړ او پاک الله بالذات د ده د ګرد (تول) عمر حساب او کتاب اخلی د هم دغه اضطراب او حسرت یه وقت کښي د ده ګرد (تول) حساب یو ځلی الله تعالیٰ تصفیه او خلاصوی ولی چه د حسابونو ژر انجام او سریع اتمام د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی ډیر آسانه کار دی او په يوه طرفة العين د ګرد (تول) عمر او د ګردو (تولو) خلقو حساب کتاب فیصله او پری کوی دوهم هغه دی چه له سره تر پایه پوری په دنیوی عیشونو او عشرتونو او مزو کښې مغروق او د جهل کفر ـ ظلم او عصيان په ظلماتو کښې غوتې وهې نو د هغوی مثال وړاندی بیان فرمائی د دوی سره د رڼا (رنړا) دومره یوه وړانګه (پلوشه) هم نشته لکه چه هغه یر سرابونو باندی غولیدونکی ته پر نظر راتله دغه خلق په خالصو تیارو کښي او په یوه د پاسه په بل ظلمات کښی بند براته دی. له هیڅ طرف د رڼا (رنړا) پلوشه یا د روښنی وړانګه (پلوشه) ورته نه رسيدي، نعوذبالله منها.

قدافلح(۱۸) النور(۲۹)

## ٱۅٞۘۘۘػڟؙڵٮؾڹؽٞۼڋٟڒؙۼۣؾٙؾٞڣ۠ۺ۠ۿؙڡٞۏڿ۠ڞؘۏ۫ۊ؋ڡۘۏڿ۠ۺٞۏٞۊ؋ ڛۘڂڮۨڟؙڵٮٛ۠ڲؙڹۼڞؗؠٵۏٛۊؘڹۼڞۣٳۮؘٱڷڂٛڗػڽؽۜٷڶۄؙؽػڰ ڽڒؠٵۏؘڡٙؽٛڷؿۼۣۼڶٳڶڵٷڵڎؙٮٛۊؙڴٵؘڶ؋ڡؚؽؿ۬ۊٛ۞۫

یا (عملونه د دوی) پشان د هغو تاریکیو دی په بحر ژور کښی چه پټ کړی وی (دغه بحر) لره یو موج د پاسه لی بل موج وی او د پاسه د دغه (موج) وریځ وی (دغه څلور قسمه) تیاری دی چه ځینی د دوی د پاسه د ځینو نورو دی، کله چه راوباسی (دغه پریوتی په دغو تیارو کښی) لاس خپل نه وی نژدی (دی) چه ووینی دغه (لاس خپل) او هر هغه چه نه وی ورکړی الله ده ته نور رڼا (رڼړا)

تفسیو: یعنی د سعندر په ژورو کښی (۱) پخپله د لوی سیند تیاره (۲) د هغه د پاسه د طوفانی هوا او امواجو تپه توره تیاره (۳) بیا د هغه څخه برسیره د سختی ویروونکی تکی توری وریځی تیاره (۱) ورسره د ترپرهو توره تیاره شپه هم فرض کړه شی، نو پر دغو تیارو باندی لا پسی تزئید کیږی. په دغو تورو تیارو کښی که دغه واقع په بحر کښی خپل لاس چه اقرب الاعضاء دی پورته کړی ۔ او خپلو سترګو ته ئی نژدی راولی نو بیا هم د ډیرو تیارو له سبرګی په کار دی پاس د مؤمنانو په ذکر کښی یی چه «یهدی الله لنوره من یشاء» فرمایلی ته سترګی په کار دی» پاس د مؤمنانو په ذکر کښی یی چه «یهدی الله لنوره من یشاء» فرمایلی و دغه جمله د هغی په مقابل کښی ده یعنی هر هغه چاته چه الله تمالیٰ نور او توفیق نه وی ورکړی نو هغه ته بل څوک څه رڼا (رنړا) رسولی شی؟ ۔ د هغه استعداد خراب و توفیق ور ونه رسید او د سیند په ژوره کښی ولوید او د رڼا (رنړا) ورتلو دروازی ئی پر خپل ځان پسی بندی

تنبیه: ربالعزت په اعمالو د کفارو پوری دوه مثالونه وترل په دری اعتباره سره (۱) په اعتبار د تخییر چه ای مخاطبه که دغو اعمالو ته گوری چه هیپخ فائده او نفع نه لری نو لکه سراب دی. (۲) که دی ته گوری چه نور او رنا (رنرا) د حق او ایمان ورسره مل نه وی نو لکه ظلمات دی. (۳) که په اعتبار د تقسیم د مکانینو ورته گوری نو نظر عقبٰی ته دا لکه سراب داسی دی او نظر دنیا ته لکه ظلمات داسی دی.

#### ٱلْهُ تَرَ آنَ اللهُ يُسَيِّحُ لَهُ مَنْ فِي التَمُوْتِ وَالْارْضِ وَالتَّلْيُرُضَقَّتْ

آیا نه وینی ته ای مخاطبه! بیشکه الله چه دی تسبیح وائی ده ته هر هغه چه په آسمانونو کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او مرغان هم (تسبیح وائی) په دغه حال کښی چه خواره کوونکی وی د وزرو خپلو (په هوا کښی).

تفسیر: بنائی د الوتونکو مرغانو ذکر بی له دی لامله (له وجی) جلا (جدا) فرمایلی وی چه هغوی به په دغو اوقاتو کښی د آسمان او ځمکی په منځ کښی معلق وی او د دوی په دغه شان او کیفیت سره الوتل د الله تعالیٰ د قدرت او قوت او عظمت لوی دلیل دی.

#### كُلُّ قَدُ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَشِينُحَهُ \*

هر يوه (له دغو مذكورينو چه دى) په تحقيق معلوم دى (الله) ته لمونځ د هغه او تسبيح د هغه

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ هر شی ته د هغه د حال سره مناسب د انابت \_ عبودیت \_ اطاعت \_ تسبیح او تهلیل ویل الهام فرمایلی دی چه هغه پر دغه پوهیدلی دی او تل همغه خپله وظیفه بلا ناغه ادا کوی لیکن د افسوس او تعجب مقام دی چه دیر تش په نامه سره انسانان د غرور او غفلت او د ظلمت او جهالت په دلدل کښی داسی خښ شوی دی چه د حقیقی مالک له یادولو \_ او د عبودیت د وظینی په ځای راوړلو څخه بیخی بی برخی پاتی دی.

تنبیه: د مخلوقاتو د تسبیح په نسبت د سورت بنی اسرآئیل په (ه) رکوع کښی څه مضمون پخوا له دی نه لیکلی شوی دی ښائی چه هغه هلته ولوست شی. په یو حدیث کښی راغلی دی چه حضرت نوح علیه السلام خپلو ځامنو ته د تسبیح وصیت وفرمایه او وی ویل «**وانهالصلوٰة الخلق ـ** هم دغه د باقی مخلوقاتو لمونځ دی».

#### وَاللهُ عَلِيْهُ إِنِمَا يَفْعَلُونَ ©

او الله ته ښه معلوم دی هغه (اعمال هم) چه کوی ئی دوی

تفسیر: یعنی اګر که د دوی په عبادت او بندګی باندی تاسی ونه پوهیږئ لیکن پاک الله ته دغه ګرد (ټول) شیان معلوم دی او الله تعالیٰ ته دغه جه معلوم دی چه هر څوک څه کوی؟

#### وَيِتُلُهِ مُلْكُ التَّمَانُ بِ وَأَلْاَضِ وَالْهَ اللهِ الْمُحِيْرُ ۗ

او خاص الله ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو ځمکو او مافیهما) او (هم خاص) الله ته دی (بیرته ورتله د ټولو) .

تفسیو: یعنی غرنګه چه د دوی علم پر ګردو (ټولو) محیط دی د ده حکومت هم پر ټولو علویاتو او سفلیاتو حاوی دی او د تمامو بیرته ورتګ او رجوع هم د ده په لوری ده. وروسته له دی نه الله تمالیٰ جل وعلا شانه واعظم برهانه خپلو حاکمانه او قادرانه تصرفاتو داسی بیان فرمائی.

## ٱلْوَتُوَانَ اللهُ يُزْدِي سَعَابًا أَمُ يُؤَلِّفُ بَيْنَةُ تُوَيَّعِهُ لُهُ وَكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَغُورُمُونَ خِلْلِهِ

آیا نه وینی ته (ای مخاطبه) چه بیشکه الله روانوی شری وریځی (توټی توټی هر طرف ته چه اراده وفرمائی) بیا یوځای والی فرمائی په منځ د دغو (توټو د وریځو) کښی بیا ئی وګرځوی لاندی باندی قط په قط پس وینی به ته ای (انسانه) باران چه وځی له منځه د دی وریځی

تفسیر: یعنی ړومبی د وریځو وړوکی وړوکی توتی پورته کېډی، دغه ګردی (تولی) سره یو ځای کېډی او یوه لویه د وریځی ټوټه تری جوړیږی بیا دغه وریځی داسی ترتیب او ترکیب مومی چه د یوی د پاسه به ځای نیسی او یوه پریړه (غټه) طبقه تری متشکله کیږی.

## ٷؽؘڗؚٚڶؙؙؙڝؘٵڶٮؘۜڡٵٛ؞ؚڝؙٛڿؚؠٵڶ؋ؽۿٵڝؽؙڔٚڿۿؘڝؙؽۘڹۑ؋ڡۜ؈ؾٞۺؙٳٛ ۅؘؽڝؙڔۏؙ؋ۼڽؙ؆ٛڽؖؿؿٵٛۼؖڲٵۮڛڹٵؠڗۊ؋ؽۮؙۿؠٛڽٳٲۯڹۻٳ۞

او نازلوی (الله) له (طرفه د) آسمانه له (وریځو یا د ږلیو په شان د) غرونه چه وی په هغو (غرونو) کښی ځینی له ږلی پس رسوی (الله) د ا ږلی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د رسونی ئی) او ګرځوی ئی له هر هغه چا څخه چه قدافلح(۱۸) النور(۲۱)

اراده ئی وفرمائی (د ګرځولو یی) نژدی وی رڼا (رنړا) بریښنا د هغو (ږلی) چه بیول وکړی په ابصارو (د ناظرینو او ورک کړی بصارت ئی)

تفسیر: یعنی لکه چه په ځمکه کښی د تیږو (ګټو) غرونه دی ځینو اسلانو ویلی دی چه هم داسی په آسمان کښی هم د پلی غرونه دی. شیخ الهند محمود الحسن رحمة الله علیه د دی سره موافقه ترجمه کړی ده لیکن زیاته او راجح او قوی دا ده چه له سماء څخه وریځی مراد شی مطلب ئی داسی شو چه له وریځو څخه چه په کثافت او غلظت کښی د غرونو په شان دی پلی اوروی چه له هغو څخه ډیرو خلقو ته جانی او مالی نقصانات رسیږی او زیات کسان تری محفوظ پاتی کیږی مشهوره ده چه د پلی راش د غوائی په یو ښکر کښی وی او بل ښکر ئی وچ پاتی وی د بریښنا بریښیدلل دومره تیره او زیات وی چه سترګی تری بریښی او نژدی وی چه د کتلو قوت ئی ضائع کیږی.

#### يْقَكِّبُ اللهُ ٱلَّيْلَ وَالنَّهَارِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَمِبْرَةً لِرُولِ ٱلْرَجْمَارِ ﴿

گرځوی الله شپه او ورځ (په تبدیل تزئید تنقیص حرارت برودت ضیاء ظلمت او نورو) بیشکه په دغو (مذکورهؤ شیانو) کښی خامخا عبرت دی خاوندانو د سترګو او بصیرت ته

تفسیو: یعنی د ورغی مخخه وروسته شپه او د شپی مخخه وروسته ورځ د هم دغه پاک الله په قدرت ځی راځی ـ هم دغه الله تعالیٰ کله ورځی او کله شپی اویدوی او لنډوی او د هغوی تودوالی په یخوالی او یخوالی په تودوالی سره تبدیلوی، نو لا سم دی چه د قدرت د داسی عظیمالشان دلاملو او شواهدو د لیدلو مخخه انسان بصیرت او عبرت حاصل کړی ـ او د هغه حقیقی مالک الملکوت په طرف د زړه په صدق سره رجوع وکړی چه د ده په قدرت کښی د دغو ګردو (تولو) تقلباتو او تصرفاتو زمام او واګی دی.

## ۅٙڶڵڎؗڂؘػؘؿؙڴڷۮؘٳۧڰ۪ڎٟۺؖڹ؆ٳٛٷٙؠڹٛۿؙؠؙ؆ؙؽڲۺؽ۬ۼڵۥؘڟڿۉڡؚؠٛۛٛؗۿؙ ؆ٙٮ۫ٞڲؿۺؽؘۼڵڕڿؚۘڶؠؽۣٛٷؠڹٛۿؠٞ؆ڽؾۺؿۼڷٲۮؽۼٟۨؿڠ۠ڷؙڶڵڎ؆۬ ؽؿٵٷٳڽؘٳڛؙڶڡؘۼڵػؚ۠ڸ؆ۺٙڴؙۊڮؿؖ۞

او الله پیدا کړی دی هر حیوان چه ګرځی (په ځمکه کښی) له اوبو پس

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

ځینی له هغوی هغه دی چه تګ کوی (خوځیږی) پر نس ګیډه پر ټتر خپل (لکه مهی مار) او ځینی له دوی هغه دی چه تګ کوی پر دوو پښو (خپلو لکه انسان مرغان) او ځینی د دوی هغه دی چه تګ کوی په څلورو (پښو خپلو لکه آس اوبر)، پیدا کوی الله (ماسواء له دغو مذکورو) هر هغه څه چه اراده نی وفرمائی (د خلقت د هغو) بیشکه الله پر هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی خلقت د هر راز (قسم) مخلوقات دی).

تفسیر: یعنی که کوم حیوان ته له مخلورو پښو مخخه زیاتی پښی هم ورکړی دی نو بعید نه دی او د ده لامحدوده قدرت او مشیت هیڅوک نه شی محصورولی او که الله تعالیٰ خپل محینو مخلوقاتو ته دغسی قدرت ورعطا کړی چه هغوی له جماداتو او عناصرو او نورو مخخه نور شیان ایجاد او اختراع کړی نو هغه هم د هم دغه الله تعالیٰ لطف او احسان دی چه هغوی ته ئی دغسی پوه او ادراک ور په برخه کړی دی

ېر دغه آيت ښائی د 🍇 وَکَمَلَائِنَائِلَائُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَائِنَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونِاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونِاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونِاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُونَاؤُلُ

## لَقَدُٱنْزَلْنَاالِيّ مُبَيِّناتٍ وَ اللهُ يَهْدِئ مَنْ يَشَأْءُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيِّمٍ ۞

خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ آیاتونه بیانوونکی واضح او الله سمه صافه لیاره ښیی هر هغه ته چه اراده وفرمائی (د لیار ښوونی د هغی) لیاری سمی صافی (د اسلام او جنت ته).

تفسیر: یعنی تکوینیه او تنزیلیه آیات ئی دومره ښکاره او واضح دی چه د هغو په لیدلو او آوریدلو هم هیڅ یو عقلمن انسان ښائی گمراه او بی لیاری نشی ـ لیکن پر سمه صافه لیاره همغه تلی شی چه الله تعالیٰ ورته د همایت توفیق ور په برخه کړی وی. سره له دی چه په ملیونو انسانانو دغه د قدرت ظاهری او باهری دلائل او شواهد گوری کله چه دوی د هغو په وسیله خالق تعالیٰ نه پیژنی او نه موحدان او مسلمانان کیږی گواکی د نتیجی په اعتبار د دوی دغه

## وَيَقُولُونَ المَنَّا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَاطَعْنَانُتُويَّيَوَلُ فَرِيْقٌ مِّنْهُمُ مِّنْ ابَعْبَ الْمُولِ ذٰلِكَ وَمَااُولَلِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ<sup>®</sup>

او وائی (دا منافقان) چه ایمان راوړی دی مونږ پر الله او پر رسول (د الله) او حکم منلی دی مونږ (د الله او د رسول الله) بیا مخ ګرځوی (له اسلامه) یوه ډله له دوی وروسته له هغه (ایمان او اطاعت) او نه دی دغه (ګرځیدونکی) مؤمنان (صدقاً).

تفسیر: دغه د منافقینو ذکر دی، دوی به په ژبه سره د ایمان او اطاعت دعوی کوله کله چه د عمل وقت راته نو سم له خپلی دعوی سره به ئی عمل نه کاوه او له اسلامی احکامو به ئی مخ گرځاوه . حقیقت دا دی چه د دوی په زړونو کښی له ابتدا، څخه د ایمان او انقیاد آثار نه ؤ موجود \_ هغه چه د ژبی جمع او خرڅ ؤ د امتحان او ابتلاه په وقت کښی به دغه کلائین هم ویلی کیده او دروغ به ئی له رښتیا څرګند او جلا (جدا) ښکاریده .

## ۅؘٳۮٙٳۮؙۼۅۘٙٳٳٙڸٳؠڵؠۅۅؘۯڛٛۅٛڸ؋ڸۑٙڂڬؙۄ۬ؠؽڹۿڎٳۮٵڣڔۣؽۜؿٞ۠؞ۺٞۿؗۄٞۺ۠ۼڔۣۻ۠ۅٛ۞ ۅٳڽ؉ؽڴۿۮٳڵؾؙٞؽٲٮٛۊؙۘؽٲٮؙٛۊؙٳڵؽ؋ؚؠٮؙڎ۫ۼڹؿڹؖ۞

او هر کله چه وبللی شی دوی الله او رسول د دغه (الله) ته دپاره د دی چه حکم وکړی دغه (رسول) په منځ د دوی کښی ناڅاپه یو فریق ډله د دوی اعراض ډډه کوونکی دی (له حکم د رسوله) او که چیری وی دوی ته حق (په زعم د دوی پر بل) نو راځی دوی دغه (رسول الله) ته ګړندی فرمان منونکی.

تفسیو: یعنی که له دوی جگره له چاسره واقع کیده - او په دی پوهیده چه مونډ په ناحقه یو په دغه وقت کښی که مقابل فریق هغوی ته ویل چه راځه چه د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم حضورته لاړ شو - او د دغی جگړی فیصله له هغوی څخه وغواړو! نو دغه منافقان به په دغه ورتګ نه راضی کیده ځکه چه دوی پوهیدل چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم بی له لحاظ او خاطر د حق او حقانیت رعایت کوی او سم له عدله او انصافه خپله فیصله صادروی چه په هغه تقدیر به د دوی له مفاد څخه مخالف واقع کیده حال دا چه پخوا له دی نه به دوی داسی دعوی کوله چه مونډ پر الله تمالی او رسول الله ایمان راوړی دی او د دوی ګرد (تول) احکام منو نو اوس د دوی هغه دعوی چیری لاړه؟ هو! که په کومه معامله کښی حق د دی په طرف وی نو په دغه وقت کښی په ډیر سرعت او چالاکی او په ماته غاړه د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم دربار ته حاضریږی او د خپلی فیصلی انحصار د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مبارک ذات څرګندوی - ځکه چه په دغه تقدیر دوی داسی ګڼی چه هلته سم له عدالته او اسلام دی؟ دا خو تش شخصی انصافه ځمونږ په جانب فیصله صادریږی. نو دغه څنګه ایمان او اسلام دی؟ دا خو تش شخصی

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

اغراض او هواپرستی ده.

#### ٳٙڣؙٷؙڷؙۅٛؠؚۿؚۣۄؙ۫ڡۜۯڞؙ

#### آیا په زړونو د دوی کښی مرض رنځوری (د کفر او نفاق) ده.

تفسیر: مرض رنځوری او ناروغی دغه ده چه دوی الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم په رښتیا سره ومانه لیکن حرص ـ طمع او دنیوی اغراضو د دوی مخه ونیوله چه پر خپله همغه وینا او اقرار به ئی عمل هم کاوه ـ لکه چه د رنځور زړه غواړی چه قدم ووهی او چیری لاړ شی لیکن د ده قدمونه حرکت نشی کولی او دی د خوځیدو نه وی.

## ٱڝؚٳۯؾٵۻٛۅٞٳٲۿۯؚؾۼؖٵۏٛڹٲڽڲۑؽڶڎٷؽۿۣۿۄۛۅڗڛؙۏڷڎڹڶؖٷڵڸڬۿؙۅڶڟڸڎۯ<sup>ڰ</sup>

آیا شکمن دی دوی (په نبوت د محمد) آیا ویریږی دوی له دی نه چه ظلم به وکړی الله پر دوی داسی نه دی چه الله او دوی داسی نه دی چه الله او رسول الله پر چا ظلم وکړی بلکه دوی چه دی هم دوی ظالمان دی (په اعراض سره)

تفسیو: یعنی د الله تمالی جل جلاله او محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په نسبت تاسی ته محه تردد او اندینینه پیدا شوی ده یا د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په صدافت یا د الله تمالی جلجلاله په وعد او وعید کښی څه شک او شبهه لرئ؟ یا داسی کمان کوئ چه الله تمالی جلجلاله یا د هغه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم به د دوی معاملات په خلاف د انصاف فیصله کوی؟ نو څکه د دوی په حضور کښی د خپلی دعوی له وړلو مخخه محه اندینینه او تردد کوی نو په یاد نی ولرئ چه هلته له سره د ظلم او بی انصافی احتمال نشته هو! پخپله هم دغو خلمو ظلم ته خپلی ملاوی ترلی دی او غواړی چه خپل حق پوره حاصل کړی او د نورو یوه پیسه هم بیرته ور نه کړی نو ځکه له دی نه ویریږی چه خپل معاملات محمدی شریعت او د اللهی عمالت ته وړاندی کړی ځکه چه پوهیږی چه د محمد رسول الله منصفانه فیصله به محمونږ له مطلب څخه خلاف وی. دغه د منافقانو ذکر ؤ په مقابل د دوی کښی اوس د مخلصانو د اطاعت او فرمان منلو بیان هم فرمانی

#### ٳڵٞؠؙٵٚػٲڹۘٷڷؙڶڷٮٷؙٞڝؚڹؽڹٳڎؘٳۮؙڠؙۅٛٙٳڵڶ۩ڵڮۅؘۯڛٛٶڸؠڸۑۘڂڴۄؘ ڹؽؘڹۿؙڎ۫ٲڹٞؿؘؿٛٷٝڷۅڛؠڡ۫ٮٙٵۅؘٲڟڡؙٮٵٷٲۮڵؠۣڮۿؙۅؙٳڷڣڡ۬ڸٷڽٛ

بیشکه هم دا خبره ده چه ده وینا د مؤمنانو کله چه وبللی شی دوی الله ته او رسول د دغه (الله) ته دپاره د دی چه حکم وکړی په منځ د دوی کښی (په وقت د جګړی کښی) دا چه ووائی واوریده مونږ (خبره د تا) او ومانه مونږ (حکم د تا او دغه ویونکی هم دوی دی بریالیان (کامیاب) خلاصی موندونکی (له عذابه په مراد رسیدلی).

تفسیر: یعنی د صادقو مسلمانانو کار داسی وی او ښائی چه هم داسی وی لکه چه په کومه ممامله کښی دوی ته د الله د احکامو بلنه او دعوت وشی اګر که ظاهراً په هغه کښی د دوی ګټه (فائده) یا تاوان وی په منډه ورڅغلی او د یوی شیبی دپاره څه څخنډ (تاخیر) او توقف په کښی نه کوی او فیالفور (**سمعاً وطاعة**) ووائی او د هغه د حکم منلو دپاره تیار او آماده شی چه په دغه کښی د دوی د اصلی نیکی او حقیقی فلاح راز (قسم) مضمر دی.

## وَمَنْ يُطْعِ اللهَ وَرَسُولَه وَيَخْشَ الله وَيَتَقَه فَاوْلَلِكَ هُوْ الْفَالْمِزُوْنَ

او هر څوک چه اطاعت وکړی حکم ومنی د الله او د رسول د دغه (الله) او وویریږی له الله او ځان وساتی (له غضبه د ده) پس دغه (فرمان منونکی ویریدنکی) هم دوی دی بری موندونکی د (جنت)

تفسیو: یعنی هغه چه فیالحال مطیع وی او پر خپلو تیرو تقصیراتو نادم وی او له الله تمالیٰ محخه وویربیری او توبه وکری او په مستقبل کښی له بدو چارو او لیارو څخه خپل ځان وساتی نو د دوی دیاره یه دنیا او آخرت کښی بری او کامیابی ده.

# وَأَقْسَمُوْ الْمِاللهِ جَهْمَا أَيْمَا نِهِمُ لَيِنَ اَمَرُتَهُوْ لَيَغُرُجُنَّ فَكُلَّا ثَعْمُولُونَ اللهَ خَبِيرُ ثَبِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ تَقْسِمُوا عَلَامَةُ مُعُرُوفَةٌ إِنَّ اللهَ خَبِيرُ ثَبِمَا تَعْمَلُونَ ﴿

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

او قسمونه خوری (منافقان) په الله سخت سخت قسمونه د دوی قسم دی خامخا چه که ته (حکم) امر وکړی دوی ته (په وتلو سره جهاد ته) نو خامخا به وځی (دغه جهاد ته) دوی هرومرو (خامخا) ووایه (ای محمده منافقانو ته) قسم مه خورځ تاسی د دروغو طاعت نیک (ځمونږ مطلب دی) بیشکه الله ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوئ تاسی.

تفسیو: یعنی منافقان دیر سخت تاکیدی قسمونه خوری او غواړی چه تاسی بیخی ډاډه او متیقن کړی چه «که تاسی مونږ ته حکم راکړئ نو مونږ ګرد (تول) کور کهول پریږدو او دی ته تیار ولاړ یو چه د الله تعالیٰ لیاری ته ووځو او د هغه د ګردو (تولو) احکامو تعمیل وکړو که محمد رسول الله مبارک لړ غه اشاره وفرمائی نو مونږ خپل ګرد (تول) مال دولت د الله تعالیٰ په لیاره کښی لکوو او مونږ تری بیخی جلا (جدا) کیږو» نو د دی په نسبت داسی فرمائی چه دومره غنو خبرو ویلو او داسی قسمونو یادولو ته حاجت نشته ستاسی د اطاعت حقیقت ګردو (تولو) ته معلوم شوی دی تاسی خو په ژبه ډیری دعوی کوئ او وچت وچت غیږئ لیکن د عمل په وقت کمیو ورو ځانونه بیرته راکاړئ ښائی چه تاسی د صادقو مسلمانانو په شان خپل ښه اعمال او مجاهدت او حسن اطاعت راغرګند کړئ له داسی غنی خبری او قسمو خوړلو څخه هیڅ یوه ماهدت او حسن اطاعت راغرګند کړئ په تاسی هم داسی قسمونو سره د بندګانو اطمینان او یقین ځان ته حاصل کړئ لیکن د الله تعالیٰ په نزد کښی هیڅ قسم چل فرید مکر ـ دروغ نه پییین ځان ته حاصل کرئ لیکن د الله تعالیٰ په نزد کښی هیڅ قسم چل فرید مکر ـ دروغ نه چلیږی او هغه ته خو ګردی (تولی) ظاهری او باطنی خبری او احوال څرګند دی او وروسته له چه ساسی د مکر او فریب او نغاق پرده وشلوی.

## قُلُ اَطِيْعُوااللهُ وَاَلِمِيْعُواالرَّسُولَ ۚ فِانَ تَوَكَّوْا فَانَّمَا عَكَيْهِ مَاحُبِّلَ وَعَلَيْكُوْمُمَّا حُبِّلْتُوْ وَإِنْ تُطِيعُونُهُ تَهْتَدُواْ وْمَاعَلَ الرَّسُولِ إِلَاالْبَالْغُالْمِينِيُنَ

ووایه (ای محمده دوی ته) اطاعت و کړئ (حکم ومنځ) تاسی د الله او د رسول (د الله په خلوص سره په هر څه کښی) پس که مغ وګرځوئ تاسی (ای خلقو له اطاعته د رسول الله) نو بیشکه هم دا خبره ده چه دی پر دغه رسول ځما هغه بار (د تبلیغ) چه پری ایښی شوی دی او دی پر تاسی (بار) چه پر تاسی ایښی شوی دی (او پری مکلف یئ چه اطاعت د رسول الله دی) او که اطاعت و کړئ حکم ومنئ تاسی د دغه (رسول الله) نو سمه صافه لیاره به

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

ومومځ او حق ته به پری ورسیږی او نه دی پر (ذمه د) رسول مګر رسونه ښکاره (د شرائعو چه هغه ئی ادا کړی ده)

تفسیو: یعنی پر رسول د الله تعالیٰ له طرفه د تبلیغ بار اینبی شوی دی چه ده هغه په به شان سره اداء کړی دی او کوم بار چه پر تاسی اینبی شوی دی هغه تصدیق او د حق قبول دی او دغه ده چه د ده د ارشاده سره موافق تک وکړئ! که تاسی دغه خپله ذمه واری محسوسه کړئ ـ او د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د احکامو تعمیل په بهه شان سره وکړئ نو د دواړو دارینو بری او د کامیابی لیاره به ومومئ! او په دنیا او عقبیٰ کښی به خوشال اوسیډئ! که نه د محمد رسول الله علیه وسلم هیڅ نقصان نشته او تاسی به د خپلو شرارتونو او سر کشیو سزا او بده نتیجه پخپله وگورئ محمد رسول الله خو خپله فریضه اداء کړی ده او عند الله له خپلی ذمه وارئ څخه مسئول نه دی. وروسته له دی نه د اطاعتالرسول ځینی ثمرات بیان فرمائی چه د هغه سلمه به په هم دغه دنیا کښی شروع کیږی.

ۅَعَدَائلُهُ الَّذِيْنَ امَنُوْامِنُكُمُّ وَ عَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَيَسْتَغُلِفَتَّهُمُّ فِ الْاَصْ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِهِمُ وَلَيُمِكِّنَ لَهُمُّ دِيْنَهُ والَّذِى الْتَضْ لَهُ مَلِيُبِ لَنَّهُمُ مِّنْ نَجْدِ خَوْفِهِمُ اَمْنَا يَعَبْدُ وُنَنِي لَاثِيْرُ كُونَ بِيُشَيًّا "

وعده کړی ده الله له هغو کسانو سره چه ایمان ئی راوړی دی له تاسی او کړی ئی دی ښه (عملونه) چه قسم دی خامخا به خلیفگان کړی (الله) دوی په ځمکه کښی لکه چه خلیفگان کړی ئی ؤ هغه کسان چه پخوا وو له دوی نه او خامخا ثابت قوی به وګرځوی هرومرو (خامخا) دوی ته دین د دوی هغه (دین د اسلام) چه غوره کړی دی (الله) دوی ته او هرومرو (خامخا) بدل به ورکړی هرومرو (خامخا) دوی ته وروسته له ویری د دوی له دښمنانو امن (او اطمینان) عبادت به کوی دوی ځما شریک به نه پیدا کوی له ماسره هیڅ څیز

تفسیو: دغه خطاب ئی د رسول الله د زمانی خلقو ته فرمایلی دی یعنی هغه ذوات چه د دوی په منځ کښی په اعلیٰ درجه نیکان او د سیدالانس والجان کامل پیروان او تابعان دی وروسته له رسول الله به دوی ته د ځمکی حکومت ورکاوه کیږی. او د اسلام دغه دین به چه د الله تعالیٰ

خوښ او پسند دی د دوی په لاسونو خوروی او قائموی . لکه چه د استخلاف په لفظ کښی دی طرف ته اشاره ده چه دغه کسان به تش د دنیوی باچاهانو په شان نه وی بلکه د رسول الله خلیمه کان به وی د سماوی حکومت اعلان کوی او د حق دین اساسونه به قائموی. او په بر او بحر او هر چیری به د دوی احکام او تصرفات جاری کیږی. په دغه وقت کښی به مسلمانان د کافرانو څخه نه ویریږی. او په پوره امن او سکون سره به د الله تمالیٰ په عبادت کښی مشغول او لکیا اوسیږی او په دنیا کښی به د امن او امان زمانه او دوره وی د دغو مقبولو او معززو بندګانو ممتاز شان به دغه وی چه دوی به د خالص واحد الله تمالیٰ عبادت او بندګی داسی کوی چه په هغی کښی به د یوی ذری په اندازه هم د شرک او اختلاط اثر نه وی د جلی شرک ذکر او نسبت خو له دغو سره امکان نه لری. د خغی شرک لږ آثار او علائم به هم په دوی کښی نه لیلل کیبی دوی ګرد (تول) به د یوه الله قدوس جل وعلا شانه و عظم برهانه خالص بندګان وی او پری یواغی به له الله تمالیٰ څخه ویریږی او یواځی هغه ته به هیله (آرزو) او آسره کوی او پری متوکلان معتمدان به وی د الله د رضاء په لپاره کښی به ثوندون کوی او په هم دغه لیاره کښی به څوله څانونه جاروی (قربانوی) پرته (علاوه) له الله تمالیٰ د بل کوم موجود خوف او ویره به له سره د دوی په زړونو کښی لیاری نه مومی او نه به د بل چا د خوښی او خهککان څه پروا

الحمد لله چه د الله تعالىٰ دغه وعده د محلورو تنو راشدهؤ خلفاؤ رضى الله تعالىٰ عنهم په لاسونو پوره شوه او كردى (تولى) دنيا د دغه عظيمالشان پخوا ويلو د يوه يوه وينا د يوه يوه حرف مصداق پخپلو ستركو سره وليدل د محلورو واړو راشدهؤ خلفاؤ رضى الله تعالىٰ عنهم محخه وروسته هم اسلامى باچاهان وقتاً فوقتاً په هم دغو اوصافو سره متصف راغلى دى ـ هر كله چه الله تعالىٰ بيا اراده وفرمائى وروسته له دى نه هم رائحى.

په احادیثو کښی راغلی دی چه وروستنی خلیفه به امام مهدی رضی الله تعالیٰ عنه وی چه د هغه په نسبت عجیب او غریب بشارات اورول شوی دی. د الله تعالیٰ ځمکه له عدله او انصافه ډکوی ـ او په خارقالعاده ډول (طریقه) سره به فی سبیل الله جهاد کوی او د هغه په قوت به کلمة الله ته اعلاء او اسلام ته چه ترقی او اعتلاء ورکوی.اللهم احشرنا فی زمرته ـ وارزقنا شهادة فی سبیلک انک واسع المغفرة وفوالفضل العظیم.

تنبيه: ددى د استخلاف له آيت نحخه د نحلورو وايد راشده و خلفاؤ رضى الله تعالى عنهم دير لوى فضيلت او منقبت راوعى - ابن كثير ددى آيت په ذيل كښى د نبوت له منوره عهده راخيستى تر عثمانى عهد پورى ئى اسلامى فتوحات درجه به درجه بيان كړى دى او په آخره كښى ئى دغه الناظ ليكلى دى «وجبى الخراج من المشارق والمغارب الى حضرة امير المومنين عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه وظلك ببركة تلاوته ودراسته وجمعه الامة على حفظ القرآن ولهذا ثبت فى الصحيح ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «ان حفظ القرآن ولهذا ثبت فى الصحيح ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «ان منها»

والحقنا بالصالحين آمين

فها نحن نتقلب فيما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله فنسأل الله الايمان به وبرسوله والقيام بشكره على الوجه الذي يرضيه عنا»

## وَمَنْ كَفَرَ بَعَثَ ذَلِكَ فَأُولِيِّكَ هُمُ الْفْسِقُونَ @

او هر محوک چه کافر شو پس له دغو لويو انعاماتو پس دغه کسان هم دوی (غټ) فاسقان دی.

تفسیر: یعنی د داسی عظیمهؤ انعاماتو څخه وروسته ناشکری د ډیرو لویو مجرمانو او د زورورو عاصیانو کار دی ـ حضرت شاه صاحب فرمائی «هر هغه څوک چه د اربعه ؤ خلفاؤ د خلافت او د دوی د فضل او شرف څخه منکر شو د دغو الفاظو څخه د ده حال څرګنداوه شی» ﴿ وَيُمَّاأَشِّرُ لَمَانِيْتُونَا اَلْلِيْنَ مَنْقِتًا بِالْاِئِشَ الْمَقْلِيَةِ اَلْلَائِشَ الْمُؤْلِثَةِ الْکَانَدُونُونُ اَقِیْرٌ ﴾

## وَاقِينُواالصَّلْوَةُ وَ اتُواالُّوكُوةَ وَلِيعُواالرِّسُولَ لَعَكُمُونَ ۞

او قائموئ تاسی (سم اداء کوئ سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوئ زکوٰة او اطاعت وکړئ حکم ومنئ تاسی د رسول (د الله) ښائی تاسی ته چه رحم وکړ شی پر تاسی.

تفسيو: يعنى كه د الله تعالىٰ له رحمته برخه اخيستل غواړئ نو تاسى هم د هم هغو مقبولو بندكانو په شان حسنه اعمال ځان ته اختيار كړئ! ـ چه د لمونځونو په بهه شان سره قائمول ـ د زكوة وركول دى او د حيات په تولو شعبو كښى د رسول الله صلى الله عليه وسلم پر احكامو تلل دى. اللهم ارزقنا متابعة رسولك صلى الله عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم وتوفنا عليها

## لاَتَحُسَبَقَ الَّذِينَ كَفَرُ وُامُعُجِزِينَ فِي الْكِرْضِ وَمَأُولُهُمُ النَّالُ وَلَيَشُ الْمُصِيُّرُ ﴿

مه کوه ګمان خامخا پر هغو کسانو چه کافران شوی دی عاجز کوونکی (د الله) په ځمکه کښی او ځای د هستوګنی د دوی اور (د دوزخ) دی او خامخا بد ځای د ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیر: دغه د نیکو بندگانو په مقابل کښی ئی د مردود او منفوبو خلقو انجام او خاتمه ښوولی ده یعنی کله چه نیکانو ته د ملک حکومت او د ځمکی خلافت عطاء کیږی نو د کافرانو او بدکارانو ګردی (تولی) مکاری او تدابیر ماتیږی او ماته ئی ور په برخه کیږی ـ د الله تعالیٰ د ارادی مخه هیڅ څوک نشی نیولی ـ که دوی په ګرده (ټوله) دنیا کښی دی خوا او هغی خوا ته منډی ووهی ـ او هر چیری لاړ شی او وځنلی ـ نو بیا هم د الله تعالیٰ له سزا او پوښتنی څخه ځان نشی پتولی او خلاصولی ـ او یقیناً دوی د جهنم په بندی خانه کښی غورځول کیږی.

## يَانَهُا الَّذِينَ امَنُوالِيسُتَاذِ نَكُوالَّذِينَ مَلَكَتْ آيْمَا نَكُو

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) ښائی چه اذن دی وغواړی له تاسی (په وقت د ننوتلو) کښی پر تاسی باندی) هغه (وینځی مریان خدام) چه مالکان شوی وی د هغو ښی لاسونه د تاسی

تفسیر: مخلور رکوع پخوا له دی نه د استیذان (اجازه غومتلو) د مسئلی ذکر و دا د هغه تتمه ده په منځ کښی د ځینو خاصو مناسباتو لامله (له وجی) نور مضامین راغلی و.

## وَالَّذِينَ لَوْيَيْلُغُواالُحُلُومِنُكُوْتَلَاثَ مَلَّاتٍ مِنَ قَبْلِ صَلَوْقِ الْفَجُرِوحِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابُكُوْسَ الطّهِيُرَةَ وَمِنَ بَعْدِ صَلَوْقِ الْعِشَأَةِ تَلْكُ عَوْلَتٍ لَكُوْ

او هغه کسان چه نه دی رسیدلی حد د (احتلام بلوغ) عقل ته له تاسی (احرارو) دری کرته پخوا له لمانځه د صبا او په هغه وقت کښی چه پاسئ ږدځ تاسی کالی (جامی) خپل د غرمی په وقت کښی او پس له لمانځه د ماسختن (دغه اوقات) دری وقتونه د خلل (پیښیدو د ستر) دی تاسی ته

تفسیر: به هم دغو دوو اوقاتو کښي عموماً زائد کالي (جامي) له ځانه لری کیږی یا د خوب

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

او د ویجی لباس سره تبدیلییی او مروبی زیاتره په هم دغو اوقاتو کښی کاوه شی کله پخوا له سهاره کله د غرمی د لمبلو شوق یا ضرورت چه هم انسان ته پیښیږی او دا غواړی چه بل څوک پری مطلع او خبر نشی نو ځکه ئی حکم ورکړ چه په دغو دریو اوقاتو کښی نابالغو هلکانو وینځو او مریانو ته هم بنائی چه د ننوتلو اجازه واخلی په نورو اوقاتو کښی دوی ته نه ښائی چه د نورو پردیو په شان اجازه وغواړی مګر که کوم شخص د خپلو مصالحو لامله (له وجی) په نورو اوقاتو کښی هم د استینان قید زیات کړی نو دلته استجازه ضروری ده.

# لَيْسَ عَلَيْكُورُ لَا عَلَيْهِمُ حُبَنَاحُ لِعَكَ هُنَّ لَوْفُونَ عَلَيْكُوْ بَعْضُكُمْ عَلَ بَعْضِ

نشته پر تاسی او نه پر دوی باندی هیڅ ګناه (وبال) تیر له دغو دریو وقتونو (په بی اذن ننوتلو د دوی کښی پر تاسی (په تللو او ننوتلو لپاره د خدمت) ځینی ستاسی پر ځینو نورو (ګرځیدونکی یئ یو په بل)

تفسیر: یمنی د پورته ذکر شویو اوقاتو محخه ماسوا<sub>ه</sub> په نورو اوقاتو کښی عادتاً بی له مزاحمته او ممانعته یو له بل سره کنلی شئ! او په دغو تللو راتللو کښی نابالغو هلکانو ـ وینځو او مریانو ته لازم نه دی چه د هر واری ننوتلو ډپاره اذن او اجازه وغواړی محکه چه د دی شیانو له رعایته ډیر تکلیف او حرج پیښیوی او په کارونو او معاملاتو کښی ډیر بندوالی او حرج واقع کیډی چه هغه د الله تعالیٰ له حکمته خلاف دی.

كَنْالِكَ يُمَيِّنُ اللهُ لَكُوُّالَّالِيَّ وَاللهُ عَلِيُهُ عَكِيْهُ ﴿ وَإِذَا بَكَمُّ الْأَطْفَالُ مِنْكُوُ الْحُلُّمُ فَلْيَسُتَا ذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَنْالِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُّ الِيَّهِ وَاللهُ عَلِيُهُ عَكِيُهُ ﴿ وَالْقَوَّاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ الْقَ لَايَرْجُوْنَ فِكَاعًا فَكَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ اَنْ يَضَغُنَ شِيَابَهُ ثَنَّ غَيْرَهُ مَنَ يَخِيدُوْنٍ وَلَنْ يَنْمَعُنْ فَنْ حَنْدُ لِلهُ مَنْ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُوْنَ هم داسی (لکه چه دغه بیان ئی درته وکړ) ښکاره بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د احکامو) او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا دی. او کله چه ورسیدل واړه هلکان (اصیلان) ستاسی حد د (بلوغ) عقل ته پس اذن دی وغواړی (په ننوتلو کښی) پر تاسی باندی لکه چه اذن غوښته هغو کسانو (چه بالغان شوی وو) پخوا له دغو (اطفالو) هم داسی (لکه چه دغه بیان ئی وفرمایه) ښکاره بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د احکامو) خپلو او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ډیر حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) او زړی ناستی له ښځو هغو څخه چه امید نه لری دوی د نکاح (په سبب د ډیر زوړوالی) پس نشته پر دوی هیڅ ګناه (وبال) چه کیږدی (وباسی دوی ظاهری) جامی خپلی (لکه چادری او لوپتی) په دی حال کښی چه ښکاره کوونکی نه وی د ښائست خپل او دا چه دوی ځان وساتی (له ایستلو د ظاهری جامی څخه هم) خیر دی دوی ته او الله ښه اوریدنکی (د ټولو احوالو)) به عالم دی (په ټولو احوالو).

تفسیو: یعنی هلکان تر هغه پوری چه نابالغه وی د دغو دریو اوقاتو محخه ماسوا په نورو اوقاتو کښی بلا اجازت ننوتلی شی کله چه د بلوغ حد ته ورسیږی بیا د هغه حکم د همغو نارینه و په شان دی چه د هغو احکام په دغه آیت کښی تیر شول ﴿ لَلْقَالْلَوْیُنَ اَمْوَّالْاَتَکَ خُلُوْیَدَاَتَیْمِیْمُ مِّی شَرِیْوَائِلَیْهَا ﴾

حضرت شاه صاحب لیکی «که سپین سری بودی بنځی پخپلو کورونو کښی په لږو ضروریو کالیو (جامو) کښی لکه کمیس پرتوګ تکری اوسیډی نو درست دی او که په پوره پرده کښی واوسی نو لا بهټر دی» او کله چه له کوره د باندی وځی که زائد کالی (جامی) مثلاً برقع او نور له خپله ځانه لری کړی نو هیڅ مضائقه نه لری په دی شرط سره چه په هغنو کالیو (جامو) د زینت اظهار نه وی چه د هغی د پت ساتلو حکم د ﴿ وَلِيْكِيْنَيْنَهُنَّ ﴾ الآية \_ په آيت کښی ورکړی شوی دی له دی نه د دی خبری اندازه په به شان سره کیدی شی چه قرآن کریم د ځوانانو بنځو د پردی او ستر په متملق څه منشأ لری؟ یعنی دغه خو د فتنی مخی نیولو او انساد ظاهری انتظامات دی پاتی شوی هغه خبری چه د پردی په منځ کښی کیږی \_ او د فتنی عوامل او اسباب تری څجیږی (پیدا کیږی) نو به وپوهیږی چه الله تعالیٰ د ګردو (تولو) خبری آوری \_ او پر هر شی به خبردار دی او سم له هغو به د هر چا سره معامله کړی.

## لَيْسَ عَلَى الْأَعْمِٰ لِمَ حَرَجٌ وَلَاعَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَاعَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجٌ

ٷڵٵٚؽٵؽؙۺؙڲؙڔ۫ٲڹ۫ٵٞػؙٷٛٳڡؽؙڹؽؙۅ۫ؾؚڲؙ؞ٲۅؙڹؽۅ۫ؾؚٵؠٚٙؠڬٛۅؙٲۉؽؽؙۅٛؾ ٲ؆ٙۿؾڬؙٵڎؙڹؽؙۅ۫ؾٳڂٛۅٳڹڬڎٵۉؠؙؽؙۅؾٵڿۅؾڬۅٵڎڹؽ۠ۅؾٵڠٮٵڝڬؙۄػؙڎٵۉؿؽٛۊ ۼڟؾڬڎؙٵڎڹؽۅ۠ؾٵڂٛۅٳڸڝؙؙٛ؞ٛٳۊؙڹؽۏؾڂڶؾڬڎٵۊٮٵڡؘڵڬڎؙۅٞ؆ڡٞٵؾڝڎ ٵۏڝۮؚؽۼٷ۫ڷؽۺ؏ٙؽڂڞؙڎؙڂڹٵڴٲڹٵٛٷٛڰٛۊۼؾڐڰؾڽڠٵۉٲۺؙؾٵؾٵ ٷٳڎٳۮڂڷؾؙۄؙڹؽۅٛٮٵڡٞٮڵؚڽٷٵٵڶٲڎؙۺڴۏۼۣٙؾڐڰؾڽٚٷۼۮڽٳڶڶٳ ڞؙڶؚۯػڐٙڟۣؾ۪ؠڐؙ۬ػۮٳڮؽؠؙؾؚؽٵڶڶۿڶڰؙۄؙٲڴٳڽؾڶڰڷڰؙۏ۫ؾۘٷؿٷؿڵۊؘؽ۞ٛ

نشته پر رانده هیخ حرج (مشت) او نه پر گود هیغ حرج (محنت او وبال) او نه پر رنگور هیڅ حرج (سختی او ملامتی) او نشته پر نفسونو ځانونو ستاسی هیڅ حرج (کلفت) چه وخورئ تاسی (او دا تیر اهل د ابتلا) له کورونو خپلو (یا له کورونو د اولادو او عیالو خپلو) یا له کورونو د پلرونو خپلو یا له کورونو د ورونو خپلو یا له کورونو د خورونو د خبلو یا له کورونو د خورونو د عمو (تروریانو) خپلو یا له کورونو د خالو (توړیانو) خپلو یا له کورونو د خالو (توړیانو) خپلو یا له کورونو د د اله کورونو د ماماگانو خپلو یا له کورونو د د اله کورونو د نالو (توړیانو) خپلو یا (له کورونو د د د د هغه (او د هغه چا) چه مالکان شوی یئ تاسی د کلیگانو (کنجیانو) د هغه (او د هغه وبا) چه مالکان شوی یئ تاسی د کلیگانو (کنجیانو) تاسی هیڅ ګناه (وبال) په دی چه وخورئ (طعام تول) سره یو ځای یا بیل تاسی هیڅ ګناه (وبال) په دی چه وخورئ (طعام تول) سره یو ځای یا بیل تاسی پر ځانونو خپلو پیشکشی ده ثابته له (جانبه د) الله مبارکة طیبة اسی پر ځانونو خپلو پیشکشی ده ثابته له (جانبه د) الله مبارکة طیبة بیبانوی الله تاسی ته آیتونه (د حکمت او احکام خپل) ښائی چه تاسی عقل ویلوئ (به خیر او شر).

تفسیر: یعنی د هغو کارونو له کولو څخه دغه اهل الابتلاء معاف دی چه پکښی تکلیف وی مثلاً جهاد \_ حج \_ جمعه او جماعت او نور داسی شیان (ک**ذا فی الموضح)** یا ئی دا مطلب دی چه د دغو معذورانو محتاجانو په خوراک کښی له روغو خلقو سره هیڅ تکلیف او حرج نشته ځکه چه د جاهلیت په زمانه کښی به ئی داسی محتاجان او معذوران نه

پریښوول چه له اغنياؤ او روغو خلقو سره ډوډی وخوری د دوی په زړه کښې به داسې خبری گرځیدی چه البته دغه خلق له دی نه کرکه او نفرت کوی چه له مونیه سره ډوډی وخوری یا ځمونړ له ځینو اوضاعو او حرکاتو څخه لکه چه دوی ته ایناء او ضرر وررسیږی ـ او په واقع سره چه ځينو ته له دى نه نفرت او وحشت هم بيدا كيده ځينو مسلمانانو ته له ډيرى اتقاء داسي خیال بیدا کیده چه د داسی معذورانو او مریضانو سره په یو ځای خوراک کولو کښی شاید د مساوات او عدل اصول قائم یاتی نشی روند د خوراک کرد (تول) شیان نشی موندلی \_ کود امکان لری چه یه ځند (تاخیر) سره راشی او یه مناسب ځای کښی نشی کیناستی د رنځورانو خبره خو د خوځولو نه ده ـ نو بناء عليه له هغوی سره ئی په يو ځای کيناستلو کښي احتياط کاوه څو د دوی حق تلف نشي ـ بل يو داسي صورت هم پيښيده چه دغه معذور او محتاج سړي به چه د چا کره ورته چه هغه به په دی نه ؤ مقتدر چه دومره محتاجانو ته یخپله خوراک ورکړی نو به ئی بی تکلفه دوی د خپل یلار \_ ورور \_ خور \_ تره ماما او نورو خپلوانو کره بوتلل \_ نو د دغه وضعیت له لیدلو څخه به دغو معذورانو ته داسي خیال پیدا کیده چه مونډ خو د ده کره راغلی وو ده مونیر واخیستلو او له خپله کوره ئی وشرلو ـ لکه یخپله ځمونیر د ډوډی ورکولو څخه کرکجن (متنفر) او ناخوښه دی؟ د دغو ګردو (ټولو) خیالاتو اصلاح په دغه آیت سره وکړه شوه چه تاسی ته خامخا نه ښایی چه په دغسی اوهامو او خیالاتو کښی خپل ځانونه وغورځوئ ـ یاک اللہ یه دغه معامله کښی وسعت ایښی دی نو بیا تاسی ولی بر خپلو ځانونو تنګسه او تكليف راولع؟

﴿ آَرَمُٱللَّائُمُّوَّقَدَائِهُمُ ﴾ یا چه وخورئ له کورونو د هغه چا چه مالکان شوی بیځ تاسی د کلیګانو (کنجیګانو) د هغو او د هغو متصرفان بیځ) یعنی ستاسی تر تصرف لاندی ایښی شوی دی. مثلاً یو سری بل سری د خپل شی وکیل یا محافظ ګرڅوی او دی که له هغه څخه څه شی د معروف په کومه اندازه خوری او ځښی نو مجاز دی.

﴿ آَيْنَ مَكَا َ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَخُورِئُ طَعَام تول سره يو ځای او يا بيل بيل) يعنی د خپلوی په علائقو کښی د خوراکی شيانو د هر وقت د پوښتنی کولو هيڅ ضرورت نشته. نه بنائی چه خوړونکی وشرميډی او حجاب وکړی ـ او نه کوربه دی څه تری وساتی مگر د بنځی کور که د هنی د ميره (خاوند) وی نو بنائی چه د هغه خوښی او مرضی حاصله کړی. او يو ځای سره خوری ايا بيل ـ يعنی د دغی خبری فکر او انديښته پخپلو زړونو کښی مه کوئ چه چا زياته وخوړله ؟ او کوم يوه لپه وخوړله گرد (تول) سره خپل خواړه دی يو ځای پخوی او گرد (تول) دی سره يو ځای خوری. که د يوه سړی مرضی نه وی نو بيا د هيچا د هيڅ شي خوراک نه دی درست.

د سلام اچولو تقیید ئی وفرمایه د ملاقات په وقت کښی څکه چه له دی نه بله کومه ښه دعاء نشته. هغه خلق چه سلام نه اچوی او د هغه په ځای نور الفاظ له خپله ځانه جوړوی یا د نورو پردیو اقوامو او مللو تقلیدونه کوی نو د دوی دغه تجاویز او تقالید له سره د الله تعالیٰ له دغه

حکمه او تجویزه نشی بهتر کیدی.

تغییه: له دغه آیت محنی د یوامی خوراک کولو جواز هم ووت د محینو حضراتو په نسبت ئی لیکلی دی تر محو چه د هغوی سره به میلمانه نه و دوی به خوراک نه خور معلوم شو چه دغه غلو دی هو! که محو تنه خورونکی سره یو محای کنیینی نو دغسی خوراک د برکت موجب دی کما ورد نی الحدیث.

إِنَّمَا المُوْمِنُونَ الذِينَ الْمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَنَّ عَلَى الْمُنُوا مِعَنَّ عَلَى الْمَنْوَا حَتَّى يَسُتَ أَذِنُوهُ إِنَّ مَعَنَّ عَلَى الدِينَ عَبُوا حَتَّى يَسُتَ أَذِنُوهُ إِنَّ اللّهِ وَرَسُولِهُ اللّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهُ فَإِذَا السَّتَ أَذَنُوكَ لِمَعْ اللّهِ عَلَى الدِينَ فَيْ اللّهِ عَلَى الدِينَ فَيْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

بیشکه هم دا خبره ده چه مؤمنان هغه کسان دی چه ایمان یقین ئی راوړی دی پر الله او (په) رسول (د الله) او کله چه وی دوی له دغه (رسول) سره پر کوم کار جمع کوونکی د (خلقو لکه جمعه ـ جهاد یا جرګه) نو نه ځی (پخپل سر) تر هغه پوری چه اذن وغواړی له دغه (رسول الله) نه بیشکه هغه کسان چه اذن غواړی له تانه (ای ځما رسوله) دوی هغه کسان دی چه کامل ایمان یقین لری پر الله او رسول د الله (او منی ئی) پس کله چه اذن وغواړی دوی له تانه (ای رسوله ځما تللو ته) دپاره د ځینو کارونو خپلو پس اذن ورکړه هغه چاته چه خوښه وشی ستا له دوی نه (د اذن ورکولو) او مغفرت وغواړه د دوی دپاره له الله تعالیٰ بیشکه الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: په پاس آیتونو کښی د راتللو په وقت کښی د استیذان (اجازه غوښتلو) ذکر و ـ دلته د بیرته ورتلو په وقت د استیذان ضرورت بموولی شوی دی ـ یعنی پوره ایمان لرونکی هغه دی چه د محمد رسول الله په غوښتلو سره ژر حاضریږی ـ او کله چه په کوم اجتماعی کار کښی شریک او ملکری شی لکه جمعه ـ عیدین ـ جهاد ـ د مشوری مجالس او نور نو بی له اجازی تری نه ځی او په خپل سر تری نه پاڅیډی هم دغه کسان هغه ذوات دی چه په کامل او صحیح معنی سره د الله تعالیٰ او د رسول الله احکام منی او د دوی پوره مطیعان دی.

🏟 قَلْقَاشَتَادَّتُوْكُ ﴾ الآية ـ 🏻 پس كله چه اذن وغواړى دوى له تانه اى ځما رسوله تلو ته دپاره د

ځینو کارونو خپلو پس اذن ورکړه هغه چاته چه خوښه وشی ستا له دوی نه د اذن ورکولو الخ) یعنی وروسته له غوره او فکره هر چاته چه مناسب وګنځ اجازت ورکړئ! او کله چه په دغه اجازه عمل کول هم فیالجمله د نبوی صحبت حرمان او قصور او صورتاً د تقدیمالدنیا علی الدین شائبه پخپل منځ کښی لری نو څکه ئی د هغو مخلصینو په حق کښی استغفار وفرمایه څو ستاسی د دغه استغفار په برکت د هغوی د دغه نقص علاج او تدارک هم وشی.

## لاَ تَجْعَلْوُ ادُعَآءَ التَّسُوُلِ بَيْنَكُوْكَ كَاْءَ بَعُضِكُوْ بَعْضًا ثَدَّ يَعْلَوْ اللَّهُ الَّذِيثَ يَتَسَلَّلُوْنَ مِنْكُوُّ لِوَاذًا قَلْيَحُدُرِ الَّذِيثِي يُعْلَلُفُوْنَ عَنُ اَمْرِهَ اَنْ تُصِيْبَهُ وَوْتُنَهُ اُويُصِيْبَهُ وَعَنَاكِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

مه کرځوئ (مه کنځ ای مؤمنانو! بلنه) دعاء د رسول پخپلو منځونو کښی پشان د دعاء (بلنی) د ځینو د تاسی ځینو نورو ته) بلکه د رسول د بلنی اجابت ضرور وکړئ) په تحقیق معلوم دی الله ته هغه کسان (هم) چه کښیږی او یو یو دوه دوه پټ د باندی وځی له تاسی په دی حال چه یو له بله ځان سره پنا کوی او وځی پس ودی ویریږی هغه کسان چه مخالفت کوی له امره (حکمه) د دغه (رسول ځما) له دی نه چه ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا کښی) یا ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا کښی) یا ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا

تفسیو: یعنی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر غوبتلو حاضر کیدل فرضیږی محکه چه د رسول الله غوبتل د نورو د غوبتلو په شان نه دی او ښائی چه تل د رسول الله صلی الله علیه وسلم د دعوت به حاضریږی نو دعوت جواب په «لبیک» سره ووائی. که د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعوت به حاضریږی نو ښائی چه د دوی له ښیرا د نورو انسانانو په شان نه ده او په مخاطباتو کښی دی هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم د ادب او د عظمت او عزت پوره لحاظ او رعاح کښی دی هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم د ادب او د عظمت او عزت پوره لحاظ او ورنه کړ ای شی او د نورو عوامو خلقو په شان «یا محمد» یا نورو عادی الفاظو سره دی خطاب وګر ورنه کړ ای شی بلکه د دیانیی الله » ـ «یا رسول الله ای پشان تعظیمی القابو سره دی مخاطب وګر غرصیږی» د هر هغه کار دپاره چه دوی وغواړی بیا دا هم ورسره شته چه بی د دوی له اجازی له هنه گایه پاخیدل او بل چیری تلل هم نه دی په کار اوس هم محمونږ مسلمانانو دپاره هم دغه خبره ویر (قابله) او لائقه ده چه د خپلو مشرانو په مقابل کښی د هم دغسی وضمیت رعایت خبره ویر رقابله) او لائقه ده چه د خپلو مشرانو په مقابل کښی د هم دغسی وضمیت رعایت وکړو. دغه کسان چه د نبوی له مجلسه د باندی وتل هغه منافقان ؤ چه پر دوی پند او نصیحت او شاق ؤ ـ هر کله چه دوی موقع موندله سترګی به یی غولولی ـ او ښوی بی او ابازی له مجلس څخه د باندی تبتیدل ـ نو دوی به هم خپل ځان له هغه سره نبدلاوه . یا د

ده په سیوری کښی به ئی خپل ځان موی تیراوه ـ نو د دی په نسبت داسی فرمائی چه تاسی له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه څه خپل ځان پتوځ پاک الله ته خو ستاسی ګرد (ټول) حال احوال هم معلوم دی. ﴿ مَلْمِعَلْوَلَوْنَى اَلْمَالُوْنَ ﴾ پس ودی ویریږی هغه کسان چه مخالفت کوی له امره حکمه د دغه رسول ځما له دی نه چه ربه رسیږی دوی ته څه فتنه آفت په دنیا کښی یا وبه رسیږی دوی ته څه فتنه آفت په دنیا کښی یا وبه رسیږی دوی ته عذاب دردناک په آخرت کښی) یعنی د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له احکامو څخه مخالفت کوونکی ته خوف او ویره په کار ده چه د دوی په زړونو کښی د کفر او نفاق او د نورو فتنو نیالکی (جرړی) د تل دپاره بیخ او بنست (بنیاد) ونه نیسی او د هغه لامله (له وجی) د دنیا په کوم دردناک عذاب کښی اخته او میتلأ نشی.

## ٱلاَإِنَّ بِلٰهِما فِي السَّلَوْتِ وَالْاَرْضِ قَدْيَعُكُوْمَاۤانْتُوْعَكِيْهِ ۗ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ الِيُهِ فَيُنَتِّبُهُمُ مِناعَمِلُواْ وَاللهُ بِكُلِّ ثَنَّ عَلِيُونُ

واورئ خبردار او پوه شئ چه بیشکه خاص الله لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و میدانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و عبیداً (په تحقیق معلوم دی) (الله ته) هر هغه څه چه تاسی پری یئ (له اخلاصه او نفاقه) او (معلومه ده الله ته) هغه ورځ چه وروستل شی (دغه خلق) الله ته پس خبردار به کړی (الله) دوی پر هغو عملونو چه دوی کړی دی (له خیر او له شره) او الله پر هر څیز باندی ښه عالم دی.

تفسیو: یعنی ممکن دی چه د مخلوق له ستر کو څخه په پنه کوم کار و کړئ ۔ لیکن د الله تعالیٰ غخه ستاسی هیغ حال او احوال نشی پت پاتی کیدی او نه د الله تعالیٰ له آسمانونو او له محمکو څخه چیری وتلی او تبتیدلی او پتیدلی شئ ۔ الله تعالیٰ همغسی چه ستاسی له دغه موجوده حالت څخه عالم او باخبر دی هم داسی د هغی ورځی له مجازاتو څخه هم پوره عالم او خبردار دی کله چه ګرد (تول) مخلوقات به د حساب او کتاب دپاره د ده په لوری بیول کیږی ۔ او د دوی د هر یوه په مخ کښی به د ده د یوی یوی ذری عمل حساب او کتاب په واضح او ښکاره ډول (طریقه) ایښود کیږی نو د داسی علیمالکل او مالکالکل له سزا څخه به مجرم چیری نجات وموندلی شی؟.

تمت سورة النور بفضل الله وتوفيقه اللهم نور قلوبنا بالايمان والاحسان ونور قبورنا واتمم لنانورناواغفرلنا انك علىٰ كل شئ قدير \_ وبالاجابة جدير

قدافلح(١٨) الفرقان(٢٥)

سورة الفرقان مكية الا الايات ٦٨ و ٦٩ و ٧٠ فمدنية وهي (٧٧) آية و (٦) ركوعات رقمها (٢٥) تسلسلهاحسب النزول (٤٢) نزلت بعد لين .

د «الفرقان» سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۱۸ ؤ ۱۹ ؤ ۷۰ آیتونو نه چه مدنی دی (۷۷) آیتونه (٦) رکوع

لری، په تلاوت کښی (۲۵) په نزول کښی (۲۶) سورت دی وروسته د «یٰسین» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْوِنَ

(شروع) یه نامه د الله چه خورا (ډیر) مهربان ډیر رحم والا دی

## تَبْرِكَ الَّذِي نَزَّل الْفُرُ قَالَ عَلْي عَبْدِ ﴿ لِيكُونَ لِلْعَلِينَ نَذِيرُكُ

ډير برکتناک څيښتن (خاوند) د ډير خير او پورته دی هغه (ذات) چه نازل کړی لی دی قرآن پر بنده خپل (محمد) دپاره د دی چه شی دی خلقو ته ويروونکی (له جحيمه)

تفسیر: «فرقان» (د نیصلی کتاب) ئی وفرمایل دغه فرآن ته چه د حق او باطل آخری فیصله او د حلالو او حرامو سره بیلتون په ښکاره ډول (طریقه) سره کوی ـ هم دغه کتاب دی چه د خپل نازل کوونکی د شان عظمت او د صفاتو علویت او د هغه د اعلیٰ درجی حکمت او رافت په انتهائی شکل کښی وړاندی کوی او د ګرد (تول) جهان د هدایت او اصلاح متکفل او دوی ته د کثیر خیر او د غیر منقطع برکاتو د اعطاء سامان او وسائل تیار کړی دی.

(ډير برکتناک څيښتن (خاوند) د ډير خير او پورته دى هغه ذات چه نازل کړى راليولى ئى دى فرقان حميد او قرآن مجيد لپاره د هدايت پر خپل هغه کامل او اکمل بنده محمد صلى الله عليه وسلم باندى چه د ده ممتاز لقب د عبوديت له کماله هم دغه «عبد الله» شوى دى صلوة الله عليه وسلامه لپاره د دى چه شى دغه قرآن مجيد خلقو ته انسانان دى که پيريان ويرونکى له عنابه د نيران) يعنى قرآن عظيم الشان کرد (ټول) جهان ته د کفر او عصيان له بدى خاتمى خبر ورکونکى دى لکه چه په دغه سورت کښى «د مکنبينو» او معاندينو ذکر ډير شوى دى ښائى د هغه له خاطره دلته د «نغير» صفت ئى بيان فرمايلى وى او «بشير» ئى نه دى ياد کړى او د

ورکونکی دی لکه چه په دغه سورت کښی «د مکنبینو» او معاندینو ذکر ډیر شوی دی ښائی د هغه له خاطره دلته د «نذیر» صفت ئی بیان فرمایلی وی او «بشیر» ئی نه دی یاد کړی او د «للعالمین» په لفظ سره ئی دا راښکاره کړی دی چه دغه قرآن یواځی د عربو امیونو ته لکه چه ځینی خلق وائی نه دی نازل شوی بلکه د ګردو (ټولو) پیریانو او انسانانو د هدایت او اصلاح دپاره نازل شوی دی. قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

#### لِلَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمُوْتِ وَالْكَرْضِ وَلَهُ يَتَخِذُ وَلَدَا اَوْلَهُ يَكُنُ لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْعٌ فَقَدَّرُ فَقَدُرُ فَقَدِيرًا ﴿

هغه (الله) چه خاص هم ده ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او نه ئی دی نیولی هیڅ ولد او نشته ده ته شریک (مل) په ملک سلطنت کښی او پیدا کړی دی الله هر شی پس په اندازه کړی ئی دی هغه (شی) په اندازه کولو سره.

تفسیو: (یعنی جنس ـ نوع ـ قد ـ رنگ ـ خوی ـ عمر ـ اجل ـ عمل ـ رزق ـ حیات ـ ممات ـ مکان ـ زمان ـ او نور او دا تول ئی په یوه مقدار لیکلی دی په لوح محفوظ کبیی او) هر غیز ئی په یوه خاصه اندازه او هیئت سره ایسی او پیدا او تیار کری دی چه له هغو شخه همنه خواص او افعال ظاهرییی چه د هغوی دپاره همنه پیدا شوی دی او هیخ یو مخیز له خپلی دائری شخه د باندی قدم نشی کیبنودی او نه په خپلو حدودو کبنی د عمل او تصرف د فطری موزونیت په لحاظ د له څه تزئید او تنقیص ځای پکنیی شته او نه د هغه په کوم وصف او خصوصیت کبنی د اعتراض او کوتی کیبنودلو موقع شته د سائنس لوی لوی پوهان د ده د حکمت په سیندونو کبنی غوتی وهی خو په پای (اخر) کبنی دوی په دغه وینا سره مقر او معترف کیږی سیندونو کبنی غوتی وهی خو په پای (اخر) کبنی دوی په دغه وینا سره مقر او معترف کیږی

#### ۅؘاتَّخَنُوْامِنُ دُونِهَ الِهَةَّ لَايَغُلُقُوْنَ شَيْعًا وَهُمُ يُخْلَقُونَ وَلاَيَمُلِكُونَ لِاَنْفُسِهِمُ خَرًّا وَلاَنْفُعًا وَلاِيَمُلِكُونَ مَوْتًا وَلاَحَلِوةً وَلاَنْتُورًا ۞

او نیولی دی دغو (کفارو) بی له الله نور معبودان چه نشی پیدا کولی (دغه معبودان) هیڅ شی حال دا چه دوی پخپله پیدا کول شی او نه دی مالکان دپاره د ځانونو خپلو د ضرر (د دفع کولو) او نه د نفعی (د رسولو) او نه دی مالکان په وژلو د چا او نه په ژوندی کولو د چا او نه په بیا ژوندی پورته کولو د مړیو (له قبورو بعث ته).

تفسیو: یعنی د غومره ظلم او تعجب او حبرت مقام دی چه د داسی مطلق قادر مالک الکل علیالاطلاق حکیم ـ او زبردست وجود بس او کافی نه ګڼی او خپلو ځانونو ته د نورو معبودانو قدافلج(۱۸) الفرقان(۲۵)

او حاکمانو تجویزونه کوی او داسی تصور کوی چه گواکی دوی هم د الله تعالیٰ په حکومت کښی د برخی خاوندان دی حال دا چه د هغو بیچارکانو خپل وجود هم له خپله کوره نه دی او نه پر خپل ځان د تصرف او اختیار خاوندان دی او نه د کومی ذری شی د پیدا کولو واک او اختیار لری د او نه پر نخپل مستقل اختیار کول او وژل د دوی په قبضه او واک (اختیار) کښی دی د او نه په خپل مستقل اختیار سره چاته له څه نفع یا نقصان رسولی شی د بلکه د خپلو ځانونو دپاره هم د یوی ذری په برابر د کتی (فائدی) د حاصلولو یا له نقصان څنی د ځان ساتلو هم قوت او قدرت نه لری د نو د داسی ضعیفو د عاجزو او مجبورو شیانو د الله تعالیٰ شریک بلل محومره لوی شاهت او انتهائی بیحیائی ده (ربط) دغه خو د قرآن د نازلوونکی د صفاتو او د شیونو ذکر و د او د هغه په نسبت د هغو بی تعیزیو چه مشرکانو کولی تردید و د وروسته له دی نه پخپله د قرآن مجید په نسبت او د قرآن کریم د حامل په نسبت د سفهاؤ او ناپوهانو د اعترضاتو او تنقیداتو جواب ورکوه کیږی.

## وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ آلِنَ هِ نَالِالْآ اِنْكُ لِفَتَالِهُ وَاَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ الْخَرُوْنَ \* فَقَدَ جَأَنُو ظُلْمًا وَّزُورًا أَ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی چه نه دی دا (قرآن) مګر دروغ دی چه له ځانه ئی جوړ کړی دی دی په دی (محمد) او کومک ورسره کړی دی په دی (دروغ جوړولو کښی) قومونو نورو (نو فرمائی الله) پس په تحقیق راتلل کړی دی (دغو کفارو) په ظلم او په دروغو سره.

تفسیو: (یعنی کافران وائی چه نه دی دغه قرآن چه راوړی دی محمد صلی الله علیه وسلم مکر خو دروغ دی او) دغه محردی (تولی) تشی د خولی خبری دی چه قرآن د الله تعالیٰ کتاب دی معاذ الله محمد صلی الله علیه وسلم د څو تنو یهردانو په مدد یو کلام تیار کړی دی او هغه له خپله محانه جوړ کړی دروغ ئی د الله تعالیٰ په طرف منسوب کړی دی بیا د هغه په اشاعت ئی لاس پوری کړی دی بس تول حقیقت ئی هم دغومره دی. (نو پاک الله د دغو کفارو په تردید فرمائی ﴿ فَقَدَّبَ الله الله الله الله الله وی تحقیق راتلل کړی دی دغو کفارو په ظلم او په دروغو سره) یعنی له دی نه به لوی ظلم او دروغ نور څه وی چه داسی معجز کلام او حکیم کتاب ته چه د هغه عظمت او صداقت له امر څخه زیات روجان دی کنب او افتراء وویل شی ۔ آیا د څو تنو یهودی غلامانو چه هغه هم عجمیان دی په مدد سره د داسی عمده کلام جوړول امکان لری؟ چه د هغه په مقابل کښی د دنیا تمام فصحاء ۔ حکماء ۔ بلکه کرد (ټول) پیریان او انسانان د ډیرو لویو لویو عالی دماغو عقلاو او حکماؤ سترګی خیری

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

او تیتی (خړی او خکته) کړی.

## وَقَالُوُاٱسَاطِيُوالْا وَلِيُنَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْل عَلَيْهِ بُكُرةً وَالْمِيلَا

او وائی (کفار) دا قصی دی د ړومبنیو خلقو چه لیکلی دی هغه (محمد) پر لیکونکو پس هغه لوستل کیږی په ده (لپاره د لیکلو) صبا او بیګاه.

تفسیر: یعنی کفارو به داسی کنل چه محمد صلی الله علیه وسلم له اهل الکتاب مخجه محه قسی او خبری اوریدلی دی او د هغو یاداشت کی نیبولی دی، یا په بل چا باندی ئی د هغو یاداشت اخیری اوریدلی دی چه هم هغه یاداشتونه شهه او ورځ د ده په مخ کښی پراته دی او یادوی ئی ـ او بیا ئی په نویو نویو اسالیبو اړوی راړوی، نور هیڅ شی نه دی. حضرت شاه صاحب لیکی «ړومبی د دوو وقتونو صبا او بیکا لمونځونه مقرر و ـ مسلمانان هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی په هم دغو دوو وقتونو کښی سره ټولیدل او هغه نوی قرآن به ئی چه نازل شوی و تری یادوه او لیکل به ئی چه تری هیر نشی هم دغو لیکلو ته کفار داسی وائی او په دغه اسلوب سره ئی ادا یکوی نو فرمایی الله تعالیٰ عظم برهانه وجل وعلا شانه په تردید د دغو کفارو کښی

## قُلُ ٱنْزَلَهُ الَّذِي يَعُلُمُ السِّرِّ فِي السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ إِلَّهُ كَانَ عَفُورًا تَحِيمًا

ووایه (ای محمده دغو کفارو ته نه ده داسی بلکه) نازل کړی دی دا قرآن هغه (الله) چه عالم دی په هرو پټو چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی بیشکه چه الله دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی دغه پاک قرآن پخپله راهبیی چه هغه د کوم انسان یا د کومی تولنی له خوا جوړ شوی دی؟ که نه دی؟ داسی نه دی چه تاسی وایئ بلکه دغه عظیمالشان قرآن پخپله دا خبره ثابتوی چه دغه د هم هغه الله تعالیٰ له جانبه نازل شوی دی چه د ده د علمی احاطی شخه د آسمانونو او د محمکو هیڅ یو شی نشی خارجیدلی. د ده معجز کلام \_ فصاحت او بلاغت \_ علوم او معارف \_ غیبیه اخبار \_ احکام او قوانین \_ او هغه مکنونه اسرار چه د هغو اعماقو او زاویاؤ ته هیڅوک بی د الله تعالیٰ له توفیقه نشی رسیدلی او گرد (تول) عقول او افهام د هغو لو قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

پوهی عاجز او ناتوانه دی پخپله الله تعالیٰ دغه خبره صافه څرګندوی چه دغه د کوم محدود علم والا انسان بیان یا د کوم جعلی جمعیت کلام نه دی (بلکه) دغه قرآن ئی پخپل بخشش او مهربانی سره نازل کړی دی (موضح القرآن) بیا هغه کسان چه له داسی واضح او روبیان حقیقت څخه منکران دی نو الله تعالیٰ سره له دی چه د دوی د ګردو (ټولو) جرائمو څخه مفصلاً خبر دی او فوراً دوی ته سزا نه ورکوی نو دغه هم د ده د بښنی او مهربانی اثر دی.

## وَقَالُوْامَالِ لَمَنَاالْوَسُوْلِ يَأْكُلُ الطَّعَامَرَوَيَمُشِّىُ فِى الْأَسُوَاقِ لُوُلَا أَثِولَ الِيَّهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيْرُانُ آوَيُلُقَى إلِيَهُ كَنُزَّاوُتَّكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَّاكُلُ مِنْهَا " وَقَالَ الظّٰلِمُونَ إِنْ تَتَّقِعُونَ إِلَّارَجُلُاسَّتُحُورًا⊙

او وائی (کفار) چه څه دی دغه رسول ته چه خوری طعام او ګرځی په بازارونو کښی (لکه نور خلق دپاره د طلب د معاش) ولی نه نازلاوه شی ده ته یو ملک چه پس شی دغه (ملک) له دغه (رسول) سره ویروونکی (د کفارو له جحیمه) یا (ولی نه) غورځولی کیږی ده ته خزانه (له آسمانه) یا (ولی نه) کیږی ده ته خزانه (له آسمانه) یا (ولی نه) کیږی ده ته یو باغ چه خوری له( میوو او حاصلاتو د) هغه او وائی (دغه) ظالمان (مؤمنانو ته) چه متابعت نه کوئ تاسی مګر د یوه سړی چه سحر یری کړی شوی دی (او مغلوب العقل دی).

تفسیر: یعنی کفارو به دغسی ویل کله چه دغه د نبوت مدعی ځمونډ په شان ډودی خوری او ځمونډ په شان د بیع او شری (پیرودلو او پلورلو) دپاره بازارونو ته ځی \_ نو څمونډ او د ده په منځ کښی څه فرق او توپیر (تفاوت) پاتی شو؟ که دی په رښتیا سره رسول وی نو ښائی د پرښتو په شان له خوراکونو او له څښلو او د دنیوی معاشونو له جگړو او جنجالونو څخه لری او خلاص وی.

یعنی که د پرښتو فوځونه ورسره نه وی نو اقلاً د پاک الله له طرفه یوه دوه پرښتی خو تش د ده د تصدیق او د رعب او داب قائمولو دپاره د ده سره تل گرځیدی او اوسیدی چه د هغی د لیدللو څخه به هرومرو (خامخا) خلق ورته متمائل کیدلل. دا څرنګه د بیچارګی او یواځیټوب په حالت کښی پخپل وچ سر د داسی غتی خبری دعوی کوی؟ ښه که پرښتی د ده سره نشته نه دی وی ـ خو له دی دعوی سره دا خبره متناسبه وه چه ده اقلاً له آسمانه د سرو زرو یا سپینو زرو کومه غیبی خزانه موندلی او وررسیدلی وی چه له هغی څنی ده په خلاص لاس سره ښه مال او دولت صرفولی او (د بازار له تک او راتک او د معاش د تحصیل له جنجاله خلاص وی) د گردو

قدافلح(١٨) الفرقان(٢٥)

(ټولو) خلقو فکر او توجه ئی د دغی ورکړی او سخا له پلوه خپل ځان ته ورکش کړی وی. خیر! که دغه هم ورسره نشته نو د عادی مشرانو او معمولی رئیسانو او د ځمکی د خاوندانو په شان د انګورو (کورو) او خرماؤ (کجورو) او د نورو میوو له باغونو څخه د یوه باغ خاوند خو وی چه له هغه څخه ئی که نورو ته څه شی نه ورکولی اقلاً دی پخپله خو د خوړلو او څښلو او خپلو نورو ضروریاتو څخه بی فکره او بوپروا کیدی. لکه چه دی له دغو گردو (ټولو) شیانو څخه د هیڅ یو ځیز خاوند او مالک نه دی نو مونی څرنگه باور او یقین کولی شو چه پاک الله د خپل رسالت پر جلیله عهده هم داسی د معمولی حیثیت یو سړی مامور فرمایلی دی؟ نو کله چه دغه د نبوت مدعی له خپل دغه وضعیت (شان) او هیئت سره دغسی لویه دعوی کوی ماسوای له دی نه چه ماغزه ئی خراب او دماغ ئی له کاره وتلی دی ـ یا بل چا پری کودی او جادو کړی دی او د هغه له اثره داسی چتی دی او د هغه له اثره داسی چتی

## أنْظُرُكِيفُ ضَرَبُو إلك الْكَمْثَالَ فَضَلُوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿

وگوره (ای محمده!) څرنګه بیانوی (تړی دغه معاندان) تاته مثالونه (د شعر سحر کذب) پس ګمراهان شول دوی پس طاقت نه لری دوی (حق ته د موندلو د) لیاری)

تفسیر: یمنی کفار کله وائی د ده خبری محض مفتریاتی دی کله دعوی کوی چه نه! دی دغه خبری له نورو محخه زده کوی او بیا ئی په خپل قالب کچی اچوی ـ کله دوی ته مسحور وائی ـ کله ئی ساحر بولی ـ کله کاهن ـ کله شاعر ـ کله ئی مجنون ګڼی. دغه اضطراب او وارخطائی پخپله دغه خبره څرګندوی چه له دغو خبرو ځنی یوه خبره هم پر دوی نه منطبقه کیړی نو ځکه د دوی فکر هم پر یوه خبره نه دی تینگ شوی. او د الزام لګولو هیڅ یوه چاره او لیاره ئی نه ده موندلی. هغه کسان په شان کجی داسی سپین سترګی او گستاخی ده موندلی. هغه کسان چه د انبیاؤ علیهم السلام په شان کجی داسی سپین سترګی او گستاخی او بی ادبی کوی او هیله (امید) نشته.

#### تَبْرَكَ اللَّذِى إِنْ شَأَءُ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّنُ ذَلِكَ جَنْتٍ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ وَيَجْعَلُ لَكَ قُصُورًا ۞

ډير لوی برکتناک څيښتن (خاوند) د ډير خير او پورته دی هغه (ذات) که اراده وفرمائي ګرځوی به تاته (په دنيا کښي) خير بهتر غوره له دغي قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

(خزانی او باغونو داسی) باغونه چه بهیږی له لاندی(د ونو) د هغو ویالی او ګرځوی به تاته (په دغو باغونو کښی) بنګلی.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په خزانه کښی هیڅ تقلیل او کمی نشته. که الله جل جلاه اراده وفرمائی یو باغ څه شی دی ډیر زیات باغونه به له دغو اوصافو او صفاتو څخه لا ښه درعنایت کړی چه دغه خلق د هغه مطالبه کوی بلکه الله تعالیٰ پر دی هم قادر دی چه د آخرت هغه ګرد (تول) باغونه او نهرونه او حور او قصور او نور چه درکول کیږی هم دلته درعطا، کړی ـ لیکن د الله تعالیٰ حکمت بالفعل د دی خبری مقتضی نه دی ځکه که د دغو معاندینو هم دغه ګردی (تولی) غوښتنی او فرمائشونه هم پوره او تکمیل کړل شی ـ خو بیا هم دوی د حق منونکی او د صداقت د تثبیت دپاره هغه د دلائل او معجزات چه دروړاندی کړی شوی هغه کافی بلکه له ضرورته څخه زیات هم دی.

## بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَآعْتَتُ ثَالِمَنُ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيْرًا ﴿

بلکه نسبت د دروغو کوی (کفار) په قیامت باندی (چه نشته) او تیار کړی دی مونږ دپاره د هغه چا چه نسبت د دروغو کوی په قیامت باندی سخت اور (د دوزخ).

تفسیر: یعنی دغه خلق چه د هغو شیانو مطالبه کوی هغه فیالحقیقت د حق د طلب په نیت نه دی بلکه محض د شرارت او ربیرو (تکلیفونو) دپاره داسی کوی او د دوی د دی شرارت سبب دا دی چه هغوی تراوسه پوری په قیامت او د قیامت په سزا او جزا یقین او باور نه لری. نو دوی دی دغه خبره مه په یاد ولری چه د دوی له دغه تکنیه څخه هیڅ شی نه جوړیوی او قیامت خامخا راتلونکی دی او د مکنبینو دپاره هغه د اور بندیخانه چه لا له پخوا څخه تیاره کړی شوی ده دوی هرومرو (خامخا) په همغی کښی لویدونکی دی.

## إِذَارَاتُهُ وُمِّن مُكَانٍ بَعِيْدٍ سَبِعُوْالَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيْرًا

کله چه ووینی (دغه اور) دوی له هغه ځای لری نو آوری به دوی (دغه اور) لره خوټکیدل (له ډیره قهره) او غوریدل (له ډیره غضبه).

تفسیر: یعنی د دوزخ اور په محشر کښی کله چه جهنمیان له لری څخه ووینی په ډیر جوش او خروش راځی ـ د هغه له غضبناکو غړونو او خوفناکو نارو مورو او بد رنګه خوتکیدلو څخه د قدافلح(١٨) الغرقان(٢٥)

ډيرو زورورو ميړو او زړه ورو سريو تريخي چوي ـ او لړمون خوړيني کيږي.

# وَإِذَا الْقُوْامِنْهَا مَكَانًا ضَيِقًا مُقَرِّنِينَ دَعُواهُ سَالِكَ ثَبُورًا ۞

او کله چه وغورځولی شی (کفار) له دوزخ نه په ځای تنګ کښی په دغه حال کښی چه (څو تنه یو ځای سره نژدی په ځنځیرو) سره تړلی شوی وی نو په دغه ځای بولی دوی هلاک (خپل)

تفسیو: یعنی په دوزخ کښی به د هر مجرم دپاره ځان ته ځای وی چه له هغه نحخه به له سره نشی خوځیدی ـ او د یوه نوعیت نحو نحو مجرمان به په یوه ځنځیر کښی سره تړل کیږی په دغه وقت کښی به مجرمین د مصیبت او عذاب له ویری مرګ ته ناری وهی چه کاشکی مرګی راشی ـ او مونږ ته له دغو مصائبو او بلیاتو نحخه نجات راکړی.

(نو وبه ویل شی دغو کفارو ته له جانبه د الله تعالیٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه داسی چه)

## لَاتَتَهُ عُواالْيُومَرُثُبُورًا وَاحِمَّا وَادْعُوا شُبُورًا كَثِيْرًا ۞

مه غواړئ مه بولئ تاسی نن ورځ هلاک يو او وبولئ تاسی هلاکونه ډير (ځکه چه عذاب مو ډير اقسام لری).

تفسیول یعنی که یو کرت مره شو او له دغه مصیبت غخه خلاصی ومومو ځکه په هره ورځ کښی له زرو کرتو څخه زیات له مرګه بد حال رابه برخه کیږی (موضح القرآن).

## قُلُ ٱذٰلِكَ خَدْرُا أَمْرَجَنَّهُ ۚ الْحُدُلُو الَّذِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمُ جَزَآءً وَّمَصِيُّرُا۞ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُوْنَ خَلِدِيْنَ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعُدًا امَّسُنُوْلُ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا دغه (خیر بهتر غوره دی یا هغه جنت د همیشه والی چه وعده کړی شوی وه (د دغه جنت) له پرهیزگارانو سره چه دی (هغه جنت په علم د الله کښی) دوی ته جزاء (بدل) د عمل او ځای د ورتلو شته دوی ته په دغه (جنت) کښی هر څه چه غواړی دوی حال دا چه تل به وی دوی یکښی دی (دخول د جنت سره له خلوده) یر رب ستا موعوده قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

#### (وعده کړی شوی تفضلاً له جانبه د الله) غوښتلی شوی (له جانبه د مؤمنانو).

تفسیو: یعنی د مکذبینو انجام مو واورید اوس تاسی پخپله د دغی خبری فیصله و کرئ چه آیا دغه مو خوښ او پسند دی؟ که هغه وعده چه له متقینو مؤمنینو سره له جانبه د الله تعالیٰ کړی شوی ده؟ (او غوښتلی شوی ده له جانبه د مؤمنانو ـ او مؤمنان به هم) همغه شی غواړی چه د دوی له مرتبی سره وړ ـ لاتق او مناسب وی. له ﴿ وَمُوَاشَيُوْلٌ ﴾ څخه حتمی وعده مراده ده چه الله تعالیٰ هغه پخپل فضل او کرم سره پخپله ذمه اخیستی ده ـ یا دا مطلب چه متقین به د هغی وعدی د ایفا ـ سوال وکړی چه یقیناً به پوره کیږی لکه چه په دعا م کښی راغلی دی ﴿ تَیْتَادَاتِیَا لَهُ اَلْهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَٰلَٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

## ۅؘۘڽۜۅ۫ڡۘٙۼۣؿؙؿٛۯۿؿٝۅٚڡٙڡٵٙۑۼۘڹٛۮؙۏؘؽڡؚؽ۬ۮؙۏۑٳڵڶۊڣۜؿۘڠ۠ۏڷؙٵٞڶٛڎ۫ڎؙٳؘڞ۬ڵڷؾؙۘۿ ۼؚؠٵڋؽۿٙٷٛڒٙٵؘڡؙۯۿؙۊؙڞڵۊ۠ٳٳڛۜؠؽڷ۞

او (یاده کړه ای محمده هغه ورځ چه راجمع به کړی (الله) دغه (کفار) او هغه (باطل معبودان) چه عبادت کاوه دوی غیر له الله (هغوی ته) پس وبه وائی (الله دغو معبودانو ته) آیا تاسی ګمراه کړی ؤ تاسی بندګان ځما دغه (چه مشرکان) دی او که دوی پخپله ورکه کړی وه لیاره (د حق بی له سعیی د تاسی)؟.

تقمسیو: یعنی دغه خو عابدینو ته اورول کیږی او بالوسیله به له معبودانو څخه پوښتنه کیږی چه آیا تاسی دوی ته د شرک یا د خپل عبادت دعوت او ترغیب ورکړی و؟ یا دوی له خپله جهله او حماقته او غفلته او بی توجهی څخه ګمراه شوی دی.

#### قَالْوُاسْبُلْحَنَكَ مَاكَانَ يَنْبَغِي لَنَاكَانَ نَتَّخِذَ مِنْ دُوْنِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ

وبه وائی (معبودان) چه پاکی ده تاته له شریکه او له عیوبه نه ښاییږی مونږ ته دا چه ونیسو مونږ غیر له تانه (یا الله) هیڅ دوستان

تفسیر: یعنی یا الله! مونیر محه قوت ـ قدرت او مجال درلود (لرلو) چه ستا د مقدس ذات محخه په څنگ شوی نور کسان خپل ملکری یا دوستان نیولی وی بیا کله چه مونیږ د خپلو نفسونو دپاره ماسواء له تا بله کومه هیله (امید) او اسره او امید نه درلود (لرلو) نو نورو ته به مو ولی داسی قدافلح(١٨) الغرقان(٢٥)

حكم وركاوه چه راشئ موندِ خيل معبود مقصود او حاجت وركوونكى وكنبئ.

## وَ لَكِنُ مَّتَعَتَهُمُ وَ الْبَاءَهُمُ حَتَّى نَسُوا الدِّكْرُ وَكَانُواْ قُومًا لُورًا

ولیکن ښه معاش ورکړی ؤ تا (ای الله!) دوی ته او پلرونو د دوی ته تر هغه پوری چه هیر کړ دوی پند (کتاب) ستا، او وو دوی (په حکم د تا) قوم هلاکیدونکی.

تفسیر: یعنی اصل دا دی چه دغه بدبختان د خپل بد استعداد لامله (له وجی) د خپلو گانونو د تباه کولو دپاره مندی وهی او د دوی دپاره هلاکت مقدر شوی دی د هغو ظاهری سبب دا دی چه دوی په عیش او آرام او د غفلت په نشو کښی ډوب تللی دی او دغه ستا یادونه او تذکره هیروی او پر هیڅ پند او نصیحت غوږ نه پدی او د انبیاؤ د هدایت او ارشاد مخخه بیخی سترګی پتوی او پر دنیوی منافع او تمتع مغرور شوی دی ـ تاسی که د خپلی مهربانی لامله (له وجی) هومره فواید دوی ته او د دوی پلرونو او نیکونو ته وررسوئ هغومره دوی په خپل غفلت او نسیان کښی ترقی کوی لازم خو داسی ؤ چه دوی د الله تعالیٰ د دغر انعاماتو د لیدلو په اثر به ئی د حقیقی منعم بندګی او شکر ایستل اختیارول ـ مگر دوی بالمکس پر خپل کفر ـ شرک او جهل مفتون او مغرور شوی دی ـ او د کفر او عصیان خوا ته منډی وهی د ژوندون اوبه د بدبختی لامله (به وجی) د دوی په حلق کښی زهر جوړ شوی دی.

(الله تعالیٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه به بیا دغو بت پرستانو ته دغسی وفرمائی)

## فَقَدُكُنَّ بُوُكُمُومِهَا تَقُولُونَ فَهَاتَسُتُطِيغُونَ صَرَفًا وَلَانَصُرًا وَمَنْ يَظْلِهُ مِنْ كُونُونَ لُهُ عَنَا الْإَصِيدُوا

نو په تحقیق دروغجنان کړئ (معبودانو مو) تاسی (ای مشرکانو) په هغه خبره کښی چه ویله تاسی (چه دغه مو خدایان دی) پس طاقت نه لرئ تاسی د ګرځولو د عذاب (له خپله ځانه) او نه د مدد کولو (یو له بله سره)، او هر هغه چا چه ظلم وکړ له تاسی وبه څکوو مونږ هغه ته عذاب لوی (چه خلود فیالنار دی).

تفسیر: دغه به د الله تعالیٰ له جانبه ارشاد وی چه درواخلع ! د هغو په امداد او اعانت چه تاسی اعتماد کړی و هغوی بالذات ستاسی د دغی ادعاء تردید \_ او تاسی دروغجنوی \_ او ستاسی له قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

دغو حرکاتو مخخه په ښکاره ډول (طریقه) سره د بیزاری او نفرت اظهار کوی.

﴿ فَاَلْتَنْکُولِیْتُونَمُوْلَاَکُولُوْلُ ﴾ پس طاقت نه لرئ تاسی د ګرځولو د عذاب له خپله ځانه او
نه د مدد کولو یو له بله سره) یعنی نن نه د الله تعالیٰ د عذاب مخه بیرته ګرځولی شئ! او نه د
هغه احکام اړولی شئ! او نه یو له بل سره څه مدد او مرسته (امداد) کولی شئ! هر چاته چه هره
سزا وررسیدونکی ده هغه هرومرو (خامخا) اوس وررسیږی نو هغه دی هلته پروت وی او د هغه
خوند او مزه دی وڅکی! ښایی له ظلم څخه دلته په ﴿ وَسُونَیْکَلُورِیْنَکُورُ ﴾ کښی مراد شرک وی او
ممکن دی چه نور هر قسم ظلم او ګناه هم تری مراد وی.

## وَمَا اَرْسَلْنَا قَبُلُكُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ الْآلِ انْهُوُ لَيَ الْحُلُونَ الطّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمُ لِيَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيْرًا ﴿

او نه دی لیډلی مونډ پخوا له تانه (ای محمده! هیڅوک) له مرسلانو څخه (په هیڅ کیفیت) مګر (په دغه کیفیت سره چه) بیشکه دوی خامخا خوړل به دوی طعام او ګرځیدل به دوی په بازارونو کښی (دپاره د مطالبو خپلو) او ګرځولی دی مونډ ځینی د تاسی دپاره د ځینو نورو آزمویښت آیا صبر کوئ (ای اهل الابتلاء که نه؟ بلکه صبر وکړئ!) او دی رب ستا ښه لیدونکی (عالم په ټولو احوالو).

تفسیر: دغه جواب شو د ﴿ وَکَالُوَا مَلُ اَلْمَتَالَوْمَ اَلِی اَلْفَالْتَکْدَارَ ﴾ الآیة - یمنی له تاسی مخخه پخوا هومره انبیاء چه د خلق الله په طرف مبعوث شوی دی هغه گرد (تول) سره انسانان وو او د انسانانو په شان به نمی خوړل او مخبل ـ او د خپلو ضروریاتو او د اعاشی د لوازمو دپاره به بازارونو ته هم تلل او هغوی می له سره د پرښتو په حیثیت نه دی لیږلی چه د اکل او شرب او د ژوندانه له ضروریاتو څخه به مستخنی وو له دی نه معلومیږی چه د خپلو ضروریاتو دپاره بازارونو ته د نه ورتلو منشاء کبر ـ غرور او ځان لوی گڼل وی نو دغه د لوئی او مشرتوب پر خلاف دی.

﴿ وَچَمَكُنَا ﴾ الآية ـ او گرځولى دى مونډ ځينى ستاسى دپاره د ځينو نورو آزمويښت آيا صبر کوئ اى اهل الابتلاء که نه؟ بلکه صبر وکړئ!) يعنى انبياء د دى دپاره دى چه د کفارو د کفر او ايمان او بغاوت او طغبان امتحان او آزموينه وکړى او انبياء د دى دپاره دى چه د دوى د صبر ـ ثبات ـ استقامت ـ آزموينه او امتحان وشى نو اوس دى وکتل شى چه د کفارو د دغه قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

سفاهت او جهالت د لیدلو او د دغه طعن او تشنیع او لغو اعتراضاتو د آوریدلو په مقابل کښی تاسی تر کومی اندازی پوری صبر ـ استقامت او استقلال څرګندولی شئ؟.

﴿ وَكَانَرَبُّكَ يَمِينًا ﴾ او دی رب ستا جه ليدونکی عالم په تولو احوالو) يعنی د کفارو د کفر او ايناء رسوونه او د صابراتو صبر او تحمل کرد (تول) د الله تعالیٰ جل وعلا شأنه وعظم برهانه په علم او نظر کښی دی او هر يوه ته خامخا د ده د هم هغه عمل سزا او جزاء ورکوی.

# وَقَالَ الَّذِينَ لَايَرْجُونَ لِقَاءَنَالُولِّ الْمُزْلَ عَلَيْنَا الْمَلْإِكَةُ اُوْرَى رَبِّنَا لَقَهِ السَّكَبُرُولِقَ الْمُنْفِيهِمُ وَعَتَّوْ عُتُوًا كِيدًا ®

او وائی هغه کسان چه نه لری امید د ملاقات محموند (او نه منی قیامت یا نه ویربیوی له عذابه محموند) ولی نه نازلولی شی پر موند باندی پرښتی (مصدقی د رسول یا چه شی رسولانی موند ته؟) یا ولی نه وینو موند رب خپل (چه خبری راسره وکړی او حکم وکړی موند ته په متابعت د رسول نو الله فرمائی) خامخا په تحقیق کبر کړی دی دوی (کبر چه ثابت دی) په نفسونو د دوی کښی او تیر شوی دی (له حده خپله) په تیریدلو لویو سره.

تفسیر : یعنی هغه کسان چه داسی امید نه لری چه یوه ورغ به محموند په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره حاضریږی نو هغوی د سزا له ویری بیخی بی خوفه دی او داسی د عناد او گستاخی خبری کوی او چتی (بیکاره) ونیږی. مثلاً وائی چه د محمد په شان پر مونډ ولی پرختی وحی نه راوړی؟ یا پخپله الله تعالیٰ ولی له مونډه سره خبری نه کوی؟ یا اقلا د تصدیق دپاره خو یوه پرخته راغلی وی؟ یا مونډ په خپلو عرونو سره جائی الله ووینو او په خپلو غوړونو سره ستا د دغی دعوی تصدیق و تائید تری واورو. لکه چه جزء ۸ د «الانمام» په (۱۵) رکوع مره ستا د دغی دعوی تصدیق او تائید تری واورو. لکه چه جزء ۸ د «الانمام» په (۱۵) رکوع رکوع ۲۱ آیت کښی راغلی دی: ﴿ وَالْوَالْنَ الْوَالْنَ الْوَالْنَ الله وَالْنَ الله الله وَالْنَ الله الله وَالْنَ الله وَالله وَا

دوی په خپلو زړونو کښی خپل ځان ډیر لوی ګڼی نو څکه د وحی او پرېمتو د نزول تمنا لری. د دوی شرارت او سرکشی خپلی انتهائی درجی ته رسیللی ده چه سره له دومره سختو ګناهونو او تورو عملنامو غواړی چه په دنیا کښی پخپلو سترګو سره الله تعالیٰ ووینی او له هغه سره د غییلو شرف څان ته مطالبه کړی.

﴿ لَقُولَمْتُكُونُونَا ﴾ ـ ترجمه شيخ الهند داسى كړى ده: «ډيره لوئى ساتى دوى پخپلو ځانونو كښى او سرونه جگوى (وچتوى) په لويو شرارتونو سره » او ځينى ئى دغسى ترجمه كوى «په تحقيق سره پت كړى ئى دى تكبر او كغر په نړونو خپلو كښى او سركشى كړى ده دوى په سركشى لويى سره چه پس له ليدلو د داسى معجزو څخه د ملائكو راتله او د الله تمالىٰ ليدل هم په دنيا كښى غواړى».

### يَوْمَرُيِّرُوْنَ الْمَلَيْكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَيِنٍ لِلْمُجْوِمِيْنَ

### وَ يَقُولُونَ حِجُرًامَّكُجُورًا ﴿

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه ووینی دوی پرښتی (د عذاب) نه به وی زیری (خوشالی) په دغه ورځ کښی دپاره د مجرمانو (کافرانو) او وبه وائی دوی چه چیری دی منع کړل شی په کوم مانع سره.

تفسیر : یعنی دوی به د «حجراً محجوراً» الفاظ وائی. دغه «حجر» هغه مصدر دی چه فعل ئی متوکالذکر دی «حجر» په معنی د منع ده او «محجوراً» ئی تاکید دی معنی ئی داسی شوه: «او وبه وائی دغه کفار چه منع غواړو تینکه منع له لیدلو د ملائکو د عذابه او پناه نیسو په الله تعالیٰ پوری له ملاقاته د ملائکو په منع د مانع سره» یا به ئی معنی داسی وی: «او وبه وائی دغه ملائک دغو کفارو ته چه حرام دی یا حرام کړی شوی دی پر تاسی جنت او منع دی په مانع سره» او لنډ مطلب ئی داسی شوی دی پر تاسی جنت او منع دی په مانع سره» او لنډ مطلب ئی داسی شو چه ای کفارو مه ویرپیئ یوه داسی ورځ هم راتلونکی ده چه ستاسی سترګی به په پرښتو ولګیږی مگر پرښتی به ستاسی په شان د مجرمانو له لیدلو څخه نه خوښیږی بلکه تاسی به له ډیرو سختو هولناکو مصائبو سره مخامخ کیږیئ! دغه خلق چه اوس د پرښتو د نزول مطالبی کوی په هغه وقت کښی به د «حجراً محجوراً» په ویلو پناه غواړی او په هغوی دوی ته نه ورنژدی کیدی لیکن د الله تعالیٰ فیصله کله بلا اجراء پاتی کیدی شی پرښتی به هم «حجراً محجوراً» وائی او دغه مطلب دوی ته ورښکاره وی چه نن ورځ تاسی د خوښی او بری څخه بیخی برپرخی او ممنوع یځ.

تنبيه : ممكن دى چه دغه تذكره د احتضار او ځنكدن (موت) په وقت كښى وى كما جاء فى جزء ١٠ سورت الانمال (٧ ركوع) ٥٠ آيت ﴿ وَلَوَتَرَّى الْذِيْتَةَى اَلَوْيَتَكَارُّا اللَّبَيْلَةُ يَعْمَدُ مُونَ وَيُوْقَعُمْ وَالْبَارَةُ فِي او د جزء ٧ (الانمام) په ١١ ركوع ٣٣ آيت كښى راغلى دى ﴿ وَلَوَتَرَى اِلْوَالْمُونِيَّ وَالْفَيْلَوَيْنَ الْمُعْرِي الْمُؤْنِي ﴾ وَالْمَيْلَةُ الْمِلْوَالْمِيْفِيَّ الْمُؤْلِقِيَّ وَمُنْ مَلَابِ الْهُوْنِي ﴾

ګواکی هم دغه کیفیت به د ده په مقابل کښی هم وی چه د ځم السجده په ؛ رکوع ۳۰ آیت (۲۱) جزء کښی بیان شوی دی: ﴿ لِثَالَّذِيْنَ قَالْوَانَّبُنَاللهُ تُوَّاسْتَنَامُوانَتَنَوَّلُ مَلِيْهِمُ النَّلِيَّةُ اَلَاَنَقَاقُوانَاوَلُوْنُوَا یالِمُنْقَالِقُهُ لُنْظُوْنُوْنَ ﴾ او ممکن دی چه دلته د قیامت د ورځی ذکر وی والله اعلم.

# وَقَدِمْنَا إِلَّى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّنْثُورًا ١

او اراده کړی ده رسیدلی یو مونږ هغو شیانو ته چه کړی دی (دغو کفارو) له (نیک) عمل نه پس وبه ګرځوو مونږ هغه (نیک عمل په شان د) وړی

### (گرد) تار په تار کړی شوی.

تفسیر : یعنی دوی موند ته ناری وهلی او موند ئی په کار وو. دغه دی موند هم ورحاضر شو مگر د دوی د عزت د زیادت دپاره نه بلکه د دی دپاره چه هغه کارونه چه دوی پخپل باطل زعم سره نیکی کنلی هغه ورته قطعاً کدود او خراب او تراب کرو. او داسی بی حقیقت او بی شمره او د ویئ په شان نی په هوا کنبی والوځوو لکه چه د خاوری حقیر ذرات دی خوا هغه خوا آلوځی. ځکه چه هغه اعمال د اخلاص او ایمان له روحه بیخی تش او د حق له طریقه سره بالکل متضاد واقع شوی دی کما جآ، نی جزء ۱۳ سورة ابراهیم ۳ رکوع ۱۸ آیت محموند د دغه مبارک تفسیر ﴿ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وغیر ذلک من الآیات

اوس بیان فرمائی الله جل وعلا شانه وعظم برهانه فضائل د جنتیانو پر دوزخیانو باندی داسی:

# ٱصُعٰبُ الْجَنَّة يَدِمْيِنٍ خَيْرُ اللهِ اللهِ اللهِ الْحَسُنُ مَقِيلًا اللهِ الْحَسَنُ مَقِيلًا

صاحبان (ملګری) د جنت په دغه ورځ (د قیامت کښی بهټر غوره) خیر دی له جهټه د (ځای د قیام او کلام او) هستوګنی او ډیر ښه به وی له جهټه (د ځای) د خوب د غرمی (او د راحت).

تفسیو : یعنی دغه منکران به د هغی ورځی په مصیبت کښی ګرفتار او اخته کیږی چه اوس دوی پر مؤمنانو ملندی (خندا) وهی او مسخری پری کوی نو پر دغو مؤمنانو چه دوی خاندی هغوی به په جنت کښی عیش او عشرت او مزی کوی.

### وَيُومُ تَشَقَّقُ التَّمَا ءُبِالْغَامِ وَنُزِّلَ الْمَلْإِكَةُ تَنْزِيلُا

او (یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ (د قیامت) چه توټی ټوټی به شی آسمان په وریځو سره او نازلی به کړی شی پرښتی په نازلولو سره (پرله پسی).

تفسیر: د قیامت په ورځ وروسته د آسمانونو له چاودیدلو له پاسه د وریځی په شان یو شی راکوزیدونکی لیدل کیږی چه په هغه کښی به د الله تعالیٰ یوه خاصه تجلی وی چه د هغی تعبیر مونډ په شاهی چتر سره کوو ښائی چه دا به همغه څیز وی چه ئی د «ابو زرین رضی الله تعالیٰ عنه» په حدیث کښی په «عماء» سره او د «نسائی» په یوه حدیث کښی چه له معراجه سره متعلق دی په «غیابه» سره تعبیر کړی دی والله اعلم، له هغه سره به د پرښتو ډیر هجوم او

بيهؤباړ وی او د آسمانونو پرښتی به د محشر د مقام په طرف مسلسلی کوزيږی د البقره په جزء ۲ (۲۵) رکوع د ۲۱۰ آیت ﴿ مَالْيَنْظُرُونَ اِلْآانَ يَٰإِنْجَهُمُ اللَّهُ فَا ظَلَى ثِنَ الْفَهَارِوَالْبَدَلِكَةَ ﴾ الآية -په تفسير کښی هم داسی يو مضمون ليکلی شوی دی.

# ٱلْمُلْكُ يَوْمَيِدِ إِنْكَقُ لِلرَّحْمَٰلِ ۚ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَفِي بَنَ عَسِيْرًا ۞

ملک (او کامل سلطنت) په دغه ورځ (د قیامت کښی) حق ثابت دی دپاره د رحمٰن، او وی به دغه ورځ (د قیامت) پر کفارو ډیره سخته.

تفسیو : یعنی ظاهراً او باطناً صورة او معنی من کل الوجوه یواځی د هم ده رحلٰ سلطنت او حکومت به وی او صرف د هم ده حکم به چلیږی ﴿ لِیْنَ النَّلْفَ الْیَوْرَ بِلُولُوالْقَکْلُو ﴾ (۲٤) جز د المومن (۲) رکوع (۱3) آیت بیا کله چه د رحلٰن حکومت شو. هغه کسان چه د رحمت مستحقان وی نو هغوی ته به د رحمت شحه کمی وی دوی به په بی حسابه نعمتونو سره د مرحمت مورد گرځی مگر سره له دومره زیات او لامحدود رحمت کفارو ته به په دغه ورځ کښی سخت مشکلات او مصائب ور د مخه کیږی.

چه هر څو وی په بازار کښي ډير څيزونه په غريب سړی هغومره وی غمونه .

# ۅؘۘڮڿؙؙۘڡؙڮڞؙٞٳڶڟٙٳڵۄٛٷڸؽۮؽڠؙۅٝڷ ڽڶؿؾ۬ؽٳؿٚڬؘۮؙؾؙڡؘۼٳڵڗڛؙٛۅٝڸڛٙؽڵڰ

او (یاد کړه ای محمده! هغه د قیامت) ورځ چه خوله به لګوی ظالم پر دواړو لاسونو خپلو (له ډیره غمه او افسوسه او حسرته) وائی به (په قیامت کښی) ای کاشکی نیولی می وی سره له رسوله (د الله د نجات حقه) لیاره.

تفسير : يعنى له ډير حسرت او ندامت نه به خپلى ګوتى چيچى او د افسوس او ارمان لاسونه به سره مړى. او په زيات تأسف سره به وائى چه ولى مى په دنيا كښى د الله تعالىٰ او د رسول الله احكام ونه مثل؟ او ولى د شياطين الجن والاس په خبرو وغوليدم چه په دغه بده ورځ اخته او په راز راز (قسم قسم) مصائبو او رېړو (تكليفونو) كښى لتاډ (خراب) شوم.

### يُوَيُكُتِّى لَيُتَّنِينُ لَمْ ٱلْخِذَ فُلَانًا خَلِيْكُ

ای هلاکه ای عذابه ای خرابی محما (راشه دغه دی وقت دی) کاشکی نه می وی نیولی فلانکی سری دوست خپل.

تفسیر : یعنی د هنو کسانو د دوستی یا اغواء څخه چه گمراه شوی وو یا په گمراهی کښی ئی ترقی کړی وه . نو په هغه وقت کښی به ډیر افسوس او ارمان کوی چه ولی مو داسی کسان خپل دوستان گڼل کاشکی ځما او د دوی په منځ کښی له سره دوستی او رفاقت نه وی پیدا شوی . تنبیه : مفسرینو چه دلته د عقبه بن ابی معیط او د ابی بن خلف کومه واقعه نقل کړی ده د هغی هیڅ ضرورت نشته او نه ښائی چه د آیت مدلول پر هغه مقصور کړی شی. هو! دغه تقریر چه مونډ کړی دی په هغه کښی دوی هم داخل دی.

# لَقَنُ أَضَلِّينَ عَنِ الدِّ كُونِعِدُ لَذُجَأَءُنِ \* وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِلْإِنْسَانِ خَذُولُ

خامخا په تحقیق ګمراه کړی وم زه له ذکره پنده (د قرآن) وروسته له هغه کله چه راغی ماته، (دغه ذکر نو فرمائی الله) او دی شیطان دپاره د انسان لغزوونکی غولوونکی.

تفسیر : یعنی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پند مونید ته رسیدلی و چه محمونید د هدایت دپاره کافی و او ممکن و چه همنه محما په زړه کښی محای هم نیولی وی مکر د دغه کمبخت د دوستی لامله (له وجی) زه تباه او بریاد شوم. او له زړه هغه لوری ته متوجه نه شوم. بیشکه چه جنی او انسی شیطان لوی چلباز او تگ دی. انسان ته په عین وقت کښی فریب ورکوی، او په ډیر بد صورت ئی رسوا او مسخره کوی.

# وكَالَ الرَّسُولُ يُرَبِّ إِنَّ فَوْمِي اتَّخَذُو الْمَذَاالْقُرُّ الْ مَهْجُورًا ۞

او ویل رسول (د الله محمد) ای ربه ځما په تحقیق قوم ځما نیولی دی دغه قرآن ترک کړی شوی (چه نه پری ایمان راوړی او نه پری عمل کوی او نه ئی لولی).

تفسیر : یعنی کله چه ضد کوونکیو او معاندانو په هیخ صورت سره د هیچا نصیحت او پند ته غوږ کینښود دلته رسول الله صلی الله علیه وسلم د الله تعالیٰ دربار ته شکایت وکړ چه یا الله العالمین، محما قوم محما خبری ته غوږ نه ږدی. دوی د قرآن عظیم الشان په شان یو لوی کتاب

ته خراب نسبتونه کوی العیاذ بالله کله چه قرآن لوستل کبیری نو دوی ډیر زیات شورماشور لگوی او چتی (بیکاره) چپولی (فضول) خبری اتری کوی او لویه غلظه نیبلوی څو ئی هیڅوک وانه وری، او په مطلب یی پوه نشی په دی ترتیب دغو اشقیاؤ دغه پاک قرآن په شان یو د قدر قابل کتاب ئی بالکل متروک او مهجور گرځولی دی او له اعتناء او التفاته ئی غورځولی دی. تنبیه : اگر که به دغه آیت کبنی صرف د کنارو ذکر دی، خو بیا د قرآن نه تصدیقول په هغه

نتبیه : اگر که په دغه ایت کښی صرف د کفارو ذکر دی. خو بیا د قرآن نه تصدیقول په هغه کښی عدم تدبر او غور نه کول د ده پر احکامو عمل نه کول، د تلاوت څخه ئی غاړه غړول، د ده د قرائت د تصحیح په طرف نه متوجه کیدل. له هغه څخنی اعراض او څنګ کول او د نورو لغویاتو یا حقیرو شیانو په طرف متوجه کیدل دغه ګرد (تول) صورتونه درجه په درجه د پاک قرآن د هجران لاندی داخل کیدی شی. فنسأل الله الکریم المنان القادر علیٰ ما یشاء ان یخلصنا مما یسخطه و یستعملنا فیما یرضیه من حفظ کتابه وفهمه والقیام بمقتضاه آناء اللیل واطراف النهار علی الوجه الذی یحبه و یرضاه، انه کریم وهاب.

نو فرمائی الله جل وعلا شانه و عظم برهانه لپاره د تسلی د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم چه:

# وَكَتْلِكَ جَعَلْنَالِكُلِّ نِيِّ عَدُوَّاتِنَ الْمُجْرِمِيْنَ وَكَفَىٰ بِرَتِكَ هَادِيَّا وَّنْصِيْرًا®

او هم داسی (لکه چه کفار می ستا اعداء ګرځولی دی) ګرځولی ؤ مونږ (پخوا له تانه) دپاره د هر نبی دښمنان له مجرمانو (کفارو نو صبر وکړه په شان د نورو انبياؤ بس)، او کافی دی رب ستا سمه صافه ليار ښوونکی او ښه مدد کوونکی (پر اعداؤ).

تفسیر : یعنی هغه کسان چه د انبیاؤ د خبرو په منلو کښی مشکلات او موانع وړاندی کوی او خلق د حق له قبوله منع کوی هم دوی د انبیاؤ اعداء دی نو دغه اعداء چه کفار دی اگر که د خلقو پر ضلالت او گمراه کولو پسی خپلی ملاوی وتری څه مهم موفقیت ئی نه په برخه کیږی څکه د هر چا په نسبت چه الله تعالی داسی اراده وفرمائی چه هدایت ومومی هدایت یی ور په برخه کوی یا یی دا مطلب چه د هر چا د هدایت اراده چه پاک الله وکړی هدایت ئی ور په برخه کوی او د هغو په برخه کمیی الله تعالی له تعالی له مقابل کښی الله تعالیٰ له تاسره معاونت او مرسته (مدد) کوی. یا دا چه الله تعالیٰ ستا مدد کوی او د مطلوب تر مقام پوری به دی رسوی او هیڅ سد او مانع ستا د پرمخ نگ مخه نشی نیولی.

## وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الْوُلائِزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرُانُ جُمُلَةً وَاحِدَةً \*كَنَالِكَ \*لِنُقِبَتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَقَّلْنَهُ تُرْتِيْكُ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی ولی نه نازلاوه شی پر دغه (محمد) قرآن تول یو کرت (نو فرمائی الله چه نازل کړی دی مونږ)، هم داسی (لږ لږ د څو فوائدو دپاره چه یوه ئی دا ده) چه ثابت محکم قوی کړو په دغه (قرآن سره) زړه ستا (په حفظ او فهم د معنی د ده سره) او لوستلی دی مونږ دغه (قرآن پر تا) توتی توتی په آرام لوستلو سره.

تفسيو : يعنى د نبى الله دسمنان د خلفو د كمراه كولو دياره داسى تنفيدات او اعتراضات کوی چه خانه! ولی د نورو آسمانی کتابونو په شان قرآن کریم هم یو ځلی په کامل ډول (طریقه) سره نه نازلیږی؟ چه دغه ئی په څو کلونو کښی لږ لږ رانازلوی؟ علت ئی څه دی؟ آیا الله تعالیٰ یکنبی څه غور او دقت کوی؟ له دی نه خو داسی شبهی او اندیښنی پیدا کیږی چه گواکی پخپله محمد صلی الله علیه وسلم په ډیر فکر او اندیښنه سره دغه جوړوی او بیا یی په مناسبه موقع کښی لږ لږ آوروی نو د دغو منکرینو جواب داسی ورکړ شو چه دغه خو کومه ضروري خبره نه ده چه قرآن عظيم الشان د لږ لږ نازليدلو سبب هم دغه وي چه تاسي ئي وايئ نو که لږ څه غور او فکر وکړئ د قرآن کريم په دغه لږ لږ نازلولو کښي داسي ډيرې فائدې دی چه هغه په يو وار نازلولو کښې له سره نه حاصليږي مثلاً په دغه صورت کښې د قرآن مجيد حفظ او یادول ډیر زیات آسانیږی او په پوهیدلو کښی زیات سهولت واقع کیږی، کلام پوره ضبطیږی او د هغو مصالحو او حکمتونو رعایت چه یه هغو کښي شوی دی خلق موقع یه موقع د هغو پر تفاصیلو مطلع کیږی د هر آیت بیل بیل شان نزول ته کتلی د هغه یه صحیح مطلب متعین کولو کښی مدد ور رسیږی د هر ضرورت په وقت کښی چه د هری خبری د جواب رارسیدلو څخه د رسول الله او مسلمانانو قلوبو ته لا تطمین او تسکین ور په برخه کیږی او د هر یوه آیت پر نزول ګواکی د ده د اعجاز د دعوی تجدید کیږی به دغه سلسله کښی د جبریل علیه السلام څو څو کرته تلل او راتلل هم واقع کیږی چه هغه فی ذاته یو مستقل خیر او برکت دی وغیر ذلک من الفوائد د هم دغو فوائدو له منجه دلته د ځينو په نسبت اشاره فرمايلي شوى ده.

## وَلَايَأَتُوْنَكَ بِمَثَلِ اللَّحِثْنَكَ بِالْحَقِّ وَاحْسَنَ تَفْسِبُرُهُ

او نه کوی دوی راتله تاته کوم مثل (یعنی نه راوړی تاته سوال عجیب په ابطال

د دين ستا) مګر راوړو مونږ تاته (جواب د هغه په واقع او) په حق سره او ډير ښه تفسير بيان.

تفسیر : یعنی کله چه کفار کوم اعترض پر قرآن یا پر کوم مثال پر داسی کوی نو عظیم الشان قرآن د هغه جواب په ډیر صاف او ښکاره ډول (طریقه) ورکوی چه په هغه کښی هیڅ شان وړاندی وروسته او لاندی باندی نشته بلکه صاف، واضح، معتدل، او بی غل او بی غش خبره وی هو! د هغو کسانو عقل، سد (هوش) او پوه چه منعکس او منقلب وی نو هغوی سمی صافی خبری هم کپوی او له هغه څخه نور غیر مطلوب تعبیرات راکاپی نو داسی مغرضانه او معاندانه خبری بیلی دی او د داسی خلقو آخره خاتمه دغه ده چه پخپله پاک الله ئی په دی وروستی آیت کښی بیان فرمائی.

# ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِمُ إلى جَهَلَّمَ 'أُولِيكَ شَرُّقِكَانًا وَآصَلُ سَبِيلُا

(دوی) هغه کسان (دی) چه جمع به کړه شی او شړل به شی پر مخو خپلو (سر ښکته پښی پورته) طرف د دوزخ ته دغه ټولی بد دی له جهته د ځایه او ډیر ښویدلی دی له جهته د لیاری او ډیر ګمراهان دی).

تفسیر : یعنی دوی همغه خلق دی چه د دوی عقل منقلب او چپه (الته) شوی دی علویات ئی پریښی په سفلیه و غوښتنو پسی گرځی او متمائل دی. وروسته له دی نه پر داسی څو اقوامو باندی چه خه وقائع او مصائب پېښی او پر هغوی څه حالات چه واقع شوی و هغه د نورو د عبرت او نصبحت دیاره بیانوی:

ۅؘڵڡۜٙڽٵؾؽۜڹٵڡؙۅؙڛؠٵڷؚڮڗڹۘۅؘڿۼڷڹٲڡڡۜٛ؋ۜڬٵۿۿۯۉڹ ۅؘڹؿۘۯٳ<sup>ڞ</sup>ڡؙڡٞڷڹٵۮٞۿؠٵٞڸٙؠٲڡٞۅ۫ۄٳڷڮڹؿڹػۮۜڹٛۏڶۑٵێؾٵڣٚؽٷؖڮۿۺ ؾڽؙۄؽۯٳڞٛۊۊؙڡڒۏٛڿۣ۩ڰٮٵػڎٛڹۅٳٵؿۺؙڶٲٷٝڠۿؠ۫ۅؘۼڡؙڷۿؙؠٛڸڵڰٳڛ ٳڽڎؖٷٙۼؿڽؙۯڸڵڟۣڸؠڗڹۼڶٵڴؚٳڵڽؙڡٵڴٛۜۊۼٵڋٵڰ۫ڞؘٷؙۮٳٛ

### ۅؘٱڞؗۼۘڹۘٵڵڗۣۜڛٙۅؘڠؙۯؙٷٵڹؽؙؽؘۮڶؚڮػؿؙؽؙڒ<sup>۞</sup>ۅؘػؙڴٲۻؘۯڹڹٵڬؖٷ ٵڵٲڡؙؙؿؘٵڵٷػؙڰڒؾػڔؙٛڬٲڎؠٟ۫ؽڒؙٳ۞

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ مولی ته کتاب (توریت) او ګرځولی ؤ مونږ له دغه (مولی) سره ورور د ده هارون وزیر (مددګار) پس وویل مونږ (دوی ته چه) لاړ شئ دواړه هغه قوم ته چه دروغجن ئی شمیرلی دی آیتونه ځمونږ (نو دوی ورغلل او ابلاغ ئی وکړ او فرعونیانو دوی دروغجنان کړل) پس هلاک کړل مونږ فرعونیان په هلاکولو سره او (هلاک کړی ؤ مونږ) قوم د نوح کله چه دروغجن وشمیرل دوی رسولان خپل (لکه نوح ادریس او شیث) غرق کړل مونږ دوی او وګرځول مونږ دوی دپاره د خلقو دلیل (نبه د عبرت) او تیار کړی دی مونږ دپاره د ظالمانو عذاب ډیر دردناک او (هلاک کړل مونږ) عادیان او ثمودیان او صاحبان (یاران) د کوهی او نور اهل د کرانو په منځ د دوی کښی ډیر . او هر یو له دی نه بیان کړی ؤ مونږ ده ته مثالونه (د عبرت په اقامت د حجت په دوی باندی) او ټول مو هلاک کړل په هلاکولو سره .

تفسیر : یعنی هغو تکوینه و آیاتونو ته چه د الله تعالیٰ پر توحید او نورو باندی نی دلات کوه او د پخوانو انبیاؤ هغو متفقو بیاناتو ته چه د هغو لړی او ډیری مفاکری او خبری له پخوا راهسی دوام لری دوی د دروغو نسبت و کړ او د خدائی په دعوی پسی نی خوله وبرانیستله. ﴿ وَمُوَيِّوْتُكَانَّكُابُواالْئِلُ ﴾ : او هلاک کړی ؤ مونږ قوم د نوح کله چه دروغجن وشمیرل دوی رسولان خپل) د یوه نبی دروغجنول د گردو انبیاؤ د دروغجنولو په منزله دی ځکه چه د دین په اصولو کښی ګرد (تول) انبیاء سره متحد او متفق دی. اصحاب الرس (کوهی والا) څوک دی؟ په دغه کښی ډیر اختلاف شته. په «روح المعانی» کښی نی ډیر اقوال نقل کړی په پای (آخر) کښی لیکی: «وملخص الاقوال انهم قوم اهلکهم الله بتکلیب من. اوسل الیهم - یمنی خلاصه نی دا ده چه دری دغسی یو قوم ؤ چه د خپل نبی د تکذیب په سبب هلاک شوی دی.» حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه: «یو قوم خپل نبی ئی په کوهی کښی بندی کړی ؤ، بیا څه وقت او مهال چه پر دوی باندی عذاب نازل شو هغه نبی خلاص شو». په داندی عذاب نازل شو هغه نبی خلاص شو». (طریقه) سره پوهولی دی کله چه دوی په هیڅ ډول (طریقه) سره پوهولی دی کله چه دوی په هیڅ ډول (طریقه) سره هغه ونه مانه نو ئی بیدئ دوبه کړه.

### وَلَقَنَ اَتُواعَلَى الْقَرْيَةِ الْتِيَّ الْمُطِرَتُ مَطَرَالسَّوْءَ اَفَلَوْ بِكُوْنُوْ اِبَرَ وْنَهَا تَبَلُ كَانُوْ الرَّ يَرْجُوْنَ نُشُورًا®

او خامخا په تحقیق تیر شوی دی (تیریږی ډیر ځلی کفار) پر قریو کلیو ښارونو هغو چه ورولی شوی ؤ پری باران د بدی (د عذاب)، آیا پس نه ؤ دغه (کفار) چه لیدلی ئی وی هغه (قریه چه عبرت به ئی اخیستی وی) بلکه ؤ دوی چه نه به ئی درلود (لرلو) امید د بیا ژوندی پورته کیدلو.

تفسیر : یعنی د لوط علیه السلام د قوم د کلیو پر هغو کندوالو او مخروبه و ځایونو مکی واله د شام د سفر په وقت کښی تیریږی نو آیا دغو منکرینو هغه کندوالی او خرابی مینی د عبرت په سترګو سره نه دی کتلی؟ بلکه کتلی ئی دی او په دی ښه پوهیږی او خبردار دی چه د پخوانیو مکنبینو پای (آخر) او انجام ډیر خراب و خو تری نه متنبه کیږی ځکه چه په دوی کښی عبرت له کومه کیږی کله چه د دوی په نزد له سره دغه احتمال هم نشته چه وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅیلل او د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریلل شته. عبرت خو هم هغه حاصلوی چه د هغه په زړه کښی لم د هغه به زړه

### وَإِذَارَاوُكُوانَ يَتَّخِنُ وَنَكَ الْأَهُزُوا آهُلَا الَّذِي بَعَثَ اللهُ رَسُولُوانَ كَادَ لَيُضِلُنَا عَنُ الِهَتِنَالُو لَآنَ صَبُرُنَا عَلَيُهَا وْسَوْفَ يَعْلَمُوْنَ حِيْنَ يَرَوُنَ الْعَنَابَ مَنُ اَضَلُّ سَيْدِلُكُ

او کله چه ووینی دوی تا نو نه نیسی دوی تا مګر ځای د مسخری (او تمسخراً سره وائی)، آیا دغه هغه (سړی) دی چه رالیږلی دی الله رسول (مونږ ته؟ بلکه دی خو له رسالت څخه ډیر لری دی) بیشکه چه دی نژدی ؤ چه خامخا ګمراه کړی ګرځولی ئی وی مونږ له خدایانو ځمونږ که صبر نه وی کړی مونږ په (عبادت) د دوی (نو فرمائی الله) او ژر به پوه شی دوی کله چه ووینی دوی عذاب (د قیامت ښکاره) چه څوک دی ډیر ګمراه له جهټه د لیاری.

تفسیر : یعنی د عبرت حاصلولو په ځای د دوی مشغله هم دا ده چه پر نبی مسخره وکړی لکه

چه ستاسی د لیدلو په وقت کښی استهزاء وانی چه آیا دی هم هغه سری دی چه د الله تعالیٰ له طرفه رسول رالیپلی شوی دی؟ آیا په دغه حیثیت او وضعیت سره د رسالت منصب د چا په برخه کیدی شی؟ آیا د الله تعالیٰ په گردو (تولو) مخلوقاتو کښی هم دغه یو سری پاتی ؤ چه د رسالت قابل شو؟ آخر ښائی چه د رسالت څه وجه خو په ده کښی وی هو! دغه خبره خو ضرور په ده کښی وی هو! دغه خبره خو ضرور په ده کښی شته چه تقریر په زور ئی داسی یو وضعیت قائم کړی دی چه د هغه په سبب د خورا (ډیرو) لویو لویو خلقو قدمونه هم وښیوی، نثردی ؤ چه د ده په خبرو سره محمونږ مخونه هم له خپلو معبودانو محخه وګرځی مګر مونډ پخپل دین او عقائدو کښی داسی تینګ او مضبوط ولاړ یو چه د هغه د هیڅ یوی خبری اثر مو قبول نه کړ، که نه ده په مونډ ګرد (ټول) سره گمراهان کولو العباذ بالله نو الله تعالیٰ جل وعلا شانه و وسطم برهانه د دوی د دغه تمسخر او استهزاء او ملنډو په مقابله کښی داسی فرمائی:

## ٱرْءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللهَ هُولهُ أَفَأَنَّتَ تَكُونُ عَلَيْهُ وَكِيلًا

آیا وینی خبر ئی ته (بلکه خبر ئی) په هغه چا چه نیولی دی دغه خدای خپل هوا (د نفس خپل) آیا پس ته به ئی په ده باندی وکیل (ساتونکی چه منع ئی کړی له هوا خپلی بلکه نه ئی)،

تفسیر : یعنی آیا تاسی د داسی هوا پرستانو د هدایت پر لیاری د راوستلو ذمه واری کولی شئ چه د دوی معبردان هم د دوی په خوښه او انتخاب وی، هر چیری چه د دوی دوی غوښتنه او خواهش دوی بوځی په هم هغه طرف دوی متمائل کیږی. هره هغه خبره چه د دوی د خواهش سره موافقه وی هغه منی او هر غیز چه د دوی د طبعی څخه مخالف وی هغه پریږدی نن چه یوه تیږه (گته) د دوی په نظر کښی ښه ښکاره شوه د هغی په عبادت کښی مشغولیږی صبا چه بله کومه تیږه (گته) د دوی په سترگو ښه وبریښیده نو هغه پریږدی او دی ته سجدی پدی.

## ٱمْتَعَسَّبُ آنَّ ٱكْتَرَهُمْ يَسُمَعُونَ آوْيَعُقِلُونَ إِنْ هُمُ إِلَّا كَالْاَتْعَامِرِ بَلْ هُوُ اَضَلُّ سَبِيلًا ﴾

آیا ګمان کوی ته چه په تحقیق اکثر د دوی آوری یا عقل چلوی (پوهمیږی) نه دی دوی مګر په شان د چارپایانو دی (په پند نه اوریدلو کښی) بلکه لا

### دوی ډير لری دی له لياری (د صواب نه).

تفسیر : یعنی په هر ډول (طریقه) سره چه دوی ته پندونه او نصائح واوروئ دوی خو محلوربولی حیوانات دی بلکه له هغوی محنی هم بدتر او خراب دی، دوی له پوهیدلو او آوریدلو سره هیخ علاقه او ارتباط نه لری. مخاروی او حیوان هم په هر حال د خپل پالونکی او بادار په مقابل کښی خپله غاړه خکته کوی، او خپل محسن پیژنی، او فیالجمله نافع له مضر مخخه بیلوی. که ئی سر خوشی پریپردی، د خرځای (چراه گاه) او د اوبو مخبلو گودر ته پخپله محی. لیکن د دغو بدبختانو حال داسی دی چه نه د خپل خالق او رازق حق پیژنی، او نه د ده پر ښیگو (فائدو) او احساناتو پوهییی او نه نی قدر او عزت کوی. د خو او د بدو په منځ کښی د فرق او تمیز کولو څخه عاجز دی. د دوست او دښمن په منځ کښی امتیاز نشی کولی. نه په روحانی غذا پسی او نه د هدایت د چینی په لوری یو قدم وړاندی تلی شی. بلکه له هغه مخخه په کروهو لری تختی. او دوی هغه قوتونه چه الله تمالی دوی ته ورعطاء کړی دی معطل او بیکاره پریښی دی بلکه هغه نی بی موقع او بی ځایه صوف کړی دی. که دوی لو څه له عقله او له فهمه کار اخیستی. نو په نه یه د قدرت کارخانه کښی بی شماره دلائل او ننبی موجود دی چه په نهایت واضح صورت سره د الله تمالی د توحید او تنزیهه او د دین د اصولو او د صداقت او استقامت په طرف لیار بدوونه د الله تمالی د توحید او تنزیهه او د دین د اصولو او د صداقت او استقامت په طرف لیار بدوونه کړی چه د هغو له منځه د مخینو دلائلو ذکر په راتلونکیو آیاتونو کښی کړی شوی دی.

# الَهُ تَرَالَ رَبِّكَ كَيْفَ مَنَّ الظِّلَّ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَ السَّلِكَ الثُّمَّ الْمَنَا وَثُمَّ المَّالَقَ المَّالَ الثَّمْ المَّالِكَ الْمُنْتَ وَلَيْكُ اللَّهُ المَّالِكَ الْمُنْتَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلِيلًا الْمُنْتَقَبِّضُ الْمُنْتَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلِيلًا الْمُنْتَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلِيلًا الْمُنْتَا وَلَيْنَا الْمُنْتَالَ السَّامِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الل

آیا نه دی کتلی تا (قدرت د) رب خپل ته چه څرنګه ئی غځولی دی سیوری او که ئی اراده فرمایلی وی نو خامخا ګرځولی به ئی ؤ هغه (سیوری) ولاړ، بیا وګرځاوه مونږ لمر په دی (سیوری) دلیل (چه سیوری پری معلومیږی). بیا راټول کړو مونږ هغه ځان خپل ته په راټولولو آسانو سره (ورو ورو لږ لږ).

تفسیو : له سهیده داغه (صبح کاذبه) تر لمر څیړکی پوری هر چیری سیوری وی که الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی وی چه لمر ونه خیژی نو هم دغه سیوری به قائم پاتی کیده. مگر الله تعالیٰ پخپل کامل قدرت سره لمر طالع کړ چه د هغه لامله (له وجی) د لمر د رڼا خوره کیدل شروع شوه او سیوری متدرجاً یوه طرف ته په ځان تولیدلو او غونډیدلو پیل (شروع) وکړ، که لمر نه

وی راغلی نو مونیر به د سیوری په مفهوم څرنګه پوهیدی شوی؟ ځکه چه د یوه ضد له راتګه بل ضد پیژندل کیږی ﴿ قُلُ اَرْمَیْکُولُ بُعَکَل اللهُ عَلَیْکُوالِیُکُ مُرَّاللهُ کِوْمِ الْقِیْمَوْسُ اللهٔ مُؤَلِّلُویَالِیْکُومِ اللهٔ عَلَیْکُورُ اللهٔ اَنْدُیْکُورُ اللهٔ اللهٔ کاری الایک الله کی الآیة ۔ (د القصص ۷۱ آیت (۷) رکوع (۲۰) جزء) حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی:

«اول د هر شی سیوری اوید لوییی، بیا هری خوا ته چه لمر عجی د هغه له مقابله سیوری لری کیری غو چه پخپل بیخ ولگییی، د بیا راتول کرو څان خپل ته مطلب دا دی چه سیوری عجی خپل اصل ته لگییی د گردو (تولو) اصل الله دی، «موضح القرآن» بیا وروسته د زوال له خوا لمر خپله مسافه لندوی او د مغرب په طرف ورنژدی کییی او د بل طرف سیوری اویدییی تر هغه پوری چه د ورخمی آخر ته لمر غائبییی هم دغه د ژوندانه مثال دی اول عدم وو بیا د وجود نور راغی بالاخره بیا کتم العدم ته محی او پر هم دغه د جسمانی نور او ظل پر سلسله روحانی نور او ظلماتو کمبی الله تعالیٰ د ظلمت هم قیاس کرئ. که د کفر او عصیان، او جهل او طغیان په ظلماتو کمبی الله تعالیٰ د نبوت د لمر رنا نه وی لییلی نو هیچا ته به د صحیحه معرفت لیاره نه غرگندیده (ښکاریده).

# وَهُوَالَّذِي جَمَّلَ لَكُوْ الَّيْلَ لِمَاسًا وَّالنَّوْمَ سُبَاتًا وَّجَعَلَ النَّهَا دُنْشُورًا ﴿

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه ګرځولی ئی ده تاسی ته (په کامل قدرت خپل سره) شپه لباس (پوښاک) او (ګرځولی ئی دی تاسی ته) خوب آرامی او ګرځولی ئی ده ورځ وقت د ښوريدلو او ګرځيدلو (لپاره د طلب د معاش).

تفسیر : یمنی د شپی تک تور تیاره د محادر په شان پر گردو (تولو) محیط کیپی چه د هغه لامله (له وجی) گرد (تولو) خلق کاروبار پریپدی او آرام کوی بیا د ورځی رنا خهریپیی (خوریپی) او خلق له خوبه پانحیپی او دغه لوری او هغه لوری ته تگ او راتک کوی او هم داسی د مرګی د خوب مخخه وروسته د قیامت صبا راځی چه په هغه کښی به ګرد (تول) جهان بیا ژوندی راپاغیپی او هم دغه حالت په هغه وقت کښی وړاندی شوی و کله چه انبیاء علیهم السلام د وحی او الهام په رنا سره دنیا رنا کړه. نو د جهل او غفلت په خوبونو کښی د ویده و مخلوقو سترګی هم یو مخلی وپرانستلی شوی او ګرد (تول) سره پاغیدل.

### وَهُوَالَّذِيِّ اَرْسُلَ الرِّيْحَ ثُبُثُرًا لِكِينَ يَكَيْ

## ڒڂؘۘڡٛؾ؋ٷٙٲٷٛڵؽؙڬٳڝؘٵڵڡۜڡۧٵ۫؞ڡٵۧٷۿۏؙڒٳۿٚڵؚؿؙڿٛٷۑ؋ؠڵؽ؆ۛ ڡۜؽ۫ؾؙٵۊؙؽؙؿٙؾؽ؋ؙڡؚؾٵڬڶڨؙٮۧٵڷۼٵۿٵۊٲڬٳڛڰػڎؽؙڗٳ۞

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه رالیولی ئی دی بادونه زیری کوونکی د وړاندی د رحمت د دغه (الله چه باران دی)، او نازلی کړی دی مونډ له (طرفه) د آسمانه اوبه پاکی پاکوونکی دپاره د دی چه ژوندی کړو مونډ په دی (اوبو) ځمکه مړه وچه بی زرغونوالی اوچه ور وڅښوو دغه (اوبه) له جملی د هغو شیانو ځنی چه پیدا کړی دی مونډ له چارپایانو او انسانانو ډیرو ته.

تفسیر : یعنی دومبی بارانی هواوی د باران زیری ورکوی بیا د آسمان له طرفه باران ووری چه هغه هم پخیله پاک دی او نور شیان هم پاکوی د اوبو د وریدلو محخه وروسته په مړی تکی توری ویجادی محمکی کښی یو نوی روح پیدا کیږی شینکی او ترکودی (نباتات) ئی زرغونیږی، او یوه عجیبه او غریبه ننداره پکښی ښکاری له کوم ځای محخه چه پخوا له وریا (باران) دوړی پورته کیدی اوس هلته تکه شنه مرغجه (کیل زاره) ولاړه ده، او محوم زیات حیوانات او انسانان د باران له اوبو محنی مجم د یوه غیبی باران له اوبو محنی هم د یوه غیبی باران که دریعه هغه مړی هم بیا ژوندی راپامحولی کیږی چه له خاورو سره ګډوډ شوی وی، او په دنیا کښی هم هغه زړونه چه هم داسی د جهل او عصیان په مرگ سره مړه شوی وو. د الله تعالیٰ د وحی په آسمانی وریا (باران) سره بیا راژوندی کړی شوی دی هغه ارواح چه په نجاست او پلیتی کښی نښتی وی هغه د روحانی باران په اوبو سره وینځلی شوی دی او ګرد (ټول) سره پاک او صاف شوی دی او هخه کسان چه د معرفت او د وصول الی الله په اوبو پسی تړی دی د هغه روحانی باران د اوبو په مخبلو سره سیراب او خروب شوی دی.

### ولَقَدُ مَرِّفْنَاهُ بَيْنَهُو لِيَثَّ كُوُوا ﴿ فَأَنِي ٱلْثَرِيلِكَاسِ إِلَاكُفُورُا ®

او خامخا په تحقیق په راز راز (قسم قسم) ډولونو (طریقو) تقسیم کړی دی مونږ دغه (اوبه یا د باران منشاء) په منځ د دوی کښی دپاره د دی چه فکر وچلوی دوی (په کمال د قدرت ځمونږ کښی) پس منع راوړه زیاترو خلقو (د شکر کزاری نه) لیکن (د نعمت له) کفران (څخه ئی منع رانه وړه).

تفسيو : يعنى د باران اوبه ګردو (ټولو) ځمکو او انسانانو ته يو برابر نه وررسيږي بلکه چيري

ډيرى او چيرى لړى چيرى ژر. او چيرى په ځنډ (ايسارتيا) څرنګه چه د الله تعالىٰ د حكمت اقتضاء وى. هم هغسى ور رسيږى څو خلق وپوهيږى چه د هغه درول او ويشل د قادر مختار او د حكيم الله تعالىٰ په قدرت دى ليكن زيات خلق بيا هم نه پوهيږى. او د الله تعالىٰ د نعمت شكر نه ادا كوى بلكه بالعكس مخ په شرك، كفر او ناشكرى منډى وهى، هم دغسى د روحانى باران حال هم قياس كړئ هر چاته سم د هغه د استعداده او ظرفه سره هومره برخه چه په كار ده وررسيدلى ده. او ډير كسان د دغه عظمى نعمت په مقابل كښى كفران او ناشكرى هم كوى.

# وَلُوْ شِمْنَالْبَعَثْنَانَ كُلِّ قَرْيَةٍ تَلِيْدُيُرًا أَهُ فَلَا تُطِعِ الْسَخِيرِينَ وَجَاهِ لُهُ مُولِهِ جِهَادًا لَكِيدُ السَّاسَةُ وَجَاهِ لَهُ مُولِهِ جِهَادًا لَكِيدُ السَّ

او که اراده مو فرمایلی وی نو خامخا راپورته کړی به مو وی په هره قریه ښار کښی (بیل بیل) ویرهوونکی (په دغه زمانه کښی هم) نو مه کوه اطاعت (د غوښتنو) د کافرانو او مجاهده مقابله کوه له دوی سره په دغه (قرآن او توفیق د رحمان) په جهاد لوی.

تفسیر: یعنی د انبیاؤ راتلل کومه عجیبه خبره نه ده. که الله تعالی اراده وفرمائی نو اوس هم 

«پر انبیاء مبعوثوی چه په هر کلی کښی بیل بیل نبی وی مکر الله تعالی ته هم دغه خبره منظوره 

شوه چه اوس دی په آخره کښی د کرد (تول) جهان دپاره بواځی هم دغه محمد صلی الله علیه 

وسلم د سید الاس والجان او نبی آخرالزمان په عنوان مبعوث او مرسل شی. نو تاسی د کفارو 
حماقت او طعنی او تشنیع او سفاهت او تنقید او تردید ته هیڅ توجه او التفات مه کوئ! او د 

خپل دغه دعوت او تبلیغ کار ته په پوره قوت او جوش او خروش سره ادامه ورکیئ! (جاری 

وساتئ) او دغه عظیم الشان قرآن پخپل لاس کښی واخلئ! او د دغو منکرانو مقابله په ډیر زور 

او میرانه (بهادرئ) سره وکرئ! الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) بری او کامیابی ستا په برخه کوی. 

مونی د «به» مرجع قرآن او توفیق رحمٰن لیکلی ده خو نورو مفسرینو د هغه مرجع د کفارو د 
اطاعت ترک یا د اسلام په مداومت یا سیف یا حکمت او موظت هم اخیستی ده.

## ۅؘۿۅٙٲڷڹؽ؆ٛڗڿٲڷؠڂۯؽڹۿڬٵۼۮڮٛٷٳػٷۿڬٳڡؚڵڿؖٲؙۼٲڿۧ ۅؘڿػڵؠؽڹۿؙڬٳڔٚۯؘۼٵڗۜڿؚٛۯٳڡٞڂڿۯٵۣ

وقال الذين (١٩)

او هم دغه (الله) هغه ذات دی (چه په کامل قدرت خپل سره) خوشی کړی ئ دی دوه بحرونه سیندونه چه دغه خوږ دی ډیر خوږ تنده ماتوونکی او هغه بل تریو دی ښه تریو، او ګرځولی ده (الله) په منځ د دغو دواړو کښی پرده او بند چه منع کړی شوی دی (په هغه سره اختلاط د دغو دواړو).

تفسیر: په بیان القرآن کښی د دوو معتبرو بنګالیو عالمانو شهادت نقل شوی دی چه له (ارکان) څخه تر (چاتګام) پوری د سیند وضعیت داسی دی چه د دغه سیند په دواړو جانبو کښی د نوعیت او کیفیت له طرفه دوه مختلفه بیل سیندونه په نظر راځی. د یوه اوبه سهینی او د بل اوبه توری دی. په تورو کښی د سمندر په شان طوفانی تلاطم او تموج واقع کیږی او سیینی نی بیخی آرامی او ساکنی وی. بیری په هم دغو سهینو کښی چلیږی او د دواړو په منځ کښی د یوه پتی او نوار په شان یوه ډیره اوږده لیکه غځیدلی ده چه د دغو دواړو اوبو ملتقی کښی خلق وائی چه سهینی اوبه خوړی او توری اوبه ترخی دی.

مولیٰنا شبیر احمد العثمانی مدظله الباری ته د (باریسال) گمینی طالبانو بیان کمری دی چه د (باریسال) په ضلع کښی دوه ویالی له یوه سینده راوځی چه د یوی اوبه ترخی او بیخی تروی دی او د هغی بلی اوبه ډیری خوړی او لفیذی دی.

په محجرات کښی چیری چه مولینا شبیر احمد العثمانی معظله الباری دی (دابهیل سملک ضلع سورت هند) د سمندر اوبه تقریباً لس دولس میله لری پرتی دی خو د دی ځای په خوړونو او ویالو کښی د سمندر مد او جزر په منظم او مسلسل ډول (طریقه) سره صبا او بیکا جاری دی د هغه په نسبت ډیر ثقه سری بیان کوی چه د مد په وقت کښی د سمندر اوبه په محردو (تولو) خوړونو او ویالو کښی پورته کیږی نو د خوړو اوبو پر سطح باندی ترخی اوبه په ډیر شدت سره پورته کیږی نو د خوړو اوبه پر سطح باندی ترخی اوبه په ډیر شدت سره علوی سطحه ئی ترخه او سفلی برخه ئی خوړه وی. د جزر په وقت کښی څه مهال (وخت) چه ترخی اوبه راښکته لویږی نو دغه خوړی اوبه بیا هم هغسی خوړی او لذیذی بی له دی چه لې څه تخیر پکښی څرګند (ښکاره) وی یاتی کیږی والله اعلم.

د دغو شواهدو په لیدلو سره د دی آیت مطلب بیخی واضح دی یعنی د الله تعالیٰ قدرت ته وگورئ چه د خویو او ترخو اوبو د یو ځای کیدلو په سبب چه هرومرو (خامخا) یو ځای نه په یو ځای کښی سره ګډیږی خو بیا هم دوی سره بیلی جلا (جدا) او معتازی دی او د دواړو په منځ کښی په ډیرو ځایونو کښی ئی ځمکه حائله او پرده ګرځولی ده او هم داسی ئی سرخوشی (ازادی) نه دی پریښی چه د دواړو په زور او قوت سره ځمکه له منځه لری کړه شی او په جبری ډول (طریقه) سره یو ځای شی او د ځمکی وجود له منځه ورک کړی بیا په دغو دواړو د هر یوه هغه خوند او مزه چه له هغو سره لازمه ده هم هغه سره پاتی ده او تری بل ته نه ده منتقله شوی او داسی نه دی واقع شوی چه خویی اوبه تروی یا تروی اوبه خویی شی ګواکی د اوصافو

په اعتبار هره يوه له بلى بيخى بيله او جلا (جدا) ده، وقيل غير ذلك والراجح عندى هوالاول. والله اعلم.

# وَهُوَالَّذِي ُ خَلَقَ مِنَ الْمَأْءُ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيْرًا ﴿ وَيَعُبُكُ وَنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لاَيَنْفَعُهُ وَ لاَيَضُرُّهُ وَ وَيَعْبُكُ وَنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لاَيَنْفَعُهُ وَ لاَيَضُرُّهُ وَ وَكَانَ النَّكَ افْرُعَلَى رَبِّهِ ظَهِيْرًا ۞

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه پیدا کړی یی دی له اوبو نه بشر انسان پس گرځولی ئی دی (خاوند د) نسب او سخرگنی، او دی رب ستا ښه قادر. او عبادت کوی (دا مشرکان) بی له الله د هغه شی چه نشی رسولی هیڅ قدر نفع دوی ته (که ئی عبادت وکړی) او نه هیڅ ضرر رسولی شی دوی ته (که ئی عبادت ونه کړی) او دی (جنس د) کافر په (نافرمانی) د رب خپل مددگار (د شیطان شا اړوونکی الله ته).

تفسير : ځينې مفسرين د دې آيت تفسير داسې کوي الله هغه حکيم مطلق دې چه پيدا کړي ئی دی ده له هغو اوبو چه خته د آدم علیه السلام بری اخبیلی شوی ده یا چه جزء دی د انسان یعنی له څلورو عناصرو ده یا له منی د انسان پس بیا ګرځولی دی ده دغه انسان دوه قسمه یو څښتن (خاوند) د نسب چه هغه خاص نارينه دی او د نسب نسبت هم دوی ته کاوه شي لکه فلان بن فلان او فلانة بنت فلان او بل څښتن (خاوند) د صهر چه هغه خاص نارينه دی او د نسب نسبت د مصاهرت هم هغوی ته کاوه شی او صهر لور ته او ځوم ته او اوښی ته او د ښځی خیښ ته ویلی شي یا نو پس بیا ئي وګرځولي دوه قسمه یو یواځي خاوند د نسب او د خپلوی چه ورسره حرامه وی نکاح او خاوند د سخروالی چه ورسره حلاله وی نکاح یعنی وګورئ! چه الله برحق خالق مطلق جل وعلا شانه وعظم برهانه یه څه شان یخپل کامل قدرت سره ئی له یوه څاڅکی اوبو څخه عاقل کامل بنی آدم جوړ کړی دی بیا وروسته له دی نه نور نسلونه ئی تری ایستلی دی د ځومانو او سخرانو تعلقات ئی تری جوړ کړی دی او له یوه ناڅیزه څاڅکی څخه ئی څه څه شیان بیدا کړی دی او له کومه ځایه ئی تر کوم ځایه پوری ئی رسولی دی؟ لیکن دغه انسان په لږ مدت کښي خپل اصل هيروي او خپل هغه قدير رب او خالق ئي پريښي دي. او عاجز مخلوق ته خپل خالق وائی نه یواځی خپل د بروردګار حق نه پیژنی بلکه له هغه څخه مخ ګرځوی او په شیطانی فوج کښې خپل ځان داخلوی څو د اغواؤ او اضلالو په مقاصدو کښې له هغوی سره کومک او مدد وکړی. نعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سیآت اعمالنا.

# وَمَاْلَوَسُلُنْكَ اِلْاَمُبَشِّرًا وَنَذِيْرًا۞قُلْ مَاۤاَسُعُلُكُوُ عَكَيْهُ مِنُ اَحْوِ اِلْاَمَنُ شَأَءُ اَنُ يَتَخِذَ اللَّ رَبِّهِ سِينيلًا۞

او نه ئی لیږلی موند ته مگر زیری کوونکی (مؤمنانو ته په نمیم سره) او ویروونکی (کافرانو ته په جعیم سره) ووایه (ای محمده دوی ته) نه غواړم زه له تاسی په دی (پیغام رسونه) هیڅ قدر اجر مزدوری مگر (غواړم ایمان راوړل د) هغه چا چه خوښه ئی شی دا چه ونیسی طرف د رب خپل ته لیاره (د رضاء او قرب) یا لیکن هغه څوک چه غواړی چه ونیسی خپل رب ته لیاره (په انفاق د مال سره لیاره د رضاء د ده نو و دی نیسی رب خپل ته هم هغه لیار د قرب او رضاء).

تفسیر : یعنی ستاسی کار د الله تعالیٰ پر وفاداری او اطاعت د بشاراتو اورول دی او غدارانو ته مجرمانو ته دوی د خرابو نتائجو او عواقبو خبرول دی که سره له هغه نی ونه منی یا ئی ومنی تاسی ته له هغه نی ونه منی یا ئی ومنی تاسی ته له هغه شخی هیخ نقصان نه دی عائد. تاسی له دوی نه شم اجرت او حق الزحمه خو نه غوادئ چه د هغو د نه منلو په اثر به هغه فوت شی تاسی خو له دوی نه یواشی هم دغومره شی غوادئ هر شوک چه غوادی د پاک الله په توفیق خپل د رب لیاره ونیسی! زړه مو چه هم دغه ته مزدوری وائی که حق الزحمة او فیس.

### وَقَوْيُكُلْ عَلَى الْمِي الّذِن لَ لِيَمُوْثُ وَسَيِّتُحُ بِعَمُ لِهِ وَكَفَلْ لِهِ رِذْ ذُوْبِ عِبَادِ مِ خَيدُونَ

او توکل وکړه په تل ژوندی قائم په تدبير هغه (الله) چه (له سره) نه مری او تسبيح ووايه سره له ثناء د ده، او بس کافی دی هغه په ګناهونو د بندګانو خپلو ښه خبردار.

تفسیر : یعنی تاسی یواځی پر الله تعالیٰ اعتماد او توکل وکرئ او خپله فریضه چه دعوت او تبلیغ او نور دی په ښه شان سره اداء کرئ! د هیچا د مخالفت او موافقت پروا ونه کرئ! پر فانی اشیاؤ به څه اعتماد او اعتبار وشی؟. اعتماد او توکل ښائی پر هغه ذات وکړ شی چه تل ژوندی قائم په تدبیر دی او له سره نه مری. نو پر هم هغه باندی توکل او اعتماد وکرئ! او تل

د هم هغه به حمد او ثناء مشغول او لكيا اوسئ! دغو مجرمينو ته به پخپله الله تعالىٰ سزا وركړى.

# ٳ۪ڵڹؚؽڂػؾؘٲڵٮؙۜۜٙ۠۠ؗؗؗؗڡ۠ۻٷٳڵۯڞؘۅؘ؆ٲؠؽڹۜۿؙؠۘڵؽ۫ڛۜؾ؋ٙٳؾۜٳۄؚۯ۫ڡۜۛٳٞٲۺؾٚۅؽۼٙڶ ٲؙڡٞۯ۫ۺۣٵٛڶڒؘۣڂۛڶؽؙڡ۫ٮؙػڷۑؠۻؘؚؽڒڰ

هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه او هغه چه په منځ د دغو دواړو کښی دی په (مقدار) د شپږو ورځو بیا قائم مستولی شو (امر او حکم د الله) پر عرش (الله چه دی) ډیر مهربان دی پس وپوښته (د دغه خلق او استواء یا د رحمان) له کوم ښه خبردار عالم نه.

تفسيو : د «استواء على العرش» بيان د «الاعراف» په سورت كښى نير شو. هلته دى ولوستلى شى.

یعنی له هغو کسانو محخه پوښتنه وکړئ چه د الله تعالیٰ له شان او رحمت او له ذات او صفات مخخه پوره خبردار دی دغه جاهلان مشرکان په هغه باندی څه پوهیږی (وما قدروا الله حق قدره) پخپلو شیونو او کمالاتو باندی خو پوره عالم یواځی هم هغه الله تعالیٰ دی. «ا**نت کما اثنیت علیٰ نفسک**» لیکن په مخلوقاتو کښی له ګردو (تولو) مخخه ډیر پوه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دی چه د دوی په لوی ذات کښی الله تعالیٰ د اولینو او آخرینو ګرد (تول) علوم جمع کړی دی. نو ښائی چه د الله تعالیٰ د شونو پوښتنه له دوی نه وشی.

### ۯٳڎؘٳڡٞؽڶڵۿؙۅؙٳۺؙڿؙۮؙۉٳڸڗۜڂ؈۬ۜڠٵڵٷٵۅڝٵ ٳڗڂ؈ؙٚٲۺؙۘۼؙۮؙڸؠٵؾٲ۫ڞۯؙٵۏڒٳۮۿؙٷۿٷۯٳ۞

او کله چه وویلی شی دوی ته چه سجده (د عبادت) کوئ رحمٰن ته نو وائی څه څیز دی رحمٰن؟ آیا سجده به کوو مونږ هر هغه څیز ته چه امر کوی ته مونږ ته او زیاتوی (دغه یادول د رحمٰن) دوی ته نفرت (له ایمان نه).

تقسیر : یعنی دغه جاهلان مشرکان د رحیٰن د شان له عظمته محه خبر دی؟ او محمه پری پوهمیړی دوی خو له دغه نوم سره دومره به هم نه دی او هر کله چه دغه نوم آوری نو د انتهائی جهل او بی حیائی او تعنت له مخی محانونه ناجانه او ناواقفه غورځوی. او داسی پوښتنی کوی چه

«رحمٰن» څمه شی دی؟ چه پر مونی باندی د هغه سجده کوی؟ آیا معض ستا په وینا سره مونیر دغه خبره ومنو؟ او هم دا چه ته کوم نوم یاد کړی نو مونی خامخا ورته سر په سجده ولویږو؟ الغرض هومره چه دوی ته د «رحمٰن» د اطاعت انقیاد په لوری توجه ورکړه شی هغومره دوی بد وړی او تور ور مخخه خوری.

# 

لوی برکتناک دی هغه ذات چه پیدا کړی ئی دی په آسمان کښی برجونه او پیدا کړی ئی ده په کښی ډیوه (لمر) او سپوږمی روښانه. او هم دا (الله) هغه (ذات) دی چه ګرځولی ئی ده شپه او ورځ (سره مخالف یا خلیفه یو د بل) پرله پسی دپاره د هغه چا چه اراده لری د دی چه یاد کړی (نعمتونه د رب ستا او فکر وکړی په مصنوعاتو د الله) یا اراده لری د شکر ایستلو.

تفسیو : یعنی لوی لوی ستوری یا آسمانی قلعی چه پرجنتی پکښی پیری ورکوی. یا امکان لری چه د لمر دولس منازل تری مراد وی چه اهل هیئت ئی بیانوی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «د آسمان دولس برخی د هغو نوم برج د هر یو د خدامو نښه دغه حدود ئی ایښی دی دیاره د حساب «موضح»

(سراجاً) یعنی لمر ښائی د نور آو حرارت د جمع کیدلو یا د احراق د صفت لرلو له سببه ئی هغه ته (ډیوه) ویلی وی: ﴿ قَجَمَلَالْقُمَرَيْهُوَيُّ وَيُؤَكِّرُا وَجَمَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا ﴾ د نوح (۱) رکوع ۱۹ آیت (۲۹) جزء).

اوږدیدلو او لندیدلو ته یا تلو او راتلو ته ئی بىلیدل ېرله پسی راتلل وفرمایل یا ئی دا مطلب دی چه یو ئی د بل بدل کرځولی دی. مثلاً که د ورځی کار پاتی شی د شپی ئی پوره کوی. او که د شپی کار پاتی شی د ورځی ئی په سر رسوی. کما ورد فی الحدیث.

(لمن اراد ان یذکر او اراد شکوراً دپاره د هغه چا چه اراده لری د دی چه یاد کری نعمتونه د رب ستا او فکر وکری په مصنوعاتو د الله یا اراده لری د شکر ایستلو) یعنی د لمر او سپوږمی او د نورو وړاندی وروسته ختل. او د شپی او د ورځی تبدیل تزئید او تنقیص د دی لاممه ( له وجی) واقع کیږی محود د عقل او فکر خاوندان دی پکښی غور او دقت وکړی او د دغو مخلوقاتو په وسیله خلق د خپل خالق د معرفت لیاره پیدا کړی او ښه وپپوهیږی چه دغه کرد (تول) لوی تصرفات او عظیمه تقلبات د ده د قدرت کارونه دی او د شپی او د ورځی د فوائدو او انعاماتو له لیدلو څخه د ده عبادت او شکر ایستلو ته متوجه شی لکه چه د رحمان

مخلص بندګان چه د هغوی ذکر وروسته راځی هم داسی کوی. یعنی د مشرکینو په شان د رحمٰن د نامه له اوریدلو څخه کرکه او نفرت نه ښکاره کوی. بلکه په خپل هر فعل او قول د هغه د عبودیت اظهار کوی د دوی د وضمیت او هیئت څخه تواضع، متانت، تنلل، عجز او نیاز څرګندیډی (ښکاره کیږی) د متکبرانو په شان پر ځمکه په ناز، نخره او غرور نه ګرځی، دا ئی مطلب نه دی چه د ریاړ او تصنع لامله ( له وجی) به د رنځورانو په شان قدمونه پورته کوی څکه چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه نګ چه په احادیثو کیږی منقول دی. د هغه تائید نه کوی.

## وَعِبَادُ الرَّعُلِي الَّذِيْنَ يَشُوُنَ كَلَ الْرُضِ هُونًا وَّلاَ اخَاطَبُهُمُ الْجِهِنُونَ قَالُوْ اسَلْمًا ®

او بندګان د رحمٰن هغه کسان دی چه ګرځی دوی په ځمکه باندی په ورو (په تواضع) او کله چه خطاب کوی له دوی سره جاهلان ناپوهان نو وائی (ورته په جواب کښی سلام، خبره) سالمه (له ګناه او ضرره).

تفسیر : یعنی د کم عقلو او بی ادیانو او ناپوه خلقو جواب په عفوه او صفح سره ورکوی. کله چه محوک څه د جهالت خبری او اتری وکړی نو ملائمی مذاکری او پستی خبری ورسره کوی او په «السلام» سره تری ځان بیلوی، او د داسی خلقو سره حتیالامکان نه مخامخ کیږی او نه له هغوی سره په کومه مرکه کښی شاملیږی، او نه له دوی سره جنګ او جگړی کوی، د دوی تګ او شیوه داسی نه ده لکه چه په جاهلیت کښی چا داسی ویلی ؤ.

الا لا يجهلن احد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلين.

دغه خو د رحمٰن د هغو مخلصو بندگانو ورځ وه. وروسته له دی نه د دوی د شپی کیفیت بیان فرمانۍ:

### ۅٙڷڵۮؚؿؙؽؘؠؠۣؽٷٛؽٙڶؚۯؠٙ**ۿؚۄؙڛٛ**ۼۜۮٵۊٞڣؽٵڡٞڰ

او (بندګان د رحمٰن) هغه کسان دی چه شپه تیروی رب خپل ته سجده کوونکی او دریدونکی.

تفسیر : یعنی د شپی له مخی چه غافل بندګان خوبونه کوی. دوی د الله جل جلاله په حضور کښی ولاړ وی او ورته سجده ږدی. او په عبادت کښی ئی لګیا وی. کله چه رکوع د قیام او سجدی په منځ کښی واقعه ده ښائی د هم دی لامله ( له وجی) د هغی ذکر ئی

بیل ونه فرمایه. ګواکی رکوع د دغو دواړو په منځ کښی بالطبع راغله.

# ۅؘٲڰڹۣؠؙؽؘؿؙۅؙٛۅٛؗڽؘڔۜؾۜڹؘٵڞڔڡؙؚۘۘؖڠۘڴٵۼۮۘٲڹڿۿۜؿؖڎۧۧٳڹۧۼؘۮٲڹۿٵڰٲؽۼۧٳٲٵڰؖ ٳٮٛۿٵڛؙڴٷڝؙۺؙؾؘۘڠڗٞٳۊ۫مؙڠٲڰٵ۞

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی (چه سره له طاعته خضوعاً) وائی ای ربه ځمونږه وګرځوه له مونږ څخه عذاب د دوزخ بیشکه عذاب د دغه (دوزخ) دی (عذاب) لازم همیشه بیشکه چه دا (دوزخ) بد دی له جهته د ځای د قرار او له جهته د ځای د هستوګنی.

تفسیو : یعنی سره له دومره عبادته ډیر ویریډی داسی نه دی چه مثلاً د تهجد دپاره چه پاڅید او اته رکعته لمونځ ئی وکړ. نو د الله تعالیٰ له عذابه او قهره بیخی بی فکره شو.

### وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَتُوا لَهُ يُسُرِفُوا وَلَهُ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿

او (بندګان د رحمٰن) هغه کسان دی کله چه نفقه ورکوی مال لګوی نو نه اسراف کوی او نه تنګی (او بخل) کوی او وی (دغه ورکړه د دوی) په منځ د دغه (اسراف او تقتیر) کښی میانه حاله.

تفسیو : یعنی زمان او مکان او موقع ته ګوری او په معندل او متوسط صورت سره خپل مال لګوی نه د مال په محبت کښی له حده تیریږی او نه ئی ضائع کوی کما قال الله تعالیٰ ﴿ وَکَقِتُمْا یَهُ اَلْهُ اَلِمُنْا اِلْهُ اِلْهُ الْمُنْالِمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْ

## وَالَّذِيْنَ لَايَنْ عُوْنَ مَعَ اللهِ إِلهَّا الْخَرَوَلَايَقُتُكُوْنَ النَّفْسَ الَّتِيَّ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزُنُونَ ۚ

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی چه نه بولی سره له الله معبود بل او نه وژنی دوی نفس هغه چه حرام کړی دی الله (وژل د هغه) مګر په حق سره او

#### نه کوی دوی زنا.

تفسیر : مثلاً د عمد قتل به بدل کښی وژل، یا د زناء به سزا کښی د محصن زانی په ګتو سره ویشتل یا د هغه مرتد وژل چه خپل اسلامی دین او ملت پریږدی. دغه ګرد (تول) صورتونه په «الا بالحق» کښی شامل دی. کما ورد فی الحدیث.

## وَمَنْ يَنْعُلُ ذَلِكَ يَلْقَ آثَامًا ﴿

او هر چا چه وکړه (يو له دغو دريو امهات الذنوب نه) نو ملاقات به وکړی وبه ويني جزاء د ګناه خپلي.

تفسیو : یمنی ډیره سخته ګناه ئی کړی ده چه د هغه سزا به هرومرو (خامخا) وررسیږی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه «اثام» د جهنم د یوی کندی نوم دی چه د هغه عذاب ډیر سخت ویروونکی بیان شوی دی اعاذنا الله منها.

## يُضْعَفُ لَهُ الْعَنَابُ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَيَعْلُمُ فِيهُ مُهَاكًا ﴿

چه دوچند به کړی شی ده ته عذاب (د دوزخ) په ورځ د قیامت کښی او تل به پاتی وی په دغه (عذاب) کښی په دی حال چه خوار ذلیل بی اعتبار به وی.

تفسیر : یعنی له نورو ګناهونو څخی دغه ګناه لویه ده نو د دغی عذاب به هم سخت او لوی وی او شیبه په شیبه (ساعت په ساعت) لا پسی زیاتیږی.

# ٳڵامن تَابَ وَامْنَ وَعَمِلَ عَمَلَاصَالِعًا فَأُولَلٍكَ يُبُدِّلُ اللهُ سَتِيَا تَوْمُ حَسَلَامِ اللهُ سَيَّةِ الْمُحُمُّ حَسَلَامٍ وَكَانَ اللهُ خَفُورًا رَحْيُمًا ۞

مگر هغه چه توبه ئی وویسته او ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ عمل نیک پس دغه (تائبان د دغو دریو ګناهونو چه دی) بدل به کړی الله ګناهونه د دوی په نیکیو سره (په محو د سیآتو او ثبت د حسناتو) او دی الله ښه مغفرت کوونکی ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره). تفسیر : یعنی د ګناهونو په ځای به د نیکیو توفیق ور په برخه کیږی او د کفر ګناه به ورمعافیږی یا دا چه د ده بدی محو او لری کیږی او د صالح عمل په برکت به د هغه په شمیر مناسب محاسن ورثبت فرمائی کما یظهر من بعض الاحادیث.

وقالالذين (١٩)

### وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا @

او هر څوک چه توبه وباسی (له ګناهونو نه) او عمل وکړی نیک پس بیشکه چه دی رجوع کوی په طرف د الله په ښه رجوع کولو سره.

## وَالَّذِيْنَ لَانَيَتْهَدُونَ الزُّوْرَ وَ إِذَا مَرُّوْا بِاللَّغْوِمَرُّوْ إِكِرَامًا ۞

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی چه نه حاضریږی نه شاملیږی په باطلو کښی (یا نه وائی شاهدی په دروغو) او کله چه تیریږی پر چټی (بیکاره) کار نو تیریږی ځان ساتونکی (مخ ګرځوونکی له لغوی نه).

تفسیر : یعنی نه دروغ وائی او نه د دروغو شهادت ورکوی او نه د باطلو چارو او د ګناهونو په مجلسونو کښی حاضریږی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: «یعنی په ګناه کښی نه شاملیپی او د لوبو په خبرو کښی غور او دقت نه کوی او نه په هغه کښی شاملیپی او نه له دوی سره جنګ کوی.»

### وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِاللَّتِ رَبِّهِمْ لَوْ يَغِرُّوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُنيانًا ﴾

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی کله چه پند ورکړی شی دوی ته په آیتونو د رب د دوی نو نه نسکوریږی پری (لکه) کاڼه او ړانده (بلکه سر په سجده ږدی اوری ئی او پری عمل کوی)

تفسیر : او په نهایت فکر او تدبیر او غور سره ئی آوری او تری متأثریپری او د مشرکانو په شان دوی د تیږی (کتی) بتان له خپلو ځانونو څخه نه جوړوی.

# وَالَّذِينَ)يَقُولُونَ رَبَّنَاهَبُ لَنَا مِنَ اَزْوَاجِنَاوَدُرِّلِيْبَافُرَّةَ أَعَيْنٍ

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی چه وائی ای ربه ځمونږ وبسبه مونږ ته (په فضل خپل سره) له ښځو ځمونږ څخه او له اولادو ځمونږ څخه (هغه څوک چه) یخوالی د سترګو ځمونږ پکښی راځی.

تفسیو : یعنی داسی بنځه او واړه راعنایت وفرمایه چه د هغو د لیدلو څخه ځمونډ سترګی یخی او رڼی شی. او زړه مو خوشال شی او ظاهر دی چه د کامل مؤمن زړه هلته خوښ او خوشالیږی کله چه خپل آل او عیال د الله تعالیٰ په طاعت او عبادت کښی مشغول او لګیا ووینی، او ویی ګوری چه د نافع علم تحصیل کوی. نو ګرد (ټول) دنیوی مسرتونه او نعمتونه وروسته له دغه دی.

### وَّاجُعَلْنَا لِلْمُتَّقِيْنَ إِمَامًا ۞

#### او وګرځوه مونږ دپاره د متقیانو امام پیشوا.

تفسیر : یعنی داسی مو وکرځوی کله چه نور خلق پر موندٍ پسی اقتداء وکړی متقیان او پرهیزگاران وکرځی حاصل ئی دا چه نه یواځی موندِ پخپل ذات مهتدیان شو بلکه د نورو دپاره هم هادیان وګرځو او ځموند کورنی په تقویٰ او طهارت کښی څمونږ تابعان او پیروان شی.

### ٱۅڵڸٟٚڬؽ۫ۼۯؘۅڹٲڰ۫ۯۏؘةڔؠٲڝۜڹۯؙۏٳۅؽڸڡۜۊؙڹۏ۪ؽۿٳۼۣؾۜڎٞۊ؊ڶۮؙڵ

دغه کسان (موصوف په دغو صفاتو سره) جزا به ورکوله شی دوی ته په هسکو (اوچتو) ماڼیو (د جنت) په سبب د هغه چه صبر ئی کړی ؤ او وابه چولی شی پر دوی په دغه جنت کښی تحیت دعاء او سلام.

تفسیو : یعنی په جنت کښی به لوړی (اوچتی) درجی ورورسیږی او پرښتی به دعاوی ورته کوی او سلامونه به وراچوی. او دوی ته به ښه راغلی وائی. او استقبال به ئی کوی. دوی به هم پخهلو منځونو کښی د ملاقات او لیدلو په اوقاتو کښی هم دغه د سلام او د تحیت دعائیه کلمات د یوه او بل د تکریم او اعزاز دپاره استعمالوی.

# خلدين فيهاحكنت مستقراة ومقاماه

همیشه به وی دوی په دغه (جنت) کښی ښه دی (دغه جنت) له جهته د ځای د قراری او له جهته د ځای د هستوګني.

تفسیر : یعنی د داسی ځای هستوګنه که د لړی مودی دپاره هم چاته میسره او په لاس ورشی خو لوی غنیمت او چه نعمت دی حال دا چه دغه ځای خو د جنتیانو د دائمی اوسیدلو ځای دی.

# قُلْ مَايَعُبُوُ الِكُوْ رَبِّ لُولَا دُعَا وَكُوْ فَقَدُ كُنَّ بُتُو فَسَوْتَ يَكُونُ لِزَامًا ١

ووایه (ای محمده دوی ته چه) نه کوی هیڅ پروا د تاسی رب ځما که چیری نه وی دعاء بلل ستاسی (الله ته په سختیو کښی) او په تحقیق تکنیب کړی دی تاسی (د رسولانو او د قرآن) پس ژر به شی (دا عذاب له تاسی سره جزاء د تکنیب) لازم.

تفسیو : یعنی تاسی ته ستاسی د نفعی او د نقصان خبری در وسیی بنده ته ښائی چه له سره مغرور او بی باکه نشی ځکه چه پاک الله له سره د ده پروا نه لری. هو! که بنده الله جل جلاله ته التجاء او دعاء کوی نو الله هم پری رحم او کرم فرمائی. او که التجاء نه کوی. او ځان لوی او بی پروا ښکاروی نو د الله تعالیٰ هغی سزاء او پوښتنی ته منتظر اوسی چه عنقریب ورسره مخامخ کیدونکی دی.

﴿ لَكُوْدُوَاكُورُ ﴾ : که چیری نه وی دعاء بلل ستاسی الله ته به سختیو کښی نو به تحقیق 
تکنیب کړی دی تاسی د رسولانو او د قرآن پس ژر به شی دا علاب له تاسی سره جزاء د 
تکنیب لازم) یعنی هغه کافر چه حق ته ئی د دروغو نسبت کړی دی نو دغه تکنیب به عنقریب 
د ده د غاډی امیل ګرځی او د هغه د سزا او د پوښتنی څخه به له سره خلاصی او نجات نه 
مومی. د آخرت ابدی هلاکت خو هرومرو (خامخا) د دوی دی لیکن په دنیا کښی به هم لډ، 
دیر ربر (زحمت) او تکلیف او آفت دوی ته رسیدونکی وی. یعنی په جهاد، جنګونو او نوروو 
کښی لکه چه د «بلر» په غزا کښی ئی د دغه تصادم او آفت نتیجه پخپلو سترګو سره ولیده.

#### تمت سورة الفرقان بعون الله المنان ولله الحمد والمند

وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

سورة «الشعرا<sub>ء</sub> مكية الا آية ۱۹۷ ومن آية (۲۲٤) الى آخر السورة فمدنية وهى (۲۲۷) الى آخر السورة فمدنية وهى (۲۲۷) الله (۲۲۷) آية و (۱۱) ركوعا رقم تلاوتها (۲۱) تسلسلها حسب النزول (۴۷) نزلت بعد «الواقعة» د «الشعرا<sub>ء</sub>» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (۱۹۷) آيته او له (۲۲۴) تر آخر د سورت پورى چه مدنى دى (۲۲۷) آيته (۱۱) ركوع لرى په تلاوت كښى (۲۲) او په نزول كښى (۲۷) سورت دى. وروسته د «الواقعة» له سورت څخه نازل شوى دى.

### بِنُ الرَّحِيْوِنَ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (زيات) مهربان ډير رحم والا دی.

### ظسَّخَ ﴿ تِلْكَ النَّا الْحِثْبِ الْمُبِيْنِ ۗ كَمَّلُكَ بَاضِمُّ نَفْسَكَ الايكُونُوُّا مُؤُمِنِيْنَ ۞

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه دی د کتاب ښکاره کوونکی (د حق له باطله او د حلال له حرامه) یعنی د دی کتاب اعجاز ظاهر او باهر دی. او احکام ئی واضح دی او د حق او باطل په منځ کښی بیلوونکی دی. ښائی چه ته هلاکوونکی د ځان خپل ئی(ای محمده) ا په دی چه نه کیږی دوی مؤمنان.

تفسیر : یعنی د دغو بدبختانو په غم کچی تاسی خپل څان دومره مه کړوئ! او مه پخسییئ! آ آیا پر دوی پسی تاسی خپل څان هلاکوئ!؟. آخر زړه سوی او شفقت هم یو حد لری.

# إِنْ نَشَأَ نَنْزِلُ مَلِيهُمْ مِّنَ السَّمَاءِ اللَّهُ فَظَلَّتُ آعْنَا قُهُمُ لَهَا خُضِعِينَ ﴿

که اراده وفرمایو مونږ نو نازل به کړو مونږ پر دوی له (طرفه) د آسمانه یو دلیل (د قدرت) پس شی به ورمیپونه د دوی هغه (دلیل د قدرت) ته غاړه ایښودنکی.

تفسیر : یعنی دغه دنیا د ابتلاء ځای دی چه پکښی د بندګانو د انقیاد او تسلیم او د

وقال الذين (١٦) الشعر آء (٢٦)

سرکشی امتحان اخیست کیپی نو ځکه د الله تعالیٰ حکمت د دی خبری مقتضی نه دی چه د هغوی اختیار سلب کړ شی که نه که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی نو کومه داسی آسمانی نښه به نی ورښوولی وه چه د هغی په مقابل کښی به گردو (تولو) خلقو قهراً او جبراً خپلی غاړی کیبودی، او ډیرو لویو لویو مشرانو ته به هم د دی خبری قدرت او فرصت او موقع نه وی پاتی چه تری انکار او انحراف وکړی نو الله تعالیٰ داسی ونه کړه هو! هغه معجزی او نښی ئی ولیپلی چه د هغو په لیدلو انسان حق او حقیقت په آسانی سره ویپژندلی شی او کله کله د هغه په مقابل کښی مغلوب هم شی. او د غاړی کیبودلو څخه ځان ونشی ژغورلی (بچ کولی)

# وَمَا يَالْيَهُو قِنْ ذِكْرِقِنَ الرَّحُلِي مُحُدَثٍ إلَّا كَانُوْ اعَنْهُ مُعْرِضِيْنَ @

او نه راځی دوی ته هیڅ ذکر پند وعظ له (طرفه) د رحمان نوی مگر وی دوی له هغه (پند) څخه مخ ګرځوونکی (او لا کلکیدونکی په کفر خپل).

تفسیر : یمنی د هغو خلقر په غم کښی چه تاسی اخته یئ د دوی حالت دا دی چه هر کله رحمان جل جلاله پخپل رحمت او شفقت سره د دوی د ښیکنی (فائدی) او نیکی دپاره کوم پند او نصیحت لیږی دوی هغه طرف ته نه متوجه کیږی. بلکه خپل مخونه ګرځوی او تری تښتی او داسی راښکاره کوی لکه چه له کوم بد شی سره مخامخ شوی دی.

## فَقَدُكُذَّ بُوانسَيَأْتِيهُهِمُ النَّلَوُ امَاكَانُو البه يَسْتَهُزِءُونَ<sup>©</sup>

پس په تحقیق تکذیب وکړ دوی (د هغه ذکر یا د محمد) پس ژر به راشی دوی ته عواقب حقائق د هغه (محیز) چه وو دوی چه په هغه باندی به ئی مسخری کولی.

تفسیر : یعنی یواځی هم دغه معمولی اعراض نه دی بلکه له هغه سره لا تکنیب او استهزاء هم دی نو دوی به عنقریب په دنیا او آخرت کښی د خپلو اعمالو سزاء وګوری. نو بیا به د هغه څیز په حقیقت باندی په ښه شان سره وپوهیږی چه په کوم شی باندی چه مونی مسخری کولی او ملنډی (خندا) مو پری وهلی او تکنیب به مو کاوه هغه احکام الله حق او صحیح و.

### ٱۅؙڵ*ڿؠ*ۜڒٷٳٳڸٳڶڒۻ۫ػۅؙٳڹٛڹؙؿؙڹٵڣؠ۫ؠٵڡڹؙڴؚڷ

وقال الذين(١٦)

# زَوْجٍ كَرِيْمٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً ثَمَاكَانَ ٱكْثَرُهُمُ مُثْمُمِينَينَ ۞

آیا نه ګوری دوی ځمکی ته چه (په خپل بالغه حکمت سره) څومره زرغونه کړی ده مونږ په دغه (ځمکه) کښی له هره قسمه هره ډوله (طریقه) (جنس) ګیاه ښه کثیرالمنافع مخصوص شیان بیشکه په دغو (زرغونولو کښی) خامخا دلیل نښه ده (لویه د قدرت)، او نه دی زیاتره د دوی مؤمنان.

تفسیر : یعنی که دغو مکنبینو د دغی محمکی پر احوال غور او فکر چلولی وی چه د دوی تر پہنو لاندی لویدلی ده نو د مبدأ او معاد په معرفت حاصلولو کښی به هغه د دوی دپاره کافی کیدلی شوی آیا دوی نه کوری چه له دغه ذلیلی، خواری او حقیری خاوری محخه محرنگه عجیب، غریب او رنگ په رنگ کلان، میوی، دانی او قسم په قسم غلی او نور شیان تر یوه مضبوط اصول او د تکوین او نظام تر قوانینو لاندی پیدا کیږی ؟، آیا دغه د دی خبری دلیل نه دی چه کوم لا محدوده قدرت او حکمت لرونکی صانع دغه له شائست دک او سینگاری چهن دغه به او شملی کلان کرلی دی چه د هغه په واک (اختیار) او قبضه کښی د وجود او کردو (تولو) موجوداتو زمام او اختیار هم دی، او دی هم هغه ذات دی هر کله چه اراده وفرمائی هغه ورانولی هم شی، وروسته له ورانی د هغه دوهم محلی ودانی هم د ده په قدرت کښی ده بیا سره د دغو تکوینیهؤ آیاتونو د پوهیدلو څخه وروسته ولی تاسی د دغو تنزیلیهؤ آیاتونو تصدیق نه کوئ؟ آیا به دغه کښی څه اشکال باقی دی؟ هو! که ئی له سره نه منځ، نو دغه بیله خبره ده.

### ۅٙٳؾؘۯؾۜڰؘڷۿۅؘٳڷۼڔ۬ؽؙۯ۠ٳڶڗۜڿؽؠ۠<sup>ڰ</sup>

او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی ښه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) ښه رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو : یعنی الله خو داسی یو عزیز مقتدر او زبردست ذات دی چه د نه منلو په تقدیر علی الفرد پر منکرینو عذاب هم لیدلی شی. مگر دی پخپله د خپل رحم او کرم له مخی په هغه کنیی تأخیر کری او دوی ته موقع ورکوی چه گوندی دوی ئی ومنی. وروسته د مکنبینو د عبرت دپاره د غو واقعاتو بیان فرمائی چه له هغو څخه دغه خبره ظاهریږی چه الله تعالیٰ هغوی ته تر کومی اندازی پوری مهلت ورکړی و. کله چه علیٰ رءوس الاشهاد معلوم او ښکاره شو چه هغوی په هیڅ ډول (طریقه) د حق او حقانیت منونکی نه دی نو بیا ئی زیاتره د دوی تباه او برباد کړل. له هغوی څنی پومبی د فرعونیانو قصه ده چه پخوا له دی نه په «الاعراف» او «طله» او په نورو سورتونو کښی بالتفصیل تیره شوی ده . او ښائی چه د هم هغو ځایونو په تفاسیرو کښی

# وَإِذْ نَادٰى رَثُكِ مُوْسَى آنِ اثْبِ الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ۖ فَوْمَ فِرْعَوْنَ ٱلاَيْتَقُوْنَ ۗ

او (یاد کړه) هغه وقت چه غږ وکړ رب ستا مولمی ته داسی چه ورشه هغه قوم ته چه ظالمان دی (یعنی) قوم د فرعون ته (چه ډیر ظلمونه کوی)، آیا نه ویریږی دوی له (الله).

تفسير : يعنى اى موسىٰ! ته لاړ شه! دوى د الله تعالىٰ له قهره وويروه!.

### قَالَ رَبِّ إِنِّى َ اَخَافُ اَنْ يُكِذِّ بُونِ ﴿ وَيَضِينُ ثُمَدِي مَلَا يَنْظِنُ لِسَانِي ۗ فَارْمُيلُ اِللَّهْ مُونَ ﴾

وویل موسیٰ ای ربه ځما بیشکه زه ویریږم له دی نه چه نسبت د دروغو به وکړی (دوی ماته) او بل تنګیږی سینه ځما (له تکذیبه د دوی) او (بل) نه چلیږی ژبه ځما (صافه خلاصه په وقت د تبلیغ کښی) پس ولیږه (جبریل په وحی سره) طرف د هارون ته.

تفسیر : یعنی قبطیان به محما د پرره خبری د آوریدلو محخه لا له پخوا محما په دروغجنولو باندی خوله پرانیکی او په هغه مجلس کهی به می هیڅوک تائید کوونکی نه وی ممکن دی چه په دغه وقت کهی زه ملول او حزین شم او فکر او طبیعت می خراب شی. او په زړه کهی می خفکان او تنگی راشی او ژبه می چه لکنت او بندش هم لری د زړه د دغه تنگی محخه لا پکښی زیات نیونه او بندیدل څرګند (بمکاره) شی. نو که محما د تقویت او تائید دپاره محما وزیر او ملکری هارون وگرمځوی نو ستا زیات لطف او مهربانی به وی محکه چه هغه لما محنی فصیح اللسان دی.

### وَلَهُوْءَكُنَّ ذَنَّكُ فَأَخَاكُ أَنْ يَقْتُلُونِ اللَّهِ

او (بل) شته دوی لره پر ما (دعوی د یوی) ګناه پس ویرییم له دی نه چه مړ

#### به می کړی.

تفسیر : یعنی د یوه قبطی د وینی دعوی چه د هغه تفصیل به د القصص په سورت کښی راڅی پر ما باندی دائره ده نو زه ویریږم چه پخوا له دعوت او تبلیغه ځما کار تمام نه کړی چه دغه خو هم هغه سری دی چه ځمونږ یو قبطی ئی وژلی ؤ او راڅنی تښتیدللی ؤ. نو په دغه تقدیر سره به زه د تبلیغ فرض څرنګه اداء کړی شم؟.

# قَالَ كَلَاءِفَاذُهُبَابِالْيَتِئَاآِتَامَعَكُوْمُّسَتَمِعُوْنَ<sup>®</sup>

وفرمایل (الله موسیٰ ته) نه ده داسی (مه ډاریږه! نه دی شی وژلی) پس لاړ شئ تاسی دواړه په ښکارهؤ معجزو ځما بیشکه چه مونږ له تاسی سره یو اوریدونکی (ستاسی د سوال ؤ جواب هم).

تفسیر : یعنی قبطیان به څه مجال لری چه تاته لاس در وړی شی. ورڅه! د خپلی استدعا بسره سم هارون علیه السلام هم له خپله ځانه سره بوځه!. او ځمونی له درکړی معجزی او نښی سره ورشه! کله چه د قدرت لوئی نښی له تاسی سره شته نو ولی به ویریږیځ؟ نښی لا څه کوئ چه زه پخپله هم پر هره موقع کښی له تاسی سره موجود یم او د دواړو خواؤ خبری او اتری هم آورم.

# ڡٛٳٚؾٳڿۯٷؘؽؘڡٞڠؖۅٝڷٳڐٵۯڛؙۅ۠ڶۯؾؚٳڷۼڶؠؽڹ۞ٲؽٲۯڛڷڡۜڡۜڬٵڹؿٙٳڛؗڗٳۼڷۣڰ۫

پس ورشئ دواړه فرعون ته نو ووايئ بيشکه چه هر يو ځمونږ رسول استاځی د رب د عالميانو يو په دی خبره باندی چه وليږه ته (ای فرعونه) له مونږ سره بنی اسرآئيل (اولاده د يعقوب شام ته)،

تفسیر : د بنی اسرآئیلو وطن د حضرت ابراهیم علیه السلام په زمانه کښی د شام ملک ؤ. د حضرت یوسف علیه السلام په سبب دوی مصر ته راغلل هلته ئی یو مدت تیر کړ. اوس د الله تمالیٰ اراده داسی وشوه چه دوی ته بیرته هم هغه د شام ملک ورکړی. خو فرعون دوی نه پریښودل چه شام ته لاړ شی ځکه چه له دوی ځنی به ئی د مریانو په شان کار اخیست. او حضرت موسیٰ علیه السلام د بنی اسرآئیلو د آزادی او خپلواکی طالب ؤ. وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

### قَالَ ٱلْوُنُولِكِ فِيْنَا وَلِيْكَا وَلَيْتُ فِيْنَامِنْ عُبُرِكَ سِنِينَ ۞

نو وویل (فرعون موسیٰ ته) آیا تربیت نه ؤ کړی مونږ د تا په (کورونو) خپلو کښی په دی حال کښی چه ووړکی هلک وی او تیر کړی ؤ تا په مونږ کښی له عمره خپله څو کاله (چه دیرش ؤ).

تفسیو : یعنی ته هم هغه نه ئی چه په ډیر ناز او نعم څمونډ په کور کښی ستا پالنه او روزنه شوی وه؟ او څمونډ په لاس کښی وړوکی لوی شوی وی اوس ستا دماغ دومره لوی شوی دی چه له مونډ څخه داسی مطالبات کوی او خپل مشرتوب پر مونډ ثابتوی.

### وَفَعَلْتَ فَعُلْتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكِفِرِينَ ®

او بل کړی ؤ تا کار خپل هغه کار چه کړی ؤ تا (یعنی ځما قبطی خباز دی وژلی ؤ) حال دا چه ته (ای موسیٰ) له ناشکرانو څخه ئی.

تفسیر : په دومره کلونو کښی دی داسی دعوی نه کوله کله چه له دی څایه نخو شپی د باندی لاړی او اوس چه بیرته راغلی نو د رسالت دعوی کوی؟ او محمونډ هغه ګرد (ټول) احسانات دی هیر کړل او اوس دی د نبوت په دعوی لاس پوری کړی دی په هغه وقت کښی ته هم (العیاذ بالله) له هم دغو خلقو محنی یو سړی وی چه نن ورځ هغو ګردو (ټولو) ته کافران وائی.

### قَالَ نَعَلُهُما إِذًا وَآنَامِنَ الصَّمَا لِيْبَنَ ٥

وویل (موسیٰ فرعون ته) چه کړی ؤ ما دغه کار په هغه وقت کښی چه وم زه له خاطیانو ناپوهانو.

تفسیو : په دی چه مړ به شی په یوه سوک ځما یعنی ما هغه قبطی په عمد سره نه دی وژلی په خطا<sub>ء</sub> سره ځما په یوه سوک سره مړ شو. زه که پوهیدی چه دی ځما په یوه سوک سره مری نو ولی به می تادیب ورکاوه : ﴿ ﴿ <del>وَرُوّهُ اِنْهُ کَانُونُ اَنْهُ کُونُهُ اَنْهُ کَانُونُ کَانِونُ کَانِونُ کَانُونُ کَانُ</del> وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

# فَفَرَرْتُ مِنْكُوْلِمَا خِفْتَكُوْفُوهَبَ لِي َرَبِّيٌ كُنُمُّا وَّجَعَلِينَ مِنَ الْمُؤسَلِينَ ®

پس وتښتيدم زه له تاسی کله چه وويريدم زه له تاسی پس وباښه ماته رب ځما حکم علم فهم او وګرځولم (دغه الله) زه له رسولانو څخه.

تفسیر : یعنی بیشکه چه زه وویریدم او له دی ځایه وتبتیدم لیکن د الله تعالیٰ دا منظور ؤ چه ماته پخپل فضل او مرحمت سره نبوت او حکمت مرحمت کړی، او د رسالت په کرامت سره می سر لوړی (اوچت) او ممتاز گرځوی. او ستا په لوری می درولیږی دا دی چه زه په امر د الله سره درغلی یم چه تاته سمه صافه لیاره درونییم. او دغه څه اظهارات چه تاسی وکړل دغه گرد (تول) ځما د صداقت دلیل دی چه هغه سری چه ستاسی له ویری تبتیدلی ؤ بیا څرنګه داسی بی خوفه او بی خطره ستاسی په مخ کښی نیخ ولاړ دی.؟

# ۅٙؿڵٙٙڲڹٝۼۘؽڐؙٞؿؙؠ۠۠ؠٵۼڮۜٲڽؙۼڹۜۮؾۜڹۼٛٳڛؗڗٳۧؽڷ<sup>۞</sup>

او (آیا) دغه (تربیت) یو نعمت دی چه احسان ئی کوی پر ما باندی (چه هغه ستا له شفقته نه ؤ بلکه له دی جهته ؤ) چه مریونه کړی دی ؤ بنی اسرآئیل (اولاده د یعقوب).

تفسیو : یعنی ځما د وړوکوالی د پالنی احسان راڅرګندول (ښکاره کول) تاته بنه نه ښکاری. آیا د یوه اسرائیلی ووړوکی پالنه او تربیت د دغی خبری جواب کیدی شی چه تا ګرد (ټول) د بنیاسرائیلو قوم له ازادی او خپلواکی څخه محروم ګرځولی دی او له دوی سره د بندګانو او مریانو په شان سلوک کوی، بالخصوص چه د دغه وړوکی پالنه هم ستا د هغو زړه چاودونکیو مظالمو او تیریو په سلسله کښی واقع شوی وه که تا هغسی ظلم او تیری نه کولی او ګرد (ټول) بنی اسرائیلی هلکان دی نه وژلی ولی به می مور ژوندی په تابوت کښی غورځولم؟ او بیا هغه تابوت ئی ولی په سیند کښی لاهو کاوه او ولی به زه ستا حرم سرای ته رسیدم؟ د دغو حالاتو اله تصوره تاته داسی احسان له څرګندلولو (ښکاره کولو) څخه شرم او ننګ پکار دی او صافه خبره خو دا ده هغه الله تمالیٰ چه ځما تربیت او پالنه ستا په شان د یوه دښمن کره کړی ده هم لیچلی یم،

### قَالَ فِرُعُونُ وَمَارَبُ الْعَلْمِينَ 🕝

### وويل فرعون (موسیٰ ته) او څه څيز دی رب د عالميانو ؟ .

تفسیو : یعنی موسیٰ علیه السلام د (فقولا إنا رسول رب العالمین) په امتثال خیل ځان ئی د رب العالمین رسول وباله د ده په مقابل کښی فرعون د جحود، تعنت، ضد او عناد له لیاری وویل چه (العیاذ بالله) رب العالمین څه شی دی؟ سره ځما له وجوده د بل کوم رب نوم اخیستل څه معنی لری؟ ځکه چه د دی ازلی شقی دعوی د خپل قوم په مغ کښی داسی وه: «ما علمت لکم من اله غیری» وه ما سواء له خپل ځانه بل کوم معبود تاسی ته نه پیژنم او «انا ریکم الاعلیٰ: زه یم سناسی لوی پروردګار» لکه چه د ده قوم به ځینی له انتهائی جهل او بلادت، او ځینی له خونه او طمعی د ده په عبادت کښی لګیاء قر اګر که په خپل زړه کښی دغه ملعون هم د الله په وجود یقین لرلو لکه چه له ﴿ لَشَعَلْتَمَا النَّمَا النَّمَا النَّهَا النَّهَا النَّهَا النَّهَا النَّهَا النَّهَ النَّهَا الله و الله و الله النهائی که څخه ظاهریږی د جزء ۱۵ سورة (بنی اسرآئیل ۱۲ رکوع) ۱۰۲ آیت .

# قَالَ رَبُ السَّمُوتِ وَالْرَضِ وَمَابَيْنَهُمُ أَلْنُ ثُنْتُمْ ثُوْقِتِينَ ﴿

وویل موسیٰ (په جواب د فرعون کښی) چه رب العٰلمین رب د آسمانونو او د ځمکی او د هغو ګردو (تولو) شیانو دی چه په منځ د دغو دواړو کښی دی که چیری یځ تاسی یقین کوونکی (نو ایمان پر راوړئ).

تفسیو : یعنی د آسمان او د محمکی گرد (تول) شیان چه د هغه لوی ذات تر اداری او تربیت لاندی دی هم هغه رب العالمین دی که ستاسی په قلوب کمبی پر کوم شی باندی د یقین راوړلو استعداد موجود وی نو انسانی فطرت له گردو (تولو) ځینی پخوا پر دغه رب العالمین د یقین کولو دپاره کافی دی.

### قَالَ لِبَنْ حَوْلَةَ الرَّتُنْمَعُونَ<sup>®</sup>

وویل (فرعون) دپاره د هغو (مشرانو) چه چاپیر ؤ له ده سره چه آیا نه اورئ تاسی (دغه جواب د ده چه نه دی موافق له سواله سره)

تفسيو : فرعون عمداً او په قصد سره غوښته چه خبره ګډه وډه او تالا کړی نو د خپل خوالی

وقالالذين(١٩) الشعرآه(٢٦)

او موالی د تیزولو او تحضیض ورکولو دپاره او د موسٰی علیه السلام د خبری د خفیفولو دپاره نمی داسی وویل «آورئ چه موسنٰی څومره له کاره لری خبری کوی؟ آیا له تاسی څخنی به کوم یو تصدیق کوی چه ماسوا۔ له مانه په آسمان او ځمکه کښی بل کوم رب شته؟»

# قَالَ رَكَانُوُورَبُ الْبَايِكُوُ الْكَوَّلِينَ<sup>®</sup>

وویل (بیا موسیٰ فرعون ته چه رب العٰلمین) رب د تاسی دی او رب د پلرونو د تاسی دی چه ړومبی ؤ.

تفسیو : یعنی ای احمقانو زه چه د کوم رب العالمین ذکر کوم هغه داسی یو لوی ذات دی چه ستاسی او ستاسی د پلرونو او نبکه گانو پیدا کوونکی دی محه وقت چه ستاسی بوی او تخم هم نه و ده په هغه وقت کبی هم د محمکی او آسمان تربیت او تدبیر کاوه.

# قَالَ إِنَّ رَسُولَكُوْ الَّذِي َ أُرْسِلَ الِيُكُوْلِمَجُنُونُ @

وویل (فرعون) بیشکه رسول ستاسی دغه چه لیږلی شوی دی تاسی ته خامخا مجنون لیونی دی.

تفسیو : یعنی (العیاذ بالله) یو لیونی ئی رسول گرځولی او لیپلی ئی دی چه دی نه یواځی مونډ بلکه ځمونډ پلرونه او نیکه گانو ته هم بد وائی او څمونډ د دغه شوکت او حشمت څخه لډ څه هم نه متأثر کیږی او نه ئی تری سترګی سوځی. نو معلومیږی چه د ده دماغ او ماغزه بالکل له عقل څخه عاری شوی دی.

# قَالَ رَبُ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَالْمِيْنُهُمَّا إِن كُنْتُوتَعْقِلُونَ ۞

وویل (بیا موسیٰ فرعون ته چه رب العالمین) رب د مشرق او (رب د) مغرب او (رب د) هغو ګردو (ټولو) شیانو دی چه په منځ د دغو کښی دی که چیری یئ تاسی چه څه قدر عقل کولی شئ (نو ایمان راوړئ په وحدانیت د الله).

تفسيو : حضرت موسیٰ علیه السلام بیا یوه داسی خبره وکړه لکه چه حضرت ابراهیم علیه السلام د نمرود په مقابل کښی کړی وه . یعنی رب العالمین هغه ذات دی چه د مشرق او مغرب

مالک دی او د ګردو (ټولو) ستوریو د طلوع او غروب تدابیر په یوه ټینګ او مضبوط نظام موافق کوی.

که په تاسی کښی لو څه عقل او پوه وی نو په دغه باندی پخپله هم پوهیدی شغ چه د دغه عظیم الشان نظام قائم ساتونکی ما سواء له الله تعالیٰ څخه بل هیڅوک نشی کیدی. آیا پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څوک د دی خبری قوت او قدرت لری چه د دغه نظام انتظام په دومره مضبوطی او اهتمام سره وکړی شی؟ یا ئی د یوی دقیقی (شیبی) لپاره مات یا مطل یا بدل کړی؟ د دغی وروستنی خبری د آوریللو څخه فرعون بالکل متحیر او مبهوت شو او د مباحثی او مجادلی څخه ئی مخ اواوه او په ویرولو او ډارولو سره ئی خپله خوله وسپردله لکه چه وروسته له دی نه راځی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: «حضرت موسیٰ علیه السلام د الله تعالیٰ د قدرتونو د ښوالو دیاره یوه خبره کوله . او فرعون په منځ کښی خپلو سردارانو ته تحضیض ورکاوه او دوی به ئی سراښول (پوهول) چه پری یقین ونه کړئ».

#### قَالَ لِينِ اثْغَنَانُ تَ الهَاعَيْرِيُ لَأَجْعَلَتَكَ مِنَ الْسَنْجُونِينَ @

وویل (فرعون موسیٰ ته) قسم دی که چیری ونیو تا خدای غیر له مانه (بل څوک) نو خامخا وبه ګرنځومه زه هرومرو (خامخا) تا له بندیانو څخه.

تفسیر : په دغه ځلی فرعون خپل مطلب په صافو الفاظو سره ښکاره کړ چه دلته په مصر کښی بل هیڅ یو خدای نشته. که پرته (علاوه) له ما څنی د بل کوم معبود حکومت ومنلی شی نو په یاد ئی ولرئ چه دغسی نورو خدای منونکیو دپاره ځما بندی خانه تیاره ده.

#### قَالَ ٱوَلَوْجِئُتُكَ بِشَيْئٌ ثُبِينِ<sup>©</sup>

وویل (مولٰی فرعون ته) آیا (نه کوی باور په الوهیت د الله) اګر که راوړم زه تاته دلیل یو شی ښکاره (دلیل ښکاره کونکی)

تفسیو : یعنی پخپله دغه فیصله کښی اوس تلوار مه کوه !، دغه خو ستا د خبری جواب و اوس خو لړ هغه ښکاره معجزی هم وګوره چه په هغو سره د الله تعالیٰ قدرت او ځما صداقت دواړه در څرګندیږی (ښکاره کیږی) . ښه که زه داسی ښکاره معجزی هم وښیم. بیا به هم ستا فیصله هم دغه وی.

#### قَالَ فَانْتِ بِهَإِنْ كُمُنَّتَ مِنَ الصَّدِقِيُنَ®فَالَّقِيءَضَاهُ فَإِذَاهِي ثَعْبَانٌ مَّهِي ثُنُّ وَتَزَوَّ يَدَهُ فَإِذَاهِى بَيْضَا لِلِتْظِيئَ شَّقَالَ لِلْمَلَاِحُولَهُ إِنَّ هَٰ نَالَسَاحِرُ عِلِيُوُ ۚ يُرْيُدُانُ يُغْرِّحَ لُمُرِّنَ ٱلْضِكُوْسِخُو ۚ فَهَا ذَا تَأْمُونِنَ ۞

وویل (فرعون موسٰی ته) پس راوړه هغه (ښکاره دلیل) که ئی ته له صادقانو رښتیا ویونکیو (په دعوی خپله کښی) پس وغورځوله (موسٰی) همسا خپله پس ناڅاپه په دغه وقت کښی وه هغه یو ښامار ښکاره ظاهر او راوئی ایست لاس خپل (له دننه د ګریوان خپل) پس ناڅاپه دغه (لاس) ؤ تک سپین (نظر د) کتونکیو ته نو وویل (فرعون) اشرافو (د قوم) ته چه چاپیر د ده (ناست ؤ) بیشکه دغه (سړی) خامخا ساحر (کوډګر) دی ډیر پوه اراده لری د دی چه وباسی له ځمکی (وطن) ستاسی په سحر (کوډو) خپل پس څه (امر حکم مشوره) راکوئ تاسی (ماته د موسی په باره کښی)

تفسیر : فرعون چه تر اوسه پوری د خدائی مدعی و اوس داسی وارخطا او بدحواسه شوی دی چه له خپلو مریانو، نوکرانو، او د ده په زعم له خپلو بندگانو څخه مشوری غواړی. او دی ته حاضر دی چه د هغر پر جوونه تګ هم وکړی.

# قَالْوَّا اَرْجِهُ وَاَخَاهُ وَابْعَثْ فِي الْمَنَايِنِ خِيْمِنَ ﴿ يَأْتُولُ يَكُلِّ مَنَا لِهِ عَلَيْهِ ﴿ كَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَمُواللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وویل (مشرانو) تاخیر ورکړه (کار د) دغه (مولٰی) ته او ورور د ده (هارون) ته او ولیږه په ښارونو کښی راټولونکی (محصلان) چه راولی تاته هر ښه ساحر (کوډګر) ښه پوه هښیار پس راټول کړل شول ساحران وعدی د ورځی معلومی ته (چه څاښت د ورځی د جشن ؤ)،

تفسير : يعنى د اختر ورځ د څاښت په مهال(وخت) .

### وَقِيْلَ لِلتَّاسِ هَلُ اَنْتُوْمُجُمِّمُعُونَ ﴿ لَعَلَنَا نَظِّبِعُ السَّحَرَةَ إِنْ كَانُوْاهُوُ الْطِيدِيْنَ ۞

او وویل شو دپاره د خلقو چه آیا یئ تاسی یو ځای کیدونکی (دغی معلومی ورځی ته بلکه ګرد (ټول) سره راټول شئ!) ښائی چه مونږ متابعت (قبول) کړو (لیاری د) ساحرانو که چیری شول دوی هم دوی غالبان بریالیان (پر موسٰی).

تفسیر : یعنی پر تولو لازم دی چه هلته یو ځای شی. مونډ قوی هیله (ارزو) او امید لرو چه ځمونډ کوډګران به بریالیان (کامیاب) شی. نو هله به د موسیٰ د مغلوبیت او د ماتی د ښه ښکاره کولو دپاره د خپلو کوډګرانو په لیاره ځو. ګواکی د دغی خبری اظهار مقصود ؤ چه په دغه کښی مونډ له خپله ځانه څه غرض او مقصد نه لرو. کله چه په مقابله کښی ځمونږ پله درنه وختله نو بیا انصافاً هیڅوک حق نه لری. او نشی کولی چه ځمونډ له طریقی څخه منحرف شی.

# فَكْتَاجَاءُ السَّحَرَةُ قَالُوَالِفِرُعُونَ آبِنَّ لَنَاكَجُرًالِنُ كُنَّا نَحُنُ الْغِلِينِنَ © قَالَ نَعُو وَالْكُولِ الْمُقَتَّرِيثِينَ ﴿ قَالَ نَعُو وَالْكُولِ الْمُقَتَّرِيثِينَ ﴾ قَالَ نَعُو وَالْكُولِ الْمُقَتَّرِيثِينَ

پس کله چه راغلل ساحران (کوډګران) وویل دوی فرعون ته آیا په تحقیق وی به مونږ ته خامخا څه اجر (مزدوری) که چیری شو مونږ هم دا مونږ غلبه کوونکی بریالیان). نو وویل (فرعون کوډګرانو ته) هو! (تاسی لره اجر شته او علاوه پر هغه) بیشکه چه ستاسو په دغه وقت کښی خامخا له مقربانو (مصاحبانو ځما یځ!).

تفسیر : یمنی نه یواځی مالی انعام او اکرام به درکړم بلکه تاسی به ځما د خاصو مصاحبانو په ډله کښی هم داخلیږیځ. د دغر آیتونو مفصل بیان د «الاعراف» او د «طهٔ» په سورتونو او نورو ځایونو کښی پخوا لیکلی شوی دی.

کله چه ساحران د جشن په ورځ د ګردو (ټولو) خلقو په مخکښی میدان ته راغلل او د نندارو کوونکیو صفونه وتړل شول نو.

#### قَالَ لَهُمْ مُنُوسَى ٱلْقُوامَ اَنْتُمْ مُلْقُونَ @

وویل دغو (کوډګرانو) ته موسٰی وغورځوئ تاسی هر هغه څیز چه تاسی غورځوونکی یځ (د هغه).

تفسیو : یعنی څه وقت چه کوډګرانو وویل چه ای موسٰی علیه السلام ته دی خپله همسا ړومبی غورځوئ یا ئی مونډ وغورځوو؟ حضرت موسی علیه السلام د دوی په جواب کښی وفرمایل چه: «تاسی نی ړومبی وغورځوئ! او خپل پوره زور او قوت هم پکښی صرف کړئ!».

# فَالْقُوْالِحِبَالَهُمُ وَعِصِيَّهُمُ وَقَالُوا بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِثَالَنَحْنُ الْغَلِبُونَ<sup>®</sup>

پس وغورځول (کوډګرانو) بړی خپل او همساګانی خپلی او وویل (کوډګرانو) په عزت (اقبال) د فرعون بیشکه مونږ خامخا هم دا مونږ یو غالبان (بریالیان).

تفسیو : ځینو «بعزة فرعون» د قسم په معنی اخیستی دی یعنی د فرعون پر اقبال قسم خورو چه هم دا مونډ بریالیان (غالبان) کیږو!.

#### فَالَقِي مُوْسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ٥

بیا وغورځوله مولٰی همسا خپله پس ناڅاپه هغی (همسا) ونغړدل (ښوی تیر کړل) هغه (ماران) چه (ساحرانو) په دروغو جوړ کړی ؤ.

تفسیر : شیخ اکبر لیکلی دی چه هم هغه بری او همساگانی چه کوډگرانو هغه د مارانو په شکل راغرگندولی (راښکاره کولی) تشی توری پاتی شوی د موسٰی علیه السلام همسا دغه تول شیان یوه گوله کړل او له خپل ستونی(حلقه) څخه نی ښوی تیر کړل.

#### ڣؙٲڷؚڡۣۧٵڵؾۜػۯۊؙڛٟ۬ڔؽڹۜٛڰٙٵڷٷٞٳٲٮٮۜٛٳڔؾؚٳڵڡ۬ڵؠؽڹ۞ؖۯؾؚؚڡؙٷ؈ٛۅٙۿؠؙۅؙڹ۞ۊٙٳڶٳٲؗڡۧڹٝڎؙۅؙڵۄؙ ڡۜڹ۫ڶٲڽؙٳۮؘٵۮؘڽؘڴڐٛٳڽٞ؋ؙڵڮؽٷٛۄؙٳڵۮؽٵڴؠڴۄؙٳڵؾٷٷؘۺۅؙؾڠػؠٷؽ؋ٛڒؙۊڟۣۼؾٙٲؠۮؚؽڴ ۅؘٳۯڿؙڮڴؙڎؚ۫ۺؙٞڿؚڵۮڡ۪ٷٙڵۉڝٳٙؠؿڴۯ۫ٲڿؙؠڿؽڹ۞۠

پس وغورځول شول پرمخی ساحران سجده کوونکی (الله ته) (وویل ساحرانو) د ایمان راوړی دی مونږ په رب د عالمیانو رب (پالونکی) د موسی او (رب) د هارون وویل (فرعون ساحرانو ته) آیا ایمان راوړ تاسی په دغه (موسیٰ) پخوا له هغه چه زه اذن (اجازه) ورکړم تاسی ته (د ایمان راوړلو په ده) بیشکه دغه (موسیٰ) خامخا مشر دی ستاسی هسی (مشر) چه ښوولی ئی دی تاسی ته سحر (کوډی) پس خامخا ژر به عالمان شغ (په جزاء د عمل خپل)، خامخا زه به پری کړم لاسونه د تاسی او پښی د تاسی سره مخالفی (ښی لاس او کینه پښه یا عکس د دی) او خامخا وبه ځمړم (څوړند به کړم) پر دار هرومرو (خامخا) تاسی تول (چه مړه شغ او درنه عبرت واخلی نور).

تفسیر : یعنی موسی علیه السلام ستاسی لوی ښوونکی دی تاسی پخپلو منځونو کښی سره روغه کړی ده او داسی مو سره تاکلی (مقرر کړی) او غوته کړی ده چه مونډ به داسی کوو او وایو. او ته داسی ووایه! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: چه ستاسی مشر وویل رب ته یعنی موسٰی علیه السلام او تاسی د یوه استاد شاګردان یځ والله اعلم.

#### عَالْوُالاَخَيْرُ إِنَّاآلِكِ رَبِّنَامُنْقَلِبُونَ<sup>©</sup>

وویل (ساحرانو) نشته ضرر مونږ ته په دی کښی ځکه چه بیشکه مونږ رب خپل ته بیرته راتلونکی یو.

تفسیر : یعنی په هر حال وروسته له مرګه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ حضور ته بیول کیږو په داسی موت سره مونږ د شهادت درجه مومو. دغه ګرد (ټول) مضامین د «الاعراف» په سورت او نورو ځایونو کښی لیکلی شوی دی هلته دی ولوستل شی.

#### ٳ؆۠ڬڟٚؠۼؙٲؽؾۼڣۯڮٵڗؾؙؾڵڟڸڹٵۧ؈ؙؽؙٵۜۊۜڶٲڷڰۏؙڡۣڹؽؽؖ<sup>۞</sup>

(او بل ځکه چه) بیشکه مونږ طمع هیله (امید) لرو د دی چه وبښی مونږ ته رب ځمونږ ګناهونه ځمونږ له جهته چه یو مونږ (په دغو حاضرینو کښی) ړومبی د ایمان راوړونکیو.

تقسیو : یعنی د موسٰی علیه السلام له دعوت او دبلیغ محخه وروسته د دغی لوئی مجمع په محضر او د ظالم فرعون په مخ کښی له ګردو (ټولو) محخه ډومبځ مونږ د حق د قبولیت اعلان وکړ. له دی نه داسی هیله (ارزو) او امید کیږی چه الله تعالیٰ به ځمونډ پخوانی ګرد (ټول) تقصیرات معافوی..

# وَآوْحَيْنَ ۚ إِلَّىٰ مُوْسَى آنَ ٱسْرِيعِبَادِي ٓ إِنَّكُمْ مُثَّبَعُونَ ۗ

او وحی (حکم) ولیږه مونږ طرف د موسیٰ ته داسی چه د شپی بوځه بندګان ځما (بنی اسرآئیل بحر ته) بیشکه چه تاسی پسی به درشی (فرعون سره له فرعونیانو).

تفسیر : یمنی غه وقت چه فرعون له یوی اوپدی مودی پوری سره د ویلو او پوهولو او د قدرت د نبخو د لیداو هم ایمان رانه وید، او حق ئی ونه مانه، او د بنی اسرآئیلو د ایذاء او ضرر او ربرولو (تکلیفولو) محخه ئی لاس وانخیست نو مونی مولی علیه السلام ته حکم ورکم چه د شپی له مخی ته سره له قوم خپل له دی ځایه د هجرت په نیت ووځی ا، او خبردار اوسی ا چه فرعونیان به هم په تاسی پسی درځی او ستاسی تعقیب به په شدت سره کوی ښائی چه تاسی تری ونه ویریځ ا.

#### فَأَرْسُلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَا آبِنِ لَحِثْرِيْنَ هَٰإِلَّا الْفَرْزِيَّةُ قِلْيَلُوْنَ هَٰ

پس ولیول (فرعون) په ښارونو کښی (یعنی ښارونو ته محصلان) راټولوونکی (د لښکر). ترڅو چه ګرد (ټول) قبطیان ټول کړی او د سبطیانو (بنی اسرآئیل) اسرآئیلو) چه بیشکه دغه (بنی اسرآئیل) خامخا یوه ډله ده ډیر لوه.

تفسير : يعنى د دغه وړوكى جمعيت له لاسه مونږ ېكو (تنګ) شوى يو حال دا چه د دوى

هستی هیڅ شی ده او د دوی موجودیت مونړ ته هیڅ وقعت او اهمیت نه لری. او نه دوی ځمونړ د جنگ او د مقابلی قوت او توان لری. دغه خبری ئی د دی دپاره کولی چه د ده قوم په جوش او غیرت راشی.

#### وَإِنَّهُمُ لِنَالَغَ إِنْظُونَ فَ

او بیشکه چه دغه (سبطیان) له مونږ زړه سوی (لړمون خوړین) دی.

تفسیر : یا موند په قهر او غصه راولی یعنی کوی داسی کارونه چه موند پر دوی په قهر شو معلوم دی چه بدبختی او شقاوت دوی په دغه اړولی دی چه ځمونږ قهر او غضب ځان ته وګټی.

#### وَإِنَّالَجَمِيْعُ لَمْ ذِرُونَ ٥

او بیشکه مونه خامخا تول (قبطیان مجرب محتاط یو او له دغو سبطیانو نه) په خطره ویره کښی یو.

تفسيو : نو د دغى هرى ورځنى خطرى بيخ او بنست (بنياد) ايستل او دائمى قلع او قمع ئى په كار ده او راځئ چه يو ځلى ئى له منځه ورک کړو. څينو مفسرينو د دى ترجمه داسى کړى ده چه «ځمونږ لال لښکر او جمعيت خورا ډير دى چه ګرد (تول) سره مسلح، مجرب او محتاط دى» نو دغه الفاظ به د تشويق تحضيض او زړهورتوب دپاره وى والله اعلم. نو وفرمايل الله تعالىٰ جل واعلىٰ شانه واعظم برهانه.

# ڡؘٛٲؘڠٛڔؙۼؗڹؙؗؗؗؗ؋؈ٞۼڹٝؾٷۘۼؽؙۏڹٟ۞۠ٷۘػؙڹٛۏؙڎٟۊۜٮؘڡؘۜڷٳڔػڔۣؽٙۄۣٚڰڬڶڮڬ ۅؘٲۉۯؿ۫ڹؗؠٲڹؿؘٳڛؗڗٳ؞ؿڶ۞

پس ویستل مونږ دغه (قبطیان) له باغونو او ( له) چینو او ( له) خزانو او (له) مقام عمده (ښو ځایونو) نه هم داسی (وکړه مونږ له قبطیانو سره) او په میراث مو ورکړل دغه (تیر شیان) بنیاسرآئیلو (اولادی د یعقوب) ته.

تفسيو : «كذلك» يعنى يه دى ډول (طريقه) قبطيانو كور كهول، مال دولت باغونه او كښتونه

(فصلونه) پریجودل او گرد (ټول) سره یو ځای د بنی|سرآئیلو په تعاقب ووتل چه بیا بیرته گرځیدل د هغوی په برخه نشو. گواکی په دغه تلبیر سره الله تعالیٰ دوی د باندی وشرل. یا خو دغه باغونه او چینی او خزانی او ښه ځایونه او نور شیان وروسته له هغه د بنی|سرآئیلو) په لاس ورغلی دی. یا خو یوه موده وروسته له دی نه د حضرت سلیمان علیه السلام په عهد کښی څه وقت چه د مصر مملکت هم د ده په سلطنت کښی شامل شو. والله اعلم. پخوا له دی نه د دی په متعلق اختلافات تیر شوی دی.

# ڡؘٲٮۛٙؠٛٷۿؙۄؙۺؙڔۣۊؽڹؖ<sup>؈</sup>ڣؘڷێٵڗۘٳٙٵڣۘؠڴۑؾٵڶٲڞٝڮؠؙۅؙڛٙٳٵڵڬڎڒٷۮ<sup>ڰ</sup>

پس وروسته د دغو (سبطیانو) لاړل دغه (قبطیان او ورسیدل) هغوی ته په وقت د ختلو د لمر پس کله چه سره ولیدل دغو دواړو لښکرو (یو له بله سره) نو وویل ملګریو د موسٰی چه بیشکه مونږ خامخا موندلی شوی یو (نیولی شوی یو) له جانبه د (قبطیانو).

تفسیو : یعنی د قلزم د بحیری (احمری بحیری) نحندی (غاړی) ته ورسیدل بنی اسرآئیل په دغه فکر کښی ؤ چه په څه ډول (طریقه) له دغه سینده پوری وڅی چه د شا له طرفه د فرعونیانو لوی لمبکر د فرعون په مشرتوب ورپسی ورسید. اسرآئیلیان له دغه وضعیت مخخه چه له یوه طرفه ډانګ او له بل طرفه پړانګ ؤ ډیر سخت وویریدل. او موسیٰ علیه السلام ته ئی وویل چه اوس به مونږ د فرعونیانو له لاسه محرنګه نجات وموندلی شو چه وړاندی سمندر او وروسته دغه لوی لښکر دی چه په دیر قوت او قدرت او زور ؤ شور سره راځی؟.

## قَالَكَلَأَانَّ مَعِى رَبِّى سَيَهُدِيْنِ<sup>®</sup>

وویل (موسٰی سبطیانو ته) چه نه ده داسی بیشکه له ما سره رب ځما دی په نصرت او اعانت ژر به وښیی ماته (لیاره د نجات)

تفسيو : يعنى له سره مه ويربيرئ! د الله تعالىٰ پر مواعيدو ډاډه او مطمئن اوسع! عجکه چه د الله تعالىٰ نصرت او حمايت له مونډ سره دى! الله جل جلاله به هرومرو (خامخا) د نصرت او حمايت کومه لياره مونډ ته راوباسي امکان نه لري چه مونډ به دښمنان ونيولي شي.

#### ڣؘٲۏؘۘػؽ۫ێؖڷٳڵؠؙٷؗڛؘٛٳؘڹٳ؋۫ؠڔۛڽؾؚڝۜٵڰٲڶؠۘڂۯ؞ ؋ؘڶڡ۫ػؿؘ؋ڮٲڹڰڷڿڗؾٟػٵڶڟٙۅ۫ۮؚٳڵڝٙڟۣؠؙۄؖ

پس وحی (حکم) وکړ مونږ مولی ته داسی چه ووهه ته په همسا خپلی بحر (د قلزم یا د نیل پس ده وواهه)، پس وچاود (بحر دولس توتی شو) پس شوه هره برخه (یوه توته جلا (جدا) شوی هسکه (اوچته)) لکه اوږد لوړ (اوچت) غر (په هسکوالی (اوچتوالی)).

تفسیر : اوبو ډیر زیات ژور والی درلود (لرلو) له دولسو ځایونو څخه وچاودیدلی څیری شولی او پکښی وچی کلکی لیاری جوړی شوی او د بنی اسرآئیلو د دولسو قبیلو دپاره بیلی بیلی لیاری پکښی سازی شوی. او په منځ کښی د اوبو لوی لوی دیوالونه د لویو لویو غرونو په شان ودریدل (کذا فی موضح القرآن).

# وَازْلَفْنَاتُمُ الْخِرِيْنَ ۚ وَأَخِينًا مُوسَى وَمَنَ مَّعَهُ آجْمَعِينَ ۖ ثُكْتُوٓ أَغْرَقُنَا الْاَخِرِينَ ۞

او بیا رانژدی کړل مونږ دغه ځای ته هغه نور (یعنی قبطیان) او نجات ورکړ مونږ موسلی او هغو (سبطیانو) ته چه له ده سره ؤ (له غرقه) ټول بیا غرق کړل مونږ هغه نور (یعنی قبطیان)

تفسیر : یمنی فرعونی لښکر هم نژدی ورسید او په بحر کښی ئی جوړی شوی لیاری ولیدلی نو دوی بی بی بوړی شوی لیاری ولیدلی نو دوی بی له کوم فکر او اندیښنی په بنی اسرائیلو پسی د اوبو په هغو لویو لویو کوڅو کښی سره ورننوتل کله چه فرعون او کرد (ټول) فرعونی لال لښکر د بحر منځ ته ورسیدل نو علیالغور د الله تمالیٰ په حکم له دواړو خواؤ د اوبو غرونه پری وننیدل او ټولی اوبه سره یو څای شوی او دوی پکښی مغروق شول. دغه قصه پخوا له دی نه هم لیکلی شوی ده.

#### اِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ ٱكْثَرُهُمُ مُّوَمُّومُنِينَ

بیشکه په دغه (غرق د قبطیانو کښی) خامخا لوی دلیل دی (د عبرت او د قدرت محموند) او نه ؤ اکثر زیاتره د دوی مؤمنان.

تفسير : يعنی کله چه د هغوی څخه ډيرو کسانو حق ونه مانه نو په آخر کښی قدرت دغه نښه ورښکاره کړه چه په هغی کښی د صادقينو او مکنبينو انجام په هم دغه دنيا کښی بيل بيل ښکاره او جلا (جدا) شی.

#### وَإِنَّ رَتَبُكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْثُ

او بیشکه رب ستا خامخا هم هغه دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه رحم والا. (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر : دغی ئی محموند رسول اللہ ته اورولی دی چه د مکی معظمی فرعون ابوجهل او فرعونیان کفار ۱د قریش به هم په مسلمانانو پسی جنګ ته راوځی بیا به له وطن مخخه د باندی تباه کیډی د «بدر» په ورځ لکه چه فرعون په رود نیل یا بحیره قلزم کښی تباه شول (موضح القرآن).

#### وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الِرِهِيْءَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَا تَعَبُّكُ وُنَ الْوَالْوُا نَعُبُكُ اَصْنَا كَافَظُلُ لَهَا عَلِفِيْنِ

او ولوله (ای محمده!) پر دغو (کفارو د مکی) خبر (قصه) د ابراهیم! کله چه ئی وویل پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل ته چه د څه څیز عبادت کوئ تاسی (یعنی دغه څه شی دی چه تاسی ئی عبادت کوئ؟؟) نو وویل دوی عبادت کوو د بتانو پس همیشه اوسو دوی ته ورنژدی کیناستونکی (عابدان).

تفسیر : یعنی دغه څه شی دی چه تاسی ئی عبادت کوئ؟ دغه د ابراهیم علیه السلام سوال ؤ نمرودیانو په جواب کښی ورته داسی وویل چه ته ځمونږ معبودان نه پیژنی؟ چه په داسی تحقیر سره ئی پوښتنه کوی. مونږ تل د دغو بتانو عبادت کوو او ځمونږ په زړونو کښی د دوی دومره عقیدت او وقعت شته چه د شپی او د ورځی دوی ته د مجاورانو په شان معتکف ناست یو.

#### قَالَ هَلَيَتُنَكُعُونَكُونُ الْأُتَّلُ عُوْنَ<sup>©</sup>

وويل (ابراهيم) آيا اوري (دغه بتان بلنه) د تاسي کله چه ئي بولئ تاسي.

تفسیر : یعنی سره له دومره نارو او سورو وهلو آیا دوی ستاسی خبری اوریدلی شی؟ که ئی نه آوری لکه چه د دوی له جمادیت څخه ښکاره ده نو دغه بلل او ناری وهل چتی (فضول) او بیکاره دی.

#### ٳۜۯؙؽؽؘڡٛٷۛڒڴؙؗڴٲۯؽڝٛڗ۠ۉڹ۞

یا څه نفع رسوی تاسی ته (چه ئی عبادت وکړئ) یا ضرر در رسوی (که ئی عبادت ونه کړئ).

تفسیر : آیا د دوی د عبادت کولو څخه څه ګټه (فائده) او د نه عبادت کولو څخه څه نقصان دررسولی شی؟ ظاهره او ښکاره خبره ده هغه شی چه له خپله ځانه یو مچ هم نشی شرلی هغه به نورو ته څه نفع یا نقصان ورسولی شی نو بیا داسی یو عاجز او لایعقل شی معبود ګرځول د کوم عاقل او پوه کار کیدی شی؟.

#### قَالُوُابَلُ وَجَدُنَآ الْإِنْءَنَاكَذَ لِكَ يَفْعَلُونَ<sup>©</sup>

وویل (کفارو چه نه آوری او نه نفع او نه ضرر رارسوی دغه بتان) بلکه موندلی دی موندِ پلرونه خپل چه هم داسی به ئی کول (عبادت د بتانو).

تفسیر : یعنی له داسی منطقی مباحثو او حجتونو او دلائلو سره مونیړ څه کار او غرض نه لرو. ځمونږ د عقیدت او عبادت مدار پر هم دغو خبرو دی چه درته ومو ویل. پس له سلهاؤ دلائلو څخه یو لوی دلیل هم دغه خبره ده چه ځمونږ پلرونه او نیکه ګان به هم پر هم دغی لیاری روان ؤ آیا مونږ هغو ګردو (تولو) ته احمق او ناپوه ووایو؟ او د هغوی تقلید پریږدو؟.

قَالَ اَفَرَءَيْدُوْمَا كُنْدُوْتِعَبُدُاوُنَ الْآنَدُووَ الْآؤُنُو الْآؤُنُو الْآقُدُمُونَ ﴿ وَالَّذِي هُوَيُطُعِمُنَى لِيَ الْارَبَ الْعُلَمِينَ ﴾ الذِي يُحَقَقِي فَهُرَيَهُو لَيْنِي ﴿ وَ الَّذِي هُويُطُعِمُنَى وَيَنْقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضَ الْهُوَيَشُفِينِ ﴾ وَالَّذِي يُمِيدُ تُورُورُ اللّذِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

وویل (ابراهیم) آیا پس وینئ (پوهیدئ تاسی په دی چه) هر هغه (بتان) چه یئ تاسی چه عبادت کوئ تاسی (د هغوی) او پلرونه ستاسی چه پخوا تیر شوی دی پس بیشکه چه دغه (بتان دښمنان ځما دی مگر رب د عالمیانو (چه دوست ئی لرم او عبادت ئی کوم) هغه (رب) چه پیدا کړی ئی یم زه (له عدمه) پس هم دی سمه صافه لیاره ښیی ماته او هغه (رب) چه هم دی طمام خوروی پر ما او اوبه (او نور) راباندی څښوی او کله چه مریض رنځور شم پس هم دی شفاء راکوی او هغه (رب) چه مر کوی می (په دنیا کښی) بیا په می ژوندی کوی (په عقبا کښی) او هغه (رب) چه طمع هیله (امید) لرم به می ژوندی کوی (په عقبا کښی) او هغه (رب) چه طمع هیله (امید) لرم

تفسير : يعنى د دوى عبادت كول يو پخوانى حماقت دى كه نه د چا په واك اختيار او قبضه کښي چه د يوی ذری په اندازه نه نفع وی او نه نقصان د هغه عبادت څه په کار دی؟ درواخلئ زه بی له خوفه او خطره اعلان کوم چه زه ستاسی له دغو معبودانو سره جنګ کوم. زه پر دوی يو كيد، مكر او تمسخر كوم: ﴿ وَتَالْهِ لِلَّيْدَى ٓ الْمُنَامَكُو مِتَدَانَ تُوكُو الْمُدْبِينَ ﴾ جزء ١٧ (د الأنبياء (ه) ركوع) ۷ه آیت که په دوی کښی څه طُاقت وی نو ماته دی څه ضرر او نغصان ورسوی کما قال فی جز<sub>ه</sub> ٧سورة الانعام(٩) ركوع ٨٠ آيت ﴿ وَلَالْخَاتُونَ الْأَلْفَاتُونَ اللَّهُ اللّ سورة يونس (٨ ركوع) ٧١ آيت من قول نوح عليه السلام : ﴿ فَأَجُمِمُوۤۤ اَمُرَّرُوۡتُمُوٓٓ اُوۡهُ ﴾ وجاء فى جزء ١٢ سورة هود (٥ ركوع) ٥٥ آيت من قول هود عليه السلام: ﴿ وَلَيْنُونَ مُعِيِّنًا لُمُؤْرِثُونَ ﴾ او ځينى مفسرین وائی چه به دغه کښی په يوی نهايتي مؤثری او لطيفي پيرائي سره پر مشرکينو تعريض دی یعنی هغه بتان چه تاسی ئی عبادت کوئ زه هغوی خپل دښمنان گټم که نعوذ بالله زه د هغو عبادت وکړم نو په هغه کښي بيخي ځما نقصان دی له دغه ځني وپوهيږئ چه تاسي هم د دوی له عبادت کولو ځني خپل ځان ته زيان پيښوئ تاسي ښه غوږ راته کيږدئ چه له دغو بتانو سره زه په شدت دښمني کوم او يواځي واحد او صمد اله العالمين رب العالمين سره مينه او محبت لرم او د هم هغه عبادت کوم چه هغه رب العالمين ځما معبود دوست او مددګار دی او د دارينو د فلاح لياره راجيئ او د ډيري اعليٰ درجي فوائدو او منافعو په طرف مونډ ته ليار ښوونه کوي يعني خوړل، څښل، ژوندی کول، وژل او رنځورول او له رنځوری څخه روغول دغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ یه قبضه، اختیار او واک کښی دی او هم هغه رب می مر کوی یه دنیا کښی او بیا می راژوندی کوی یه عقبا کښی او زه تری دغسی هیله (ارزو) او امید لرم چه وبښی ماته خطاء ځما په ورځی د جزاء کښې يعنې که په کومه معامله کښې سهو نسيان او تيرواته واقع شي. يا له کوم بنده څخه د خپلې درجې سره موافق خطاء او تقصير صادر شي نو د الله تعالیٰ له مهرباني څخه

د هغه د معانی توقع کیدی شی ځکه چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څوک معاف کوونکی نه دی. وروسته له دی نه د الله تعالیٰ د کمالاتو او مهربانیو د ذکر کولو په منځ کښی حضرت ابراهیم علیه السلام د زړه له حضوره په دعا، شروع وکړه چه د عبودیت د کمال له لوازمو څخه ده.

# ڒؾؚۿڹڸؙػؙڬؙڴٵۊٞٳؙۼؖؿ۬ؽؘؠٵڟۑڮؽ۞ۘۘۏٳڿٛۼڷڵۣؽڸٮٮٵؽڝۮٙڡۣڧؚٳڷٳڿڔؽؽۜ۞ ۅٳڿؙۼڵؿؘؙڡؚؽؙۊڒؿؘۊڿۜؿۊٳڵٮۼۑؠ۫ۅۨٷٳۼٛڣۯڸڒۣؽۤٳڹۜٷػٳڽ؈ؘٳڷڞٞٳٚؿڔٛ۞

ای ربه ځما وبښه ماته حکم (علم عمل حکمت نبوت) او پیوست می کړه له (لویو) صالحانو سره او وګرځوه ماته ژبه د صدق (او د ثنای او د نیکنامی آوازه) په وروستنیو (خلقو کښی هم) او ومی ګرځوه وارثانو د جنت د نعمتونو (یعنی چه ډک دی له خالصو لویو لویو نعمتونو نه). او بښنه وکړه پلار ځما ته بیشکه چه دی ؤ له ګمراهانو.

تفسيو : يعنى مزيد علم او حكمت او د قرب درجات او قبول رامرحمت وفرمايه! او د اعلى درجى نيكانو په ډله كښى مى چه انبياء عليهم السلام دى شامل كړه. كما قال نبينا صلى الله عليه وسلم: «اللهم فى الرفيق الاعلىٰ» له دغه دعاء څخه خپل كامل احتياج او د الله تعالىٰ د انتهائى غناء اظهار مقصود دى. يعنى كه نبى دى يا ولى الله تعالىٰ د هيچا په معامله كښى مجبور او مضطر نه دى او تل د هغه د فضل او رحمت او كرم څخه كار چليږى. (او وگرځوه ماته ژبه د صدق او د ثناء او د نيكنامى آوازه په وروستنيو خلفو كښى هم) يعنى د داسى مرضيه واعمالو او حسنه و آثارو توفيق راپه برخه كړى چه راتلونكى نسلونه تل ما په خير سره ياد كړى! او تل ځما د سنت متابعت وكړى! او ماته راغب وى او داسى هم كيدى شى چه په آخره زمانه كښى دى ځما له كورنى څخه داسى نبى وى چه ځما دين تازه وگرځوى او عمومى قبول وروباښه. او د ده له اولادى څخه ئى ځموني خاتم المرسلين سيد الاولين والاخرين عمومى قبول وروباښه. او د ده له اولادى څخه ئى ځموني خاتم المرسلين سيد الاولين والاخرين صلى الله عليه وسلم مبعوث كړ. چه دوى د ابراهيمى ملت تجديد وفرمايه، او وى فرمايل چه زه د ابراهيم دعاء يم، نن هم د ابراهيم عليه السلام د خبر ذكر د اهل الملل پر ژبو جارى دى، او موني محمد وعلى الم و بارك على محمد وعلى الروهيم، لولو.

# ۅٙڵڒؾؙڂ۫ڔؽؙؽۅ۫ڡۘڒؽؠۼڂٛۏؽؘ<sup>۞</sup>ؿۅۛڡۘڒڵؽ۬ڡ۫ۼؗ؆ڵٷٙڵٳؠؘٮؙٷڽؙؖٳٳڵ ڡۜڽٛٲؽٙۜٳ۩ٚ؋ۑڣٙڵۑؚڛڸؽؙۄؚؚ<sup>ڞ</sup>

او مه می شرموه په هغه ورځ کښی چه ژوندی راپاخول شی (ګرد (ټول) مخلوقات له قبورو) په هغه ورځ چه نه رسوی نفع مال او نه (نفع رسوی) ځامن هیچا ته). مګر هغه چاته چه راغلی دی الله ته په زړه سلامت پاک (له کفره او نفاقه) یعنی روغ رمټ بی له رنځه او درده زړه چه له کفر او نفاقه او فاسدو عقائدو څخه پاک وی هغه هم هغسی کار کوی ( چه د هغه په اثر په قیامت کښی معزز اوسیږی)

تفسیر : هلته به مال او دولت او عیال او اولاد له سره په کار نه راځی که کافر وغواړی چه په قیامت کښی خپل مال او اولاد فدیه او له خپله ځانه ئی جار (قربان) کړی. او په دغه وسیله سره خپل ځان خلاص کړی. نو دغه به له سره ممکن نه وی. د دغی دنیا د صدقاتو او خیراتونو او نیک والادو څخه هم هلته د نفع توقع شته چه د ده زړه د کفر له نجاسته او پلیتئ څخه پاک او صاف وی.

# وَأُنْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ فَ وَتُرْزَتِ الْجَحِيْدُ لِللَّهِ فِينَ الْ

او (په هغه ورځ کښې به) ورنژدی کړ شي جنت پرهيزګارانو ته (ليار د

مسرت او خوشالی د دوی) او شکاره به کر شی جحیم گمراهانو ته (لپاره د حسرت او خفقان د دوی).

تفسیر : په محشر کښی به جنت پخپل انتهائی ډول (طریقه) او سینګار او آرائش او زیبائش سره متقبانو ته نژدی په نظر ورځی په جنتیان به د هغه له لیدلو محخه پخوا د هغه د ننوتلو محخه ډیر مسرور او محظوظ کیږی هم داسی دوزخ به هم مجرمانو ته ډیر نژدی راوړل کیږی محو دوی پخوا د هغه له دخوله وویریږی او ولرزیږی.

# وَقِيْلَ لَهُوُ اَيْفَاكُنْتُونَمُبُدُاوُنَ ﴿ مِنُ دُونِ اللَّهِ ۚ هَٰلَ يَنْصُرُونَكُواْ وَيَنْتَصِرُونَ ۖ

او وبه ویل شی دوی ته (د پرښتو په ژبه) چه چیرته دی هغه معبودان ستاسی بی له الله چه وئ عبادت به کاوه تاسی د هغو بی له الله نه، آیا مدد کوی له تاسی سره (په دفع د عذاب د الله کښی) یا څه مدد کوی دوی له خپله ځانه سره (بلکه نه ئی شی کولی).

تفسير : يعنى اوس مو هغه فرضى معبودان چيرى دى؟ چه نه ستاسى مدد كوى او نه مو له دغه عذابه خلاصولى شى؟ او نه ستاسى بىل او انتقام اخيستى شى؟ بلكه دوى خپلو ځانونو ته هم څه مدد او منفعت نشى رسولى،

ؘڡؙۜؽؙڮؽؚ۠ۏٳۏؽۿٵۿؙۄؙۅٲڷۼٵۏڹ۞ۛۅۻؙڹؙۉۮٳؽڸۺٵڿؠۼؙۅؙڹ۞ۛۛۛڠٙٲڵۊؙٳۏۿؙ؞۫ۏؽؠؖٵ ؿۼٮۜڝؚڡؙٶؙڹٚۜٚٵٚڵڵۼٳڽؙػؙؾٛٵڵڣؽۻٙڸؠؿؙؠؿ۬۞۠ٳۮ۫ٮؙٛڛٚٙٷڲؙۄؙؾؾؚ ٲڵۼڶڽؠؿؙ۞ۏٙٵٵڝؘڰؽٵۧٳٙڵٵڷؠؙۼۘڔؚؽؙٷڹٛ۞ڣؠٵؖڶؽٵڡؚؽۺ۠ڣؚۼؿۘڹ۞ۨ ۅٙڵۯڝٙڔؽؾؠٙۓؠؽ۫ۅؚؚؚؚ

بس وبه غورځول شی (دا بتان) نسکور په دغه (دوزخ) کښی دوی (او هم) ګمراهان او لښکر د ابلیس (شیطان) تول (عابدان او معبودان). وبه وایی دوی

حال دا چه دوی به په دوزخ کښی سره جگړی کوی چه قسم دی په الله چه بیشکه شان دا دی چه وو مونیر خامخا په گمراهی ښکاره کښی کله چه برابرولئ مونیر تاسی (په عبادت کښی) له رب (پالونکی) د عالمیانو سره. او نه وو گمراه کړی مونیر مگر هم دغو مجرمانو (بدو مشرانو ځمونیر) پس نشته مونیر ته له سره له شفاعتګرو (هیڅوک) او نه کوم دوست مخلص (چه محمونیر په دغه غم غمجن شی).

تفسیر : یعنی بتان او بت پرستان او ابلیس سره د هغو د لښکرو گردو (ټولو) پرمخی په دوزخ کښی غورځول کیږی، وروسته د دی ځای د رسیللو څخه دوی پخپلو منځونو کښی سره جگړی کوی او یو پر بل باندی به الزام او ملامتی اړوی او بالاخر گرد (ټول) به پر خپلو گمراهیو اقرار او اعتراف کوی او وبه وائی چه «بیشکه له مونو څخه ډیره لویه گناه او غلطی شوی ده چه تاسی بتانو یا نورو شیانو ته مو د خدائی حقوق او اختیارات درکړی وو. او له رب المالمین سره مو برابر کړی وی! نو په دغه غته ګناه او لویه غلطی کښی د دغو لویو شیطانانو په ښوونه او بدویونه لویدلی یو او دغه بد کارونه دوی پر مونو باندی کړی دی چه د هغو لامله ( له وجی) مونو په دغه غم او مصیبت کښی اخته شری یو او نن ورځ مو نه بتان پکار راځی او نه شیطان په مدر رارسیږی څکه چه هغوی پخپله د دوزخ په لمبو کښی غونی وهی. اوس مونو دومره یو یار یا مد دارار هم نه لرو چه د الله تمالی په دربار کښی څمونو شفاعت وکړی یا د دغه غم او مصیبت او اړی (محتاجی) په وقت کښی له مونږ سره لو زړه سوی او خوا خوړی او د همدردئ اظهار وکړی».

رستيا. ده چه ﴿ ٱلْغِلْةُ يَتَمِينَهُ مُعْمَلِهُ مُعْمَلِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُعْمَلِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل جزء).

#### فَكُوْاَنَ لَنَاكُرَّةً فَنَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ<sup>®</sup>

پس (کاشکی) که وی مونږ ته یو کرت (بیرته ورتګ دنیا ته) پس شوی به وو مونږ له مؤمنانو.

تفسیو : یعنی که یو محلی مونی ته داسی یوه موقع راکړه شی چه بیرته دنیا ته ورشو نو دا ځلی به مونی له ډیرو کلکو او مضبوطو ایماندارانو څخه کیږو. لیکن د دوی دغه وینا به هم دروغ وی: ﴿ وَلَوُرُوْلَالَارُوْلِهَا لَمُؤْلِمُونُ لَلْوِلْوَنَ ﴾ جزء ۷ (د الانمام (۳) رکوع) ۲۸ آیت .

#### ٳؾٙ؋ٛڎڵؚڮڵڵؽة ۗٛٶؘڡٙٲػٲڹٲڎٛۯۿ۠ۄۛ۫ۺؙۏؙڡڹؽ<sup>ؽ</sup>

بیشکه چه په دغه (قصه د ابراهیم کښی) خامخا لوی حجت (نښه د قدرت او عبرت) دی (عقلاؤ ته) او نه وو اکثر زیاتره د دوی مؤمنان.

تفسير : يعنى په دغه قصه د ابراهيم عليه السلام كښى د توحيد او د نورو حسنه ؤ خصائلو دلائل او د مشركانو عبرتناكه انجام او خاتمه ښوولى شوى ده مكر له الله نه منكر خلق ئى كله منى.

# وَانَّ رَبَّكَ لَهُوَالْعَزِيُزُالرِّحِيُّةُ كُنَّبَتْ قَوْمُنُوْرِ الْمُرْسِلِيْنَ ﴿ وَقَالَ لَهُوُ اَخُوهُمُوْنُوْمُ اَلاَتَقَوُّنَ ۗ إِنِّ لَهُمُ سُولَ آمِينٌ فَاتَّقُوااللهَ وَ اَلِمِيْعُونِ ۚ

او بیشکه رب ستا هم هغه غالب قوی دی «په انفاذ د احکامو» ډیر رحم والا «په انعام د اجر ؤ ثواب سره» نسبت د دروغو وکړ قوم د نوح رسولانو ته کله چه وویل دوی ته ورور د دوی نوح چه آیا نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله نه شرک خپل) بیشکه چه زه تاسی ته رسول یم امانتګر پس وویریږئ تاسی له الله نه او اطاعت وکړئ ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی).

تفسير : يعنى په نهايت صدق او امانت د الله تعالىٰ پيغام بى له تزئيده او تنقيصه دررسوم للهٰذا پر تاسى واجب دى چه دغه د الله تعالىٰ پيغام په ښه شان سره واورئ! او د الله تعالىٰ له عذاب محخه وويريدئ!.

# ۅٙؠؘٵٛۺؘٷؙڬۯ۬ۘۼڮؿ؋ڡۣڹٲڿٟڐۣڮٲڂڋؚؽٳؘڵٳۼڵ؈ؚۜۘڶۼڶڽؽؽڟٛٵٞؾۧڠؙۅؗٳٳڵؿۮۅؘٳڂؚۑڠؙٷ<sup>ۣۿ</sup> ۊؘڵڎؙٳٞٲؿؙٛٷڽؙڵۮۅؘٲڹٞۼڬٵۘڶڒڎٚٷٛؽؖ<sup>ۿ</sup>

او نه غواړم زه له تاسی نه په دغه تبلیغ باندی هیڅ اجر (عوض. بدل)، نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. پس وویریوی تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ

امورو کښی) یعنی د بی غرضه او بی لوثه سړی خبره لاژمه ده چه ومنله شی!. نو وویل (کفارو) آیا ایمان راوړو په تا (ای نوحه) حال دا چه متابعت کړی دی د تا رذیلانو خوارانو (په ایمان راوړو په تا)

تفسیر : یعنی لد خه سکته خواران او غریبان خلق د خپلو ځانونو د ښوونی دپاره له تا سره یو ځای شوی دی کله چه ستا اتباع داسی خلق نه دی چه په لوړو (اوچتو) کارونو کښی لاس ووهی نو له سره له دوی څخه کوم لوی کار هم نه څرګندیږی (ښکاره کیږی). او ځمونډ فضل او شرف له سره مونډ ته اجازه نشی راکولی چه له دغو ښکتو خلقو سره کینو. یا له دوی سره څنگ په څنگ چیری لاړ شو، ړومبی خو تاسی دوی له خپله مجلسه څخه لری کرئ! بیا نو له مونډه سره خبره وکړئ!.

#### قَالَ وَمَاعِلْمِنْ بِمَاكَانُوْ اَيَعْمَلُوْنَ ۗ إِنْ حِسَابُهُمُ إِلَّاعَلَىٰ رَبِّى لَوْتَشْعُرُونَ ۗ وَمَا اَنَابِطَارِدِ الْمُؤْمِنِيْنَ ۖ

وویل (نوح) او نشته علم ځما په هغه څه چه دی دوی چه ئی کوی. نه دی حساب د دوی مګر پر رب (پالونکی) ځما دی که تاسو پوهیږئ (په غیبو). او نه یم زه شړونکی د مؤمنانو (له خپل مجلسه).

قفسیو : یعنی د دوی صدق او ایمان محما قبول دی، د دوی د چارو یا د دندو یا نیاتو او کررنیو او شخصی مشروعه و کارونو سره محما شحه کار او غرض دی د دغو کارونو فیصله حساب او کتاب به پخپله الله تمالیٰ کوی باقی زه ستاسی له خاطره غریب او ناداره ایمانداران له خپله محانه نشم لری کولی.

#### ٳؽٳڒڮۮؚؽۯۺؙؠؽڟ

نه يم زه مګر ويروونکي ښکاره (يم کفارو ته له جحيم نه).

تفسیر : یعنی ځما فریضه دا ده چه تاسی خبردار کړم. او دغه وظیفه می اداء کړی ده ستاسی د دغو چتی (بیکاره) او لغو غوښتنو پوره کول ځما په ذمه او غاړه نه دی.

#### قَالْوُالِينُ لَامُتَنْتَهِ لِنُوْمُ لَتَكُونُنَّ مِنَ الْمَرْجُوْمِيْنَ ﴿

وویل (کفارو) چه خامخا که وانه وښتی (له دغو ویناؤ څخه) ای نوحه خامخا شی به ته هرومرو (خامخا) له ویشتل شویو (په تیږو (ګټو) یا په کنځلو).

تفسیو : یعنی بس کړه او وروسته له دی نه پخپلو دغو پندونو او نصائحو ځمونږ غوړونه مه کنوه ! که ته خپل له دغه وضعیت څخه لاس نه اخلی نو خبردار اوسه چه ځمونږ له لوری به په ګټو سره ویشتل کیږی.

# قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِيُ كَنَّ بُوْنِ ۚ فَا فَتَوَ بَيْنِي وَيَيْهُوُ فَقَا وَعَيِّنِ وَمَنْ مَعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ فَاَهْٰئِينَٰهُ وَمَنُ مَعَهُ فِي الْفُلُو الْمُشَّخُونِ ﴿ فَقَا اَغُرُقُنَا بَعْدُ الْمَاقِينَ ۚ إِنَّ وَيْ ذَٰ لِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ اكْثَرُهُمُ مُّؤْمِنِينَ ﴾ وَ إِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرِّعِيدُو ﴿

وویل «نوح» ای ربه ځما بیشکه چه قوم ځما دروغجن وبللم زه پس حکم فیصله وفرمایه په منځ ځما او د دوی کښی په یو ډول (طریقه) حکم (او فیصله سره) او نجات راکړه ماته او هغه چاته چه له ماسره دی له مؤمنانو (د منکرانو له شامته) پس نجات ورکړو مونږ دغه (نوح) او هر هغه ته چه له دغه (نوح) سره ؤ په (هغی) بیړی کښی چه ډکه وه (له ذوی الارواحو څخه) بیا غرق کړ مونږ وروسته له (نجاته د بیړی د نوح) نور (قوم د نوح) بیشکه په دغه (صبر او غرق کښی) خامخا لویه نښه ده (د قدرت او عبرت) او نه ؤ زیاتره د دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر : د دغی قصی تفصیل پخوا له دی نه په غو ځایونو کښی تیر شوی دی لنډه ئی دا چه نوح علیه السلام وویل ای ربه ځما بیشکه چه قوم ځما دروغجن وبللم زه پس حکم او فیصله وکړه په به نځ ځما او د دوی کښی په یوه ډول (طریقه) حکم او فیصله سره یعنی ځما او د دوی په منځ کښی عملی فیصله وفرمایه. اوس زه هیڅ هیله (امید) او توقع نه لرم چه ګوندی دوی په سمه لیاره راشی او ځما خبره به ومنی نو نجات او ژغورنه (خلاصی) راکړه ماته او هغه چاته چه

وقالالذين(١٩) الشعرآه(٢٦)

له ماسره دی له مؤمنانو یعنی ما او ځما ملګری له دوی څنی بیل کړه! او بیا د دوی بیړی ډوبه کړه!.

#### ۘػڎۜۘٛڹۘؾؙٵۮٳڷٮؙۯڛڶؿؽؙ۞ۧٳڎ۫ۊٵڶڷۿؙۄؙٲڂٛۅۿؙۄؙۿۅ۠ۮٵڵڒؾۜؾٛۊؙؽ۞ؖ ٳڹٚؽٙڷڬۄۯڛؙۅؙڰٳڡؚؽؿٛ۞۫ڣٵٮٞڡؙٛۅٵڶؾٚۿۅؘٳڟؽٷڽ۞ٛۅؠٙٵۺؘٵؙڬؙۄٛۼڷؽۅ ڡؚؽٵڿٟڔٵؽٵڿؚۅؚؽٳڷڒۼڶڒؾؚٲڶۼڶڽؽڹ۞ٛڗؘڹڎؙۏڹۼؚ۠ڴؚڕڔؽڿٳڶؽڐؖ ٮؿڹ۫ؿؙۏؽ۞ۅؘؾؾۜڿڎؙۏؽؘڡڝٙٳڿڒػڰڴۄ۫ؾٛڎ۠ۮڎۏؽ۞ٛ

نسبت د دروغو کړی ؤ عادیانو رسولانو ته کله چه وویل دوی ته (قومی) ورور د دوی هود چه آیا نه ویریپوئ تاسی (له عذابه د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه یم تاسی ته رسول امانتگر نو وویریپوئ تاسی له الله (په ځمان ساتلو له مماصیو) او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی نه پر دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. آیا جوړوئ تاسی پر هر هسک (اوچت) ځای (لویه لیاره) نبه هسکه (اوچته) (چه پکښی کینځ او) عبثیات کوئ (او ملنډی وهمځ پر عابرینو) او جوړوئ (پاخه او کلک) مصنوعات ښائی چه تاسی به تل اوسیپئ (په دنیا کښی).

تفسیو : دغه خلق د دی خبری دیر شوقیان و چه ډیر هسکی (اوچتی) مناری «مخلی» جوړ کړی که له هغه مخنی بله محه ګټه او فائده په لاس ورنشی خو تش نوم به ئی کیږی او د خپلی هستوګنی ماڼی به ئی هم مکلفی کلکی او مضبوطی جوړولی او خامخا به ئی خپل اموال پری ضائع کول او د هغه په هره برخه او څانگه کښی به ئی لوی مهارت او کاریګری څرګندوله (ښکاره کوله) کواکی دوی به داسی ګڼل چه دغه ماڼی او دغه یادګارونه او یادونی به تل ترتله همیشه باقی پاتی وی او له سره به نه ورانیږی لیکن نن وګورئ چه د دنیا په مخ کښی د هغو نوم او نښه هم نه ده باتی.

#### وَإِذَابَكُمْ أَتُو بَطَشُ ثُورَ جَبَّارِينَ ۚ فَاتَّقُو اللهَ وَٱطِيعُونِ ۗ

او کله چه لاس اچوئ تاسی چاته منګلی لګوئ په جبر (او ظلم سره). نو وویریږئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت وکړئ تاسی ځما(یه شرعیه ؤ امورو کښی)

تفسیر : یعنی تاسی پخپل ظلم، ستم، او تیری سره تر لاس لاندی کمزوران مه تنګ او خفه کوئ ګواکی د انصاف نرمی، پستوالی او ملاطفت لوست مو له سره نه دی لوستی چه د الله تعالیٰ ضعیف مخلوق مو د ظلم جبر او تعدی مورد ګرځولی دی. راشځ! له الله تعالیٰ څخه وویریږئ او له ظلم تکبر او لوئ څخه لاس واخلئ! او ځما دغه خبره ومنځ!.

#### ۅٙٲڡٞؿؗۅٳٲڵڹؽٙٳ؉ۘػڎؙۄ۪ؠٵؾۘۼڶؽۏؙؾ۞۠ٲؠۘڗۜڰؙۄٝۑٳٛٮ۫ۼٵۄؚۊۜڹڹۣؽؙؾؙٛؖۅؘۘۻٙؾؾؚۊۜۼؽٛٷڹٟ۞ٳڹٚٞ ٳۘۘۘۜڡٚٵڡؙؙۼۘڮؽؙڴۄؙۼۮؘٳٮۘٚڮۄؙۄؚۼڟۣؽۄؖ

او وویریپئ تاسی له هغه (الله) چه احسان مددکاری ئی کړی ده له تاسی سره په هغه نخیز چه پوهیږی پری مددګاری احسان ئی فرمایلی دی پر تاسی په (اعطاء د) مواشیو او ځامنو او باغونو او چینو. بیشکه چه ویریږم زه پر تاسی له عذابه د ورځی ډیری لوئی (د قیامت چه ډیر لوی دی عذاب ئی که مخالفت وکړئ تاسی له مانه په شرعیمؤ امورو کښی).

تفسیو : یعنی تاسی خو دغومره فکر وکړئ او خپل عقل وچلوئ! چه بالاخر دغه سازسامان وسائل تاسی ته چا درکړی دی؟ آیا د هغه حقیقی منعم څه حق ستاسی په غاړه شته؟ که نه؟ که تاسی پخپلو دغو شرارتونو او سرکشیو کښی دوام وکړئ نو زه اندیښنه کوم او ویریډم چه تاسی هم د پخوانیو اقوامو په شان په کوم سخت عناب او آفت کښی اخته او لتاړ (برباد) نشئ! وګورئ ما خو تاسی ته پوره پند او نصیحت درکړی دی اوس تاسی خپلی آخری خاتمی او انجام ته په نکر او غور سره وګورئ!.

#### قَالْوَاسَوَآءُعَلَيْنَٱلوَعَظْتَ اَمْلُوَتَكُنَّ مِّنَ الْوَعِظِيْنَ۞ٰإِنْ لِهٰنَاۤ الْاَفْلُقُ الْزَوِّلِيْنَ۞ُومَا خَنُ بِمُعَذَّبِيْنَ۞

وویل (عادیانو هود ته) برابره (خبره) ده پر مونږ باندی آیا پند راکړی (ته

مونږ ته) یا که نه ئی ته له پند راکوونکیو. نه دی دغه (موت او حیات یا وعظ او نصیحت د تا) مګر عادت خوی د پخوانیو (خلقو) او نه یو مونږه چه په عذاب به کړی شو (په دغو چارو خپلو)

تفسیر : یعنی عادیانو هود علیه السلام ته وویل چه د تا پند او نصبحت بیکاره دی د دغو جادو (کوډو) زور پر مونیر باندی نه چلیږی. دغه عادت له قدیم راهسی جاری دی چه ځمینی خلق خپل ځان نبی جوړوی. او خلق له عنابونو څخه ویروی او دغه د مړ کمیدلو او ژوندی کمیدلو د قصی سلسله هم له پخوا راهسی دوام لری نو مونیړ له دغو خبرو او اترو څخه بیخی نه متأثر کمیږو او پر هم هغه دود (دستور) او طریقه چه ځمونیړ پلرونه او نیکهګان تللی دی مونیړ هم څو او له هغه هغه هغه ویریږو. او نه ځوا د له ځواږو او ډارولو څخه ویریږو. او نه ځمونږ پر زړه دغه څه اثر غورځولی شی.

#### ڡؘ۫ڲڎۜڹٛۅٛٷڡؘٲۿؘڷڴؙۿؙڎ۫ٳػ؈۬ٛڎڸػڵؽةٞٷ؆ػڷڹ۩ػٛڗٛۿؙۄ۫ۛڗ۠ٷٛڡؚڹؿڹ۞ ۅٙٳڽٙۯؾۜڣؘڵۿؙۅڶڶۼڗۣؽؙۯ۬ٳڰڿؽۄؙۛ

پس تکنیب و کړ (عادیانو) د دغه (هود په دغه عذاب) پس هلاک کړل مونړ دغو (عادیانو) لره بیشکه په دغه (اهلاک د عادیانو کښی) خامخا لویه نښه (د قدرت او د عبرت) ده، او نه وو زیاتره دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په اکرام د اجر او ثواب سره).

تفسير : پس هلاک کړل مونير عاديان يعنى سخته سيلى او شديد باد ئى وروليږه دغه قصه پخوا له دى نه د «الاعراف» په سورت او نورو څايونو کښى هم مفصله تيره شوى ده.

> ڬڎۜؠٮۜٛؾ۫ۼۘٷۮۘۘۘۘۘۘٳڶٮٛۯۺڸؽؖ۞ؖٳۮ۫ۛۛۊؘٵڶۘۘۘۘٷٛؠؙؙؙۿؗؠؙڟۑٷٵڒٮؾٙڠؖۏ۠ڹؖ ٳڹٚؽٲڲؙۄ۫ڗڛۘٷٵڝؿؿؘٚٛڡٵؾۧڠؙۅٵٮڵڎۅؘڶؚڟؚؽٷڹ۞ٛٷٙٵۜڷۺؙڰڴؠؙٛڟؽٶ ڡؚؽٛآجٛۄٟٵؚؽؙٵجُڔؚؽٳڒڝڵڒڛؚٵڵڟڽؽؿ۞ؙؙؿ۫ڗڴۏؽ؋ؽٵۿۿڹٵۧ

#### ٳڡڹؽڹۿٚڣؙڿڵؾٷٛؽۅؙڽڰٛٷؽؙٷڛڰٚٷٛڒؙۉ؏ۊۜۼ۫ڸٟڟڵۼۘ؆ۿۻؚؽۄ۠ٛ ۅؘؾۼۘؿۏؙڽؘڡڹٲؙڮڹٳڶۥؙڹؙۅؙؾٵڣڕۿڹؽ۞۠ٲڴؿۅ۠ٳٳڵۿۅؘٳٙڴڽٷؽؖ

نسبت د دروغو کړی ؤ ثمودیانو رسولاتو ته. کله چه وویل دوی ته (قومی) ورور د دوی صالح چه آیا نه ویریږئ تاسی (له عذاب د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه تاسی له الله نه (په ځان سیشکه زه تاسی له الله نه (په ځان ساتلو له معاصیو) او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی) او نه ډی نه غوایم زه له تاسی څخه پر دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل عوض) او نه دی اجر ځما مگر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. آیا پری به ښودل شئ تاسی (بلکه پری به نښودل شئ) په هغو (نعمتونو) کښی (چه په دی دنیا کښی تاسی ته حاصل دی) په امان (له آفاتو) په باغونو کښی او (په) چینو (کښی) او په کښتونو (فصلونو) (کښی) او (په) خرماګانو چه میوه (وږی، شګوفه) د هغو لطیفه پسته وی او کینئ (جوړوئ) تاسی له غرونو څخه (په غرونو کښی) کورونه په دغه حال کښی چه ماهران یئ په دغه مکلف توړلو سره نو وویریږئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) او اطاعت ؤکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤامورو کښی).

تفسیر : یعنی آیا محه خیال لرئ چه تل به په هم دغه عیش، عشرت، باغ، بهار، آرامی او هوسائی (راحت) کښی خوندونه او مزی کوئ؟ او غرونه به توږئ او د هغو په مکلفو او تینګو او مأمونو او مصنونو کورونو کښی به کینئئ؟ او له سره به له هغو مخجه نه وځوځ؟ یا دغه کلکی مضبوطی او ساتلی خونی (کورونه) به تاسی ته د الله تعالیٰ د عنابه نجات درکرئ؟. دغه چنی (بیکاره) اندینهنه له خپلو ماغزو څخه وباسئ!. او له الله تعالیٰ مخخه وویریپئ؟ او ځما خبره ومنځ!. وله الله تعالیٰ مخجه وویریپئ؟ او ځما خبره

# وَلاَنْطِيْعُوْ اَامْرالْشُرْوِفِينَ اللهِ اِنْ يُنْ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَ لاَيْصُلِحُونَ ®

او مه منع تاسی امر (حکم خبره) د اسراف کوونکیو (له حده تیریدونکیو کفارو) هغه مسرفان چه فساد کوی دوی په ځمکه (د حجر کښی په ظلم او کفر سره) او نه کوی اصلاح (د کار خپل چه عبادت وکړی او له فساده وقال الذين (١٦)

#### محان وساتي).

تفسیو : دغه ئی عوامو ته فرمانلی دی چه تاسی په دغو لویو مفسدانو پسی مه څوځ ا او خامخا خپل ځانونه مه تباه کوئ! څکه چه هغوی خو په څمکه کښی د خرابی خوروونکی دی. اصلاح کوونکی او نیک صلاح ورکوونکی سړی نه دی.

#### قَالُوَالِنَمَّاانَتُ مِنَ الْمُسَعَّدِينُ ۖ كَااَنْتَ الْالْبَبُرُ مِثْلُنَا ۗ كَانْتِ بِالِيَوِلْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِونِينَ ۗ

نو وویل (ثمودیانو) بیشکه هم دا خبره ده چه ته له هغو (کسانو څخه ئی چه) ډیر سحر پری کړی شوی وی (او له ډیره سحره مغلوب العقل ګرځیدللی وی). نه ئی ته مگر یو بشر (انسان) ئی په شان ځمونږ (که ته اصرار لری په رسالت خپل) نو راوړه څه معجزه که ئی ته له صادقانو رښتینو (په دغی دعوی کښی).

تفسیر : یعنی له موند ځنی کومه یوه خبره په تا کښی زائده شته چه ته په موند کښی نبی کرځیدلی یع معلومیډی چه پر تا باندی چا جادو او کودی کړی دی چه د هغو په اثر ستا عقل زایل او بی هوشه شوی یی (المیاذ بالله) ته نه ئی مگر یو سړی ئی ځموند په شان نو څه سبب دی چه ته پیغمبر شوی او مونډ نه شوو ؟ او که په دغه دعوی کلک ولاړ یی او په رښتیاء سره ته نبی یی او له مونډ څخنی ته ممتازه درجه لری. نو د الله تعالیٰ له طرفه مونډ ته داسی یوه معجزه راوښیه چه مونډ د هغی په لینلو سره ستا نبوت ومنو. بیا نو دوی داسی غوښتنه وکړه چه له دغه غره دغی غتی تیډی (کتی) څخه مونډ ته یوه اوبه راوباسه چه پر دغسی او هغسی صفاتو غره د دغی غتی تیډی (کتی) څخه مونډ ته یوه اوبه راوباسه چه پر دغسی او هغسی صفاتو مشتمله وی، حضرت صالح علیه السلام دعاء وفرمایله او الله تعالیٰ په خپل کامله قدرت سره هغه د قدرت نبه هغوی ته وروښووله.

#### قَالَ لَمْذِهِ نَاقَةٌ لَهَا يَتُرُبُّ وَلَكُمْ يَتُرُبُ يَوُمِنَّعُلُوُ وَالْاَنَسُّوْهَا لِبُنَّوَ عَيَاخُنْ لَكُو عَنَاكِ يَوْمِعَظِيُوهِ

وویل (صالح) دا اوښه ده (معجزه د نبوت ځما په غوښتنه د تاسي) دی ته

برخه (د اوبو) ده او تاسی ته برخه (د اوبو) د ورځی معلومی ده. او مه رسوئ تاسی دی (اوښی) ته هیڅ ضرر (که نه) پس وبه نیسی تاسی لره عذاب د ورځی لوئی د قیامت چه لوی دی عذاب ئی).

تفسیر : حضرت شاه صاحب لیکی : \_ «اوجه پیدا شوی وه له تیپی (ګټی) څخه د الله تعالیٰ په قدرت او د حضرت صالح علیه السلام په دعاه سره او سر خوشی (ازاده) به ګرځیده . په هره صحرا او بیدیا کیپی چه دغه اوبه غر ته تله . یا هر تالاو او ډنډ ته به چه د اوبو څخپلو ډېاره تله نور کرد (تول) حیوانات به تری تیتیدل او پتیدل . بالاخر نی داسی سره وتاکله (مقرر کړه) چه یوه ورځ دی دغه اوجه اوبو ته لاړه شی او په بله ورځ دی نور مواشی اوبو څخپلو ته لاړ شی . او دوی ته وویل شول چه لاس مه وروړئ تاسی دی اوبی ته په بدی سره که نه پس وبه نیسی تاسی لره عقاب د یوی لوئی ورځی یعنی دغی اوبی ته په بدی مه وروړاندی کیږئ که نه لوی عقاب به درباندی نازل شی.

# كَتَمَّاُوْهَا فَأَصْبَكُوا بلِيمِينَ فَاخَنَهُ مُ العَدَابُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَةٌ وَمَا كَانَ ٱكْثَرُهُو مُونِينِ هِ وَلِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْةُ

پس زخمی مره کړه (ثمودیانو) دغه اوښه پس صبا ته وګرځیدل نادمان پښیمانه (په زخمی کولو د اوښی) پس ونیول دوی عذاب (نو هلاک شول) بیشکه په دغه (ناقه او اهلاک د ثمودیانو کښی) خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ زیاتره د دوی مؤمنان او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر : د یوی بدکاری ښځی کره ډیر مواشی ؤ. نو دا د هغو په خرولو او اوبو کولو کښی د هغی اوښی لامله (له وجی) په زیات تکلیف کښی وه. بالاخره یو خپل یار ئی ولمساوه چه د دغی اوښی پښی پری کړی له دغو پری کولو څخه دری ورځی وروسته عذاب پر دوی نازل شو (موضح القرآن) دغه قصه پخوا له دی نه مفصله لیکلی شوی ده.

# كَذَّبَتُ قَوْمُ لُوطِ إِلْمُسُلِينَ اللَّهِ إِذْ قَالَ لَهُوْ الْحُومُ وَلُوطُ الْاَنتَقُونَ ﴿ إِنَّ الْمُوسُولُ الْمِينُ اللَّهِ اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُ اللَّالِلْمُلْعُلَّاللَّهُ اللَّالْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

وقال الذين (١٩)

#### ڡؘٲڰڡٞٷ۠ٳٳڵڵڡۘۅؘٳؘڟۣؽٷۏڽؖٷڡۜٙٲٲۺؘٸؙڵػ۠ۯٷڮٙؽٶ؈۬ٲڿٟٝٵؚ؈ٛٲۼؚٟ ٳڵٳٷڵڒؾؚٳڷۼڵۑؽڹ۞ٞڗٲڷٷؽٳڵڎؙڴۯٳؽۄؽٵڵۼڵۑؽڹؖ ۅۘڗڬؘۮۯٷؽؘؘؗؗمٵڂڰؽؘڵػؙڎڒڮ۠ڴۄ۫ۺٞٵۯٛۊٳڿڴڎ۫ؠڷٲڷؿٝۼٞٷم۠ڟۮۏڽ۞

نسبت د دروغو کړی ؤ قوم د لوط رسولانو ته. کله چه وویل دوی ته (نوعی) ورور د دوی لوط آیا نه ویریوئ تاسی (له عذابه د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه چه یم تاسی ته رسول یم امانتگر نو وویریوئ له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت وکړئ ځما (په شرعیهؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی څخه پر دغه (تبلیغ) باندی هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مکر پر رب (بالونکی) د عالمیانو دی. آیا راتک کوئ تاسی (په لواطت کولو) نارینهؤ ته له خلقو او پریودئ تاسی هغه چه پیدا کړی دی تاسی ته رب ستاسی له ښځو ستاسی، بلکه تاسی چه یئ یو قوم یئ له حده تیریدونکی (له حلاله حرامو ته).

تفسیر : یعنی په کرد (تول) جهان کښی یواځی نارینه ستاسی د شهوت بهولو دپاره پاتی ؤ. یا په توله دنیا کښی یواځی هم دا تاسی پر دغه شنیع فعل مرتکب کبیئ چه د دغه خلافالفطرت فعل په کولو د انسانیت له حدودو هم د باندی وتلی یځ!.

# قَالُوُالَيِنُ لَيْءِ تَثْتَهِ لِلْوُطْلَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُخْرَجِيْنَ®

وويل (قوم د لوط) قسم دى خامخا كه وانه وښتى (چپ نشوى له دغو خبرو څخه) اى لوطه! نو خامخا شى به ته هرومرو (خامخا) له ايستل شويو (له دغه ښاره يعنى وبه دى شړو له دى ځايه).

تفسير : يمنى اى لوطه! چپ شه! او دومره وعظ پريږده! كه ته پخپلو دغو غييدلو سره خامخا مونډ په تنگوى! نو تا به له دغه كلى څخه د باندى وشړو.

#### قَالَ إِنِّيُ لِعَمَلِكُمُ وَتِنَ الْقَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَ

وويل (لوط) بيشكه زه له دى (بد) عمل ستاسي سره له بغض لرونكيو يم. (او

#### تری بی زاره یم).

تفسير : نو ځکه خامخا به زه پر دغه د نفرت اظهار کوم. او له نصيحت او پند ورکولو څخه به له سره نه چپ کيږم.

كله چه لوط عليه السلام له خپل قوم څخه مأيوس شو، نو داسي دعا۔ ئي وكړه:

#### رَيِّ غَِيْنِي وَأَهْلِيُ مِتَايَعُكُونَ<sup>©</sup>

ای ربه ځما نجات راکړه ماته او اهل ځما ته له (عذابه) د هغو کارونو چه دغه (قوم) ئی کوی .

تفسير : يمنى د دوى له نحوسته او وبال څخه مو وساته! او دوى پرته (علاوه) له مونيه تباه او غارت كړه.

# فَجَيِّنَاهُ وَ اَهْلَةَ اَجْمَعِيْنَ ﴿ اللَّهِ عُوْزًا فِي الْعَلِيرِينَ ﴾

پس نجات ورکړو مونږ دغه (لوط) ته او اهل د ده ټولو ته. مګر (نجات مو ورنه کړ) یوی بوډی ښځی ته چه په (جمله) د باقی پاتی کیدونکیو (په عذاب) کښی وه.

تفسیر : دغه بردی د ده شځه وه چه له دغو بدکارانو سره متحده او متفقه وه نو کله چه د الله تعالیٰ عناب نازل شو دا هم له هغو سره یو ځای هلاکه او تباه شوه.

# ثُوَّدَ مَّرِنَا الْخَوِيْنَ ﴿ وَامْطَرُنَا عَلَيْهِهُ مُّمَطُواً فَسَاءَمُطُوا الْمُثَذَرِيْنَ ﴾

بیا هلاک کړل مونډ هغه نور. او مو وراوه پر دوی باندی باران (د کاڼو) پس بد باران د ویرول شویو (باران د دوی) ؤ.

تفسیر : یعنی د هغوی کلی له پلوه (طرفه) پر بل مخ واړول شول او له آسمانه پری کانی ووورول شول چه بالاخر د یوی غونډی په شان واوښتل د دوی مفصله قصه هم په «الاعراف» او هم په نورو ځایونو کښی لیکلی شوی ده.

# ٳڽۜڹ۬٤۬ٳڬڵڮةٞٚۅؘڡؘٵػٳڽٵػٛڎٛۮؙۄڠؙٷؽڹؽڹ<sup>۞</sup>ۅؘٳڽۜۯؾڮڵۿۅؘڷۼڹۣؽ۠ٵڗۜڃؽؙۅ۠ ڬڽۜۧڹٲڞ۬ڮٛڬؽڲۊٲٮٛٮؙۯۺٳؽؙؽؙ۞ؖ

بیشکه په دغه (اهلاک د قوم د لوط کښی) خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ زیاتره د دوی مومنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره) نسبت د دروغو کړی ؤ صاحبانو د ځنګل (د ونو) رسولانو ته.

تقسیو : ابن کثیر رحمة الله علیه لیکلی دی چه «اصحاب الایکه» هم هغه د مدین قوم دی «ایکه» یوه ونه وه چه دغو خلقو به د هغی ونی عبادت کاوه نو په هم دغه مناسبت دوی ته «اصحاب الایکه» وائی او د هم دغه په سبب ئی شمیب علیه السلام ته د دوی د «اخوهم» سره تعبیر ونه قرمایه. څکه چه د انبیاؤ اخوت به محض پر قومی او نسبی تعلقاتو مبنی ؤ که «مدین» ئی قرمایلی په یو مذهبی ئی قرمایلی په یو مذهبی نصبت سره ئی ذکر وکړو نو په دغه حیثیت اخوهم فرمایل د حضرت شعیب علیه السلام له شانه سره مناسب نه ؤ. په هر حال «مدین» او «اصحاب الایکه» یو قوم دی، او حضرت شمیب علیه السلام د هم دغه قوم په طرف مبعوث شوی دی پخوا له دی نه هم د ده په متعلق څه بحث تیر شوی دی.

#### ٳۮ۬ۊؘٵڶڷۿۮۺؙۼؽؙڰؚڰڒؾؾۜٞڠۏؙؽڟؖٳڹٞڷڴۄٛۯڛؙۏڵٛٲڡؚؽؿٛۿٚۏؘٲڟٞۊؙٳٳڵڬۅؘٳٙڟۣؽٷؽؚۿ ۅؘڡۧٚٲٲۺؙڬؙڴۄؙٛۼڵؿۅڡؿؙٲۼۅٟٞٵؽٲۼڔؽٳڒٷڸۯؾؚٳڶڂڶۑؽؽۿٲۏٷٳٳڵػؽڶ ۅؘڵ؆ڴۏؿٚٳڡڹٳڷؠؙڎ۫ٮۑڔؿؙؽۿٷڒؙۏۘٳۑٲڷؚۺڟٳڛٳڷۺؙؾۊؿۄۿ

کله چه وویل دوی ته شعیب چه آیا نه ویریپرئ (له عذابه د الله په شرک خپل). بیشکه زه چه یم تاسی ته رسول یم امانتگر نو وویریپوئ تاسی له الله او اطاعت وکړئ ځما (په شرعیهؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی څخه پر وقالالذين(١١) الشعرآء(٢٦)

دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. پوره ورکوئ تاسی پیمانه (کله چه چاته غله پیمانه کوئ) او مه کیږئ له کمو ورکوونکیو (د پیمانی) نه او تول کوئ تاسی په تله برابره سره (او هیڅ کمی یه هیڅ شان شی کښی مه کوئ!).

تقسیو : یعنی په معاملاتو کښی خیانت او بی انصافی مه کوئ! هم هغسی چه د اخیستلو په وقت کښی نی پوره اخلئ. او په هم هغه شان سره ئی تلئ او پیمانه کوئ! نو د ورکولو په وقت کښی ئی هم پوره تلئ او پیمانه کوئ!.

# وَلَاتَبُخَسُواالنَّاسَ الشَّيَّاءِهُمُ وَلِاتَعْتُوافِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ الْ

او مه کموئ تاسی خلقو ته څیزونه د دوی (او په هیڅ څیز کښی د دوی حقوق مه ستنوئ! (منع کوئ) او مه ګرځئ تاسی په ځمکه کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی اوسئ.

تفسير : يعنى په ملک كښى داړه مه اچوئ! او د خلقو حقوق مه تلف كوئ!.

# وَاتَّعُواالَّذِي يُخَلَقَكُمُ وَالْجِيلَةَ الْأَوَّلِينَ ۞قَالُوَالِثَمَاآنَتَ مِنَ الْمُسَجِّدِينَ ﴿ وَمَاآنَتُ الْاَبِشُوْتِ ثُلُنَا وَ إِنْ تَطُنُّكَ لِمِنَ الكَذِيدِينَ ﴿

او وویریپرئ له هم هغه (الله) څخه چه پیدا کړی ئی یئ تاسی او خلق پومبنی وویل (اصحٰب الایکه) بیشکه هم دا خبره ده چه ته له سحر کړو شویو نه ئی (چه له ډیره سحره دی عقل مغلوب شوی دی) او نه ئی ته مگر یو بشر انسان په شان ځمونږ او بیشکه شان دا دی چه مونږ ګمان کوو پر تا چه خامخا (ته ئی) له (جمله) د دروغوجنانو (په دغه دعوی خپله کښی)

**تفسیر :** یعنی د نبوت په دعوی کښی او د عنابونو په انذار او نورو وعدو او وعیدو او خبرو کښی.

#### فَأَسُقِطُ عَلَيْنَا كِسَعًا مِنَ السَّمَا إِن كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ السَّمَا

پس راوغورځوه پر مونږ يوه ټوته له آسمانه که ئي ته له صادقانو رښتينو (په دغه دعوي خپله کښي).

تفسیر : یعنی که ته ای شعیبه! صادق او رجتین ئی نو د آسمان یا د وریځو کومه توټه ولی پر مونچ باندی نه غورځوی! او نه مو پری وژنی!؟.

#### قَالَ رِبِّيُ اَعْلَوْنِيمَاتَغُلُوْنَ<sup>©</sup>

وویل (شعیب) رب ځما ښه عالم دی په هغو کارونو چه تاسی ئی کوئ (نو جزاء به درکړی په هغو).

تقسیر : یعنی دغه خبره خو یواځی الله تعالیٰ ته ښه معلومه ده چه پر کوم جرم باندی به په کوم وقت او څومره سزا ورکړی شی؟ د عذاب نزول ځما کار نه دی. ځما کار یواځی دعوت تبلیغ او ویښول دی چه دغه می انجام ته رسولی دی.

# عَلَدَّنُونُ فَأَخَذَ هُمْءَنَا اُبْيَوْمِ الثَّلَةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ @

پس نسبت د دروغو وکړ دغو (صاحبانو د ځنګل) هغه (شعیب) ته نو ونیول دوی عذاب د ورځی د دغه (عذاب) وه عذاب د ورځی ډیری لوئی (چه ډیر لوی دی عذاب ئی).

تفسیر : د سایوان په شان داسی وریځ راغله چه له هغه څخه اور اوریده ، د لاندی په ځمکه کښی سخته زلزله شوه او یو سخت ویروونکی غږ او کریکه هم پورته شوه او په دی ترتیب ګرد (ټول) قوم تباه شو. دغه قصه پخوا له دی نه هم مفصله تیره شوی ده . هلته دی بیا په هغو تفاسیرو یو نظر وغورځاوه شی!.

> ٳؽٙ؋ٛڎڵڮۘڵڒؽڐؖٷڡۘٵػڶؽٲڎٞۯؙڡٛٛۏۛڡؙٛٷؙڡڹؽؙؽ؈ۅؘٳؾۜۯؾۜڮ ڶۿؙۅؘڷۼڗۣؽۯؙٳڶڗؘۣڝؽؙۅٛڞۅٳؾٷڷؾؘڎ۬ڔؽڸٛۯؾؚٲڵۼڶؽؽ؈ٛۺؘۯڸۑ؞ؚ ٵڒۘٷڂۘٳڵۮٙؽؿؙ<sup>ۻٚ</sup>ٷڸۊؘڶڽؙڮٳؾۘػؙۏؽ؈ؚؽٵڵؽؿ۬ۮؚڔؿؙ۞

بیشکه چه په دغه (عذاب د صاحبانو د ځنګل) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ اکثر د دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی ښه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره) او بیشکه دغه (قرآن) خامخا نازل کړی شوی دی له (طرفه د) رب د عالمیانو (شعر سحر او باطلی قصی نه دی) نازل شوی دی په دغه قرآن سره روح امانتګر (یعنی راوړی دی دا قرآن جبریل الامین) پر زړه ستا دپاره د دی چه شی ته له ویروونکیو (خلقو له عذابه د الله)

تفسير : د سورت به ابتداء کښي د لوی قرآن ذکر ؤ او د ده پر تکذيب انذار ورکړی شوی ؤ یه منځ کښي د حق د مکذبينو واقعات بيان شول. له دی ځايه بيا د هم هغه سابق مضمون طرف ته عود کمری شوی دی یعنی لوی قرآن کریم هغه مبارک او عظیم الشان کتاب دی چه رب العالمين نازل كړى دى او د جبريل امين عليه السلام په وسيله ستا پر پاک او صاف زړه ليډلى شوی دی. هم دغه یاک زړه ؤ چه د الله تعالیٰ په علم کښی د دغه دروند امانت د یورته کولو او ساتلو وړ (قابل) او لائق ؤ. لکه چه قرآني وحي راغله او سم ستا په زړه کښې ئې ځاي ونيو. تا هغه ګردی (ټولی) د خپل زړه په غوږونو سره واوریدی او پری ویوهیدی او محفوظی دی پکښی وساتلی. ښائی د «علیٰ قلبک» په لفظ کښې دغه ته هم اشاره وی چه د وحی نزول داسې دوه کیفیتونه درلودل (لرل) چه په صحیحه ؤ احادیثو کښی وارد شوی دی. یعنی کله به د «صلصلة الجرس» په شان راتله او کله به پرښتي مخامخ راتللي او د انسان په شان به ئي بالمشافه خبري کولی په دغو کښې په د قرآن وحي اغلباً په ړومېنې کيفيت سره راتله. ځکه چه په دواړو حالتونو کښې د محققینو په نزد فرق دغه و چه په ړومېني حالت کښې نبې له بشریت څخه منخلع کیده او د ملکیت یه طرف به ته. گواکی یه دغه وقت کښی جسدانیه آلات بالکل معطل کیدل او یواځی له روحی قوتونو او قلبی حواسو او باطنی مشاعرو څخه به ئی کار اخیست. او د زړه په غوړونو سره به ئې د الله تعالیٰ وحي آوریده او د زړه په سترګو به ئې پرښته لیده او په خپل زړه کښې به ئې د الله تعالیٰ په قوتونو سره د هغو علومو تلقي کوله. او محفوظ به ئې ساتل. په خلاف د بل حالت چه په هغه کښې به په هم دغو ظاهرې سترګو پرښتې ته کتل. او په هم دغو ظاهری غوږونو سره به ئی د هغی غږ آوریده هم دغه وجه ده چه د وحی د ړومېنی قسم یه نسبت به احادیثو کښی فرمایلی شوی دی چه: «هو اشد علیّ: هغه بر ما باندی سخته درنه وى.» ځکه چه په هغي کښي رسول الله صلى الله عليه وسلم د بشريت له وضعيته د ملکيت په طرف صعود او ترقى كوله والله اعلم.



په ژبه عربی ښکاره سره (راوړی دی دغه قرآن جبريل امين پر زړه ستا).

تفسیو : یعنی په نهایت فصیح، ملیح، لایح عربی ژبه کښی ئی نازل کړ. له دی ځایه معلومیږی چه له «علیٰ قلبک» څخه دغه مراد نه دی چه یواځی قرآنی مضامین د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر زړه نازل شوی دی او بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه په خپلو الفاظو سره اداء فرمایلی دی بلکه الفاظ او معانی ګرد (ټول) سره یو ځای د ربانی وحی په وسیله د دوی پر مبارک زړه القاء شوی دی.

#### وَإِنَّهُ لِفِي نُبُرِ الْأَوَّلِينَ@

او بیشکه (مضامین د) دغه (قرآن) خامخا په کتابونو د ړومبنیو کښی (هم لیکلی دی).

تفسیو : یعنی د لوی قرآن او د ده د محترم راورونکی خبر په پخوانیو آسمانی کتابونو کهی موجود دی، پخوانیو انبیاؤ پرله پسی دغه پخوا ویل او زیری ئی کړی دی لکه چه سره له زیاتو تحریفاتو او تبدیلاتو لا تر اوسه هم د داسی پخوا ویلو یوه ذخیره موندله کیږی او داسی هم مطلب کیدی شی چه د دغه پاک قرآن اکثریه مضامین اجمالاً یا تفصیلاً په پخوانیو کتابونو کیبی مولل کیبی خصوصاً توحید، رسالت، قصص او نور هغه مضامین چه په هغو کیبی تول سماویه کتابونه او گرد (تول) انبیاء او مرسلین علیهم الصلوة والسلام متفق او متحد دی.

# ؖٵؘۅؙڵؽؙڲؙڹٛٞڵٞٛٛؠؙٛٳؽڐٞٲؽؾۜۼڷٙڵ؋ؗۼڵڵٷؙٳڹۏؽٙٳۺڒٙٳ؞ؽؙڰ

آیا نه ده دغو (کفارو) ته دلیل (په حقانیت د قرآن دا خبره) چه پوهیډی پر دغه (قرآن) عالمان د بنی اسرآئیلو (او یقین پری کوی بلکه لوی حجت دی).

تفسیر : یمنی د بنی اسرآئیلو علماء به پوهیږی چه دا هم هغه کتاب او رسول الله دی چه د هغه اطلاع په پخوانیو آسمانی صحیفو کښی ورکړی شوی وه لکه د هغوی څخه ځینو علانیه او ځینو پخپلو مخصوصو مجالسو کښی د دغه حق امر اقرار کړی دی او ځینی انصاف خوښوونکی د هم دغه علم په بناء مسلمان شوی هم دی لکه حضرت عبد الله بن سلام او نور. الغرض د یوه وقال الذين (١١)

منصف فهیم دپاره چه د هغه زړه د حق طالب وی او له الله تعالیٰ محخه هم ویرییی په دغه محیز کښی لوی دلیل د قدرت او عبرت شته چه د نورو مذاهبو علما، هم پخپلو زړونو کښی د دغه عظیم الشان قرآن په حقانیت پوهیږی. اګر که د محینو عللو او عواملو لامله ( له وجی) په محینو اوقاتو کښی د هغه په اعلام او اقرار سره جرائت نشی کولی.

# ۅؘڵۊؘٮؘۜڗ۠ڵڹ۠هٛ؏ڸؠؘعضِ الزَعْجِينُ۞ فَقَرَا لاَعْكِيهُمُ ٱلكانُولِيهِ مُؤْمِنيْنَ۞

او که نازل کړی وی مونږ دغه قرآن پر ځینو عجمیانو باندی پس لوستلی وی (ځینو عجمیانو) دغه (قرآن) پر دغو (کفارو) نو نه به ؤ دوی پر ده باندی ایمان راوډونکی.

تفسیو : یعنی تاسی خو د عربو د فصحاؤ غخه یئ ممکن دی د معظمی مکی مشرکان داسی ووائی چه دغه قرآن به تا له خپله گانه جوړ کړی وی حال دا چه دغه قرآن د اعجاز هغه حد ته رسیدلی دی چه د هغه مثل تول انسانان او پیریان هم نشی جوړولی او راوړلی خو بیا هم د ویلو دپاره دغسی یو احتمال پیدا کولی شی لیکن د دوی د ضد، عناد، شقاوت او بدبختی حال دا دی چه فرض ئی کړئ که دغه قرآن پر کوم غیر فصیح عرب یا داسی عجمی انسان باندی نازلیدی چه پر یوه حرف عربی ویلو هم قادر نه وی بلکه په فرض محال سره پر کوم لایعقل حیوان نازلیده خو بیا هم دغه خلق د هغه منونکی نه ؤ په دغه وقت کښی به ئی څه نور احتمالات پیدا کول. حضرت شاه صاحب لیکی: «کافرانو به ویل چه قرآن په عربی ژبه راغلی دی او د دغه نبی ژبه هم عربی ده کیږی چه ده پخپله دغه جوړ کړی وی که پر کوم غیری ژبی والا دغه عربی قرآن پا مربی ده کیږی چه ده پخپله دغه جوړ کړی وی که پر کوم غیری ژبی والا دغه عربی قرآن نازلیده نو مونیو به بیقین کاوه الله وفرمایل چه د دغو د مکرونو او فریبونو خواننانو زړه او ضمیر هیڅکله پر یوه خبره باندی تینگ نه دریږی په دغه تقدیر به بیا دوی څه خواننانو زړه او اعتراض وارداوه چه بل څوک نی ورزده کوی (موضح القرآن) لکه چه ننه ایستلی دی مونو تکذیب د قرآن لره به قرآن عجمی

# ۘػٮ۬ٳڬڛؘػڴڹؙ؋ؽ۬ٷؙڷۯؚٮؚٵڷٮؙۼڔؚڡؠؙؾ۞ؖڵۯؽؙۏؙڡٟڹٛۏؽۑ؋ڂؾٝێڔۘۉٳڷۼڎٳڔؘٳڷٙڒڸؽۄ۠ؖڡٚؾؙٳٝؾؠؙؗٛؗؗؗؠ ڹۼؙؾؘۊٞٷۿؙۄؙڒؽؿؙٷۯؙڽ۞ٚؽؘۿؙۅؙڷۅٛٳۿڷۼٞؽؙڡؙٛڡؙٛڟۯۏؽ۞

هم داسی ننه ایستلی دی مونږ دا (تکذیب د قرآن) په زړونو د مشرکانو (په قرأت د نبی عربی سره) نه راوړی دوی ایمان په دی (قرآن) تر هغه پوری چه

ووینی دوی عذاب دردناک پس رابه شی (دغه عذاب) دوی ته یو ناڅاپه حال دا چه دوی به نه پوهیږی. پس وائی به دوی آیا یو مونږ چه انتظار راته کاوه شی (چه ایمان راوړو نو وبه ویل شی ورته چه نه)

تفسیر : شیخ الهند او عینو نورو مفسرینو د «سلکناه» ترجمه داسی کری ده «هم داسی ننه ایستلی دی مونی دا عناد او انکار په زړونو د مشرکانو کښی الغ» یعنی هغه انسان چه پر جرائمو او گناهونو عادی شی او خپلی گردی (تولی) قواوی په شرارت او سرکشی لگوی نو الله تعالیٰ هم سم له خپله عادته د ده زمام (واگی) ور سستوی او د ده په زړه کښی د انکار او تکنیب اثر ته عای ورکوی دغه تقریر د شیخ الهند رحمة الله علیه له ترجمی سره سم وشو . لیکن دیر مفسرین د «سلکناه» ضمیر د قرآن په طرف اړوی یعنی قرآن مو په دی ډول (طریقه) سره مجرمانو په زړونو کښی ورداخل کړی دی چه دوی په خپلو زړونو کښی به پوهیږی چه دغه له سره د بشر کلام نشی کیدی خو بیا له ضده او عناده ایمان نه راوړی او در گرده (توله) تکنیب کوی تر هغه پوری چه په دنیا یا آخرت کښی دردناک عذاب پخپلو سترگو سره ووینی نو هلته به نی ومنی چه بیشکه نبی ربهتین و . او هغه کتاب چه له خپله محانه سره نی راوړی و هم ربهتیا و . مگر د دغه وقت دا منل به نی هیغ په درد نه خوری او څه نفع به نه وررسوی او هم مونی چه دی د الله تعالیٰ په عذاب یو ناخاپه اخته شی په دغه وقت کښی به داسی ووائی آیا انبیا و په انبا و ناخاپه اخته شی په دغه وقت کښی به داسی ووائی آیا انبیا و په انباع کښی نیار (کوشش) وکړو؟ دوی به په دنیا کښی عذاب ژر غوښت اوس چه ورته انبی ژر رسیدللی دی نو مهلت غواړی.

ویل به کفارو چه دغه موعوده عذاب به کله وی نو الله تعالیٰ داسی فرمائی چه:

#### ۘٲڣؚۘؠعؘڬٳؠڹٵؽٮٮٛؾۘٞۼۅڵۏڹ۞ؙۏؘٵؽؾٳڶ؞ٞڡۜؾۘۘۼڹؗۿؗڛڹؽڹ۞ٛڎؙؾۜ ۻٵۧٷؙۄؙڗؙٵػٵٮؙۅؙٳۑؙۅؘۼۮۏڹ۞ٚٲٲۼٛؠٝؽۼٛۿ؆ٵڰٵٮ۫ۊٳؽٮۜؾڠۏڹ۞ۛ

آیا پس په راتلو د عذاب ځمونډ کښی دوی جلتی کوی؟. آیا پس وینی ته خبر راکړه ماته که چیری نفع ورکړو مونډ دوی ته څو کاله (په حیات سره) بیا راشی دوی ته هغه (عذاب) چه ؤ دوی چه وعده ئی کړی شوی وه (له دوی سره) نو نه دفع کوی له دوی نه عذاب هغه شی چه وو دوی چه نفع ورکولی شوه دوی ته (په هغه باندی).

تفسیر : یعنی سره د دومره مهلت او ډیل چه پخوا له دی نه دوی ته ورکړی شوی ؤ. هغه به ئی هم په هغه وقت کښی په کار نه ورځی. په دغه وقت کښی د دغو ډیرو کلونو مهلت کالعدم

ورشکاری او داسی به ګڼی چه په رښتیا سره دوی ډیر ژر نیولی شوی دی: ﴿ كَالْكُمْ يَوْمَرُوْهُمُا لَمُمَيْكُمُوًّا [لاَعْمَیْهَا اَرْضُمْنهَا ﴾ (د النازعات ۲ رکوع ۴3 آیت (۳۰) جزء).

# ۅٙڡۜٲٲۿؘڷڴڹٵڡؚؽ۫ٷؽڗڐٟٳڒڵۿٵمؙڹ۫ۮؚۯٷؽؘؖڎ۫ڐؚڴۯؽۺ۠ۅڝٙٵؽؙؾٵڟڸڡؿؽؖ

او نه دی هلاک کړی مونږ هیڅ کلی (ښار) مګر چه ؤ هغه کلی او ښار ته ویروونکی (له عذاب د الله نه) دپاره د ذکر پند ورکولو دوی لره او نه وو مونږ ظالمان (په هلاک د دوی کښی).

تفسیر : یعنی د کوم یو قوم د ژوندون څادر هم داسی نه دی تول کړی شوی بلکه پخوا د عذاب له نزوله کافی مهلت ورته ورکړی شوی دی. او ویجوونکی او ویروونکی هیمیار کوونکی نبی ورلیږلی شوی دی څو خلق په غفلت کښی پاتی نه شی. کله چه هغوی په هیڅ دول (طریقه) د انبیاؤ خبرو ته غوږ نه دی نیولی نو وروسته له هغه ګرد (تول) سره تباه او برباد کړی شوی دی. (العیاذ بالله).

# وَمَاتَنَوْلَتُوبِهِ الشَّيٰطِيرُ؛ ﴿ وَمَايَنَنَغِي لَهُمُ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ۗ

او نه دی راوړی دا (قرآن) شیطانانو او نه ښائیږی دوی ته (دغه راوړل) او نه طاقت او قدرت لری (شیطانان د راوړلو د قرآن).

په روایاتو کښی راغلی دی چه ځینو مشرکانو به داسی خیال کاوه چه محمد صلی الله علیه وسلم ته ځینی پیریان راځی او دغه قرآن ورښیی په «صحیح بخاری شریف» کښی راغلی دی چه یو ځلی د وحی په نزول کښی لږ څه معطلی او ځنډ (ایسارتیا) واقع شو. نو یوی ښځی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته وویل چه «نموذ بالله»: ستا شیطان ته پریښودی! نو په دغو آیاتونو کښی د هم دغو خیالاتو تردید دی.

# إِنَّهُ وُعَنِ السَّمْعِ لَمَعُزُوْلُونَ السَّمْعِ لَمَعُزُوْلُونَ السَّمْعِ لَمَعُزُوْلُونَ

بیشکه دغه شیطانان له اوریدلو (د کلام د پرښتو) خامخا برطرف منع کړی شوی دی.

تفسیر : یعنی د قرآن د نزول په وقت کښی د هغه د حفاظت دپاره داسی زوروری غیبی پیری درولی شوی دی چه شیاطین له سره هغه ته نشی ورنژدی کیدی. او نه یو توری ئی له لیاری تبنیولی شی کما قال الله تعالیٰ: ﴿ وَآگانَگَانَقَعُامِهُامَقَامِهُلِلْتَمْوَمُقَنَ يُسْتَحِوالْاَنْ يَحْبُلُونُ مُنْ اَلَّهُ عَلَىٰ اَلَّهُ مُنَانِّ اَلَّهُ مُنْ اَلَّهُ مُنَانِّ اَلَّهُ مُنَانِّ اَلَهُ مُنَانِّ اَلَهُ مُنَانِّ اَلَهُ مُنَانِ اَلْهُ مُنَانِّ اَلْهُ مُنَانِّ اَلَهُ مُنَانِّ اَلَّهُ مُنَانِّ اَلَهُ مُنَانِی اِللَّهُ مُنْ اَلَهُ مُنَانِ اللَّهُ مُنَانِّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمُنْ مُلْكُونُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ

# ڡٛۘڒٮؾؘٮؙٷۘ۫ڡؘۼٳٮڵۼٳڵۿٵڵڂۯڣؾۘػؙۯؽڝؽٵڷٮؙۼێٛڔۑؽڹ۞ۧۅؘڷڬۯٮٛۼۺؽڗؾڬ ٳڷڒڰڗۑؿؽ۞ٚۅؘٳڂ۫ڣڞ۫ڿؽٵڝػڸڛڗؾۼػؽؽٵڷٮٷؙؚٞڝڹؽؙؽ۞ٛ ڡؚٞڶؙ؞ۼڝۜۄؙڮڡؘٚڞؙڵٳؾٚؽؠڕٙؽٞٷۼٲڟٷۯڹ۞۫

پس مه بوله ته له الله سره معبود بل (حاکم او که دی داسی وکړه) پس شی به ته له عذاب ورکړ شویو. او ویروه ته (له عذابه ای محمده! هغه) خپلوان د تا چه ډیر نژدی دی (درته). او ښکته کړه وزر خپل (یعنی نرمی وکړه) هغه چاته چه متابعت ئی کړی دی ستا له مومنانو نه. پس که نافرمانی وکړی (دغه خپلوان دی له تانه) پس ووایه ته (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه بیزاره یم له هغه (شرک او معاصی) چه کوئ ئی تاسی.

وقال الذين (١١) الشعر آء (٢٦)

قفسیو : دغه نمی فرمائلی دی محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته او اورولی ئی دی نورو ته یمنی کله چه دغه کتاب بلاشک او شبهه د الله تعالیٰ له جانبه نازل کړی شوی دی شیطان د یوی ذری په اندازه هم پکجبی مداخله نه ده کړی نو د قرآن پر تعلیم تگ وکړه چه پکجبی اصل الاصول توحید دی. د شرک او کفر او تکنیب شیطانی لیاره مه اختیاروه که نه د الله تعالیٰ له عنابه د نجات هیڅ لیاره نشته ځینو مفسرینو دا خطاب عام کړی هر هغه چاته چه صلاحیت د مخاطبی دی خطاب لری.

یعنی له نورو محخه پخوا خپلو اقاربو او خپلوانو ته تنبیه ورکرئ چه په خیر غوښتلو کښی د دوی حقم مقدم دی برسیره په دی د انسانانو د صداقت او حقانیت امتحان او ازموینه هم د خپلو او اقاربو په معاملو کښی اخیست کیږی. حضرت شاه صاحب لیکی: «کله چه دغه آیت نازل شو رسول الله صلی الله علیه وسلم گردو (تولو) قریشو ته په زوره واوروه عن تر عمی (ترور) او لور او اکا پوری ئی هم ورساوه چه د خپلو ځانونو دپاره فکر وکړی چه د الله تعالیٰ په حضور کښی تاسی مخامخ کیدونکی یئ او زه هلته ستاسی لپاره هیڅ شی نشم کولی. فرمائی الله تعالیٰ او بخته کره وزر خپل یعنی نرمی وکړه هغه چاته چه متابعت ئی کړی دی ستا له مؤمنانو نه یعنی پر مؤمنانو نه یعنی در مؤمنانو نه یعنی دغه خپلوان دی له تانه پس ووایه ای محمده دوی ته بیشکه زه بیزاره له هغه کار د شرک او معاصی چه کوئ ئی تاسی یعنی هر څوک چه د پاک الله له حکمه مخالفت وکړی که مو خپل یا پردی وی تری بیلتون او بیزاری وفرمایه (موضح).

## وَتُوكَّلُ عَلَى الْعَزِيْزِ الرَّحِيْدِ ﴿

او توکل وکړه (په ټولو مهماتو کښی) پر ښه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) ډير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو : یمنی نافرمانی کوونکی هر ځوک چه وی او هومره چه وی ستا هینځ نشی خرابولی له گردو (ټولو) څخه بیزاره! او یواځی پر پاک الله اعتماد او اطمینان ولره چه لوی زبردست ذات دی او د هیچا هیڅ شی د ده په مقابل کښی نشی چلیدی او رحم او مهربانی کوونکی هم دی لکه چه دی له خپلی مهربانی هر وقت پر تا د مهربانی نظر لری او خپل رحمت او عنایت درباندی مبذولوی.

## الَّذِي يَرِيكَ حِيْنَ تَقُومُ إِنَّ كَوْتَقَلُّمُكِ فِي السِّعِدِينَ ٢٠٠٥

وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

#### هغه (الله) چه وینی تا کله چه پاڅیږی یواځی (دیاره د تهجد) او (هم وینی) ګرځیدل اوښتل راوښتل ستا (یه صف د) ساجدانو کښی.

تفسیر : یعنی کله چه ته د تهجد دپاره پاخیبی، او د متوسلینو خبر آخلی چه د الله تعالیٰ په یاد کښی شامل دی؟ که تری غافل؟ (موضح) یا کله چه ته د لمانځه دپاره دریږی او د جماعت په لمانځه کښی نقل او حرکت رکوع او سجود او نور کوی او د مقتدیانو حال احوال ته ګوری. او ځینو له اسلافو څخه ویلی دی له ساجدینو څخه د محمد صلی الله علیه وسلم آبا، مراد دی یعنی ستا رنا د یوه نبی له صلبه د بل نبی تر صلبه پوری انتقال او بالاخر د نبی الله په صورت ستا موجودیت او معبوثیت بلکه ځینو مفسرینو په دغه لفظ سره د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د والدینو پر ایمان استدلال کړی دی والله اعلم.

## ٳؿؘۜ؋ؙۿٙٵۺؠؽۼؗٲڷۼڸؽ۬ۅٛۿڵٲؽؙؿؙػؙؠٝٷڶڡٞؽڗؘڎٞڵٲۺؖؽڟؚؽؙ۞ۛ ٮۜؿۜڒٙڮؙٷڮٷڷٷٳۅؘؿؿۄؚؖؗ

بیشکه دغه (الله) هم دی دی سه آوریدونکی (د گردو (تولو) اقوالو) سه علم والا (په ټولو احوالو). آیا خبر درکړم زه تاسی ته (ای مشرکانو) په هغو (خلقو) چه کوزیږی شیطانان (پر هغوی). (بیا پخپله الله فرمائی) کوزیږی (شیطانان) پر هر ډیر دروغجن کذاب ډیر ګنهکار.

تفسیو : دلته بیا د قرآن په صدق او د شان پر عظمت تنبیه فرمائی یعنی د ساجدینو او تهجد کوونکیو داسی امام ته چه د الله تمالی په معامله کښی د پردی او خپل پروا نه کوی او له کردی (تولی) دنیا څخه شکولی یواغی پر واحد الله باندی توکل او اعتماد لری آیا داسی ویل کیدی شی چه (معاذ الله) شیطان پری وحی راوړه ؟ . راځیځ چه زه تاسی ته وښیم چه شیطانی وحی پر خه قسم خلقو نازلیږی؟ هغه پر دروغجنانو بعماشانو او بدکارانو باندی راځی ځکه چه شیطانان له رشتینو او نیکو انسانانو څخه بیخی مرور او بیزاره او هغوی ته به بده سترګه کوری او له هغو دروغجنانو دغابازانو مکارانو څخه نوښی او خوشالی کوی چه د ده له مرضی سره برابر وی. بنه له گردو (تولو) صادقانو څخه زیات صدیق او له گردو (تولو) نیکانو څخه زیات نیک او متقی انسان د شیطانی وحی سره څه نسبت لری؟ د رسول الله صلی الله علیه وسلم صدق، امانت، اتقاء، طهارت، خوف عن الله خو هغه عالی اوصاف دی چه د صباوت له وقته د نبوت تر مدت پرری د ده گرد (تولو) قوم هغه منلی دی او تسلیموی، تر دی چه «الصادق الامین» لقب د هم دغو له جانبه هم دوی ته ورکړی شوی و.

## يُلْقُونَ السَّمْعَ وَٱكْثَرَهُ وَكِذِبُونَ ﴿

چه ږدی (دا شیطانان) غوږ (خبرو د پرستو ته) او اکثر د دوی دروغجنان دی. (یا غورځوی شیطان خپلی اوریدلی شوی خبری له ملائکو کاهنانو ته چه افاک اثیم دی او زیاتره د دوی دروغجنان دی چه زیاتری خبری ئی دروغ دی).

تفسیر : یعنی شیاطین د یوه نه یوه جزئیه و غیبیه و امورو د خبرو په متعلق کوم شیان له ورا د تبتیدلو په منځ کښی اوری په هغو کښی سل نوری خبری له خپله ځانه ګډوی او بیا هغه خپلو کاهنو دوستانو ته رسوی دغه د دوی د وحی حقیقت دی. پر خلاف د دی د انبیا و وحی داسی منظمه او مرتبه محفوظه ده چه د هغی یو حرف یو حرکت هم نشی پاتی کیدی. څینو د «یلقون السمع» معنی داسی اخیسته ده چه شیاطین د ملا الاعلیٰ په طرف غوړ پدی که کومه غیبی خبره یا غږ ئی غوړ ته ورسیږی یا دروغجنو ګنهگارانو د شیطان خوا ته غوړونه نیولی وی که کومه خبره له هغوی ځنی واوری او بیا ژر تر ژره ئی خوره کوی.

## وَالشَّعَرَ آءُيَتَبِعُهُمُ الْغَاوُنَ اللهُ

او (کافران) شاعران متابعت کوی د دوی ناپوهان (بی لیاری).

تفسیر : کافرانو به رسول الله صلی الله علیه وسلم ته استغفر الله کله کاهن، کله شاعر ویل نو دلته فرمائی چه د شاعری خبری محض تخیلات دی او له تحقیق سره بیخی تعلق نه لری نو محکه په هغه خبره کښی ماسواء د مجالسو تودوالی او د خوښی او ساعت تیری او چرچی او واه واه ویلو بل کوم مستقل هدایت نه دی حال دا چه د دغه رسول الله صلی الله علیه وسلم د پاک صحبت په میمنت او د دغه قرآن په برکت په زرهاؤ سریو د نیکی او هدایت لیاری موندلی دی.

## ٱلَوۡ ثَوَ اَنَّهُمۡ فِى كُلِّ وَادٍ يَعِيۡمُوۡنَ ۖ

آیا نه وینی ته چه بیشکه دوی په هری کندی او هری پندی د (خبری) کښی سرګردانه ګرځی (او ښکته پکښی ډوبیږی. او پروا نه کوی چه دا حق دی که باطل). وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

تفسیر : یعنی هر یو مضمون چه د دوی په لاس کښی ولوید نو دوی هغه پسی اوږدوی که د چا په منعت کښی لپه تعریف او ستاینه (صفت) کښی ولگیدل نو هغه آسمان ته خیژوی او که د چا په منعت کښی لگیا، شول نو د ګردی (تولی) دنیا عیوب او منعت په هغه کښی راتولوی. موجود معلوم ګرځوی او له معدوم څخه یو خورا (ډیر) ډیر ثابت او معلوم او موجود منظوموی الغرض دروغ، مبالغه، تخیل د دوی د کین لاس معمولی لوبی دی په هره صحرا، او بیدیا، کښی چه یو محلی دوی سم شی بیا نو دوی بیرته مخ ګرځوونکی نه دی نو څکه د اشعارو په نسبت مشهور دی چه «اکنبه احسنه».

# وَٱنَّهُمُ يَقُوُلُونَ مَالاَ يَفْعَلُونَ

او بیشکه دغه (شاعران) وائی هغه چه نه ئی کوی دوی.

تفسیو : یعنی کله چه شاعر اشعار ولولی نو داسی در ښکاری چه د ده قائل به له «یما» او 
«توروایانا» څخه هم بهه میره (بهادر) او زړهور او له څمری څخه به زیات شجاع وی. او کله چه 
وئی ګوری نو په انتهائی درجه ډارن بی زړه او جبون درښکاری. او کله بالمکس چه دوی وګوری 
روغ رمت پیاوړی (تکړه) او مضبوط درښکاری ولی د دوی د اشعارو له لوستلو څخه داسی 
درڅرګندیږی (درښکاریږی) چه د دوی روح قبض شوی یا ئی نبضین له حرکته لویدلی دی. اوس 
به مری. «حالی» پخپل یو مسدس کښی د دغو دروغو یوه بنه نقشه ایستلی ده. الغرض د الله 
تعالیٰ دغه معظم رسول چه خاتم الانبیاه دی د دغه جماعت سره هیڅ علاقه او ارتباط نه لری او له 
هم دغه جهته ئی فرمایلی دی «وما علمناه الشعر وما ینبنی له» د محمد رسول الله صلی الله علیه 
وسلم هره خبره سره کره، جوته، رښتیاه، حقه او روبنانه او د تحقیق، عدل او انصاف په میزان 
کبنی تللی شوی وه هره خبره چه د دوی له مبارکی ژبی څخه وته هم هغه به عملاً لیدلی کیده 
آیا شاعر د داسی صفاتو خاوند دی؟ او شاعر هم دی ته ویلی شی؟. کلا وحاشا ثم کلا وحاشا.

## ٳڷڒٳڷۮؚؽؙؽؗٳؗڡٮؙٛۏؙٳۅؘۘٛڡٙؠڵۅٳڸڟۑؚڂؾؚۘۘۅؘڎػۯۅٳڶڷڎڲؿؿؙؽؖٵۊۜٳٮٛٛٛڞۯۅؙٳڡڹٛٵۼڡؙڮڡٵ ڟؙڸؚؠؙۊٳۅڛۜؽۼؙڰٳڷێۏؽؽڟڬٷٙٳٲؿؖؠؙؙؙڹڠٙڮ؞ؾؽ۫ڟۑؠ۠ۏؽ۞۫

مگر (نه دی مذموم) هغه (شاعران) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی دوی ښه (عملونه) او یادوی دوی الله ډیر او بدل اخلی (له کفارو په هجو د کفارو) وروسته له هغه چه ظلم کړی شوی وی (پر هغو) او ژر به پوه شی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی چه کوم ځای ته به بیرته لاړ شی دوی (یعنی بد

ځای ته به لاړ شي پس له مرګه).

تفسیو : مکر هنه خوک چه په هر شعر کښی د الله تعالیٰ حمد ووائی یا د نیکی په لوری ترغیب ورکړی یا د هغو کافرانو ترغیب ورکړی یا د هغو کافرانو هجو او بدی ووائی چه د اسلام هجو کوی یا که څوک ده ته ایناً و او ضرر ورسوی د هغه جواب د اعتمال په اندازه ورکړی . نو داسی شعر ویل نه دی منموم. لکه چه حضرت حسان بن ثابت رضی الله تعالیٰ عنه او نورو به هم داسی اشعار ویل نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم پر ده امر صادر کم چه د کفارو جواب ورکړه روح القدس ستا سره دی.

د «من بعد ما ظلموا» په مناسبت ئی وفرمایل چه: ظالمانو ته به عنقریب خپله آخره خاتمه او انجام معلومیږی چه د دوی اوښ پر کومه ډډه پریوځی؟ له ګودو (ټولو) څخه زیات ظلم دا دی چه د الله تعالیٰ کتابونو او انبیاؤ ته د دروغو نسبت کوی. او په کاهن او شاعر ویلو سره ئی تکذیب کوی.

#### تمت سورة الشعرآء بفضل الله تعالى وحسن توفيقه

سورة النمل مكية وهى ٦٣ آية و ٧ ركوعات ورقم تلاوتها ٢٧ تسلسلها حسب النزول ٤٨ نزلت بعد الشمرآء. د «النمل» سورت مكى دى (٦٣) آيتونه (٧) ركوع لرى. په تلاوت كښى (٢٧) او په نزول كښى (٤٨) سورت دى وروسته د «الشمرآء» له سورت څخه نازل شوى دى.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْيُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان، ډير رحم والا دى.

ڟڛۧ؞ؾڵٙٛػٵڸٮٛٵڶڡٞٛۯٳڹۘٷػٵٙٮؚۼؙؠؿڹ<sup>۞</sup>ۿٮڰؽۊۜؠٛؿ۬ۯؽڸڵٷؙؠ۬ڹؽؽ۞ٚ ٵؿۜڹؿؽؿڡؿڎؙؽٵڵڞڶۏٷۜٷؽؙؙٷؙؽٵڵڗؙۘڬۏٷۿؙۄ۫ڽٲڵڂڿؘۊۿؙۮؙؽٛۊؿۏٛؽ۞ ٳڽۜٲڰۮؚؠ۫ؽؘڵٲؽ۠ٷؙؽؙۏؙؽؠٳٛڵڂؚۯۊڒؾۜؿٵڵۿؙڎٳۼۛٮؙٵٚڵۿڎؙۏؘۿؙۮ۫ؾۼۘٮۿۏۘؽ۞۠

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه د قرآن او د کتاب مبین (ښکاره بیانونکی) دی. (دغه قرآن) سمه صافه لیاره ښوونکی دی (ټول جهان ته) او زیری ورکوونکی دی مؤمنانو ته (په نمیم سره) هغه (مؤمنان) چه قائموی (سم

اداء کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی زکوٰة (د اموالو خپلو) او دوی په (ورځی) آخری (چه قیامت دی) هم دوی یقین کوی (چه خامخا رابه شی په حقه سره) بیشکه هغه کسان چه نه راوړی ایمان په (ورځی) آخری (چه قیامت دی) ښائسته کړی دی مونږ دوی ته (قبیحه) عملونه د دوی پس دوی حیران سرګردانه دی (په دغو بدو اعمالو خپلو کښی).

تقسیر : یعنی هر هغه عُوک چه له ده سره د آخری خاتمی او انجام فکر او اندیبنه نه وی نو هغه دی د هم دغی فانی دنیا په فکر او اندیبنه کښی ډوب پروت وی او د ده د گردو (ټولو) زیارونو (محنتونو) او کوبښونو مرکز هم دغه غو ورڅنی دنیوی ژوندون دی او د هغه کتاب او نبی په طرف له سره نه گوری چه د دوی مخ له هغه فانی طرف نه د عاقبت او باقی ژوندون په طرف ایری و متوجه کوی ئی. او نه ورته فکر او توجه کوی دوی په دنیوی عیش او مینه کښی داسی غرق او ډوب تللی دی چه د هادیانو خبرو ته له سره غوږ نه پدی بلکه پر دوی مسخری کوی او ملندی وهی، پر آسمانی صحائفو طعنی وهی او پر انبیاؤ مزاح کوی او هم دغه وضعیت کنی نکر او زعم به بولی او پرله پسی په هم دغه گمراهی کښی ترقی او پررمخ تک کوی. تنبیه : د تزئین نسبت د الله تعالی په طرف له دی حیثیته شوی دی چه د هر شی خالق او تنبیه کم دی دی چه په نورو گایونو کښی د اضلال، د ختم د طبع او د نورو نسبت هم ده ته شوی کیدی لکه چه په نورو گایونو کښی د اضلال، د ختم د طبع او د نورو نسبت هم ده ته شوی دی د «نمل» د سورت له ابتدائی آیاتونو تفاسیر دلته بیا یو ځلی ولوستل شی!.

## اُولِيِّكَ الَّذِينَ لَهُمُ سُوِّءُ الْعَذَابِ وَهُو فِي الْلِخِرَةِ هُمُ الْاَخْسَرُونَ ﴿

دا هم هغه کسان دی چه مقرر دی دوی ته ډیر بد عذاب (په دنیا کښی) او دوی په آخرت کښی هم دوی زیانکاران دی.

تفسير : يعنى هلته به له ګردو (ټولو) څخه زيات هم دوی په نقصان او خساره کښې پراته وی.

## وَإِنَّكَ لَتُكَفِّى الْقُرُ الْ مِن لَكُ نُ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ ٩

او بیشکه ته (ای محمده!) خامخا در ښوولی کیږی (دررسیږی) تاته قرآن له نزده د ښه حکمت والا ښه علم والا (چه الله دی).

تفسیو : یعنی دغه بدبختان پریوده چه د ضلالت په تیه (میره) کښی سرګردانه وګرځی کله چه دوی د عظیم الشان قرآن قدر او عزت ونه پیژنده او د ده د هدایاتو او بشاراتو څخه نی فائده وانه خستله نو بنائی چه د دوی حال او احوال هم داسی کیدی. تاسی الله تمالیٰ ته شکر و کړئ چه د دغه علیم او حکیم له جانبه له ګردو (ټولو) څنی زیات عظیم الشان کتاب (قرآن) تاسی ته مرحمت شوی دی چه له هغه مخخه تل تاسی ته جدید خبید فوائد دررسیږی او په هغه کښی مؤمنانو ته ببشرات او مکنبانو ته عبرتناکه واقعات اورول شوی دی څو د صادقانو زړونه مضبوط او قوی او د دروغو حمایت کوونکی پر خپلی بدی خاتمی او خراب انجام مطلع شی. لکه چه په هم دی اغراض وروسته له دی نه د حضرت مولی علیه السلام او د فرعونیانو قصه اوروله کېږی.

#### إِذْقَالَ مُوسَى لِأَهْلِهُ إِنَّ ٱلْسُتُ نَارًا ۗ

(ياد کړه) هغه وقت چه وويل مولٰي ښځي خپلې ته بيشکه چه ما وليد يو اور (له لري).

تفسیر : دغه له «مدین» نه د راتگ په وقت کښی څه وقت چه «دوی وادی» ته ورنژدی شو. کله چه ئی په یوه یخه توره تیاره شپه کښی لیاره ورکه کړی وه د حضرت موسٰی علیه السلام وینا ده چه له خپلی ښځی بویی صفوره د شعیب علیه السلام لور سره ئی کوی د دغه مفصله قصه د «طُهٰ» د سورت په تفاسیرو کښی پخوا تیره شوی ده هلته دی بیا ولوستی شی.

## سَالْتِكُوْمِّنْهَ اِخَدِرِ اوْالْتِكُمْ شِهَابٍ تَبَسِ لَعَكَّمُ تَصْطَلُونَ<sup>©</sup>

ژر به راوړم تاسی ته له دی (ځای د اوره) خبر (د حال د لیاری) یا به راوړم تاسی ته لمبه لګولی (په سر د پلتی یا لرګی) دپاره د دی چه تاسی تاوده شځ (په هغه اور).

تفسیو : یعنی د لیاری خبر او پته تاته راوړم که د دغه اور سره نثردی څوک وی. که نه اقلا ستاسی د تودیللو دپاره کومه لمبه یا څکروته به راوړم.

## فَلَتَّاجَأَ مَانُوْدِيَ أَنُ بُورِكِ مَنْ فِي النَّارِوَ مَنْ حَوْلَهَا \*

تفسیر : کله چه موسٰی علیه السلام هلته ورسید دغه خبره ورته معلومه شوه چه دغه دنیوی اور نه
دی بلکه غیبی او نورانی اور دی چه په هغه کچی د الله تعالیٰ د انوارو آثار غرگندیدی
(راضکاره کیدی) یا د هغه بریبننا برینی جائی چه دغه به هم دا وی چه په حدیث کچی د هغه
په نسبت فرمایلی شوی دی: «حجابه النار» یا «حجابه النور» بیا له غیبه پری غیر وشو:

﴿ آَنْ رُوْرُوَنَنَ اِللَّهُ وَمَنْ رَفَعُ اَلْهُ یَا مُعْدِی دغه توته مبارکه ده او په دغه اور کچی چه
کومه تجلی ده هغه هم مبارکه ده او د ده په منځ او شاؤ خوا کچی کوم ذوات چه دی هغوی
گرد (تول) مقدس دی. مثلاً پرچنی، یا پخپله موسیٰ علیه السلام. هغه گرد (تول) سره مبارک
دی. دغه ئی اغلباً د موسیٰ علیه السلام د مأنوس گرځولو او د اعزاز او اکرام دیاره فرمایلی دی.

## وَسُبُونَ اللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ

او (غږ وکړ شو چه) پاکی ده الله ته چه رب (پالونکی) د عالميانو دی.

تفسیر : یعنی د مکان، زمان، جهت، جسم، صورت، رنگ او د حدوثو د نورو سماتو ځنی د الله تعالی ذات پاک دی. په اور کښی د ده د تجلی دغه معنی نه ده چه معاذ الله په اور کښی به د ده مقدس ذات حلول فرمایلی و؟ عالم رڼوونکی لمر هم په قلعی لرونکی آئینه (هنداره) کښی متجلی کیږی لیکن کوم داسی ناپوه او احمق به پینا کیدی شی چه داسی ووائی چه د شمسی دومره یوه لویه کره په دغومره یوی وړوکی هنداری کښی ځای نیولی دی؟.

#### يْمُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ الْعَزِيزُ أَلْعَكِيُونَ

ای موسٰی شان دا دی چه زه یم الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تلبير او مصلحت سره کوم).

تفسير : يعنى په دغه وقت كښى له تا سره زه پخپله غييدونكى يم دغه ګرده (ټوله) واقعه مفصلاً د «لحه" په سورت كښى تيره شوى ده. (بيا غږ ورته وشو داسى چه:)

## وَالِقِ عَصَاكَ فَلَتَارَاهَا تُهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَأَتُّ

او وغورځوه همسا خپله (نو ئي وغورځوله) پس کله چه وليدله (موسٰي) هغه

(همسا) چه خوځیدله ګواکی دغه (همسا) یو نری سپین ځغاستونکی مار دی.

تفسیر : ښائی په ابتدا کښی به نری وی. یا به د حرکت د سرعت لامله ( له وجی) دغه تشبیه ورکړی شوی وی. نه د جثی د صغارت لامله ( له وجی).

## ۊؖڽ۠ڡؙڬؠڒٳۊۜڵۊڲؿؾۊڽٳؽٷڛڮڵؾؘۜڣۺٳؚڹٞٷڮؽٵڡ۫ڶػؿٵڷٮؙۯۺڶٷؽ<sup>۞</sup>

نو مخ ئی تری وگرځاوه په شا تلونکی او راونه گرځیده بیرته (نو بیا غږ ورته وشو) ای موسیٰ مه ویریږه (له دی ماره) بیشکه زه چه یم نه ویریږی په نزد ځما مرسلان. (له هیڅ شی نه)

تفسیر : یعنی سره له دی نه چه دغه د حضور او اصطفاء مقام ته هم رسیدلی ئی خو بیا هم ویربیری نو دغه ویریدل څه مطلب او معنی لری؟ مرسلانو ته نه دی لائق چه وروسته څمونیړ د قرب دربار د رسیدلو څخه له همسا یا مار یا د بل کوم مخلوق څخه وویربیری. په دغه مقام کښی ښائی چه د دوی زړونو ته انتهائی سکون او طمانیت حاصل شی.

تنبیه : دغه طبیعی خوف دی چه د نبوت سره څه منافات نه لری.

## ٳڒڡڽٛڟؘڮڗؙؿٚڗۜڹۜڰڶٛٛۮۺۘ۫ٵڹؘۼؽڛؙۏٚ؞ٟٷٳؾٚؿۼڡٛۅؙۯڗٚڝؚؽؗٷۛ

لیکن هغه څوک چه ظلم ئی کړی وی (په ځان خپل) بیا بدل راوړی نیکی وروسته له بدی (چه په صدق سره ثابت شی) پس بیشکه زه ښه بښونکی یم (د خطیاتو) ډیر رحم والا یم (په انعام د اجر او ثواب سره نو د ده توبه به قبلوم او مغفرت ورته کوم).

تفسیو: دغه منقطع استثناء ده یعنی وروسته له دی نه چه د الله تعالیٰ قرب ته ورسیدی تاته هیخ ویره او اندیبننه نه ده په کار خوف او اندیبننه یوائحی هنه چاته په کار ده چه کومه ګناه یا خطاء تقصیر ئی کمری وی چه د هغه په نسبت هم محمونږ په دربار کښی داسی قاعده شته چه وروسته له ګناه که کوم سری په صدق او اخلاص سره توبه وباسی. او خپل اعمال او احوال اصلاح او درست کمری او د نیکیو او حسناتو په وسیله خپلی بدی او سیآت محو او ورک کمری نو الله تعالیٰ ئی پخپل رحمت سره معافرونکی دی.

حضرت شاه صاحب لیکی: «حضرت موسٰی په سهو او خطأ سره یو کافر وژلی و نو هم هغه د قصاص ویره د ده په زړه کښی وه چه هغه هم دلته وروبښلی شو».

## ۅٙٲۮؙڿؚڷۑؘۘۘۮڵٷڔؙٛڿؽؠؚڮؾؘڂٛۯؙڿؠؽؘڞؘٲ؞ؘؚٛؗ؈ٛۼؽڔۣڛٛٷۧۥ۫؆ڹۣؽ۫ۺؚؿؠٳڸؾۭٳڶڸڣؚۯڠۅؙؽ ۅؘقؘۅ۫ؠ؋ٳ۠ٮٞۿ۠ڎؙڮٵڹٛڎؙٳڡٞۅ**ؙڡٵڣ**ڛۊؿڹ۞

او ننباسه لاس خپل په ګریوان خپل کښی نو وبه وځی (په خلاف د طبیعی لون خپل) تک سپین بی له کومه عیبه (او مرض پس سره له دی دواړو معجزو چه حساب دی) په نهو معجزو ستا کښی (ورشه) طرف د فرعون ته او قوم د ده ته بیشکه دوی دی یو قوم فاسقان (وتونکی له فرمان).

تَفْسیو : د دغو معجزاتو بیان د «بنی اسرآئیل» په سورت کښی د ﴿ وَلَقَدُالتَيْنَاتَّـُولَىٰتِتَمَالْیَـٰتَاتُولِیَ مَثَنَیۡ اِلۡیَالْیَالِیۡکِانِمُ ﴾ الآیة ۔ آیت لاندی لیکلی شوی دی هلته دی ولوست شی.

## ڡٛڬؾۜٵۘڿٵٛۥٛڗ۫ۿؙۮٞٳڮؿؙڬٵڡٛٛڹڝؚڗڰٞ ڠٙٵڵٷٳۿڬٳڛػٷۺؙؚؽڽ۠۞۫ۏڮڿۘٮٛۉٳۑۿٵۅٲۺؾؽڠؾؿۿٵۧ ٲؿؘڞؙٛٷؙڂڟڶؠٵۊۜۼؙڰؙٷٳ؞ۼٲؽڟۯڲؽڡٛػٵڽؘۼٳؿؠٙڎؙٵڷٮؙڡؙڛڍؿڹٙ۞

پس کله چه راغلل (فرعون او فرعونیانو ته) آیتونه (معجزی د قدرت) ځمونږ ښکاره او منکران ښکاره او منکران شکاره روی په دغه سحر (کوډی) دی ښکاره او منکران شول دوی په دغو (آیاتونو) حال دا چه یقین کړی ؤ په دغو معجزاتو نفسونو د دوی (چه حق او له جانبه د الله دی لیکن انکار تری وکړ دوی) له جهته د ظلم او سرکشی پس وګوره څرنګه ؤ عاقبت (آخره خاتمه) د مفسدانو (من الغرق والحرق).

تفسیر : یعنی کله چه وقتاً فوقتاً د دوی د ستر کو د خلاصولو دپاره هغه معجزی ورښودلی
کیدی نو دوی به ویل چه دغه کردی (ټولی) کوډی او جادو دی حال دا چه د دوی په زړونو
کښی په یقینی ډول (طریقه) سره دغی خبری ځای نیولی و چه موسیٰ علیه السلام رښتین دی او
دغه معجزی چه راښیع یقیناً د الله تعالیٰ د قدرت دلائل دی، سحر، جادو، شعبده، نظر بندی او
پل کوم باطل شی نه دی او تش د بی انصافی، غرور، او تکبر لامله (له وجی) عمداً او د خپل
ضمیر په خلاف د حق تکلیب او له صدق څخه انکار کاوه. بیا نو څه وشو۴ څو ورځی وروسته
له دی نه دغه خبره ورمعلومه شوه چه د داسی ضد کوونکیو معاندانو مفسدانو انجام او عاقبت څه

کیږی؟ دوی تول د قلزم د بحیری د امواجو یوه ګوله شول او هیڅ یوه ته ئی ګور او کفن هم نه شو وړپه برخه.

## ۅؘڵڡۜٙؽٵؾؽؙٮٚٲۮٵۅ۫ۮۅؘڛؙڲڣڶ؏ڰٵٷٞۊٵڵٳٳڷ۬ۼؠؙۮؙۑڸڶۅٳڵڎؚؠؽ؋ڝۜٞڶێٵ ٵؽؘؿؠٛڔۣؾڹۛ؏ؠڵۅڋٳڷؠؙٷٛؠڹؽڹ۞ۛ

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ داؤد ته او سلیمان ته (یو خاص) علم، او وویل دواړو چه تولی ثناوی ستائنی (صفتونه) دی الله ته هغه چه مشرتیا (فضیلت) ئی راکړی دی مونږ ته پر ډیرو له (هغو) بندګانو خپلو چه مؤمنان دی.

تفسير : حضرت سليمان د حضرت داؤد عليهما السلام محوى ؤ دغه پلار او محوى ته هر يوه ته الله تعالىٰ د ده له شانه سره مناسب يو خاص علم ورعطاء كرى ؤ. شرايع، احكام، د سياست اصول، حكومت چلول او نور كرد (تول) علوم د دى لفظ لاندى داخل شول هغه علم چه الله تعالىٰ داؤد او سليمان عليهما السلام ته وركرى ؤ د هغه اثر داؤ چه دوى د الله تعالىٰ د انعاماتو شكر اداء كول د هغه اصلى نعمت محخه لوى نعمت دى. در بديرو» ئى محكه وفرمايل چه ډيرو نورو بندگانو ته الله تعالىٰ پر دوى فضيلت وركرى دى. پارتى شو پر كردو (تولو) مخلوقاتو كلى فضيلت لول نو دغه انعام او اكرام په كردو (تولو) انامو كنى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كنى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم به برخه شوى دى. المحمد رسول الله صلى الله عليه وسلم

#### وَوَرِتَ سُلَيْمُكُ دَاوُدَ

او ميراث واخيست سليمان (نبوت. علم. سلطنت) نه داؤد څخه (له نوره اولاده ئي).

تفسیو : یعنی د داود علیه السلام په (نولسو) ځامنو کښی د ده اصلی ولی عهد او خلیغه حضرت سلیمان علیه السلام شو چه د ده په مبارک ذات کښی الله تعالیٰ نبوت سلطنت دواړه جمع کړی و او داسی مملکت او حکومت ئی ورعطاء کړی و چه له ده مخخه وړاندی او وروسته د بل چا په برخه کښی داسی یو صوری او معنوی، ظاهری او باطنی عظمت او شوکت نه دی جمع شوی. انسانان، پیریان، طیور، هوا، او نور تول ورته مسخر شوی و. لکه چه د «سبأ» په

سورت کښی راځی.

## وَقَالَ يَايُثُهَا النَّاسُ عُلِّمُنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ

او وویل (سلیمان) ای خلقو ښوولی شوی دی مونږ ته خبری د الوتونکیو مرغانو.

تفسیو: له دغی خبری نحخه انکار کواکی د بداهت شخه د انکار په منزلت دی چه طیور او پرندگان کومی خبری او چپ پ چه کوی په هغه کښی تر یوه حد پوری د افهام او تفهیم شان موندلی کیږی. یو مرغه څه وقت چه خپله جوړه ځان ته رابولی. یا د دانی ورکولو دپاره خپلو نرو ملکرو ته هم خبر ورکوی په دغو گردو (تولو) حالاتو کښی د ده بولی، لهجه او غږیدل له سره یو شان نه دی لکه چه د طیورو مخاطبین او ساممین دغه فرق او توپیر (فرق) په به شان سره محسوسولی شی نو له دی نه مونی پوهیدی شو چه د نورو احوالو او ضروریاتو په وقت کښی هم د دوی په دغو چونیدلو کښی اگر که مونی ته ډیر متشابه او متقارب هم راښکاره شی کوم داسی لطیف او خفیف تفاوت او توپیر (فرق) به ضرور وی چه پر هغه باندی به دوی پخپلو منځونو کښی سره پوهیږی.

تاسی کومی تیلگرافی خانی ته ورشع او د تیلگراف متشابه کهت، کهټ ته غوږ کیږدئ که تاسی پر تیلگرافی رموزو او اشاراتو پوه نه یئ نو تاسی ته دغه مطرد او مکرر او متشابه حرکات او اصوات په بادی النظر کښی چتی (بیکاره). مهمل او بی معنی شی درښکاری او بالمکس که کوم تیلگرافی غوږ ورته کیږدی نو علیالغور د هغو د محتویاتو څخه تاسی ته مفصل معلومات درکوی. څکه چه دغه تیلیگرافی د دغو «تیلیگرافیه حرکاتو اصواتو» په مللولاتو او مفهوماتو پوره پوه او واقف وی. علی هذا القیاس څه بعید دی چه حقیقی واضع د طیورو په نغماتو کښی هم د مختلفو ممانیو او مطالبو د اظهار لپاره هم څه فرق او امتیاز ایښی وی لکه چه د انسان ووړکی د خپلی مور له ژبی څخه ورو ورو واقفیږی د طیورو چیچان (بچی) به هم د خپل فطری استمداد په اثر د خپلو نورو بنی نوعو په بولیو پوهیږی او د نبوت د اعجاز په شان به الله تعالیٰ خپل یو نبی ته د دوی د ویناؤ پوه هم ورعنایت کړی وی.

د حیواناتو لپاره د جزئی ادراکاتو حصول خو لا له پخوا محخه مسلم دی. لیکن د یورپ جدید تحقیقات اوس د حیواناتو عاقلیت د آدمیت تر سرحد پوری قریب کړی دی تر دی چه د حیواناتو د بولی (وینا) د «ابجد» په تیارولو پسی هم لگیدلی دی.

لوی قرآن خبر راکری دی چه: «هر شی د خپل رب تسبیح او تحمید کوی. لیکن تاسی پری نه پوهیوئ او هر الوتونکی خپل د صلواة او تسبیح څخه واقف دی» په صحیحه و احادیثو کښی د حیواناتو تکلم بلکه د محضه و جماداتو خبری کول او تسبیح ویل ثابت دی.

له دی نه ظاهر شو چه خپل د خالق اجمالی مگر صحیح معرفت د هر شی یه فطرت کښی مفطور او مرکوز دی. نو بیا د دوی پر تسبیح او تحمید او ځینو محاورو او خطاباتو د الله تعالم، د ځينو بندګانو د خرق العاده ير ډول (طريقه) مطلع کيدل د عقليه و محالاتو څخه نه دی. هو! د عمومی عادت یه خلاف هرومرو (خامخا) دی. نو که اعجاز او کرامت له عمومی عادت او معمول سره موافق وی نو هغه ته به څوک اعجاز او کرامت وائی. د عاداتو پر خوارق مونډ یوه مستقله رساله لیکلی ده هغه دی ولوسته شی په هر حال په دغه رکوع کښی دا قسم څو معجزی مذکوری دی چه یه هغو کښی زائغین عجیب او غریب، چتی (بیکاره)، فضول او رکیک تحریفات کوی ځکه چه د دوی په اټکل سره د ځینو طیورو له خوا د انساني ځینو علومو ادا ی کول پخپلو بوليو سره ، او د ميږي پخپلو منځونو کښي سره خبرې اترې کول. او د حضرت سليمان عليه السلام يوهيدل د دوى ير دغو خبرو ګرد (تول) لغو او داسى د حماقت خبرى دى چه یری یو وړوکی هلک هم یقین نشی کولی لیکن زه وایم چه د ملیونو محقیقینو او د اسلافو او د اخلافو د ګردو (تولو) علماؤ په نسبت داسې خيال کول چه هغوی په داسې ناقصو لغو او بدیهی البطلان خبرو باندی چه یو هلک او نایوه هم نشی منلی ولی له قدیم الایام څخه تر نن یوری بلاتردید او تکذیب تینک ولاړ دی او بیانوی ئی؟ او د دغو اوهامو تردید نه کوی؟ او د آیاتونو دغه صحیح حقیقت چه نن ورځ تاسو ته منکشف شوی دی د هغوی ځنی هیڅ یوه نه دی بیان کړی؟ دغه خیال له هغو خبرو څخه هم ډیر زیات لهو او مهمل او حماقت دی چه ته د هغه منل له خلقو څخه غواړي. د علماؤ څخه په هره زمانه کښي غلط فهمي خطأ او تقصير کيدونکي وي مگر دغسی له سره نشی کیدی چه پر هغو محسوساتو او په مخ کښی پراته و شیانو او حقائقو باندی چه د انسان هر هلک هم یری یوهیدی شی له سلهاؤ کلو راهسی خورا ډیر لوی یوهان عالمان او محققان هم ونه يوهيږي او د يوه تن عقل او فكر هغه طرف ته معطوف نه شي؟. یه یاد ئی ولرئ چه مونر د اسرآئیلی خرافاتو تائید نه کوو هو! تر کومی اندازی یوری چه د اسلافو له اکابرو څخه بلا اختلاف د الله تعالیٰ د کلام مدلول بیان شوی دی هغه هرومرو (خامخا) تسليم كوو اعم له دى چه هغه له اسرآئيلي رواياتو سره موافق وى كه مخالف.

### وَاوْرِتِينَامِنَ كُلِّ شَيْ

او راکړی شوی دی مونږ ته له هر څیز څخه (چه انبیاؤ او باچایانو ته ورکاوه شی).

تفسير : يعنى د داسى عظيم الشان سلطنت او نبوت لپاره هغه اشياء، لوازم او سامان چه په کار دى هغه کرد (ټول) ني راعطاء کړه !.

# إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَصَّلُ الَّذِينَ ۗ وَعُثِمُ لِسُكِمُن جُنُودُهُ فِينَ الْبِينَ وَالْإِنْسَ وَالطَّيْرَ فَمُ يُوزَعُونَ

بیشکه دغه (عطاء) خامخا هم دغه فضل فضیلت دی شکاره. او جمع کړی شوی دپاره د سلیمان لشکری دی د ده له پیریانو او (له) انسانانو او (له) مرغانو بیا به د دوی ډلی تړلی کیدلی (په ترتیب سره).

تفسیو : هر کله به چه حضرت سلیمان علیه السلام کوم طرف ته تلو نو د انسانانو پیریانو او د طیورو د دری واړو اقسامو لبنکر به ئی له خپله ځانه سره حسب الضرورت او مصلحت بوتلو. او د دوی په دغو افواجو کښی به یو ځان ته نظم نسق او انضباط قائم و. مثلاً وروستنی افواج به سره له خپلو ګرندی تللو یا الوتلو خپلو له پومبنیو افواجو څخه نشو وړاندی کیدی او نه به هیڅ یو لبنکری فرد داسی کولی شو چه خپله پیره یا وظیفه په خپل سر خوشی کړی او چیری لاړ شی لکه چه نن ورځ په بری بحری او فضائی قواو کښی پوره نظم، نسق او د عمل اشتراک لیدی کیږی.

### حَتَّى إِذَا أَتُواعَلَى وَادِ النَّمُلِّ

تر هغه يوري کله چه راغلل دوي ير کنده د ميږيو،.

تفسير : يعنى حضرت سليمان عليه السلام له خپل لاؤ لبنكر سره له داسى يو ميدان څخه ديريده چه هلته د ميږيانو ډيره لويه ودانى وه.

تنبیه : په کوم ځای کښی چه ډیر میږیان سره راتول شی او هلته په خپل ذوق او سلیقه کورونه جوړ کړی هغه ته په عربی ژبه «قریة النمل» وائی «یعنی د میږیانو کلی» مفسرانو په مختلفو بلادو کښی د داسی میدانونو او بیدیاؤ نښه او پته لکولی ده چه هلته د میږیانو خورا (ډیر) زیات کورونه او کلی شته چه د دغو له منځه پر یوه باندی حسب الاتفاق د حضرت سلیمان علیه السلام گزر شوی ؤ.

## قَالَتُ نَمُلُهُ يَالِيُهُا الثَّلُ ادْخُلُوا مَسْكِنكُو ۚ لَا يَحْطِمَنَّكُو ُ سُكِيمُنُ وَجُنُودُ لاَ وَهُمُ لَكِينَةُ عُرُونَ ۞

نو وویل یوه میږی (چه مشر ؤ پر نورو) ای میږیو! ننوځئ ټول مساکنو سوړو خپلو ته چه مات او چیت پیت مو نه کړی هرومرو (خامخا) تاسی لره سلیمان او لښکر د ده حال دا چه دوی به نه وی پوه (د تاسی له دی یائمالیدو نه)،

تفسیو : یعنی سلیمانی لبنکر خو داسی نه دی چه عمداً او په قصد سره تاسی وژنی. هو امکان لری چه د لاعلمی او ناپوهی په سبب پائمال شع! حضرت شاه صاحب لیکی: «د میډی غیر هیڅ یو انسان نشی اوریدی خو د سلیمان علیه السلام غوږ ته د دوی دغه خبری ورسیدی او دوی له هغو څخه معلومات حاصل کړل.» نو دا د هغوی معجزه شوه.

تنبیه : د حیواناتو علماؤ له کلونو کلونو راهسی کومی تجربی چه کړی دی له هغوی څخه دا راڅرګندیږی (راښکاره کیږی) چه دغه خوار او حقیر ساکښ (ذی روح) او خوځنده (حشره) هم پخپل اجتماعی حیات، سیاسی نظام کښی ډیر زیات له انسانی خویونو سره قریب واقع شوی دی او د دغو امورو اداره په ډير عجيب او غريب ډول (طريقه) سره کوي. د انسانانو په شان ميريان هم د کورنیو او تبرو او قبائلو خاوندان دی. په دوی کښی هم د تعاون او خواخوړی جذبات شته. د دوی د اعمالو تقسیم او د حکومت نظام د انسانی اداراتو سره ډیر قریب او متشابه لیدل کیږی، اروپائی محققان ډیر زیات وقت په هغو اطرافو او حوالیو کښی اوسیدلی دی چه هلته د میپیانو کورونه او کلی ډیر ؤ. او دوی د خپلو تتبعاتو ډیر زیات قیمتدار معلومات سره راټول کړی دی. افسوس چه په دغو مختصرو فوائدو کښې هغه نه ځائيږي. محض د دغه مقام له مناسبت سره د («دائرة المعارف المصرية» آخرى جملي نقلوو: «فمتى داهم عدو قرية النمل اختفت العملة وخرجت الجنود للقتال والنضال فيخرج اولأ واحد منها للاستطلاع ثم يعود مخبراً بما رأى و بعد هنيهة تخرج ثلاثة او اربعة يتبعها عدد كثيف من الجيوش بادية عليهم علائم الحنق فتلدغ كل ما صادفته ولا تفلت من تلدغه ولو قطعت اربأ اربأ فاذا انتهى القتال رجع الفعلة فاعادوا بناء ما تهدم يتخللها عدد من الجنود للحراسة لا للعمل» يه دغو جملو كسى دغه خبره راخر كنده (راسكاره) شوه هم دا چه دوی د خطری له راتګه اطلاع مومی یو میږی د باندی وځی او لازمه معلومات ځان ته حاصلوی او بیا دغه معلومات ژر تر ژره خپل قوم ته وړی او هغوی ته له کوائفو څخه اطلاع وركوى. باقى د سليمان عليه السلام له احواله خبريدل او بيا د سليمان له دغو خبرو څخه مطلع كيدل د خرق العادت يه ډول (طريقه) و.

## فَتَبَسَّرَضَاحِكُامِّنَ قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْفَ أَنَ الشَّكُرُ نِعْمَتَكَ الَّيِّيِّ ٱلْعَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَى وَالِدَىٰ وَأَنَ أَعْمَلُ صَالِحًا

# تَرْضُلهُ وَادَّخِلْنِي بِرَحْمَتِك فِي عِبَادِك الصَّلِحِيْنِ

پس تبسم و کړ (سلیمان) په دغه حال کښی چه خندا کوونکی ؤ (ورپسی تعجباً او سروراً) له وینا د هغه میږی او وویل سلیمان ای ربه گما الهام و کړه ماته (را په برخه کړه) دا چه شکر و کړم د نعمت ستا هغه چه انعام کړی دی تا پر ما او پر مور پلار ځما او بل دا چه کوم زه عمل نیک چه (په فضل خپل سره) خوښوی ته هغه او ننه باسه ما (او یو ځای کړه ما) په رحمت خپل سره په (هغو) بندگانو خپلو کښی چه صالحان دی.

تفسیو : کله چه سلیمان علیه السلام د هغی میپی پر خبره وپوهیده متعجب شو. او د سرور او نشاط له فرطه ئی د شکر د اداء کولو جذبه په جوش راغله. او وویل سلیمان ای ربه محما الهام وکړه، را په برخه کړه دا چه شکر وکړم د نعمت ستا هغه چه انعام کړی دی تا پر ما او پر مور پلار محمد او بل د د چه کوه او بنه باسه او یو علی کیلار محمد او بل د د چه کوه نه که او ننه باسه او یو ځای می کړه په رحمت خپل سره په هغو بندگانو خپلو کښی چه صالحان دی.

یعنی حیران یم ستا د دغو عظیمهؤ انعاماتو شکریه په کومه ژبه اداء کړم پس ستا له درباره التجاء کوم چه ماته داسی پوره توفیق راکړی چه په ژبه سره او په عمل سره ستا شکر اداء کړم او په اعلیٰ درجه نیکو بندګانو کښی می چه انبیاء او مرسلین دی محشور وفرمائی!.

## وَتَقَقَّ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِي الْأَرَى الْهُدُهُ مَا أَمْ كَانَ مِنَ الْعَالِمِينَ ©

او لتونه ئی وکړه د مرغانو (او هدهد ئی ونه مونده) نو وی ویل څه مانع دی ما لره چه نه وینم زه هدهد بلکه دی هدهد له غائب شویو (د دی تولی څخه چه ئی نه وینم).

تفسیو : بنا پر کوم ضرورت حضرت سلیمان علیه السلام د الوتونکیو افواجو حاضری واخیسته هدهد د ده په نظر کښی رانغی نو ځکه ئی وفرمایل دا څه خبره ده چه زه هدهد نه وینم؟ آیا د دغو الوتونکیو افواجو په منځ کښی پټ دی او زه ئی نه وینم؟ یا په واقع سره غیر حاضر دی. تغییه : له طیورو څخه حضرت سلیمان علیه السلام مختلف اعمال اخیستل، مثلاً په هوائی سفرونو کښی به دوی مامور و چه د سلیمان علیه السلام پر سر داسی والوځی چه د دوی پر تخت سیوری ولویږی عند الضرورت د اوبو او د نورو ضروریاتو سراغ او پته ولکوی. خطوط او فرامین له یوه ځای به ځای ته ورسوی. په دغه وقت کښی امکان لری چه هدهد ته به کوم یو خاص ضرورت وروړاندی شوی وی او دی به د هغه لامله (له وجی) غیر حاضر شوی وی. مشهور دی په کوم ځای

کښی چه تر ځمکی لاندی اوبه ډیر نژدی وی هدهد ته محسوس کیږی او دغه دومره مستبعد نه دی چه الله تعالیٰ د یوه ساکښانو (ذی دی چه الله تعالیٰ د یوه ساکښانو (ذی روح) محجه نیان روحو) محجه زیاته تیزه او متحسسه وګرځوی د هدهد په نسبت خورا (ډیر) معتبر ثقات بیان فرمانی چه پر هر ځای کښی چه تر خاورو لاندی د خاوری چنجیان وی دی پری متحسس کیږی او علیالفور نی راوباسی تر دی چه کله کله تر دوو لویشتو پوری هم ځمکه کنی. او هغه چینجی تری راوباسی.

# ڒؙٶٙڐؚؠؾۜۜ؋ؘۘۼؘۮٵڔۜٛٲۺؘۅۑۛڎٵٲٷٙڒٵۮ۬ۼۜؾۜٛ؋ٛٲٷڲٳ۫ؾۜؾۣٞؠؚٛڣڵڟؠ ؿؙؠؚؽ؈

خامخا عذاب به ورکړم زه هرومرو (خامخا) ده ته عذاب سخت (مثلاً د هغه وزرونه او بنکی به وشکوم) یا خامخا ذبح به کړم هرومرو (خامخا) زه دی یا به خامخا راوړی دی هرومرو (خامخا) ماته برهان دلیل ښکاره (په غیاب خپل چه له دی وجی نه غایب وم)

تفسيو : يعنى خپل د غير حاضرئ كوم واضح او ښكاره دليل راوړاندى كړى.

# فَكَثَ غَيْرَ بَعِيْدِ فَقَالَ اَحَطُتُ بِمَالَدَ يُحُطُدِهِ وَجِنْتُكَ مِنُ سَبَالِنِكَمَالِقَيْرِ ۞

پس ځنډ (ایسارتیا) وکړ هدهد نه ډیر (بلکه لږ ځنډ (ایسارتیا) نی وکړ او ژر راغی) پس وویل (هدهد په جواب د سلیمان کښی) احاطه وکړه ما په هغه څیز (او پوره پری خبر شوی یم) چه نه ده احاطه کړی تا (او نه ئی پری خبر) په هغه باندی او راغلی یم زه تاته له سبا څخه په خبری تحقیقی یقینی سره.

تفسیر : حضرت سلیمان علیه السلام ته د هغه ملک احوال په مفصل ډول (طریقه) سره نه و رسیدلی. اوس ورورسید. «سبا» د یوه قوم نوم دی چه د هغوی ملک په عربستان کښی د یمن په اطرافو کښی و (موضح القرآن) ګواکی د هدهد په وسیله الله تعالیٰ دغه تنبیه وفرمایله چه د ډیرو لویو انسانانو علم هم له سره نشی محیط کیدی. وګورئ چه د هغه نبی په شان چه پخپله الله تعالیٰ داسی فرمایلی و 

تعالیٰ داسی فرمایلی و 

تعالیٰ داسی فرمایلی و 

تورسوی،

## إِنَّى وَحَدُثُ امْرَاةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوْتِيتُ مِنْ كُلِّ شَيْ

بیشکه چه ما وموندله یوه ښځه چه باچاهی ئی کوله پر دغه (اهل د سبا) او ورکړی شوی دی دغی (ښځی) ته له هر څیز څخه (چه باچایانو ته ورکولی شی).

تفسيو : په هر شي کښي مال، اسباب، فوج، اسلحه، حسن، جمال ګرد (ټول) شيان راغلل.

#### وَّلَهَاعُرُشُّ عَظِيْمُ ۖ

او دی دی ته تخت ډير لوی.

تفسیر : یعنی د دی ملک د ملکی تخت داسی مکلف، مرصع او ډیر قیمتدار دی چه د دنیا هیڅ یوه له باچاهانو سره هغسی تخت نشته، مفسرینو د دغی ملکی نوم «بلقیس» لیکلی دی والله اعلم.

# وَجَدُنُّهُا وَقُوْمٌ السِّبُكُ وَنَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللهِ وَزَيِّنَ اَثُمُ الشَّيْطُ نُ اَعَالَهُمُ فَصَتَ هُوُ عَنِ السِّبِيلِ فَهُو لِاَيَهُ مَن وَنَ فَاللهِ وَزَيِّنَ اَثْمُ الشَّيْطِ فَا السَّبِيلِ فَهُو لِاَيَهُ مَن وَنَ فَاللهِ وَنَيْنَ اللهِ السَّيْطِ فَهُو لِاَيَهُ مَن وَنَ فَاللهِ وَنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ومی موندله دغه ښځه او قوم د دی چه سجده کوی دوی لمر ته بی له الله او ښایسته کړی دی دوی ته شیطان عملونه د دوی پس منع کړی دی (شیطان) دوی له سمی صافی لیاری پس دوی نه مومی سمه صافه لیاره.

تفسیو : یعنی هغه قوم مشرکان او د لمر عابدان دی. او شیطان دوی له لیاری څخه ایستلی دی او د شرک رسوم او اطوار د دوی په نظرونو کښی ښایسته ورڅرګند (ورښکاره) شوی دی نو څکه دوی د هدایت لیاره نشی موندلمی. هدهد پخپلی دغه وینا سره ګواکی سلیمان علیه السلام ته ترغیب ورکړ چه د دغه قوم پر خلاف جهاد وکړی.

(منع کړی دی شيطان دوی د سمی لياری څخه په دی شان:)

## ٱلَّامِيتُجُنُوالِلهِ الَّذِي يُغُوِّجُ الْخَبُ َ فِي السَّلْوٰتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَوْما تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِبُونَ۞

چه دوی نه کوی سجده الله ته هغه (الله) چه راوباسی (ښکاره کوی) پټ څیزونه چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی او (هغه الله) چه ورمعلوم دی هر هغه څیز هم چه پټوئ ئی تاسی (په زړونو خپلو کښی) او هر هغه څیز چه ښکاروئ ئی تاسی (په ژبو خپلو کښی).

تفسیو : غالباً د دغه هدهد د کلام تتمه ده. معلومیږی چه حیوانات فطرتاً د خپل خالق د صحیح معرفت لرونکی دی. یا د خرق عادت په ډول (طریقه) هم دغه یوه هدهد ته دغسی تغضیلی معرفت ورعطاء کړی شوی ؤ. هو! که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو دغسی معرفت په یوه وچ لرگی کښی هم پیدا کولی شی. باقی په حیواناتو کښی په فطری ډول (طریقه) سره د داسی عقل او معرفت وجود چه هغه «صدر شیرازی» په «امفار اربعه» کښی په «حضوری علم» یا «شعور بسیط» سره تعبیر کړی دی د دی خبری مستلزم نه دی چه د هغو په طرف هم انبیاء مبعوث شی. ځکه چه دغه فطری معرفت کسبی نه دی جبلی دی. او د انبیاؤ بعثت له کسبیاتو سره تعلق لری. دغه هم صحیح نه دی چه په هر هغه شی کښی چه په کومه اندازه عقل او شعور وی نو پر دغه دی مکلف هم وی مثلاً حق شریعت صبیان او کوچنیان (واړه) نه دی مکلف کړی حال دا چه قبل البلوغ په صبیانو کښی په کافی اندازه عقل او تعییز موجود وی نو پر دغه د حیواناتو د عاقلیت اندازه هم وکړئ!.

تنبیه : په «موضح القرآن» کښی راغلی دی: «د هدهد روزی دا ده چه له شکو څخه چنجیان راوباسی او خوری ئی نه دانه خوری او نه میوه . دی د الله تعالیٰ د دغه قدرت سره کار لری» ښائی د هم دی لامله (له وجی) د «یخرج الخب» ذکر ئی په خاص ډول (طریقه) سره کړی دی. والله اعلم.

## ٱتلهُ لَا إِلهُ إِلَّاهُ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيُرِّنَّ

الله چه دی نشته هیڅ لاتق د عبادت مگر یواځی هم دی دی رب د عرش ډیر لوی.

تفسير : يعنى د ده د عظيم عرش سره د بلقيس تخت څه مناسبت لرى؟.

وقال الذين (١٩)

## قَالَ سَنْنُظُرُ اَصَدَ ثُتَ اَمْكُنْتَ مِنَ الْكَذِيثِيُّ

نو وویل (سلیمان) ژر به و گورو آیا رستیا ویلی ده تا (ای هدهده!) دغه خبره یا که ئی ته له دروغ ویونکیو.

تفسیر : یعنی زه ستا د دروغو امتحان آخلم. (بیا سلیمان یو مکتوب ولیکه او هدهد ته ئی وویل:).

# إِذْهَبُ بِيَكِيْنِيُ هٰذَا فَالْقِهُ إِلِيَهِ وَكُوَّتُولَ عَنْهُمْ فَانْظُرُواذَ الرَّحِعُونَ@

یوسه ته (ای هدهده!) لیک ځما دغه پس وغورځوه هغه (لیک) دوی ته بیا مخ جار باسه له دوی (او پټ نژدی ورته ودریږه) پس وګوره (له ورا) چه په څه جواب رجوع کوی دوی.

تفسیو : یعنی سلیمان علیه السلام یو خط ولیکه او هدهد ته ئی ورکړ چه د «سبا» ملکی ته ئی ورسوی او جواب ئی بیرته راویی او ورته وئی ویل څه وقت چه خط دی ورورسوه ښائی چه بیا ته تری یوی خوا ته پر څنګ شی څکه چه د قاصد مخامخ دریدل د سلطنت له آدابه سره څه تناسب نه لری. موضح القرآن لیکی: «یعنی ته دی ځان یوی خوا ته پټ کړه . لیکن د دی د دربار د ګردو (تولو) ماجری څخه ځان باخبره کړه . هدهد هغه خط او د هغی خونی (کور) له کړی څخه ننوت چه هلته بلقیس ګوښی (یوازی) اوده وه او خط ئی د دی پر تتر(سینه) کیښود .».

## قَالَتُ يَايَّهُا الْمَكَوْ الِيِّنَ ٱلْقِي إِلَىٰ كِينَّ كِيْدُو اللهُ مِنْ سُلِيمُنَ

وویل (بلقیس) چه ای اشرافو بیشکه زه چه یم راغورځولی شوی دی ماته یو لیک عزتناک. بیشکه دغه (لیک) د سلیمان (له طرفه راغلی) دی .

تفسیر: بلقیس د دغه خط د لوستلو په اثر خپل مشران او درباریان راتول کړل. او دوی ته ئی وویل چه «ای مجما مشرانو! ماته داسی یو عجیب خط په دغه عجیبه طریقه سره رارسیدلی دی چه د یوه معزز او محترم باچا سلیمان علیه السلام له طرفه راغلی دی. غالباً دوی به د حضرت سلیمان علیه السلام اسم او د ده د بی مثاله حکومت او شوکت اشتهار پخوا له دی نه اوریدلمی وی.

## وَإِنَّهُ بِسُوِاللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْوِ فَ

او بیشکه (مضمون د دی لیک دا دی چه شروع) په نامه د الله چه خورا (ډیر) مهربان ډیر رحم والا دی.

تفسيو : هم هنسي چه دلته دغه «تسميه» د دغه قرآني آيت جزء دی. د قرآن کريم په نورو ځايونو کښي هم ځان ته يو مستقل قرآني آيت دی. د تسميي لوستل په اول د هر سورت کښي يو ضروری امر دی او دومره ثواب لری لکه چه د پاک قرآن يو سل او څوارلس نور آيتونه ولوستل شي. ځمونډ د حنفيانو په مذهب لکه چه پاس مو وليکل تسميه شريفه د عظيم الشان قرآن يو ځان ته مستقل او جلا (جدا) مبارک آيت دی چه لهاره د تبرک او فصل د قرآني سورتونو د هر سورت په اول کښي د رسول الله صلى الله عليه وسلم په امر ليکلي شوی دی. د امام شافعي او امام احمد حنبل رحمهما الله په مذهب برسيره په دی چه تسميه شريفه د فاتحي شريفي د سورت اوله برخه، او جزء دی په نورو قرآني سورتونو کښي هم پرته (علاوه) د توبي له سورته داخله ده.

#### ٱلْاَنَعُلُواعَلَ وَأَتُونِي مُسْلِيدِينَ ۞

(مقصد ځما دا دی) چه لوئی (او کبر) مه کوئ تاسی پر ما او راځئ تاسی ماته مسلمانان غاړه ایښودونکی (الله ته).

تفسیو : داسی جامع مختصر او له عظمته ډک خط به ممکن دی چه ډیر لړو باچاهانو په دنیا کښی بل کوم باچا ته لیکلی وی. مطلب ئی دا دی چه: «ځما په مقابل کښی زور آزمویل هیڅ فائده نه دررسوی. ستاسی خیر په هم دی کښی دی چه اسلام ومنځ! او ځما احکامو ته غاړه کیږدځ! او د انسانانو په شان په سمو ګوتو ماته راشځ! ځکه چه ستاسی لوئی، تکبر، او ځان مشر کڼل ځما په مقابل کښی بی فائدی دی.»

# قَالَتَ يَالِيُّهَا الْمَكُوُّا اَنْتُونِيْ فِي اَمْرِيُّ مَاكْنُتُ قَاطِعَةً اَمْرًا حَثَى تَشْهَدُونِ<sup>®</sup>

وویل (بلقیس) چه ای اشرافو! فتوئی (مشوره) راکړئ تاسی ماته په دغه کار ځما کښی، نه یم زه فیصله کوونکی د کوم کار تر هغه پوری چه حاضر شئ تاسی ماته (مشوره راکړئ!).

تفسیو : یعنی تاسی مشوره راکرئ! چه د هغه جواب په څه مضمون سره ولیکل شی او بالمقابل نی څه اقدامات او چاری وکړی شی؟ لکه چه تاسی ته معلوم دی د کومی لوئی معاملی (قطمی) فیصله بی د تاسی له پوښتنی او مشوری څخه نه کوم.

## قَالُوَّا عَنُ اُولُوَّا قُوَّةٍ وَالْوَالْاَيْسِ شَكِيدٍ ۗ وَالْاَمُرُالِيْكِ فَانْظُرِيْ مَاذَاتَا مُرِيْنَ

وویل دغو (اشرافو) چه مونږ خاوندان د قوت زور یو او خاوندان د جنګ سخت یو او امر (حکم، اختیار) تاته دی پس وګوره (ای ملکی!) چه د څه شی امر (حکم) کوی ته (پر مونږ باندی چه وئی منو!).

تفسیو : یعنی له مونیه سره د زور او طاقت او د حربی لوازمو او سامانونو هیخ تقلیل او کمی نشته. او نه د کوم باچا له ویرولو څخه مونږ ډاریږو. که ستا حکم صادر شی نو مونږ له سلیمان علیه السلام سره جنگ ته تیار یو. برسیره په دی ته خپلواکه او خپله مختاره ئی! سره له غوره پوهه او چرته (خیاله) مونږ ته هر هغه حکم چه مناسب ئی گئی را ئی کړه! څکه چه محمونږ غاړی ستاسی د هر حکم په مقابل کښی ښکته دی، معلومیږی چه د درباریانو فکر او رأیه د جنگ کولو په لوری وه. مکر ملکی په جنگ کولو کښی تعجیل مناسب ونه گاڼه او یو بین البین داسی معتبل صورت ئی غوره کر چه د هغه ذکر اوس راځی:

## قَالَتُ إِنَّ الْمُلُوُّكِ إِذَا دَخُلُواْ قَرْيَةً اَفْسَدُ وْهَا وَجَعَلُوَّا اَجْزَةً اَهْلِهَا اَذِكَةً ۚ وَكَنْ الِكَ يَفْعَلُونَ ®وَإِنِّى مُرْسِلَةً إِلَيْهُ مِيهِ يَّيَةٍ فَنْظِرَةً ۚ بِهَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ

نو وویل (بلقیس چه په جنګ کښی خیر نشته) بیشکه باچاهان هر کله چه ننوځی په کوم کلی (ښار) کښی (په غلبه او قهر) خرابوی دوی هغه (ښار) او ګرځوی دغه (باچاهان) عزیزان (مشران) د اهل د هغه ذلیلان (سپک بندیان)، او هم داسی (چه ومی ویل) دوی کوی. او بیشکه زه لیږونکی یم دوی ته (قاصد) سره له هدیی (پیشکشی) پس بیا زه کتونکی یم چه په څه حال بیرته راځی دغه لیکلی شوی (چه قبلوی دغه پیشکشی یا ئی بیرته رالیږی).

تفسيو : معلوميږي چه د خط د مضمون له عظمته او شوکته او له نورو قرائنو، اماراتو او آثارو څخه بلقیس متیقنه شوی وه چه زه یر دغه باچا بری نشم موندلی او اقلا د دغی خبری قوی احتمال د دی په زړه کښې پيدا شوی و چه د داسې لويو شان او شوکت لرونکيو باچاهانو سره جنګیدل د لوبو او توکو خبره نه ده که دی غالب شو لکه چه د ده د بری قوی امکان شته نو د نورو ملوکو او سلاطینو له عمومی عادته سره موافق به دغه ځما ګرد (ټول) ښارونه سره لاندی باندی کړی او داسې يو لوی انقلاب به ونښلي چه يه هغه کښې به مشران کشران، عزت لرونکي خلق به بی عزته کیږی. او ډیر انسانان به خواران او ذلیلان کیږی. لهٰذا ځما به فکر خو ښه داسی راښکاری چه مونو په جنګيدلو کښي جلتي او تلوار ونه کړو. بلکه لازم دی چه د مقابل جانب قوت، قدرت، طبیعی رجحانات، د حکومت نوعیت څخه معلومات حاصل کړو او په دی باندی بنه ځان خبر کړو چه دوی د دغو ويرولو تر شا څه ډول (طريقه) زور او قوت لري؟ او بل دغه ځان ته معلوم کړو چه هغوی په رښتيا سره څه شي له مونږ څخه غواړی؟ که مونږ څه تحائف او هدایات ورولیږو او دغه راتلونکی مصیبت د هغو په وسیله له خپله ځانه لری وساتو نو ډير به ښه شي که نه په دغه ذريعه مونږ ته لږ څه د دوې وضيعت او رويه راڅرګنديږي (ښکاره کیږی) څو بیا مونړ له هغه سره مناسب رویه او لیاره ځان ته غوره کړو. «موضح القرآن» ليکي: «بلقيس وغوښتله چه د دغه باچا شوق او ميلان ځان ته معلوم کړی چه د کوم څيز له پلوه (طرفه) ډير زيات دی د ښکلو انسانانو له پلوه (طرفه) که د نادرو سامانونو او لوازمو له يلوه (طرفه) نو دغسي له هري نوعي تحائف او هدايا ئي وليږل.

## ڣؘػٵۼٵٚءؘڛؗؽڡؙؽۊؘٵؽٵؿؙٮؙٞۏ؈ؚؠۘؠٳڵۣڣػٵڞڿٙٳۺؙڿؽؗۯؾۜ؆ٵۺڴڋٙڹڷٲڹڎ۫ؠۣۿڕؾؾڴۄؙ ؿڣٞػٷٞڽ۩ۯڿۼڔٳٙڸؠۿ۪ۄؙۏؘڬٮٙٳٝؾؽۜۿۿؙۼؙۣڹؙۏڎٟڷٳڣؠڶڵۿۮۑۿٵۏۘڵڹؙۼٛڔڂڹٞۿۮڡؚؠٙڹۘۿٵٛ ٳؘۮڵڐۘڗۿؙڎۣڟڿۯؿ۞

پس کله چه راغی (قاصد د بلقیس) سلیمان ته نو وویل (سلیمان آیا مددگاری کوئ تاسی له ما سره په مال سره پس هغه څیز چه راکړی دی ماته الله (له نبوت، علم، سلطنت) خیر ډیر غوره دی له هغه څیزه چه درکړی دی (الله) تاسی ته بلکه تاسی په دغه هدیه (پیشکشی) خپلی خوشالیږئ بیرته ورشه دوی ته (ای قاصده چه راشی ماته! که نه) پس خامخا وربه شو مونږ دوی ته سره له (داسی زورور) لښکر چه نه وی هیڅ طاقت د مقابلی دوی ته له هغو لښکرو سره او خامخا وبه باسو هرومرو (خامخا) دوی له دغه (ښار د سبا څخه) یه دی حال کښی چه بی عزته بی حرمته وی او دوی به خوار او

#### سیک وی..

تفسیر : یمنی دغه تحفی او هدایا دی تاسو ته درمبارک وی چه په ورکولو ئی تفاخر کوئ! او په اخیستو ئی په تکثر د اموالو سره خوشالیهئ! آیا ستاسی په فکر او اتکل کښی زه تش یو دنیوی باچا درغلم؟ چه د مال او متاع مطامع ماته راوړاندی کوئ؟ تاسی ته دی معلوم وی هنه روحانی دولت او مال، حکومت او دولت چه الله تعالیٰ راعطاء کړی دی هنه ستاسی له دغه ملک او دولت څخه دیر اعلیٰ او اولیٰ دی. زه ستاسو دغو هدایا او تحانفو ته هیخ اهمیت نه ورکوم یعنی بیرته ورشه ای قاصده! بلقیس او قوم ته ئی ووایه چه را دی شی تول مسلمانان غاړی ایجودونکی او که رانغلل دوی پس رابه ولو مونی خامخا د دوی جنگ او مقابلی ته داسی لښکری چه له جهته د دیروالی او قوت نه دی هیڅ طافت د مقاومت (ودرینو) د دوی له هغو لښکرو سره او هرومرو (خامخا) وبه باسو او وبه شرو مونی خامخا دوی له دغه جار د سیا څخه په دی حال کښی چه فرامیخا) وبه باسو او وبه شرو مونی خامخا دوی له دغه جار د سیا څخه په دی حال کښی چه فراریږی او په ذلت او خواری سره به له دولته او سلطنته لاس واخلی، موضح القرآن لیکی: «هیڅ یو بل نبی داسی خبری نه دی فرمایلی کله چه د حضرت سلیمان علیه السلام سره د الله تعالیٰ د سلطنت زور ؤ نو ځکه ئی دغسی وفرمایلی».

## قَالَ يَانَيُّهَا الْمَكُوْ الْكُلُّهُ يُأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ اَنْ يَاثُوُ نِ مُسُلِمِينَ<sup>®</sup>

وویل (سلیمان) ای (ځما د دربار) اشرافو! کوم یو له تاسی به راوړی ماته تخت د دی (بلقیسی) پخوا له هغه چه راځی دوی ماته مسلمانان (غاړه ایښودونکی الله ته).

تفسير : دغه سفير بيرته لاړ او د جنگ پيغام ئى ورورسوه بلقيس متيقنه شوه چه دغه كوم معمولى باچا نه دى د ده زور او قوت د الله تمالئ په زور او قوت سره دى له جدال محخه به هيڅ يوه گته او فائده په لاس رانه شى او نه د داسى باچا په مقابل كښى له چل، فريب محخه محه كار اخيستل كيږى. بالاخر د اطاعت او انقياد په غرض د ډيرو ساز او سامان او لاؤ لښكر سره د حضرت سليمان عليه السلام په حضور د تشرف په مقصد رهى (روانه) شوه كله چه بلقيس د شام سرحداتو ته ورنردى شوه حفرت سليمان عليه السلام خپلو درباريانو ته وفرمايل چه آيا داسى يو سرى شته چه د بلقيس شاهى تخت د دى د راتللو محخه د مخه راحاضر كړى. په دغه كښى هم د حضرت سليمان عليه السلام مقصد دا ؤ چه په بلقيس باندى په مخو ډول (طريقه) سره د الله تمالئ د ورعطاء كړى عظمت او قوت اظهار وكړى څو دا چه ويوهيږى چه سليمان عليه السلام يواځى باچا نه دى بلكه كړه فوق العاده باطنى طاقت هم له خپله مخانه سره لرى.

تنبیه : له «قبل ان یأتونی مسلمین» څخه معلوم شو چه پخوا له اسلامه او انقیاده د حربی مال مباح دی.

## قَالَ عِفْرِ مُنِيُّ مِّنَ الْجِيِّ آنَالِيْكَ بِهِ قَبْلَ آنَ تَقُوْمُونَ مَّعَامِكَ وَإِنِّ عَلَيْهِ لَقَوِيُّ آمِينُ۞

وویل یو زورور سخت قوی له (قومه د) پیریانو چه زه به راوړم تاته دا (تخت) پخوا د هغه چه پاڅیږی ته (ای نبی الله) له دغه ځایه خپله، او بیشکه زه پر دغه (راوړلو) د دی (تخت) خامخا قوی (زورور معتبر) امانتګر یم.(چه نه کوم خیانت په جواهرو د ده کښی)

تفسیر : د حضرت سلیمان علیه السلام دربار به هره ورغ تر یو تاکلی (مقرر کری) وقت پوری دوام درلود (لرلو). مطلب ئی دا دی چه «پخوا له دی نه چه تاسی له خپله درباره پاخیوئ زه به دغه شاهی تخت درحاضر کری شم» مگر په دغه کښی هم له شمه تحند (ایسارتیا) واقع کیده او حضرت سلیمان علیه السلام غوښته چه له دی نه مخ کښی د دی تخت راحاضر کړی شی. «زورور امانتگر یم» یعنی د خپل مت او قوت سره ئی ډیر ژر راپورته او در حاضرولی شم الله تمالیٰ ماته داسی قوت او قدرت رابخیلی دی او «معتبر یم» یه دغه کښی به زه شمه خیانت نه کوم وائی چه دغه تخت ډیر قیمتدار ؤ. او په سرو او سپینو زرو او لعلو او جواهراتو سره مزین او مرصع ؤ.

# قَالَ الَّذِي عِنْكَ لا عِلْمُرْسِ الكِتْبِ أَنَا الِتِيكَ بِهِ قَبْلُ آنَ يُرْزِتَكَ الدِّكَ طَرْفُكُ \*

وویل هغه (سړی) چه د ده څخه یو علم ؤ له کتابه (منزله یعنی اسم الاعظم) زه به راوړم تاته دا (تخت) پخوا له هغه چه بیا راګرځی تاته سترګه ستا، (چه نیولی دی وی کوم شی ته).

تفسیر : راجح خو هم دغه معلومیډی چه دغه سری د حضرت سلیمان علیه السلام صحابی او وزیر آصف بن برخیا رضی الله تعالیٰ د وزیر آصف بن برخیا رضی الله تعالیٰ ده اسماؤ او د کلامونو له تأثیراتو څخه واقف ؤ ده عرض وکړ چه زه د سترګی په یوه رپه کښی د هغی تخت درحاضرولی شم. یعنی هم دا چه تاسی چاته وګورئ پخوا له هغه چه تاسی خپلی سترګی له هغه څخه درحاضر کړم.

وقالاالنين(١١) النمل(٢٧)

## فَكَمَّارَالاً مُسْتَقِرًّا عِنْدَة قَالَ هِنَا مِنْ فَضُلِ رَبِّيْ لِيَبْلُونَ مَا أَشْكُرُ

نو کله چه ولید (سلیمان) دغه (تخت) قرار پروت په نزد د ده نو وی ویل دغه (ژر راوړل د تخت) له فضله (احسانه) د رب ځما دی دپاره د دی چه وازمویی ما چه آیا زه شکر کوم (پر نعمتونو د الله).

تفسیر : یعنی دغه په ظاهری اسبابو سره نه دی د الله تعالیٰ فضل دی چه ځما رفیق دغه درجی ته رسیدلی دی چه تری داسی کرامات ظاهریږی او کله چه د ولی او بالخاصه د صحابی کرامت د هم هغه نبی معجزه او د ده د اتباع ثمره وی نو ځکه پر حضرت سلیمان علیه السلام هم د هغه شکران عائد کیږی.

تنبیه : معلوم شو چه اعجاز او کرامت فی الحقیقت د قدیر الله تعالیٰ هغه افعال دی چه د اولیاؤ او انبیاؤ پر لاسونو په خلاف معمول او فوق العادة صورونو سره ظاهرول شی پس د هغه لوی ذات په قدرت سره چه لمر په یوه لمحه کښی په زرهاؤ میل مسافه پری کوی آیا هغه ته دا څه مشکل دی چه د بلقیس تخت د سترګی په یوه رپه کښی له «مارب» څخه «شام» ته ورسوی حال دا چه د بلقیس تخت د لمر یا د ځمکی په نسبت، د یوی ذری او یو لوی غره له نسبت څخه هم له دی حضرت سلیمان علیه السلام به په هر قدم د الله تعالیٰ د نعماؤ تشکرات اداء کول او هغه به نی پیژندل او تال به د شکر ایستلو دپاره حاضر او ناظر ؤ ګواکی د «اعملوا آل داود شکراً» په تممیل کښی به تل مشغول او لکیا ؤ.

## آمُ ٱلْفُوْرُ وَمَنُ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُو لِنَقْسِهِ وَمَنَ لَفَرَ فَإِنَّ مَ إِنْ عَسِنِيٌّ كَرِيْدُى

یا ناشکری (کفران) کوم؟، او هر څوک چه شکر کوی پس بیشکه هم دا خبره ده چه شکر کوی خپل ځان ته (ځکه چه پری د نعمتونو دوام او تزئید کیږی) او هر چا چه ناشکری وکړه ( کفران کوی) غنی بی پروا دی (له شکر او له هر څیزه) کرم والا (څیښتن (خاوند) د سخاوت دی پر مستحقانو د انعام).

تفسیر : یعنی د شکر ایستلو نفع شاکر ته رسیږی چه په دنیا او آخرت کښی به مزید انعامات پری مبنول کیږی. که ناشکری وکړی نو الله تعالیٰ ته به محه ضرر او نقصان ونه رسوی. څکه چه الله تعالیٰ د داسی شکر ایستلو څخه قطعاً بی پرواء او بالنات کامل الصفات او منبع الکمالات دی. ځمونږ له کفرانه د ده په کمالیه و صفاتو کښی هیڅ نقص او کمی نه راځی. دغه هم د الله

تعالیٰ لطف او کرم دی چه ناشکرانو ته سم د لاسه سزا نه ورکوی نو د داسی کریم ناشکری کوونکی سری په انتهائی درجه بی حیا او احمق دی.

## قَالَ نَكِّرُوْالَهَاعَرُشَهَانَنُظُرُ اِتَهُتَكِئُ اُمُرَّكُوُنُ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ®

وویل (سلیمان) چه نا آشنا (او په بل شان او شکل کړئ) تاسی دغی (بلقیس) ته تخت د دی چه وګورو چه آیا پیژنی ئی یا کیږی له هغو کسانو چه نه ئی پیژنی.

تفسیر : یعنی د تخت رنگ او وضعیت ئی تبدیل کړ. او د هغه شکل او هیئت ئی وګرځاوه چه د هغه په لیدلو بلقیس په آسانی سره ونشی پوهیدی. په دی د بلقیس د عقل او فهم ازمویښت او امتحان مقصود و چه د هدایت استعداد په دی کښی تر کوم ځای پوری شته.

## فَلَمَّا جَآءَتُ قِيْلَ آهِ كَنَا عَرِشُكِ قَالَتُ كَأَنَّهُ هُوَ

نو کله چه راغله (بلقیس او خپل تخت ئی هلته ولید) وویل شو (ورته) آیا هم داسی دی تخت ستا نو وویل (بلقیس) لکه چه دا هم هغه دی،

تفسیر : وئی نه ویل چه هو! هم هغه دی او نه ئی بالکل نفی وکړه څه ئی چه حقیقت و هغه ئی صاف صاف ظاهر کړ چه تخت خو هم هغه دی لیکن په اوصاف کښی ئی څه فرق او توپیر (تفاوت) راغلی دی او کله چه دغه فرق دومره مهم او معتدبه نه دی، نو ځکه ویلی شی لکه چه هم هغه دی.

# وَأُوْتِيْنَاالْعِلْوَمِنُ قَبْلِهَا وَكُنَّامُسُلِمِيْنَ®

او راکړی شوی ؤ مونږ ته علم (په وحدت د رحمٰن او نبوت د سلیمان) پخوا له دی (معجزی کله چه هدهد ستا لیک راوړ) او وو مونږ مسلمانان (غاړه ایښودونکي حکم ستا ته).

تفسير : يعنى د دى معجزى ښكارولو ته څه ضرورت نه قى مونډ ته لا له پخوا څخه دغه خبره معلومه وه چه سليمان عليه السلام تش يو باچا نه دى. بلكه د الله تعالىٰ يو مقرب بنده هم ورسره دى. نو ځكه مونډ د اطاعت او تسليم او انقياد لياره اختيار كړه.

# وَصَدَّهَامَا كَانَتُ تَعَبُدُمِنُ دُونِ اللهِ إِنَّهَا كَانَتُمِنَ قَوْمِ كَفِرِينَ ®

او منع کړه (الله په توفيق خپل) دا له (عبادت د) هغه څيز چه وه دا چه عبادت نی کاوه غير له الله بيشکه چه دا وه (پخوا) له (هغه) قومه چه کافران وو.

تفسیر : یمنی الله تعالیٰ یا سلیمان علیه السلام د الله تعالیٰ په حکم ملکه بلقیس د لمر او نورو شیانو له عبادت محخه ستنه (منع) کره چه په هغه کښی دا سره د خپل قوم مبتلاه وه یا ئی دا مطلب چه د سلیمان علیه السلام په خدمت کښی د حاضریدلو تر وقته پوری چه د اسلام اظهار ئی په علانیه ډول (طریقه) سره نه و کړی د هغه سبب دا و چه د باطلو معبودانو خیال او د کفارو صحبت او تقلید دا ئی له داسی کولو څخه منع کړی وه کله چه د نبی الله په ملاقات او زیارت مشرفه شوه هغه ممانمت له منځه ورک شو . که نه د سلیمان علیه السلام د صداقت اجمالی علم دی ته لا له پخوا شخه حاصل و .

## قِيْلَ لَهَا ادْخُلِى الصَّرُحَ فَكَمَّا رَاتَهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَكَثَفَتُ عَنْ سَاقَيْهَا \* قَالَ إِنَّهُ صَرُحٌ مُّمَوِّدُ مِّنَ قَوَادِيرَهُ قَالَتُ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى وَ اسْلَمُتُ مَعَسُلِمُنَ يِلْهِ رَبِّ الْعَلِمِينَ ﴿

وویلی شو دغی (بلقیس) ته چه ننوځه دی بنګلی ته پس کله چه ولیده (بلقیس) دا (سیښه) نو ګمان ئی پری وکړ د ژورو اوبو او پورته ئی کړه (پاینڅه) له دواړو پنډیو خپلو، نو وویل (سلیمان) بیشکه دغه (اوبه نه دی) یوه بنګله ده په ځمکه هواره ښویه (جوړه شوی) له ښیښو نه وویل (بلقیس) ای ربه ځما بیشکه ما ظلم کړی دی پر ځان خپل او اسلام می راوړی دی سره له سلیمانه خاص (هغه) الله ته چه رب (یالونکی) د عالمیانو دی.

تفسير : يعني له اوبو څخه د پورې وتلو په نيت ئي خپلي پاينځي پورته کړې لکه چه عمومي

قاعده ده چه که د اوبو د ژوروالی اندازه په پوره ډول (طریقه) معلومه نه وی نو له اوبو څخه پوری وتونکی ډومبی د خپلو پاینڅو په پورته کولو شروع کوی.

حضرت سلیمان علیه السلام پخپله سلام خانه کښی ناست ؤ چه هغه د دیږو (ګټر) په ځای په 
ښینجو فرش شوی وه دغه صافی او پاکی ښینیی له لری داسی ښکاریدی لکه چه د اوبو لوی
حوض وی او ممکن دی چه له دغو ښینیو لاندی به واقعی اوبه هم وی یعنی حوض نی په ښینبو
سره پټ کړی وی. دی په اوبو کښی د ګډیللو دپاره خپلی پښی لوڅی (بربنډی) کړی، سلیمان
علیه السلام پری غږ وکړ چه دغه د ښینبی فرش دی اوبه نه دی. بلقیس ته خپل د عقل قصور او
د ده د عقل کمال ورمعلوم شر او په دغه باندی ښه وپوهیده چه په دیانت هم پر هغو اسرارو چه
دی پوهیږی هم هغه صحیح دی. او دغه هم ورښکاره شوه چه پر هغو سازونو او سامانونو او
وسائلو چه دغه قوم مغرور ؤ او پری نازیدل، دلته له هغه څخه ډیر سامانونه موجود وو. ګواکی
سلیمان علیه السلام دوی ته تنبیه ورکړه چه د لمر او د ستوریو پر ځلیدلو غولیدل او هغوی ته د
خدائی نسبت ورکول هم داسی دی لکه چه انسان د ښیښی په ځلیدلو وغولیږی او د اوبو ګمان

کله چه ملکه بلقیس پر خپل قصور وپوهیده نو وی ویل ای ربه ځما بیشکه ما ظلم کړی دی پر خپل ځان او اسلام می راوړی دی سره له سلیمانه خاص هغه الله ته چه رب د عالمیانو دی. یعنی یا الله! زه ستا منونکی یم! او د سلیمان علیه السلام دین او طریقه اختیاروم! تر اوسه پوری می پر خپل ځان باندی ډیر ظلم کړی دی چه په شرک او کفر کښی مبتلاء وم! اوس له هغه څخه توبه کوم او ستا د ربوبیت د دربار په طرف رجوع کوم.!

# وَلَقَدُ الْشِكْنَآاِلِلْ ثَمُوُدَ آخَاهُ وَصلِحًا آنِ اعْبُدُ واللهَ فَإِذَاهُ وَخِرِيْنُ فِي يَغْتَضِمُونَ ۞

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ ثمودیانو ته (قومی) ورور د دوی صالح (چه ووایه ثمودیانو ته) داسی چه عبادت کوئ تاسی خاص د الله پس ناڅاپه دوی دوه فرقی وی (مؤمن او کافر) چه سره ئی جکړی کولی.

تفسیر : یمنی یو ایمان لرونکی او یو منکر. لکه مکی والو چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د رانگ په وقت کښی په خپلو منځونو کښی جگړی سره کولی. د ثبودیانو د جگړی لږ څه تنصیل د «الاعراف» په (۱۰) رکوع کښی پر دغو آیتونو «قال الملأ الذین استکبروا من قومه للذین استضعفوا لمن آمن منهم. الایه »کښی تیر شوی دی.

## قَالَ لِقَوْمِ لِمَ تَسُتَعُجِلُونَ بِالسِّيْمَةِ قَبُلَ الْحَسَنَةِ ۚ لَوُلاتَسْتَعُفِرُونَ اللهَ لَعَـ لَكُمُّ سُرُحَمُونَ ۞

وویل (صالح) ای قومه ځما ولی جلتی کوئ تاسی په بدی (نزول د عذاب) پخوا له نیکی (توبی) ولی مغفرت نه غوارئ تاسی له الله (په ایمان او توبه) دپاره د دی چه پر تاسی رحم وکړ شی.

تفسیر : حضرت صالح علیه السلام دوی ډیر په هر ډول (طریقه) سره وبوهول نو کله چه دوی پری ونه پوهیدل بالاخر ئی دوی له عنابه وویرول چه د هغه په جواب کمبی هغوی داسی وویل: ﴿ وَقَالُوْلِلْمُوْرُائُوْلِهُ الْمُوْلِدُائُنَّ كُلُولُ كُنْتَ مِسَ الْمُرْمُرِائُنَ ﴾ یعنی که ته په خپله دغی خبری کمبی شخند رمیتین ئی نو ولی د الله تعالیٰ عناب پر مونی نه نازلیږی؟ او د څه لامله (له وجی) پکمبی شخند (ایسارتیا) او ډیل واقع دی؟. حضرت صالح علیه السلام وویل: ای کمبختانو ا ولی د ایمان او توبی او د نیکی لیار نه اختیاروئ؟ چه په دنیا او آخرت کمبی ستاسی په کار درشی. او د مخه له سببه بالعکس بدی او عناب ژر غواړئ؟ دغه عناب او بدی چه په خپل وقت کمبی پر تاسی واقع شی نو ستاسی دغه کرد (ټول) شورماشور به پای (آخر) ته ورسبیری اوس وقت دی چه تاسی له خپلو گناهونو څخه تویه وباسئ او خپل څان د الله تعالیٰ له عنابه محفوظ او مصئون تاسی له کړئ او استففار نه کوئ څو الله تعالیٰ له عنابه محفوظ او مصئون رحمت درم حمت کړئ.

## قَالُوااطَّلِّيرُنَّالِكَ وَبِمَنْ مَّعَكُّ

وویل (ثمودیانو) چه بدفالی نیولی ده مونږ په تا او په هغه چا چه له تا سره دی (له مؤمنانو)،

تفسیر : یعنی ای صالحه ا له کله راهسی چه ستا قدم محموند په خاوره کښی ایښود شوی دی او تا پخپلو دغو خبرو شروع کړی ده پر مونډ راز راز (قسم قسم) مصائب او مصاعب رانازل شوی دی او په هر کور کښی جنگ او جگړی نښتی دی.

## قَالَ طَلِيُرُكُمْ عِنْدَاللهِ بَلُ اَنْتُمْ قُوْمُرُّقُتُنُونَ

وویل (صالح) چه بدفالی د تاسی په نزد د الله ده (چه درکوی ئی په بدل د کفر د تاسی) بلکه تاسی یو قوم یئ چه ازمویلی کیږئ (کله په راحت او کله په زحمت).

تفسیر : یمنی دغه مصاعب او سختی ځما لامله (له وجی) پر تاسی نه دی راغلی بلکه د دغو سبب ستاسی هغه بدقسمتی ده چه الله تعالیٰ ستاسی د شرارتونو او بدو اعمالو لامله (له وجی) پر تاسی مقرری او مقدری کړی دی (بل انتم قوم تفتنون: بلکه تاسی یو قوم یځ چه ازمویلی کیږئ کله په راحت کله په زحمت) یعنی د کفر له شأمته پر تاسی دغه سختی او بدی درنازلی شوی دی تر خو ولید شی چه تاسی توبه کوئ؟ او پر خپل قصور بوهیږئ که نه؟.

# ۅؘػٵؽ؋ۣٵڵؠڮؽێؘڐؚؾٮٛۼڎؙڔۿۅؖڷؿؙڛۮۏؽ؋ۣٵڶۯۯۻٛۅٙڵٳؽڞڸٷؽ۞ڠٵڷۊٲڡۜٵ؊ٷٳۑڶٮڷۅ ڶٮٛٛؿؾٮۜػٷۘٵۿڵڎؙؾ۫ۊؘڮٮؘڠؙٷػۜٷڸؾۣ؋؆ؙۺؘۿۮٮٵڞۿڸػٲۿؚڸ؋ۅٙٳٮۜٛٵڶڟؠۊؙٷٛ

او ؤ په ښار (د ثموديانو) کښې نهه سړى (غټ شرير) چه فساد به ئي کاوه په ځمکه (د حجر) کښې او نه به ئي کوله اصلاح. وويل (ثموديانو) حال دا چه قسمونه ئي خوړلي ؤ په الله چه خامخا د شپې به ولويږو پر دغه (صالح) او اهل (عيال او امت) د ده (او وژنو به ئي) بيا به خامخا ووايو مونږ هرومرو (خامخا) ولي د ده ته (که د قتل دعوى راباندى وکړى). چه نه ؤ ليدلي مونږ ځاى د هلاک د اهل د ده (نو نه يو خبر چه چا وژلى دى) او بيشکه چه مونږ خامخا له صادقانو يو (په دعوى خپله کښي).

تفسیر : دغه نهه سری ممکن دی چه د نهو تبرو سرداران او مشران وی چه د دوی کار په ملک کبی پرته (علاوه) له فتنی او فساد او خرابی اچولو څخه بل هیڅ شی نه ؤ. د اصلاح او درستی په طرف به هیڅکله دوی خپل مخ نه اړوه په معظمه مکه کښی هم د کفارو نهه مشران ؤ چه تل به ئی د اسلام په مخالفت او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معاندت کښی سعی او مجاهدت کاوه او نورو مفسرانو د هغوی نومونه هم لیکلی دی. دغو د صالح علیه السلام د قوم نهر غتو اشرارو پخپلو منځونو کښی معاهده او قسمونه سره یاد کړل چه ګرد (تول) به سره یو ځای کیږی او د صالح علیه السلام په کور به ورنتوځی، او دی سره له ګردو (تولو) کورؤ کهوله یوه مغه رژنی. بیا که څوک د ده د وینی دعویدار پیدا شی نو مونډ په ورته ووایو چه مونډ له دغه

داړی او د ده له وژونکی څخه نه یو خبر. او مونږ رښتیا وایو چه مونږ د ده د کور دغه تباه او وران وضعیت په خپلو سترګو نه دی لیدلی. ګواکی کله چه مونږ پخپلو د دغو حرکاتو فاعلان ؤ نو په هغه وقت کښی پخپلو ځایونو او مواقعو کښی له سره نه وو حاضر. نو د داسی یوه متفق تړون او دروغ ویلو په وسیله به هیڅ یو له مونږ څنی نه ملزمیږی او نه ېړ کیږی او په دغی پلمی (ددبیر) سره به د ده طرفداران د ده دیت له مونږ څخه وانه خلی.

## وَمَكُوُوْامَكُوُّاوَّمَكُوْنَامَكُوُّا وَّهُوُلاَيَثُعُوُون ۞قَانُظُّرُ كَيْفَ كَانَ عَالَبَهُ مَكُرِهِمُّ لَ اَتَادَمَّرُنْهُوُ وَقَوْمَهُوْ اَجْمَعِينَ ۞فَتِلُك بُيُونَهُمُ خَاوِيَةً بِمَاظَلَمُوْا إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ۞ وَاَجْيُنَا الَّذِينَ الْمَكُوْا وَكَانُوْا يَتَقُونَ ۞

او فریب و کړ دوی په فریب کولو سره او (جزا د) فریب ورکړه مونډ په جزا ورکولو سره حال دا چه دوی پری نه پوهیدل. پس وګوره چه څرنګه شو عاقبت د مکر (انجام د فریب) د دوی بیشکه چه مونډ هلاک کړل دغه (نهه واړه) او قوم د دوی ټول (په غږ د جبریل) پس دغه دی کورونه د دوی (ورته وګورئ) چه وران تش پراته دی په سبب د دی چه ظلم (شرک) کاوه دوی بیشکه په دغه (اهلاک د ثمودیانو) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه پوهیږی (په خیر او شر خپل او تری عبرت اخلی) او نجات ورکړ مونډ (له دغه عذابه) هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی (یقین ئی کړی) ؤ او وو دوی چه ویریدل (له الله او ځانونه ئی ساتل له شرکه او معاصیو).

تفسیر : د دوی مکر خو هم دغه د دروغو ترون و او د دوی د دغه مکر په مقابل کښی الله تمالی دوی ته بنه ډیل او مهلت ورکړ چه په زړه پوری خپلو شرارتونو ته تکمیل ورکړی څو د عناب عظیم په مستحق کیدلو کښی هیڅ حجت او عنر پاتی نشی دوی داسی ګڼل چه ګواکی مونی صالح علیه السلام له منځه لری کوو او له دی نه نه و خبر چه په واقع سره دوی پخپلو دغو اعمالو سره خپل بیخ وباسی. او په خپل لاس خپل ځان له منځونو لری کوی. موضح القرآن داسی لیکی «د دوی د اهلاک اسباب خپل د تکمیل حد ته رسیدلی و څکه څو شرارت خپل د تکمیل حد ته ونه رسیږی اهلاک نه واقع کیږی».

دغو نهو کسانو ړومبی اتفاق وکړ اوښه ئی هلاکه کړه . حضرت صالح علیه السلام وفرمایل چه اوس تاسی ته زیات له دریو ورځو څخه ېل مهلت نشته. او وروسته له هغه عذاب پر تاسی

نازلیدونکی دی نو دلته دوی پخپلو منځونو کښی هم هغه پاس تړون تړلو چه ښه دی کله چه مونږ په دريو ورځو کښي مرو ښائي چه ستا کار له خپله ځانه د مخه تمام کړو لکه چه دوی د شپېي له مخى د حضرت صالح عليه السلام په كور د داړى غورځولو او د صالح عليه السلام سره د اهله او عیاله د وژلو اراده وکړه او دغو نهو مشرانو د دغه نایاک مقصد لپاره خپلی ملاوی وتړلی او بیخی تیار شول نور کفار خو د دوی تابعان او مرستیان (مدد کاران) و. نو الله تعالیٰ د حضرت صالح عليه السلام حفاظت وكړ او د پرښتو پيره ئي پرې مقرره كړه. څو دغه نهه تنه د الله تعالىٰ يه عُدَاب كښى تباه او اخته شول او له خپلو ځانونو سره ئى نور قوم هم تباه او برباد كړ. څه وقت چه مکی والو د شام به لوری مسافرت کاوه نو پر لیاری به ئی یه «وادی القریٰ» کښی د تمودیانو د کلیو کندوالی او ویجاړی ودانی لیللی به «فتلک بیوتهم خاویة» کښی د هم دی په طرف اشاره وه نو عبرت اخیستونکی ته لازم دی چه د دغه هائله و واقعاتو څخه عبرت حاصل کړی چه یاک الله یه څه ډول (طریقه) دغو مکذبینو او منکرینو ته سخته جزاء ورکړه او د حضرت صالح علیه السلام ملگری چه ایمان ئی راوړی ؤ او له کفره او عصیان څخه ئی خپل ځانونه ژغورلي (بېچ ساتلي) ؤ. هغوی ئې له هغه عذابه څرنګه وساتل؟ د الله تعالیٰ قدرت ته وګورئ په هم دغه یوه کلی کښې مؤمنان او کافران دواړه سره یو ځای اوسیدل مګر کله چه عذاب ورنازل شو د دوی په منځ کښې ئې بالانتخاب او بالتخصيص کفار هلاک او دارالبوار ته ئی فرار کرل او ابرار ئی هم هغسی بالافتخار آرام او قرار پریښودل.

# وَلُوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهَ آتَا نُتُونَ الْفَاحِشَةَ وَٱنْتُمْ تُبُصِرُونَ الْمِنَّكُمُ كَتَاتُونَ الرِّجَالَ شَهُوَةً مِّنَ دُوْنِ النِّمَا ﴿ بِلُ اَنْتُوْقُومُ تَجُهَلُونَ ۗ

او (یاده کره قصه د) لوط کله چه وی ویل قوم خپل ته آیا راځیځ تاسی فاحشی (قبیح کار د لواطت) ته حال دا چه وینځ تاسی (یو بل په دی بد عمل کښی چه څومره مردار کار دی؟) آیا تاسی خامخا راځځ سریو ته له جهته د شهوت غیر له ښځو (چه د شهوت د دفعی لپاره دی) بلکه تاسی یو قوم یځ ناپوهان (له قبح د عواقبو خپلو).

تفسیر : یعنی که تاسی نه پوهیوئ چه د دغی بی حیائی آخره خاتمه څه کیږی؟ نو په انتهائی درجه جاهلان او ناپوهان یئ.

## فَهَاكَانَجَوَابَ قُومُهُ إِلَّاكَ ثَالُوْاَ خُوجُواالَ لُوطٍ

وقال الذين (١٩)

## مِّنُ قَرْ يَتِكُوْ ٓ إِنَّهُوْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ۞

پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (لوط بل شی) مګر هم دا ؤ چه وبه ئی ویل دوی (یو بل ته) وباسځ (وشړئ) تاسی خیلخانه د لوط له دی ښاره خپله (چه سدوم دی) بیشکه دوی داسی سړی دی چه ځانونه پاک ساتی (له کارونو ځمونږ او بد ئی ګنی).

تفسیر : یعنی دغه لوط چه خپل محان لوی، پاک، صاف، او صفا ساتی نو بیا محمونی له ناپاکانو سره څه کار او غرض لری؟.

## فَأَنْجَيُنٰهُ وَ اَهْلُهُ ٓ إِلَّا امْرَاتَهُ ۚ قَتَّرُنْهَا مِنَ الْغِيرِيْنَ ۞ وَ اَمْطَرْنَا ۚ عَكَيْهِ وَمَّطُواْ فَنَاءَمُطُوْ الْمُنْذَرِينَ۞

پس نجات ورکړه مونږ دغه (لوط) ته او اهل د دغه (لوط) ته مګر ښځه د ده چه مقدره کړی وه مونږ هغه (کافره ښځه په ازل کښی) له باقی پاتی کیدونکیو (په عذاب کښی). او ووراوه مونږ پر دوی باران (د تیږو (ګټو) چه هلاک شول پری) پس بد باران د ویرول شویو (په عذاب سره باران د دوی دی).

تفسیو : یعنی هغوی ئی تباه او هلاک کرل او لوط علیه السلام ته ئی سره د ده د مسلمانانو ملگریو نجات ورکړ. لیکن د حضرت لوط علیه السلام بنځه چه د دغو اشرارو کفارو سره ئی مرستی (مدد) کولی هغه هم له هم هغو هلاک کیدونکیو سره پاتی شوه او په دغو گردو (تولو) مجرمینو باندی پاک الله له آسمانه تیړی (گئی) اورولی او دغه ښار ئی له یوه مخه پر بل مخ واړاوه،

«موضح القرآن» پر دغو دریو واړو قصو د خپلی تبصری په منځ کښی داسی لیکی: «چه د حضرت سلیمان علیه السلام په قصه کښی ئی وفرمایل چه مونیر به داسی لښکر راولو چه د هغو مقابله به هیڅوک نشی کولی. نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم او د مکی والو په منځ کښی هم هغه خبره وشوه. او حضرت صالح علیه السلام ته نهه تنه مشران متفق شول چه د شپی له مخی د حضرت صالح علیه السلام په کور ورننوځی نو الله تعالیٰ صالح علیه السلام ته نجات ورکړ او دوی ئی تباه کړل. مکی والو هم ځمونډ د پاک رسول صلی الله علیه وسلم له پاره هم داسی کوهی

کنستلی و مگر دوی پخپله د «بدر» په قلیب کښی ولویدل. په هغه شپه چه رسول الله مبارک هجرت کاوه ډیر کفار د رسول الله مبارک د کور په شاو خوا کښی سترګی په لیار منتظر ناست و څو چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ګهیځ (سحر) د وقته د لمانځه لپاره وځی نو مونږ ئی بالاتفاق په تیاره کښی ووژنو چه قصاص ئی هم پر مونږ وانه وړی مګر رسول الله صلی الله علیه وسلم له دوی ځنی داسی روغ رمټ ووت چه د دوی د یوه تن فکر او فهم هم ورته ونشو. او د لوط علیه السلام قوم غوښتل چه نبی الله له خپله ښاره وباسی نو هم هغسی فکر او اراده مکی والو هم لرله لیکن پاک الله دی په خپل فضل او مرحمت سره د دوی د دغه ښار له منځه پخپل واک او اختیار سره وویست. او په دغه سره ئی دی بریالی (کامیاب) کړ او کار ته ئی ترقی او لا رونتی

# قُلِ الْحَمَدُ اللهِ وَسَلَوٌ عَلَى حِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَعْ إِ اللهُ خَيْرُ المَّا يُشْرِكُونَ ﴿

ووایه (ای محمده!) چه ټولی ثناوی ستائنی (صفتونه) خاص الله لره دی (په نصرت د ابرارو او ذلت د کفارو) او سلام دی پر بندګانو د دغه (الله) هغه (بندګان) چه غوره کړی دی دوی (الله پر ټولو مخلوقاتو)، آیا الله خیر بهتر غوره که هغه بتان چه دوی ئی شریکان کوی (له الله سره؟ بلکه الله بهتر دی!).

تفسیر: وروسته د قصصو له فراغه له: «آله خیر اما یشرکون» ئی د توحید بیان فرمایلی دی دغه الفاظ د خطبی په ډول (طریقه) تعلیم فرمائی چه ښائی پخوا له بیانه وی. «موضح القرآن» لیکی: د الله تعالیٰ تعریف کول او په انبیاؤ سلام لیول او وروسته له هغه په بله خبره شروع کول ئی خلقو ته وروښودل . ځینی مفسرین وائی د الله تعالیٰ هغه کمالات او احسانات چه پاس د قصصو په منځکنی مذکور شول پر هغو ځمونی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته حکم وشو چه د الله تعالیٰ حمد او ثناء ووائی او شکر پر ځای راوړی او پر هغو مقبولو بندګانو چه د ځینو د هغو ذکر پاس وکړ شو سلام ولیږی. له دی ځایه د توحید وعظ شروع کړی شوی دی یعنی د پاس قصصو د اوریدلو او په تکوینیهؤ آیاتونو باندی د فکر او غور کولو څخه وروسته تاسی پخپله دغه راونیی. چه د دغه «وحده لاشریک له» الله تعالیٰ منل خیر، بهتر، غوره، نافع او معقول دی؟ یا د ده په الوهیت کښی د هغو خوارو عاجزانو او ناتوانو مخلوقاتو معبود درول؟ او له الله تعالیٰ سره ئی شریک گرځول؟ اوس دغه مسئله دومره سخته او مشکله نه ده چه د هغی په فیصله کولو کښی څه تدقیق او ځنډ (ایسارتیا) کولو ته څه حاجت او ضرورت پاتی وی خو بیا هم د نوات تذکیر او تنبیه په غرض وروسته له دی نه د الله تعالیٰ ځینی داسی شئون او صفات بیانیوی

چه د ده پر توحید او تقدس دلالت کوی او ځینی هغه خیر او نفعی شمیرلی کیږی چه د الله تعالیٰ د رحمت او د فضل آثار په هغو کښی له ورا ښکاری نو فرمائی چه:

# ٱمَّنْ حَكَقَ السَّلْوْتِ وَالْأَرْضَ وَٱنْزُلَ ٱلْمُوْتِ وَالْأَرْضَ وَٱنْزُلَ ٱلْمُوْتِ السَّبَا مِنَا السَّبَا مِنَا السَّبَا مِنَا السَّبَا مِنَا السَّبَا مِنَا السَّبَا مِنَا اللَّهُ السَّبَا مِنَا اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّبَ اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّامِ اللَّهُ السَّمَا اللَّهُ السَّبَا اللَّهُ السَّامِ اللَّهُ السَّامِ السَّامِ السَّامِ اللَّهُ السَّمَا السَّمَ السَّمَا السَّمَ السَّمَا السَامِ السَّمَا السَّمَ

بلکه هغه نحوک (بهتر دی) چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او محمکه او نازلی کړی ئی دی دپاره د تاسی له (طرفه د) آسمان اوبه پس زرغون کړل مونږ په دغو (اوبو) سره باغونه خاوندان د رونق (او ښائست)، نه دی کیدونکی له تاسی دا (کار) چه زرغونی کړئ تاسی ونی د هغو

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهتر دی که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی بلکه له سره د ونو زرغونول ستاسی په اختیار کښی نه دی، دا لا څه چه له هغه ځینی میوی او ثمرات او نور شیان هم راوباسئ.

## ءَاللهُّ مَّعَ اللهِ ثَبَلُ فَمُ قَوْمُ لَقِيْ لُوْنَ<sup>©</sup>

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (نه نشته) بلکه دغه (مشرکان) یو داسی قوم دی چه څنګ کوی (له توحیده)

تفسیر: یعنی په دی باندی کرده (توله) دنیا پوهیپی او پخیله هم دغه مشرکان ئی هم منی چه د 

حُمکی او آسمان پیدا کول ـ د باران (وریا) ورول ـ د ونو \_ نباتاتو زرغونول غیر له الله تعالیٰ

خخه د بل چا کار نه دی ـ لکه چه د لوی قرآن کریم په بل ځای کښی د مشرکانو داسی اقرار

او اعتراف هم مذکور دی بیا وروسته له دی نه چه تر دی ځای پوری ورسیدئ نو بیا ولی له سمی

لاری څخه کایه کیپئ ؟ کله چه ماسواء الله څخه بل داسی یو ذات نشته چه د دغو گردو (تولو)

مخلوقاتو انتظام او تدبیر وکړی شی ـ یا د کوم شی مستقل اختیار ولری ـ نو بیا د الله تعالیٰ

په الوهیت او معبودیت کښی څرنگه بل څوک ورسره شریکیدی شی ؟ «عبادت» د انتهائی تللل

نرم دی نو دغسی عبادت هغه ذات ته لائق دی چه په انتهائی درجه کامل او بااختیاره وی ـ د

کوم ناقص یا عاجز مخلوق له لوی خالق سره په معبودیت کښی برابرول ـ انتهائی ظلم ـ ضد او

## امَّنَ جَعَلَ الْوَرْضَ قَرَارًا وَّجَعَلَ خِللَّهَا ٱنْهُرًا وَّجَعَلَ لَهَارُوَاسِيَ

بلکه هغه څوک (بهټر دی) چه ګرځولی ئی ده ځمکه ځای د قرار (آرام) او ګرځولی ئی دی په منځ د دغی ځمکی کښی نهرونه (سیندونه رودونه ویالی د اوبو) او ګرځولی ئی دی دغی (ځمکی) ته محکم لوړ (اوچت) غرونه.

تفسیر: چه په کښی ایښی دی لکه میخونه او بارونه ترڅو ودریږی ونه خوزی یعنی د انسانانو او حیواناتو دیره ځای دی چه په آرامی سره پری ژوندون کوی ـ او له دی حاصلاتو او پیداوارو څخه ګټه (فائده) او نفعه اخلی.

## وَجَعَلَ بِينَ الْبُحُرِينِ حَاجِزًا

او ګرځولی ئی ده په منځ د دوو بحرونو (خواړه او تروه) کښی پرده (چه سره ګډ نشی).

تفسيو: آيا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهتر دی که معبودان د تاسی چه هيخ نشی کولی ؟ د دی تحقیق پر دغه آیت لیکلی شوی دی ﴿ وَهُوَلَتُوَى اَرْهَالْتَكُنُّ الْمُكَاثُلُ اَلْاَلُهُ اَلِهُ اَلْهَالِمَا اَلَّهُ اَلَّالِمَا اَلَّهُ اَلَّالِهَا اَلَّهُمُ اللَّهُ اَلَّالِهَا اَلْهُمُّا اِللَّهُ اَلِهُ اَلْهُمُ اللَّهُ اللَّ مُعْمُدُولًا ﴾ جزء 19 د الفرقان په (٥) ركوع ۵۳ آیت کښی دی ولوست شی.

## ءَ اللهُ مُتَعَ اللهُ بَلُ أَكْثَرُهُمُ وَلاَيعُلَمُونَ فَاللهُ وَاللهُ مُتَعَالِمُونَ فَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (نه! نشته) بلکه اکثر د دغو (مشرکانو) نه پوهیږی.

تفسیو: په توحید چه ایمان نه راوړی یعنی آیا بل کوم بااختیاره ذات شته ؟ چه دغسی کار وکړی شی ؟ او پر دغه بناء د معبود ګرځیللو لاګق شی ؟ کله چه نشته ـ نو معلوم شو چه دغه مشرکین محض د جهالت او ناپوهی لامله (له وجی) د شرک او مخلوق پرستئ په ژوره کنده کښی لویدلی دی او لا پسی د جهل په سوړو کښی ننوځی.

## آمن يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَا لاُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ

#### بلکه هغه څوک (بهتر دی) چه قبلوی سوال د عاجز (بیکس بی<sub>ک</sub>س) کله چه وبولی دغه (مفطر) هغه (الله اکبر) او لری کوی بدی سختی

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو د بیکسانو او ناقرارانو او بی و محلو دعاوی او ناری آوری - سختی او ربر (تکلیف) تری لری کوی - لکه چه جزء ۷ د «الانمام» په «٤» رکوع او آیت کنبی یی فرمایلی دی ﴿ فَکِیْفُمُانَدُ کُورِیْمُورِیْمُ ﴾ گواکی الله تعالیٰ دعاء هم له عادیه و اسبابو شخه یو سبب گرخولی ده چه پری د مسبب ترتب د الله تعالیٰ په مشیت د شروطو پر استجماع او د موانعو پر ارتفاع کیږی. علامه طیبی رحمة الله علیه او نورو ویلی دی چه په دغه آیت کنبی مشرکینو ته تنبیه ده چه د سختیو مصائبو او شدائدو په وقت کنبی تاسی هم مضطرب کیږئ او هم دغه پاک الله ته دعا او ناری کوئ او نور معبودان ستاسی له یاده و شی ـ نو بیا د فطرت او ضمیر دغه شهادت مو ولی د امن او اطمینان په وقت کنبی له تاسی هیریږی ؟

#### ويَجْعُلُكُو خُلَفًاءُ الْأَرْضِ

او کرځوی (الله) تاسي لره خليفګان په ځمکه کښې (په ځای د تيرو خلقو)

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو سره بهتر دی که معبودان د تاسی چه هیڅ نه شی کولی؟ یعنی یو قوم او نسل له محمکه څخه پورته کوی او د دوی په محای بل قوم او نسل ودانوی چه دوی بر محمکه د مالکیت او سلطنت له حیثه تصرفات کوی.

## عَالِلهُ مَّعَ اللهِ قِلِيُلَامِّاتَثَكَّرُونَ<sup>®</sup>

آیا شته بل معبود له الله سره؟ (نه نشته) لږ شانته پند قبلوئ (او غور چلوئ تاسی).

تفسیو: یعنی که تاسی په پوره ډول (طریقه) سره فکر کولی نو د لری تللو لپاره هیڅ یو ضرورت نه ؤ پاتی. هم دغو خپلو حوائجو او ضروریاتو او د اقوامو هم دغه تبدیل او تغیر ته به مو کتل نو پخپله به پوهیدئ چه د هغه ذات د قدرت په لاس کښی چه د دغو امورو قبضه او اختیار دی یواځی هم هغه ذات د عبادت وړ (لاګڼ) او مستحق دی.

## ٱمَّنُ يَهُونِيُكُونُ فَيُظُلِّمُتِ الْبَرِّوَ الْبَحْرُ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِّلِيَّ بُنْشُرًا بَكِنَ يَدَى رَحْمَتِه \*

بلکه هغه څوک (بهټر دی) چه لاره ښیی تاسی ته (په ستوریو سره) په تیارو د بر (بیدیا) او (په تیارو) د بحر (سیند) کښی او هغه (څوک بهټر دی) چه رالیږی بادونه زیری کوونکی په مخ کښی د رحمت (باران) خپل

تفسیو: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو سره بهتر دی ؟ که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی ؟ الله تعالیٰ د وچی او د سیند په تیارو کښی د ستوریو په وسیله ستاسی لار ښوونه کوی اعم له دی نه چه بلاواسطه وی که د قطب ښوونکی او نورو آلاتو په واسطه وی. او پخوا د رحمت له بارانه هواوی او بادونه چلوی او په هغو سره د باران د راتګ زیری ورکوی.

## عَالَةٌ مُّعَ اللهِ تَعَلَى اللهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ اللهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ اللهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (بلکه نشته) ډیر لوی ډیر پورته دی الله له هغو (شیانو) چه شریکوی ئی دغه (مشرکان له الله سره).

تفسیو: یعنی چیری هغه مطلق قادر او برحق حکیم او چیری هغه عاجز او ناقص مخلوق برابر دی چه هغوی د الوهیت شریکان جوولی کیږی ؟

## اَمَّنُ يَبُدُ وَالْخَلْقَ تُتَّرِيعِيدُهُ

آیا هغه محوک چه له ړومبی ئی پیدا کړی دی خلق (له نطفی په ارحامو کښی) بیا به ئی ژوندی کوی (بعد الموت په قیامت کښی).

تهسیر: کرد (نول) خلق دغه قبولوی چه ابتنائی تخلیق د الله تعالیٰ کار دی. وروسته له مرګه بیا ژوندی پاڅیلل هم پر هم دغه قیاس کړئ د ه**بعث بعد الموت**، منکرین هم هم دغومره پوهیږی که بالفرض وروسته له مرګه بیا ژوندون وی نو هغه کار هم د هم هغه ذات دی چه اول ځلی ئی پیدا کړی دی.

## وَمَنْ تَيْرُزُقُكُوْمِينَ السَّمَاءُ وَالْاَرْضِ

او هغه شموک چه رزق روزی درکوی تاسی ته له (طرفه د) آسمانه (په باران) او له ځمکی (په محصولاتو ئی آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهټر دی ؟ که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی!؟)

تفسیو: یعنی هغه کوم ذات دی چه د سماوی او ارضی اسبایو په وسیله سم له خپله حکمته سره تاسی ته روزی در رسوی ؟

## ءَ اللهُ مَّعَ اللهِ قُلُ هَا تُوْا بُرُهَا نَكُو إِنْ كُنْتُوْ صِيوِيْنَ®

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (بلکه نشته) ووایه (ای محمده! دوی ته) راوړئ تاسی برهان (سند) خپل (په دی چه غیر له الله هم داسی کولی شی) که چیری یځ تاسی صادق (رښتین په دی دعوی خپله کښی).

تفسیو: یعنی سره د دغو صافو ، ښکارؤ دلاکلو له آوریدلو بیا تاسی د الله تعالیٰ وحدانیت او د کفر او شرک نقصان او قباحت نه تسلیموئ نو هر هغه دلیل چه تاسی ئی د خپلی دغی باطلی دعوی په ثبوت کښی لرئ هغه راوړاندی کړئ ! څو د هغی له مخی ستاسی دروغ او رښتیا ښکاره شی مګر له هغوی سره دلیل او برهان چیری دی ؟ محض د ړندو په تقلید رهی (روان) دی. ﴿ وَمُرَایِکُوْمُمُالْمُواِلْهَاْلْمُوَرَّارُ بُرُهاْنَاکَلُه پِهُ اِفْلَاعِسَالُهٔاعِنْدَکَیْهٖ ﴾ جزء ۱۸ (د المومنون (۲) رکوع) ۱۱۷ آیت .

## قُلُ لِاَيْعَلَوْمَنَ فِي السَّهُوتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبِ إِلَّا اللَّهُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) نه پوهیږی هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی (له پرښتو او انسانانو په غیبو امورو باندی) مګر (عالم دی پر غیبو) الله

تفسیر: دغه آیت د سابق مضمون تکمیل او د لاحق مضمون تمهید دی. د دی جز له ابتدا غخه تر دی تحایه پوری د الله تعالیٰ د تام قدرت \_ عام رحمت \_ د کامل ربوبیت بیان و \_ یمنی هر کله چه الله تعالیٰ په دغر صفاتو او شئونو کمیی متفرد دی نو بنائی چه په الوهیت او معبودیت کمیی هم متفرد وی. په دغه آیت کمیی په الوهیت له بله حیثیته استدلال کاوه شی یعنی معبود به هم هغه ذات کمیدی شی چه له تام قدرت سره محیط او کامل علم هم ولری \_ او دا هغه

صفت دی چه په ځمکه او آسمان کښی هیڅ یو مخلوق ته نه دی حاصل او د هم هغه رب العزت سره مخصوص دی پس په دغه اعتبار سره هم د معبودیت استحقاق له هم هغه واحد ذات لپاره ثابت شو.

چتی (بیکاره) وائ چه وینا کوی له پتو

بی له خدایه نه پوهیږی څوک په پتو

پاک نبی ته به جبریل تل کړه وینا

لوی څیښتن (خاوند) به جبرئیل ته کړه وینا

تنبیه: پر تولو غیبو امورو ماسواء الله څخه بل هیچا ته کامل علم نه دی حاصل ـ او نه کوم غیبی علم یو سری ته بالذات بی د الله تعالیٰ له عطاء څخه ور به برخه کیدی شی او نه الله تعالیٰ مفاتیح الغیب (د غیب کنجیگانی) چه ذکر ئی د «الانعام» په سورت کښی تیر شو د بل کوم مخلوق به لاس کښي ورکړي دي. هو! ځينې خپل بندګان يخپل اختيار بر ځينو غيبيه ؤ امورو مطلع کوی چه د هغه لامله (له وجي) موند ويلي شو چه الله تعالىٰ هغه سړی ير غيب مطلع فرمایلی دی. یا غیبی خبر ئی ورته ورکړی دی. لیکن پر هم دغومره یوه خبره قرآن او سنت په هیڅ یو ځای کښی پر داسی یو سړی د «عالم الغیب» یا فلان «یعلم الغیب» اطلاق نه دی كړى. بلكه په احاديثو كښي ترى انكار هم شوى دى ځكه چه دغه الفاظ ظاهراً له دى نه مخالف دی چه «د علم الغیب اختصاص د باری تعالیٰ له ذات سره دی» نو ځکه محققین علماء اجازه نه ورکوی چه د دغسی الفاظو اطلاق پر کوم بنده وکړی شی ـ اګر که لغت صحیح هم وی ـ لكه چه كه څوك داسي ووائي «ال الله لايعلم الغيب ـ له الله سره د غيبه و امورو علم نشته» اګر که د ده مراد داسي وي چه د الله تعالیٰ په نسبت هیڅ شي له سره ورته غیب نه دې سخته ناروا او بی ادبی ده هم داسی که څوک له حق څخه «موت» او له «فتنی» څخه اولاد \_ او له «رحمت» محخه «باران» مراد واخلى ـ او داسى الفاظ ووائى **«انى اكره الحق ـ احب الفتنة** - وافرمن الرحمة - زه حق بد كنم - او فتنه مى خوجه ده او له رحمته څخه تجتم» نو دغسی ویل هم سخت قبیح او مکروه دی ـ حال دا چه د نیت او مراد په اعتبار قبیح نه دی ـ هم داسي «فلان يعلم الغيب» او د هغه يه شان نور الفاظ هم وكنبئ ! واضح دى وى چه د «عالم الغيب» څخه ځمونو مراد محض ظنون او تخمينات نه دی ـ او نه هغه علم مقصود دی چه له قرائنو او اماراتو څخه حاصلاوه شي ـ بلکه هغه مراد دی چه د هغه لپاره هیڅ یو دلیل او قرینه نه وی موجوده په سورت الانعام او سورت الاعراف کښي د دی موضوع په متعلق لو څه ليکلي شوی دی ـ هلته دی مراجعت و کړی شي.

## ومَايِثُعُورُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ

#### او نه پوهیږی دغه (کفار) چه کله به بیا ژوندی راپاڅول شی دوی.

تفسیو: یعنی پر قیامت یقین نه لری او وائی چه قیامت کله راځی ؟ چه د هغه په اثر مری بیا ژوندی کیږی \_ پر دغه هیڅوک نه دی خبر پومبئ د مبدأ ذکر کیده له دی ځایه وروسته د معاد ذکر شروع کیږی.

## ؠؘڸؚٳڐڒڮؘۘۼؚڷؠؙۿؙؙؙؙٛٛۿؙڔ۬؋ٳڷڵڿؚڗٷٚ؊ڵۿؙؙؙؙؙۄؙۏؙۺؙڮۜ ۨڡؚٞؠؙؗؠٵ۫ڹؙؙؙؙٛٛٛٛٛڮۿؙۄؚؖڹؙؠؙٵۼؠؙؙٷڹؖ

بلکه ستړی ستومان او له کاره لویدلی دی علم د دوی په (کار د) آخرت کښی بلکه دغه (کفار) په شک کښی دی له دغه (قیامت) بلکه دغه (کفار) له دغه (قیامته) ړانده دی (د زړه په سترګو چه پری باور نه کوی).

تفسیو: یعنی ډیر عقل او فکر ئی وچلوه او له ډیر فکر وهلو څخه بیخی ستړی او ستومان شول خو سره له هغه هم د آخرت په حقیقت او کیفیت ونه پوهیدل. کله د هغه په نسبت په حیرت شول کله په شک کښی تری ولویدل ـ او کله تری منکران شول. (موضح) ځینو مفسرینو داسی تقریر کړی دی چه د آخرت تر ادراکه پوری د دوی علم ونه رسید او نه د عدم العلم له وجی څخه دوی خالی الذهن پاتی شول ـ بلکه د هغه په متعلق په شک او تردد کښی ولویدل او نه یواځی په شک او تردد کښی ولویدل او نه یواځی په شک و تردد کښی ولویدل او نه کړی چه په هغو کښی له غور او تأمل کولو څخه د دوی شکوک او تردد رفع کیدی شو.

# وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوْ آءَ إِذَا كُتَا ثُولُا وَالْأَوْلَا الْكَاوِينَ الْمُخْرَجُونَ ﴿ لَا لَا الْمُخْرَجُونَ ﴿ لَا لَا لَا الْمُخْرَجُونَ ﴿ لَا لَا الْمَا لِللَّهُ الْمُخْرَجُونَ ﴿ لَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی (او د زړه سترګی ئی ړندی دی) آیا کله چه شو مونږ خاوری او پلرونه ځمونږ (هم خاوری شی) آیا خامخا به

مونږ هرومرو (خامخا) رایستلی شو (ژوندی له ځمکی جزاء ته) خامخا په تحقیق وعده کړی شوی ده له مونږ سره د دی (بعث بعد الموة هم) له مونږ سره او هم له پلرونو ځمونږ سره له دی (وعدی د محمد نه) پخوا (د نورو انبیاؤ له خوا) نه دی دغه خبری (بل شی) مګر لیکلی قصی (باطلی دروغ افسانی) دی د ړومبنیو (خلقو).

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه ځمونړ له پلرونو سره هم داسی وعدی شوی وی دغه ده چه عیناً نن له مونږ سره هم هغسی خبری او اتری دغه رسول کوی. لیکن سره د دومره قرنو او پیریو د تیریدلو مونږ ته تر نن ورځی پوری دغه خبره نشوه څرګنده او نه مو واوریده چه وروسته له دی نه چه مړی په خاورو کښی سره ګډوډ او مخلوط شی هغه به بیا ژوندی کیړی ـ لکه د پخوا په شان روغ رمت انسان تری جوړ او عیان کیږی او بیا د خپلو اعمالو سزا مومی ؟

## قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كِيفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجُرِمِينَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه وګرځئ تاسی په ځمکه (د مکنبینو) کښی پس وګورئ چه څرنګه شو عاقبت (آخره خاتمه) د ګنهګارانو (کافرانو ؟ او تری عبرت واخلئ!)

تفسیو: یعنی ډیرو مجرمانو ته په هم دغه دنیا کښی عبرتناکه سزا ورکړی شوی ده او د انبیاؤ مواعید پر دوی منطبق گرځیدلی دی پر هم دغه دی د بعث بعد العوت قیاس هم ښائی چه وکړ شی چه بالبقین بعث ـ حساب کتاب ـ ثواب ـ عقاب او اخروی عذاب شته چه ټول رښتیا دی او الله تعالیٰ له هغه څخه خبر راکړی دی او هغه ضرور راتلونکی دی او دغه لویه کارخانه هم داسی خوشی چتی (بیکاره) بی پایه او بی نتیجی نه پاتی کیږی او دغه هم امکان نه لری چه پر دغو تولو علویه ؤ او سفلیه ؤ موجوداتو داسی کوم عمومی حاکم نه وی چه حق په حقدار ورسوی او خپل دغه کرد (ټول) رعایا هم داسی چتی (بیکاره) او مهمل پریږدی کله چه ټولو مجرمانو ته دلته پوره سزا نه ورکوله کیږی نو یقینی ده چه هرومرو (خامخا) بل کوم ژوندون او جهان شته چه هم څوک د خپلو اعمالو نتیجه او سزا او جزاء ومومی، که تاسی پر هم دغه خپل تکنیب دوام (تینکوالی) وکړئ نو هم هغسی چه د نورو مکنبینو آخره خاتمه او انجام شوی دی

## وَلاَتَعْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلاَتَكُنُ فِي ضَيْقٍ مِّتَا يَمُكُرُونَ @

او مه خفه کیږه (ای محمده!) پر دوی (چه ستا تکذیب کوی او له ایمانه مخ اړوی) او مه اوسه په تنګی (د زړه) کښی له هغه چه دوی مکر کوی (له تا سره ځکه چه زه ستا حافظ او ناصر یم).

تفسیو: یعنی ای محمده دغه مکنبان د دوی په ښو او بدو په ښه شان سره وپوهوه! او د آخری خاتمی تنبیه ورته ورکړه! وروسته له دغو پوهولو له دوی نه جلا (جدا) شه! که دغه خلق حق ونه منی نو تاسی ډیر غمجن، متأسف او مه خفه کیږئ!! او نه د دوی د مکر او فریب او د حق په خلاف له تنبیر کولو څخه زړه تنګه او ملول کیږئ!! تاسی خو خپل فرض په پوره ډول (طریقه) سره اداء فرمایلی دی. الله تعالیٰ پخپله داسی ضدی او عنادی کسانو ته سزا ورکوی او هم هغسی چه پخوانی مجرمان ئی یه سزا رسولی دی دوی هم رسوی.

## وَيَقُولُونَ مَتَى هِ نَا الْوُعَكُ إِنْ كُنْتُمُ طِي قِينَ®

او وائی دا (کفار) کله به وی دغه وعده (د نزول د عذاب) که یئ تاسی صادقان (رښتینی یه دغی دعوی خپلی کښی).

تفسير: يعنى بالاخر هنه قيامت كله راځى ؟ او له هغو عذابونو څخه مو چه ويروى هغه به كله نازليوى.

## قُلُ عَسَى انَ يَكُونَ رَدِتَ لَكُوْ يَعُضُ الَّذِي تَسْتَعُجِلُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه نژدی ده چه شی پیوست په تاسی پسی ځینی هغه (عذاب) چه غواړئ ئی تاسی په جلتی.

تفسیو: یعنی ډیر شورماشور او غوغا مه نښلوئ! هغه وعده هرومرو (خامخا) ایفاء کیدونکی ده او هیڅ لری نه ده چه د هغی وعدی کومه برخه تاسی ته ډیره نژدی شوی او در پوری نښتی هم وی لکه چه ډیری ورځی نه وی تیری چه پر دوی باندی سخت قحط نازل شو او هم د «بدر» په غزوه کښی د دغه عذاب یوه برخه ورورسیده پاتی شو قیامت کبری د هغه هم ځینی آثار او علائم در ښکاره شوی دی. (په ردف لکم «ل» زائد دی).

## وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُوْفَضُلِ عَلَى النَّاسِ وَلِكِنَّ ٱكْثَرَهُ مُولِا يَشْكُرُوْنَ ⊕

او بیشکه رب ستا خامخا ثمیښتن (خاوند) د فضل (احسان انعام) دی پر خلقو (چه دوی ژر په ګناهونو نه نیسی ولیکن اکثر د دوی شکر نه کوی (په دی نعمت چه د عذاب تأخیر دی).

تفسیر: یعنی که الله تعالیٰ پخپل فضل او کرم سره د عذاب په لیږلو کښی تأخیر کوی نو لازم ؤ چه دوی دغه تأخیر غنیمت ګانه ـ او د دغی مهربانی په مقابل کښی ئی شکر ایستی او د صالح عمل لاره به ئی خپلو ځانونو ته غوره کړی وی لیکن پر خلاف د دی دوی ناشکری کوی او په خپله خوله عذاب غواړی.

## وَ اِنَّ رَبَّكَ لِيَعْلَوُ مَا تَكِنُّ صُدُورُهُ مُورَا يُعْلِنُونَ ۞ وَمَا مِنْ عَلِنُونَ ۞ وَمَامِنْ عَلِنُونَ كِتَٰبِ مُبِيئٍن ۞ وَمَامِنْ عَلِيْبَ إِنْ كِتَٰبِ مُبِيئٍن ۞

او بیشکه رب ستا ته خامخا معلوم دی هغه څه چه پټوی ئی سینی (زړونه) د دغو (کفارو) او هغه څه چه ښکاروی ئی دوی. او نشته هیڅ شی پټ پناه (له حوادثو) په آسمان کښی او په ځمکه کښی مګر (لیکلی) دی په کتاب ښکاره (لوح محفوظ) کښی.

تفسیر: یعنی ستاسی ظاهری او باطنی اعمال ، د زیونو پتی خبری ، نیات ، ارادی، د محمکی او د آلوح محفوظ په او د آسمانونو ډیر زیات پټ اسرار کرد (ټول) د الله تعالیٰ په علم کښی او د لوح محفوظ په دفتر کښی درج دی. هره خبره له هغه سره موافقه واقع کیږی د ژر غوښتلو او تلوار کولو یا ځند (ایسارتیا) او ډیل کولو څخه هیڅ یو حاصل او ګټه (فائده) په لاس نه درځی ـ هر هغه څیز چه د الله تعالیٰ په علم کښی طی شوی وی ژر یا په ځند (ایسارتیا) پر خپل وقت هرومرو (خامخا) کیدونکی دی او هر یوه ته سم د ده له عمل ، نیت ، عزم او ارادی سره موافقه ثمره او نتیجه خامخا وررسیدونکی ده.

## اِنَّ لَمْنَاالْقُرُانَ يَقُصُّ عَلَى بَسِيْ ٓ إِسْرَاءِيْلَ ٱكْثَرَالَّذِي هُوُ فِيُهِ يَخْتَلِفُونَ @وَإِنَّهُ لَهُدَّى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ @

بیشکه چه دغه قرآن قصه کوی (بیانوی) پر بنی اسرآئیلو (اولادی د

یعقوب) باندی اکثر له هغو څیزونو چه دوی په هغو (څیزونو) کښی سره اختلاف کوی. او بیشکه دغه (قرآن) خامخا هدایت دی او رحمت دی لپاره د مؤمنانو (چه هم دوی پری نفع اخلی).

تفسیر: یعنی اوس د عملی فیصلی وقت نه دی راغلی . بیشکه قرآن د قولی او عملی فیصلی دپاره راغلی دی . په دغه وقت کښی په سماویه ؤ علومو او مذهبی شیانو کښی له ګردو (ټولو) څخه لوی علما ی بنی اسرآئیل ګڼل کیدل مګر د عقائدو، احکامو، قصصو ، روایاتو او نورو په متعلق د هغوی د شدیدو اختلافاتو قاطمه فیصله او به تصفیه هم دغه پاک قرآن اورولی ده . فیالحقیقت قرآن هغه لوی کتاب دی چه ګردی (ټولی) دنیا ته نی د الله تمالیٰ آخری پیغام رسولی دی . او د ایمان راوړونکیو خلقو لارجوونه نی کړی ده څو ګرد (ټول) خلق د هغی لوئی ورځی دپاره تیاری او آمادګی وکړی چه په هغی کښی به د هری معاملی عملی فیصله کیږی.

## إِنَّى مَ بَكَ يَقُفِي بَيْنَهُمُ بِحُكِيْمِهُ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيمُوَّ

او بیشکه رب ستا فیصله به وکړی په منځ د دوی کښی (په قیامت کښی) په حکم (عدل) خپل سره او هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه علم والا (پر ټولو احوالو او اشیاؤ)

تفسیر: یعنی قرآن خو د پوهولو او جوولو دپاره نازل شوی دی باقی د گردو (تولو) معاملاتو حکیمانه او عادلانه فیصله سم له حکمته سره پخپله قدرت لرونکی قادر او توانا الله تعالیٰ کوی.

## فَتُوَكُّلُ عَلَى اللهِ ۚ إِنَّكَ عَلَى الْحُقِّ الْمُبُدِّينِ ۞

پ توکل (اعتماد) وکړه خاص پر الله (او د معاندانو له عداوته مه ویریږه ای رسوله ځما!) بیشکه چه ته پر حق ښکاره ئی (چه اسلام دی).

تفسیو: یعنی تاسی د هیچا د اختلاف او تکذیب شخه مه متأثر کیبی یٔ! یواځی پر پاک الله اعتماد او توکل ولرئ! او پخپله وظیفه کښی چه دعوت او تبلیغ دی مشغول او لګیا اوسئ! پر هغنی کښی هه خسمه صافه لاره چه تاسی درومئ په هغنی کښی هیڅ قسم خرخشه او اندیښته نشته کله چه انسان پر سمه لاره رهی (روان) وی ـ او پر واحد الله اعتماد ولری ـ نو د بل هیڅ شی ویره او اندیښته ورسره نه وی.

## اِتَّكَ لَاشْنِمِعُ الْمَوْتَى وَلَاشْنَمِعُ الصَّحَةِ الدُّعَآءَ إِذَا وَكُوامُدْبِرِينَ ©وَمَآانَتَ بِهٰدِي الْعُثِي عَنْ ضَلاَتِهِمُ اِنْ تُشْنِعُ إِلَامَنُ ثَيْوُمِنْ بِالْلِتِنَا فَهُمُ مُسْلِمُونَ ۞

بیشکه ته نشی اورولی (خبره) مریو ته او (هم داسی) نشی اورولی کنو ته غیر د نارو (د وعظ) کله چه و گرځی دوی په دی حال کښی چه شا کوونکی وی. او نه نی ته لاره ښوونکی ړندو ته (چه نی راوګرځوی) له ګمراهی د دوی څخه نه اوروی ته (په سماع د فائدی رسولو سره) مګر هغه چاته چه ایمان راوړی په آیتونو (د قدرت) ځمونړ پس هم دوی مسلمانان دی (غاړه ایښودونکی الله ته).

تفسیو: یعنی هم هفسی چه یوه مری ته خطاب یا کوم کانه ته ناری وهل په تیره بیا چه تاته ئی شا هم وی او په منډو در مخخه مخغلی ـ او د ناری وهونکی په طرف قطعاً ملتفت نه وی سودمن نه دی هم دغه د هغو مکنبینو حال دی چه د دوی زیونه مره شوی دی او په زړه کانه هم دی او د اوریدلو اراده هم بیخی نه لری نو د دوی په حتی کښی هیخ نصیحت نافع او کار کونکی نه دی که یو خاص پوند د غتو او رڼو سترگو خاوند نشی نو تاسی به هغه ته خرنکه لار یا بل شی وروښوولی شی ؟ دغه خلق د زړه پانده هم دی او نه غواړی چه د پوند والی مخخه هم ووځی نو بیا ستاسی په ښوونه سره که دوی وغواړی چه وگوری ـ نو غرنکه به وکتلی شی ؟ یعنی پند او نصیحت د هغو خلقو په حتی کښی نافع دی چه ئی ومنی او پری متأثر شی. او د اثر قبلول هم دغه دی چه د الله تعالیٰ پر کلام یقین او باور وکړی او وئی منی.

## وَ إِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَكِيْهِهُ أَخْرُجُنَالُهُمُودَالَّبَةُ مِنَى الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمُ ۚ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِالْتِنَاكُ ايُوقِنُونَ۞

او کله چه واقع ثابت شی خبر د عذاب پر دغو (بنی آدمانو او نژدی شی قیامت پر دوی) نو راوبه باسو مونږ دوی ته یوه دابه (ژوندی خوځیدونکی تلونکی) له ځمکی چه خبری کوی دغه (دابه) له دوی سره چه بیشکه دا خلق ؤ چه په دلائلو (د قدرت الوهیت) ځمونږ به ئی یقین نه کاوه.

النمل(٢٧)

تفسیو: موضح القرآن لیکی «پخوا له قیامته به په مکه معظمه کښی د صفا غر وچوی او له هغه ځخه به یو ژوندی خوځیدونکی ووځی چه له خلقو سره به خبری کوی چه اوس قیامت نژدی دی. او صادق مؤمن به له کاذب منکر څخه په نښه کولو سره بیلوی» له ځینو روایاتو ځنی معلومیږی چه دغه به بالکل په آخره زمانه کښی په هغه ورځ واقع کیږی چه لمر له مغربه وخیژی نو قیامت د هم دغی ورځی نوم دی چه د تولی دنیا گرد (تول) موجوده نظام به په کښی ګډود او خرابیږی نو د داسی خوارقو په وقوع کښی هیڅ تعجب نه دی پکار چه د قیامت د قریبه ؤ علاماتو او د دی مقدمی په شان ظاهرولی شی. ښائی د «دابة الارض» په ذریعه د دی خبری ښودنه مقصود وی هغه خبره چه تاسی د یو رسول په ژبه نه منله نن مجبور یځ چه د یوه حیوان په ژبه نی ومنځ ! مگر د دغه وقت منل تاسی ته مفید او نافع نه دی او له دغه څخه یواځی د مکذبینو تجهیل او تحمیق مطلوب دی چه د منلو وقت تیر شو.

تغییه: د «دابة الارض» په نسبت دیر رطب او یابس اقوال او روایات په تفاسیرو کمیی درج شوی دی ـ مکر د معتبرو روایاتو له مخی هم دغومره خبره ثابته شوی ده چه موضح القرآن لیکلی ده والله اعلم.

## وَيَوْمَ نَحُشُرُمِنَ كُلِّ أُمَّاةٍ فَوْجًا مِّمَّنَ يُكَنِّ بُ بِالْاتِنَا فَهُوُيُوْزَعُونَ<sup>®</sup>

او (یاده کړه) هغه ورځ چه ژوندی به راپورته کړو له (قبورو د) هر امت (فرقی) څخه یو فوج (چه اشراف او رؤسا دی) له هغو (منکرانو) چه تکذیب کوی په آیاتونو ځمونږ پس د دوی جماعتونه به سره یو ځای کیږی بیا روانیږی.

تفسیر: د هر ګناه کوونکی ټولنه او لښکر به سره بیل وی.

تنبیه: عموماً مفسرینو د «فهم یوزعون» معنی په ستنولو (واپس کولو) سره کړی ده ـ یعنی د هر امت مکنبان به د محشر په طرف بیول کیږی او دوی به دغومره ډیر او زیات وی چه وړاندی تلونکی خلق به د وروستنیو مخه بندوی او له مخکبی تللو څخه به ئی ستنوی (واپس کوی) ـ لکه چه په لوی بیروباړ او ازدحام کښی د انتظام د تینگ ساتلو لپاره هم داسی وضعیت غوره او اختیارولی شی.

## حَتَّى َ إِذَاجَا ۚ وُقَالَ ٱلكَّبُثُورُ بِاللِّيِّ وَلَمُ تُجِيُطُوا بِهَاعِلْمُا التَّاذَ الْمُنْتُوتِعَمُلُونَ ﴿

تر هغه پوری چه راشی دوی (ټول محشر ته) نو وبه فرمائی (ورته الله) آیا تکذیب کړی ؤ تاسی د آیاتونو ځما حال دا چه احاطه نه وه کړئ تاسی په هغو (آیاتونو) له جهټه د علمه آیا څه شی دی هغه چه وئ تاسی چه کاوه به مو (هغه له مامور به څخه ؟ ووایئ!)

تفسیر: یعنی زیار (محنت) ئی ونه کرو ۔ او کوشش ئی ونه کر چه په پوره ډول (طریقه) به پری پوهیدل او تمامو اطرافو او جوانبو ته به ئی کتل ابتداء ئی د هغه په تکنیب خوله وسپرده «یا ووایئ! که داسی نه دی نو نور مو څه کول؟ یعنی ماسواء له دی نه ستاسی بل څه کار ؤ ؟ امکان لری چه مطلب ئی داسی وی چه بی له غوره او فکر کولو څخه تاسی هم داسی د هغه تکنیب کړی ؤ ؟ یا ووائی ؟! چه ماسواء له دی نه تاسی نوری څه ګناه هم د خپلو ځانونو لپاره تولی کړی وی.

## وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمُ بِمَاظَلَمْوُا فَهُمُ لَا يَنْطِقُونَ ﴿

او واقع ثابته به شی خبره (د عذاب) پر دغو (منکرانو) باندی په سبب د هغه چه ظلم ئی کړی ؤ پس دوی به هیڅ خبری نشی کولی (په عذر خواهی له جهته د عذاب لامتناهی)

تفسیو: یعنی د دوی د شرارتونو یقینی ثبوت وشو ـ او د الله تعالیٰ حجت پر دوی تمام شو، اوس وروسته له دی نه به دوی څه ویلی شی ؟ باقی په ځینو نورو آیاتونو کښی چه د دوی عذر او پلمی (تدبیرونه) مذکور دی ښائی هغه به پخوا له دی نه شوی وی. په هر حال دغه نفی او اثبات دی د مواطنو او د مواقفو پر اختلاف حمل کړی شی.

## ٱڵػٙؾڒۘۅٛٳٲػٵۻۘۼڶٮؘٵٲڰؽڶڸؽٮۘڬٮٛٛٷٳڣؽؙٶۅۘۘٳڵؠۜٞٵڒۘڡؙؠؙڝؚؚۘڰٳ ٳڽۜڣ۬ڎڸڮٙڵٳڸؾڵؚۊۘۅؙ<u>ۄؿٷٛڡ</u>ڹؙٷؙؽ۞

آیا نه وینی دا (منکران د حشر) چه بیشکه مونږ ګرځولی مو ده شپه (توره تیاره) لپاره د دی چه آرام وکړی دوی پکښی او (ګرځولی مو ده) ورځ لیدونکی (تکه سپینه روښانه چه کسب و کار په کښی وکړی) بیشکه په دغه (تعاقب د لیل او نهار) کښی خامخا دلائل (د قدرت او عبرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تفسیو: یعنی غرنگه سکاره دلائل او واضحی ننبی الله تعالیٰ په دنیا کښی دوی ته وروښودی خو دوی له څه هم پر هغو فکر او غور ونه کړ ۔ که یواغی د شپی او د ورځی پر دغه دانمی تبدیل او تحویل او نورو اختلافاتو دوی خپل افکار چلولی او پری غور او خوض نی کولی نو د الله تعالیٰ پر توحید ۔ د انبیاؤ پر ضرورت او اهمیت او پر بعث بعد الموت پر گردو (تولو) شیانو به دوی پوهیدل چه بالاخر هغه کوم یو ذات دی چه په داسی مضبوط او محکم انتظام سره برابر وروسته له ورځی څخه شپه او د شپی څخه ورځ راښکاره کوی او ځمونډ د ظاهری بصارت لپاره وروسته د شپی له تیارو د ورځی رڼا (رنبرا) خوروی. نو آیا دغسی یو مطلق قادر ځمونډ د باطنی بصیرت دپاره د اوهامو او اهواؤ په تیارو کښی د معرفت او هدایت رڼا (رنبرا) نه ده رالیپړلی ؟ بیا نو شپه څه شی ده د ویدیلو وقت دی! چه مونډ هغی ته د موت یوه نمونه ویلی شو چه وروسته له هغه ورځ راځی او بیا سترګی په کښی غړیږی ۔ او یو طرف بل طرف ته په کښی څریږی . او یو طرف بل طرف ته په کښی گرغو. هم داسی الله تعالیٰ پر مونډ موت هم طاری کوی او وروسته له مرګه مو بیا هم داسی گرغو، هم دای نبی کښی د ګردو (تولو) ضروریه ؤ شیانو د حل لپاره اسباب موجود دی.

وَيُوْمَ يُنُفَخُ فِي الصُّوْرِ فَفَزِعَ مَنُ فِي السّلوْتِ وَمَنْ فِي الْاَمْنُ شَاءَاللهُ وَكُلُّ اَتَوَكُ لَا خِرِيْنَ ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَ ةً وَهِى تَمُوُمَرَّ السّحابِ صُنْحَ اللهِ الآذِي اَتَفَنَى كُلَّ شَيُّ إِنَّهُ خَبِينُ بِمِا تَعْعَلُونَ ﴿ وَالسَّمَا اللهِ عَلَيْ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيُرُقِنْهَا وَهُو قِنْ فَزَعِ يَوْمَبِنِ الْمِنُونَ ﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالسِّبِنَةِ قَلْبُتُ وَجُوهُهُ وَ فِي النَّارِ هَلُ جُزَوْنَ الْالامَاكُنْ تُوَعَمُونَ ﴿ وَمَنْ جَاءَ

او (یاده کړه) هغه ورځ چه پوکی وکړ شی په صور (شپیلی) کښی نو ویریږی (له ډیره هیبته) هر هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه غوک چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه غوک چه په ځمکه کښی دی مگر هغه څوک چه اراده وفرمائی الله (د نه ویریدلو د هغه) او ټول به راشی د دغه (الله په حضور په قیامت کښی) عاجزان او وینی به ته غرونه (په قیامت کښی) ګمان به کوی ته پر هغو چه کلک ولاړ دی (له جهته د لویوالی) حال دا چه دوی به ځی تیریږی پشان د کلک ولاړ دی (له جهته د لویوالی) حال دا چه دوی به ځی تیریږی پشان د محکم (درست) کړی ئی دی هر څیز (چه پیدا کړی ئی دی) بیشکه چه دغه محکم (درست) کړی ئی دی هر څیز (چه پیدا کړی ئی دی) بیشکه چه دغه په حسنه (نیکی) سره (چه کلمه د توحید ده) پس شته ده ته (جزاء) بهټر په حسنه (نیکی) سره (چه کلمه د توحید ده) پس شته ده ته (جزاء) بهټر څوک چه راشی غوره له هغه او دوی به له سختی ویری د دغی ورځی په امان وی. او هر هغه څوک چه راشی په سیئه (بدی شرک سره) پس نسکور به وغورځول شی مخونه د دوی په اور (د دوزخ کښی او وبه ویل شی دوی ته له جانبه د الله) آیا د درکوله کیږی (بلکه نه درکوله کیږی) مګر (جزاء د شرک او نور معاصی) هغه چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی).

تفسیر: د صور (شهیلئ) پو کوونکی پرښته حضرت اسرافیل علیه السلام دی چه د الله تعالیٰ د حکم په انتظار کښی د صور د پوکولو لپاره تیار ولاړ دی.

په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه ﴿ اِرَّامَنْ مَثَّامُاللهُ ﴾ حضرات جبرئیل ـ میکائیل ـ عزرائیل علیهم السلام دی. ځینی د دی مصداق شهدا ، بولی والله اعلم

(موضح القرآن) لیکی یو ځلی صور پوکلی کیږی چه د هغه په اثر به ګرد (ټول) مخلوق سره مری. دوهم صور چه وپوکلی شی د هغه په اثر ټول مړی بیا له سره ژوندی کیږی ـ دریم صور چه وپوکلی شی دوی ګرد (ټول) ویریږی. په څلورم کښی ګرد (ټول) بیهوشه کیږی. په پنځم کښی بیا په هوش کیږی. د صور پوکل به څو څو ځلی صورت نیسی. اکثر علماء یواځی هم دغه دوی نفخی منی ـ یعنی ګرد (ټول) سره فقط دوه ځلی صور پوکلی کیږی او دغه ګرد (ټول) احوال او اهوال د هم دغو دوو شپیلو لائدی درجوی والله اعلم.

﴿ وَتَوَى الْهِيْمَالَ ﴾ الآية ۔ او وينی به ته غرونه په قيامت کښی ګمان به کوی ته پر هغو چه کلک ولاړ دی له جهته د لویوالی حال دا چه دوی به تيريږی پشان د وريځی يعنی دغه لوی لوی غرونه چه تاسی ئی اوس وينئ او د دی خيال کوئ چه دغه به تل پر ځمکه کلک ولاړ وی او له سره به له خپله ځايه نه ښوريږی ـ دغه ګرده (ټوله) به د قيامت په ورځ کښی د ټکول شويو رنګينو وړو پشان به فضاء او هواء کښی الوځی او ګرځی او د وريځو په شان به ژر ژر درومی لکه چه د

جزء ۲۷ «الواقعة» په اوله رکوع ٥ - ٦ آيت کښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَبَتِيَالَهِمَالُ بَشَا مُعَلَّتُمَيَّنَا ﴾ او په «القارعة» کښى لولو ﴿ وَتَلُونَ اَلِمِبَالُ كَالْوَهُنِ الْمُنْتَرَقِنَ ﴾ او د جزء ١٦ «طَهْ» په (٦) رکوع ١٠٥ آيت کښى وايو ﴿ فَكَالَيْفِهُمْ لِكِنْمُنَا ﴾

تنبیه: د دغه آیت هیخ تعلق د ځمکی د حرکت او سکون سره نشته لکه چه ځینی متنورین له هغه ځنی پوهیللی دی.

﴿ مُثْمُرُاللهِ اللَّذِي مُ اللَّهُ مُثَمِّ ﴾ كاريكرى د الله يا وكر الله دا كار په كولو سره هغه الله چه محكم درست كرى ئى دى هر خيز چه بيدا كړى ئى دى).

یعنی هغه ذات چه هر شی ئی په نهایت حکمت سره درست کړ، هغه الله تعالیٰ چه نن ئی دغه غرونه داسی درانه او مضبوط جوړ او درولی دی هم هغه الله تعالیٰ به یوه ورځ دوی بڅرکی بڅرکی او دړی وړی کوی ـ او تری دوړی به جوړوی ـ او په هواء به یی الوڅوی، دغه د غرونو الوڅول به د خرابی او تباهی په غرض نه وی بلکه د عالم په نظام کښی به سره لاندی باندی او لاژمه تعدیلات کوی ـ او په همغه درجه ئی رسوی چه د هغه لپاره ئی پیدا کړی دی نو دغه ګرد (تول) به د هغه حقیقی صانع صنعت او کاریگری وی چه د هغه هیڅ یو تصرف له حکمت څخه تين نه دی.

﴾ گَنْتُتَنَرُمُوْهُمُوْقِالنَّالِ ﴾ الآیة ۔ پس نسکور به وغورځولی شی مخونه د دوی په اور د دوزخ کښی او وبه ویل شی دوی ته له جانبه د الله آیا جزاء درکوله کیږی بلکه نه درکوله کیږی مگر هغه چه وئ تاسی په دنیا کښی چه کول به مو چه کفر او نور معاصی دی) یعنی د الله تمالیٰ له طرفه هیڅ زیادت او تیری پری نه کیږی څه ئی چه کرلی وی هم هغه به ریبی او له خپلو کړو څخه به مړی څه شکایت کوی.

## إِنَّمَا أَمْرُتُ أَنْ أَعْبُدُ رَبِّ هَا فِي الْبَلْدُةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ ثُنَّيًّ وُ

بیشکه هم دا خبره ده چه امر (حکم) کړی شوی دی ماته داسی چه عبادت کوم د رب د دی بلدی (ښار) هغه (الله) چه حرمت (عزت) ورکړی دی دی (ښار د مکی ته په امن سره) او خاص هم دغه الله لره دی ملکا ، خلقاً و عبیداً) هر شی

تفسیر: له بلده او ښار محخه مراد مکه معظمه ده چه الله تعالیٰ هغی ته خاص تعظیم ـ تحریم او تکریم وړپه برخه کړی دی نو د دغه تخصیص او تشریف په سبب د رب اضافت د هغی په طرف وکړ شو که نه الله تعالیٰ خو د ګردو (ټولو) شیانو رب او مالک دی.

## وَّا نُرُتُ أَنُ أَكُونَ مِنَ الْمُثْلِمِينُ الْمُثْلِمِينُ فَ

او امر (حکم) کړی شوی دی ماته داسي چه شم زه له مسلمانانو (غاړه ایښودونکیو الله ته)

تفسیر: یعنی په هغو خلقو کښی محسوب شم چه د پاک الله کامل حکم منونکی او فرمان وړونی دی او بیخی لی خپل ځانونه ورسپارلی دی.

## وَإِنَّ ٱتَكُواالْقُرُالَ فَنِي الْمَتَالَى فَإِنَّا لِهُتَارِى لِنَفْسِةٌ وَمَنَّ ضَلَّ الْمُثَارِقِينَ الْمُتَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَارِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقُ لَلْمُثَونِ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثِلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ وَالْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُنْعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُلْمِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُنْعِلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلَّ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِي الْ

او (بل مامور یم) په دی چه ولولم قرآن (پر تاسو وائی وروم خلقو ته) پس هر چا چه سمه صافه لاره وموندله پس بیشکه هم دا خبره ده چه سمه صافه لاره ئی وموندله دپاره د ځان (او فائدی خپلی) او هر څوک چه ګمراه شو پس ووایه (ای محمده! ده ته) بیشکه هم دا خبره ده چه زه له ویروونکیو څخه یم.

تفسیو: یعنی زه بالذات هم د الله تعالیٰ بندګی او فرمان برداری کوم او نورو ته هم د الله تعالیٰ دغه عظیمالشان قرآن آوروم او د هدایت سمه صافه لاره خلقو ته ورښیم پس هر محوک چه لاره ئی

ومونلله له جهته د متابعت ځما توحید د الله او نفی د شرکاؤ ته پس بیشکه هم دا خبره ده چه لاره نی ومونلله دپاره د ځان خپل ځکه چه نفع نی هم ده ته راجع ده او هر څوک چه ګمراه شو له جهته د مخالفت ځما پس ووایه ورته چه بیشکه هم دا خبره ده چه زه له ویروونکیو یم او پر ما غیر له پیغام رسولو بل هیڅ نشته او وبال د ضلال د بل چا پر ما نه لویږی یعنی ما خپل پند او نصیحت کړی دی او له دغه تبلیغه می څان فار ځالفه ګرځولی دی که تاسو نه پوهیږئ یا ځان غار ځالغه ګرځولی دی که تاسو نه پوهیږئ یا ځان پری نه پوهوؤ اله امر د قتال ؤ

## وَقُلِ الْحُمَّدُ لِلهِ سَيُرِيُّهُ البِيّهِ فَعَرِ فُونَهَا وَمَارَتُكِ بِغَافِلٍ عَمَّاتَعْمَلُونَ ﴿

او ووایه (ای محمده!) چه کردی (تولی) ثناوی ستاینی (صفتونه) (خاص) الله ته دی (په دغه نعمت د علم او نبوت) ژر به وښیی (الله) تاسی ته دلائل (د قدرت خپل) پس وبه پیژنئ تاسی هغه (دلائل) او نه دی رب (پالونکی) د تا غافل (بیخبره) له هغو عملونو نه چه کوئ ئی تاسی (ای مشرکانو نو جزاء به ورکړی هر چا ته د ده له عمله سره سمه)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته په زرهاؤ گلی د حمد او شکر گای دی چه زه نمی هادی او مهتدی گرخولی یم فیالحقیقت د تعریف لائق هم هنه لوی او مقلس ذات دی. هر چا ته هر هنه جبیگتی (قائدی) یا کمال چه ور په برخه شوی دی د ده له لطف او مرحمت محخه دی ژر به وجبی الله تاسی ته دلائل د قدرت خپل پس وبه پیژنی تاسی هغه دلائل یعنی وروسته له دی نه الله تعالیٰ ستاسی په منځ کنبی یا د باندی د خپل قدرت هغه نمونی او خما د صفاقت داسی جکاره دلائل به درښیی چه د هغو په لیدلو سره به تاسی وپوهیوئ چه بیشکه دغه د الله تعالیٰ هغه آیات دی چه د هغو اطلاع موند ته رسول الله صلی الله علیه وسلم راگړی وه . باخی د هخه وقت پوهیمن آیا تاس تاس وبه لائل او نه دی رب پالونکی د غه بیله خبره ده . د قیامت علامات او نور گرد (تول) تر دغه لائدی راغلل او نه دی رب پالونکی د تا غافل بیخبره له هغیر عملوند نه چه کرئ ئی تاسی ای مشرکانو! یعنی هغه عمل او معامله چه تاسی ئی کوئ هغه گرد (تول) د الله تعالیٰ تر نظر ادی دی بالاخر سم له هغه سره تاسی ته د هغو بدل درکوی که په سزا او نورو کنجی محه تأخیر اد دیل بینی شی نو داسی ئی مه کنئ چه الله تعالیٰ خموند له اعمالو څخه غافل او بیخبره دی .

#### تمت سورة النمل واله الحمد والمنة

سور<sub>ة</sub> «القصم» مكية الا من آية (٥٧) الى غاية (٥٥) فمدنية و آية(٨٥) فبالجحفة اثناء الهجرة وهى (٨٨) آية وتسع ركوعات رقمها (٢٨) تسلسلهاحسب النزول (٤١) نزلت بعد «النمل» د «القصص» سورت «مكى» دى پرته (علاوه) له (٥٦) تر (٥٥) آيتونو پورى چه «مدنى» دى او له (٨٥)

آیت څخه چه په جحفه کښی د هجرت په اثناء کښی نازل شوی دی (۸۸) آیات (۹) رکوع لری په

تلاوت کښی (۲۸) او په نزول کښی (٤٩) سورت دی وروسته د «النمل» له سورت څخه نازل شوی دی

### دِهُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون

(شروع) يه نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

## ڟڛۜۊۜ؈ڗ۬ڵڰٵڸؿٵڰؚؽڮ۬ٵڷۑؙؽڹ۞ٮۜٛؾؙٛڷؙٷٵڡؘڲؽڰۄڽؙ؞ۜؽڔٚٳ مُوؙؠؗؽۅٙڣۯؙۼۅؙڽڽٳڵػؙۼۜڸۊۅؙۄؚؿؙٷؙۄڹؙۏؙؽ۞

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه د کتاب مبین (ښکاره) دی (چه خیر او برکت ئی ښکاره او د حق او د باطل بیلوونکی دی). لولوؤ مونږ پر تا (ای محمده!) له (ځینو) خبرو د موسٰی او د فرعون په حقه (رښتیا) سره دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تقسیو: یعنی مسلمان خلق دی خپل حال قیاس کړی! (موضح) د ظالمانو په مقابل کښی غرنگه چه د حضرت موسٰی علیه السلام په ذریعه الله تعالیٰ بنی اسرآئیل سره له ضعف او کمزوری د فرعونیاتو په مقابل کښی منصور او مظفر وګرځول هم داسی مسلمانانو ته هم اګر که نن په مکی معظمی کښی قلیل ـ ضعیف او ناتوانه په نظر راځی د دوی د بیشمارو زورورو اعداؤ په مقابل کښی بری او کامیابی ور په برخه کوی.

## إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَافِي الْرَضِ وَجَعَلَ اهْلَهَاشِيعًايَّتُشَعِفُ طَأَيِفَةٌ مِّنْهُمُ

بیشکه چه فرعون لوئی (او تکبر) غوره کړی ؤ په ځمکه (د مصر) کښی او ګرځولی ئی ؤ اهل د دغه (مصر) ټولی ټولی چه ضعیفه (مقهوره) کړی ئی وه یوه طائفه له دوی (چه بنی اسرآئیل ؤ)

تفسیر: یعنی په مصر کښی قبطیان ودان وو چه د فرعون له قوم مخخه و او سبطیان هم اوسیدل چه په بنی اسرآئیلو سره مشهور و لیکن فرعون به د ظلم او تکبر له لاری بنی اسرآئیلو ته فرصت او موقع نه ورکوله چه دوی ترقی وکړی او په هوسائی (راحت) او آرام سره ډډه ولګوی ګواکی کور (تول) قبطیان سرداران او آغایان ګوځیدلی و او د انبیاو اولاد بنی اسرآئیل ئی خپل غلامان او نوکران ګوځولی و د او پر دوی به ئی ډیر ذلیل کارونه او سخته بیګاری اجرا کوله او په هیڅ ډول (طریقه) ئی نه پریښوده چه دوی په مملکت کښی قوت او وقعت حاصل کړی.

## ىدى تېخ اَبْنَاءَهُ وَيَسْتَحَى نِسَاءَهُ وُ

چه وژل به ئی ځامن د دوی (چه نسل ئی منقطع شی) او ژوندی به ئی پریښودی ښځی (جنکیانی) د دوی (خپل خدمت ته)

تفسيو: مفسرين وائی چه فرعون يو خوب وليد چه کاهنانو د هغه تعبير داسی و کم چه «د کوم داسی بنی اسرآئيلی هلک له لاسه به ستا دغه سلطنت تباه او برباديږی چه لا تر اوسه نه دی ځيږيدللی» نو ځکه فرعون د دغی پيښی د مخی نيولو په قصد دغه د ظلم او حماقت تدبير له خپله ځانه وويست چه د تل دپاره بنی اسرآئيليان مغلوب مقهور او ذليل وساتی څو په دوی کښی داسی کوم قوت او قدرت پيدا نشی چه له هغه څخه د بغاوت او شرارت کومه انديښنه متصوره وی ـ او داسی امر ئی صادر کړ ـ «وروسته له دی نه هومره بنی اسرآئيلی هلکان چه پيدا کيږی دوی دی د يوی مخی څخه ووژلی شی! او په دغه ترتيب دی د راتلونکی مصيبت او خطره مخه په بنه شان سره ونيوله شی کله چه قبطيان ته د سبطيانو د جونو له خوا داسی کومه خطره نشته نو دوی دی ژوندی پريښودی شی څو وروسته له پيغلتوبه له هغوی څخه قبطيان د وينځو په شان کار واخلی ـ ابن کثير رحمة الله عليه ليکی چه بنی اسرائيلو پخپل منځ کښی د حضرت ابراهيم خليل الله عليه السلام د يو پخوا ويلو تذکره کوله چه په هغه کښی داسی يوه تذکره شوی وه چه «د يوه بنی اسرآئيلی ځلمی له لاسه د مصر د دغه سلطنت تباهی او خرابی مقدره ده » دغه خبره ورو ورو او متدرجاً د فرعون غوړ ته ورسيده او هغه احمق د دغه قضاء او قدار د انسداد لپاره دغه اصول او فوق العاده احکام صادر کړل.

## إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينِيَ ©

بیشکه ؤ دغه (فرعون) له مفسدانو (چه راز راز (قسم قسم) فسادونه به ئی کول).

تفسیر: یعنی فرعون خو بالطبع په ځمکه کچی خرابی غورځوونکی ؤ نو ځکه د داسی لوی ظلم او ستم څخه له سره نه لرځیده او نه ئی زړه خوویده پس هر شی به چه د ده په زړه کچی راته هم هغه به ئی اجراء کول او خپل د کبر او غرور په نشه کچی داسی مست او بیهوشه ؤ چه بی له غور، فکر او اندیجنی او وړاندی او وروسته کتلو څخه به ئی هر شی کول.

## وَيُرِيُهُ آنُ نَنَنَ عَلَى الَّذِيْنَ اسْتُضُعِفُوا فِي الْآرُضِ وَنَجْعَلَهُ وُ آبِيَّةَ \* وَنَجْعَلَهُ وُ الْوَرِثِينَ ۞ وَنُنَكِّنَ لَهُوْ فِي الْأَرْضِ

او اراده وکړه مونږ د دی چه منت احسان کیږدو پر هغو کسانو چه ضعیفان کړی شوی وو په ځمکه (د مصر) کښی او چه وګرځوو مونږ دوی امامان (د دارینو مقتدایان) او وګرځوو مونږ دوی وارثان (د ملک د فرعون) او چه قدرت ورکړو مونږ دوی ته په ځمکه (د مصر او شام) کښی.

تقسیو: یعنی د دغه ملعون انتظامات خو هغه ؤ او ځمونی اراده داسی وه چه کمزوران زورور کړو او تیټ مخلوق هسک (اوچت) کړو او د هغه قوم پر سر د دینی امامت او دنیوی سیادت تاج کیپدو چه د فرعون او فرعونیانو له لوری ذلیل حقیر او مریان شوی ؤ \_ او له هغو ظالمانو او متکبرانو څخه هغه ځمکه پاکه او صافه کړو \_ او دغه مظلوم او ربړ (تکلیف) موندونکی قوم د دوی په ځای ودان کړو \_ او د دینی سیادت سره دنیوی حکومت هم دغه مقهور او مظلوم قوم ته وروسهارو.

### وَيْزِي فِرْعَوْنَ وَهَامْنَ

او چه وښيو فرعون او هامان (وزير ته ئی)

تفسیر: هامان د فرعون وزیر او د ده په ظلم او ستم او تیری کښی له ده سره شریک او د ده د کار آله او د لاس د یوی همسا په شان ؤ.

## وَجُنُودُهُما مِنْهُومًا كَانُوا يَعُدُرُونَ 0

او لښکرو د دغو دواړو ته له دغو (بنی اسرآئیلو نه) هغه شی چه ؤ دوی چه ویریدل (به تری چه زوال د قوت او سلطنت د قبطیانو دی).

تفسیو: یعنی د هنی خطری لامله (له وجی) چه دغو قبطیانو د سبطیانو پر زرهاؤ معصوم هلکان وژلی ؤ مونی اراده ونرمایله چه هم هنه خطره وردمخه کرو فرعون خپل کرد (تول) امکانی کوشش او زیار (محنت) پکار واچولو ـ او پوره زور او قوت ئی ولگوه چه په هیخ صورت هنه بنی اسر آئیلی هلک چه د هنه له لاسه د ده سلطنت تباه کیږی مصنون او مأمون پاتی نشی ـ او فرعون د ده له شره ساتلی وی مگر کله چه د الله تعلیٰ تقدیر قاطع او د ده د ارادی په مقابل کنبی هیخ مانع نشی دریدی نو هم هنه معهود هلک ئی د ده په غیر کنبی وپاله او د دوی په وسیله نی وساته او د هم هنه فرعون په شاهی بستره او په پاچاهی مانی کنبی ئی په ډیر ناز او نعمت لوی کر او دغه یی علی رؤس الاشهاد ثابت او محقق کر د هر هغه کار او انتظام اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی ـ هیڅ یو قوت او قدرت د هغه په انسداد کنبی نه موفق کیږی.

د پاک الله ډيوه لګيږی به تل . څوک چه ئي پو کړی دی سوځيږی به تل

## وَٱوْحَيْنَاۤ إِلَّ اُمِّرِمُوْلِينَ آنُ ٱرْضِعِيْهِ ۚ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَالْقِيْهِ فِي الْمَيِّ

او وحی (الهام) وکړ مونږ مور د موسٰی ته داسی چه تی ورکوه ته دغه (موسٰی) ته نو کله چه وویریدی ته (په ده) پس وغورځوه دغه (موسٰی سره له تابوته) په سیند کښی.

تفسیر: د موسی علیه السلام مور ته یا الهام وشو یا ئی په خوب ولید یا په بله کومه ذریعه ورمعلومه شوه غو چه تاته خپل د دی هلک د وژلو ویره او اندیښنه نه وی پیدا شوی په منظم ډول (طریقه) سره ئی وپاله! او تی ورته ورکوه! کله چه د وژلو ویره درته پیدا شی نو په یوه صندوق کښی ئی تابوت کړه او د نیل په سیند کښی ئی لاهو کړه دغه قصه د «طّه» په سورت کښی هم لیکلی شوی ده.

## وَلَاتَغَافِىٰ وَلَا تَعُزَٰفَ ۚ إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسِلِيْنَ⊙

او مه ویریږه ته (له غرق ئی) او مه خفه کیږه ته (له بیلتون ئی) بیشکه چه مونږ بیرته راوستونکی یو د دغه (موسٰی) تاته او (بیا) ګرځوونکی یو د دغه (موسٰی) له مرسلانو (پیغمبرانو).

تفسیو: یعنی مور ته ئی ډاډینه او تسلی ورکړه شوه چه مه ویریږه او بی له کوم تردد او اندیښنی ئی په سیند کښی لاهو کړه! ستا دغه هلک له سره نه ضائع کیږی او د خپل ځوی د دغه بیلتون څخه هم مه خفه کیږه! چه مونږ ئی ډیر ژر بیرته ستا غیږی ته درولو \_ او د پاک الله اراده په دی خبره تللی ده چه له دی نه یو ډیر لوی کار واخلی او د رسالت په منصب ئی افتخار وبښی او هیڅ یو قوت او طاقت د الله تعالیٰ د ارادی په مخ کښی حائل او مانع نشی کیدی \_ او دغه گرد (ټول) موانع به له منځه لری کیږی او دغه گرد (ټول) موانع به له منځه لری کیږی او دغه مقدس مقصد هرومرو (خامخا) پوره

## غَالتَّقَطَّةَ الُفِرْعَوْنَ لِيَكُوْنَ لَهُوُعَدُوَّا وَّحَرَثَا الْقَ فِرْعَوْنَ وَهَامِنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوَاخِطِيْنَ⊙

پس وموند دغه (او ونیو تابوت د مولمی) کورنی د فرعون دپاره د دی چه شی دغو (فرعونیانو) ته دښمن او (سبب د) غم بیشکه چه فرعون او هامان (وزیر ئی) او لښکری د دغو دواړو وو (دا تول) خطاکاران

تفسیر: مور ئی خپل هلک د لرګیو یوه صندوق کښی وغورځوه او د سیند په اوبو کښی ئی خوشی کړ ـ صندوق د اوبو د جریان په متابعت په داسی یوی ویالی کښی لاړ چه د فرعون په باغ کښی تیریده او هلته د میرمنی آسپی رضی الله تعالیٰ عنها د فرعون د سځی په لاس کښی ولوید میرمنی آسیی رضی الله تعالیٰ عنها ته د دغه ښکلی هلک ښکلی صورت ډیر ښه په نظر ورغی او د ده په وچولی (تندی) کښی د نجابت او شرافت آثار ورښکاره شول نو ئی د پاللو په غرض راپورته کړ . مگر د دی پورته کولو آخری نتیجه داسی شوه چه دغه ووړکی لوی شو او د فرعونیانو سخت مخالف او دښمن ثابت شو ـ او د دوی په حق کښی د روح د

سوهان په شان عیان شو. نو ځکه الله تعالیٰ هغوی ته موقع ورکړه چه دی راپورته کړی. لعین فرعون له دی څخه څه خبر ؤ د هغه دښمن له ویړی چه زه په زرهاؤ مصوم هلکان وژنم، هغه هم دغه هلک دی چه نن په ډیر ناز او نعمت سره ځمونډ په لاسو د هغه پالته او روزنه کیږی فیالحقیقت فرعون او د ده گرد (ټول) وزیران ـ مشیران او نور د دغه ناپاکه مقصد په اعتبار سخت وغولیدل چه بیشماره اسرآئیلی هلکان ئی پر دغه شبهه ووژل مگر یواځی موسی علیه السلام نی ژوندی پریښود لپاره د دی چه دغه موسی هغو فرعونیانو ته دښمن شی نارینه ؤ لره چه سبب د غرقیدلو د دوی به شی او غم ښځو ته چه وینځی به ئی شی. او دغه لام د عاقبت دی یعنی عاقبت د دی نیولو او ژوندی پریښودلو به دغه دواړه کارونه شی.

لیکن که دوی نه تیروتل نو محه به ئی کول ۔ آیا د دوی له لاسه دغه خبره پوره وه چه د الله تمالیٰ تقدیر په دغه تدبیر سره واړوی ؟ د دوی ډیره لویه خطاء تیرواته او سهر په دی کښی ؤ چه دوی غوښتل د قضاء او د قدر فیصلی په انسانی تدابیرو سره ماتی کړی او مخه ئی ونیسی.

## وَقَالَتِ امْرَاتُ فِرْعُونَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ

او وویل ښځی د فرعون (آسیی چه دغه هلک) پخوالی د سترګو دی ماته او تاته.

تفسیر: یعنی غومره جکلی ، کلای او په نړه پوری هلک دی مونی هلک نه لرو راځئ ! چه له ده سره خپل فهم غلط کړو او سترګی پری رنی او زړونه مو خوښ کړو. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه نمون وویل « لک لالی» یعنی ستا د سترګو لپاره به رنا (رنړا) او یخوالی وی نه ځما لپاره لکه چه ازلی تقدیر دغه الغاظ د دغه ملعون له ژبی څخه وویستل چه بالاخر هم هغسی هم وشو.

## لاِتَقْتُلُونِهِ عَلَى آنُ يَنْفَعَنَا آوُنِتُخِذَهُ وَلِمَّا

مه وژنئ دغه (هلک) ښائی چه نفع به راورسوی مونږ ته یا به ونیسو دی ځوی.

تفسیو: یعنی کله چه لوی شی ځمونړ په کار به راشی او که مو مناسب وګاڼه نو به ئی خپل متبنی وګرځوو.

#### وَّهُوُلِانِيْتُعُرُونَ۞

#### حال دا چه دوی نه پوهیدل (پر دغه سبب د هلاک خپل).

تفسیر: یعنی له دی نه خو نه و خبر کله چه دی لوی شی نو څه څه کارونه به وکړی ؟ او دوی داسی وپوهیدل چه دغه هلک کوم بنی اسرآئیلی له ویری څخه په اوبو کښی غورځولی دی ښه که مونږ هم دغه یو هلک ونه وژنو نو په دغه کښی به کوم یو لوی نقصان متصور وی ؟ آیا دغه خبره خو ضروری نه ده چه هم دغه هلک به هم هغه څمونږ معهود دښمن وی چه مونږ تری اندیښنه لرو بیا چه ئی کله مونږ ویالو نو دی به غرنگه ځمونږ په خلاف څه اقدام وکړی ؟ او دغه به شرنگه ممکن وی چه دغه ځمونږ روزلی او پاللی شری هلک به له مونږ سره دښمنی وکړی ؟ دوی له دی نه نه و خبر چه دغه هلک به له هغه لوی ذات سره زیاته دوستی کوی چه د ګرد (ټول) جهان رب او پالونکی دی او کله چه تاسی د هغه رب العالمین دښمنان یځ نو ځکه دی به مجبور وی چه د هغه حقیقی رب العالمین دښمنان یځ نو څکه دی به ظاهری تربیت داسی اسره او هیله (امید) کوئ مګر له دی نه نه شرمیږئ چه د هغه حقیقی رب العالمین په مغه بروته کوئ.

## وَآصُبَرَ فُوَّادُ أُمِّرُمُولِي فِرِغَا إِنْ كَادَتُ لَتُبُدِى بِهِ كُوْلَا أَنُ تَيَطْنَا عَلَى قَلْيِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ۞

او صبا ته وګرځمید زړه د مور د مولمی تش له صبره قراره (او له نورو افکارو پرته (علاوه) د غمه د مولمی) بیشکه چه نژدی وه چه اظهار وکړی په دغه (مولمی سره چه ځوی می دی) که چیری نه وی محکم کړی مونږ (صبر او ثبات) پر زړه د دی چه شی دا له باور کوونکیو (په وعده د الله سره).

تفسیو: اکر که د مولی علیه السلام مور د مولی علیه السلام تابوت په سیند کښی لاهو کړ مگر د مور والی لورینی او د مور والی مینی کله دی ته اجازه ورکوله او آرامه به ئی پریښوده چه د مولی علیه السلام له حاله او له یاده غافله پاتی شی ـ نو شهه او ورځ به د مولی علیه السلام فکر او ذکر له دی سره مل و او له زړه څخه ئی صبر او قرار فرار کړی و او نژدی و چه د ضبط او صبر تار تری وشلیږی او په عمومی ډول (طریقه) سره د ژړا او انکولای په ضمن کښی دغه خبره تری څرګنده شی چه زه هغه کمبخته مور یم چه خپل څوی می په خپل لاس په سیند کښی غورځولی دی ـ که چا موندلی وی یا ئی پته ور معلومه وی نو راته ودی وائی ـ مکر د الله تمالیٰ دغه الهام په از چه د دی نړه ته صبر ، ثبات او تسکین ورپه برخه کړی څو د الله تعالیٰ دغه د الله تعالیٰ کار و چه د دی نړه ته صبر ، ثبات او تسکین ورپه برخه کړی څو د الله تعالیٰ

اسرار پخوا له وقته افشاء او اظهار نه شی او له څه مدت وروسته پخپله د موسٰی علیه السلام مور ته عین الیقین حاصل شی چه د الله تعالیٰ دغه وعده هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده.

## وَقَالَتُ لِأُخُرِهِ قُصِّيُهِ فِنَكُرَتُ بِهِ عَنْ جُنْبِ وَّهُوُ لِاَيَثَعُرُونَ ﴿

او ویل (مور د موسٰی) خور د دغه (موسٰی) ته چه ځه برابره ورور پسی دی (او خبر ئی راوړه) پس کتل به ئی دغه (موسٰی) ته له لری ځایه (لکه پردی) حال دا چه دغه (فرعونیان) نه پوهیدل (په دغه) خوروالی او جاسوسی د دی).

تفسیو: یعنی کله چه د فرعون په حرم سرای کښی هغه صندوق خلاص او دغه هلک په کښی وموند د موسی وموندل شر او په ګرده (ټوله) دنیا کښی ئی آوازه (انگاغه) ګډه او شهرت ئی وموند د موسی علیه السلام مور خپلی لور د موسی علیه السلام خور ته لا له پخوا څخه حکم ورکړی و چه ته دی د خپل ورور په سراغ او پته لګولو پسی تل له لری او جلا (جدا) لګیاء اوسه! او له لری په پته سره د هغه حال او احوال ځان ته معلوم کړه! چه چیری پیدا کیږی ؟ او څه ماجراء پری تیریږی ؟ کله چه دغه جینځ پوه او هوښیاره وه د هغه شهرت او انگاځی په اثر ئی ژر ځان برابر هم هغه ځای ته ورسوه چه پر هغه له سینده موندلی هلک باندی لوی ازدحام او بیروبار جوړ شوی و او هلته لکه یوه بی تعلقه اجنبیه لری ودریده او هیڅ څوک په دی ونه پوهیدل چه دا د دغه هلک خور ده.

## وَحَرَّمُنَاعَلَيُهِ الْمُرَاضِعَ مِنُ قَبُلُ فَقَالَتُهَلُ اَدُلُكُمُ عَلَى اللهِ الْمُرَاضِعُ مِنُ قَبُلُ فَقَالَتُهُ لَلَمُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى اللهُ اللهُ وَهُمْ لَهُ الْمِحُونَ ®

او حرام (منع) کړی وه مونږ پر دغه (موسٰی تی رودل د) دایګانو له پخوا (د بیرته ورتلو مور خپلی ته) نو ویل (خور د موسٰی) آیا خبر کړم زه تاسی پر اهل د (داسی) کاله باندی چه واخلی وساتی دا (هلک) تاسی ته او دوی به ده ته له خیر غوښتونکیو وی.

تفسیو: یعنی د فرعون ښځی ملعون فرعون هم د دغه هلک په پالنه او ساتنه راضی کړ ـ دلته د

تی ورکوونکی فکر وربیدا شو او ډیری دائیګانی ئی طلب کړی ـ مګر قدرت لا له پخوا څخه د موسٰی علیه السلام شونډی کلکی تړلی وی چه برته (علاوه) د خپلی مور له تی څخه د بل چا تی یه خوله ونه نیسی نو سخت تشویش وربیدا شو چه داسی یوه مرضعه له کومه ځایه راییدا کړه شی چه دغه هلک ئی تی وروی ؟ ولی چه موسٰی علیه السلام به مطلقاً د هیڅ یوی مرضعی تی ته خپل مخ نه آړاوه فرعوني خدم او حشم په هم دغه فکر او انديښنه کښي و چه د مولمي عليه السلام خور وویل چه «زه د داسی یوی کورنی معرفی تاسی ته کولی شم چه ډیره پاکه او صافه ده او ممکن دی چه دغه هلک د هغی کورنی د کومی ښځی تی وروی او تر هغه ځای پوری چه زه معلومات لرم هغوی به یه ډیری لورینی (مهربانی) او خیر غوښتنی سره د دغه هلک روزنه او یالنه کوی ځکه چه هغه کورنی ډیره شریفه او نجیبه ده او علاوه بر هغه د باچاهی له کوره د انعام او اکرام لوی توقعات هغوی لا په دی اړوی چه پر دغه هلک ښه توجه او فهم ولری» بالنتیجه د هم دی جینئ په مشوره د حضرت موسٰی علیه السلام مور وغوښتله شوه په مجرد د دی چه د خپلی مور بوی پر موسٰی علیه السلام ولګیده یه ډیره مینه او محبت سره ئی خپل ځان د مور یه تی پوری ونښلوه او په غړکهار سره ئی په تی رودلو شروع وکړه ـ فرعونی کورنی ته د دغی ښځي پيدا کيدل ډير غنيمت معلوم شول چه بالاخر هغه هلک د يوي مرضعي يعني د خپلي مور تی سرہ یخلا شو او شودی ئی روی. یه دغه ګرد (ټول) سرہ خوښ او خوشال شول ـ او ډیر انعامونه او اکرامونه وکړل شول مګر مرضعی خپل ځینی عذرونه او ضروریات وروړاندی کړل چه « زه د هغو لامله (له وجي) دلته نشم اوسيدلي \_ كه راته داسي امر او اجازه وشي چه دغه هلك له خپله ځانه سره کور ته يوسم ـ او هلته ئې په فارغ البالي سره روزنه او پالنه وکړم!» لکه چه په هم دغه ياس ترتيب سره بيا موسٰي عليه السلام يه امن او اطمينان سره د خپلي مور غيږي ته ورسید او د فرعون هغه طلب او تنخاه چه د دغی مرضعی لپاره ټاکلی (مقرر کړی) شوی وه هم ورته يه لاس ويرياء ورغله.

فَرَدَدُنهُ إِلَىٰ أُمِّهٖ كَىٰ تَقَرَّعَيُهُمَا وَلِاتَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقَّ

پس بیرته راوست مونږ دغه (موسٰی مور خپلی ته دیاره د دی چه یخی (او رنی) شی سترګی د دی (په بیرته رسیدو د موسٰی) او چه نشی غمجنه (په بیلتون نی) او دېاره د دی چه وپوهیږی (په عین الیقین هم) په دی چه بیشکه وعده د الله حقه ده

تفسير: يعنى به ﴿ وَالْأَذْوُهُ الْمُلْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُؤْسَلِيْنَ ﴾ كښى دوه وعدى ورسره شوى وى

یوه خو هم هغه وعده وه چه مور ئی پخپلو سترګو ولیده چه په څه یو حیرانوونکی طریقه پوره او تر سره شوه او د دوهمی وعدی د پوره کینلو له پاره ورته قیاس موقع پیدا شوه چه بیشکه هغه هم په خپل وخت او نیته پوره کیدونکی ده.

## ٷڵڮؾؘٳػ۬ڗٛ<u>ۿ</u>ؙۅؙڒڽۼؙڵؠٛٷؽؘٛ

ولیکن اکثر د دوی نه پوهیږی (پری چه حقه ده).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ وعده هرومرو (خامخا) رسیدونکی او واقع کیدونکی ده هم! په منځ کښی ډیر خندونه او موانع پیښیږی چه د هغو په نسبت ډیر ضعیف الاعتقاد کسان متردد او مشتبه کیږی. (موضح).

## وَلَتَابَكَغَ اَشُدَّهُ وَاسْتَوٰى التَيْنَهُ هُكُمُنا وَعِلْمًا وَكَدْلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ®

او کله چه ورسید (موسٰی) زور (قوت د عجوانی خپلی) ته او برابر شو (په عقل) نو ورکړ مونږ ده ته حکمت (نبوت) او علم (پوه) او هم داسی (مهربانی چه وکړه مونږ په موسٰی او مور ئی) جزاء ورکووو مونږ نیکی کوونکو ته.

تفسیو: یعنی کله چه موسٰی علیه السلام د خپل رشد او ځلمیتوب وخت ته ورسید نو مونی ده ته ډیری د حکمت خبری وروښودی او خصوصی علم او نهم او پوهه مو ورکړه څکه چه دی د هلکتوبه را په دی خوا صالح او نیک عمل ؤ نو داسی پوه او قابلو خلقو سره زمونیړ لطف او مرحمت هم داسی مبلول کیږی.

> ۅۘۮڂڵٳڵؠؙۮڽؙؽؘڐۘۘۘۼڵڿؽڹڂؘۿڵڐۺؙٲۿؙؚڶۿٵڣٛۅؘۜۘۘۘۘۘۘۘڮۮڣۣۿٵ ڔۘڿؙؙڮؽؙڹۣؽڨۧٮٞؾڶڹۿڶۮٳڝؙۺؙؽؾۘ؋ۏۿڬٳڝؘؙۘۼٮؙۊؚٷٚ ڣؘٲۺۘؾۼٵؿؙٛ؋ٲڵۮؚؽؙڝؙۺ۫ؽۼؾ؋ۼٙڶ۩ٚۮؚؽؙڝڹؙۼۮؙۊؚۨۄٚٚڡٛٛٷۮۜٷ

## مُوسى فَقَصٰى عَلَيْهِ قَالَ لَهٰ مَامِنَ عَلِ التَّيْطِيِّ اِنَّهُ عَدُو ُ وَمُضِلُّ مَّبِينُ فَ مُوسَى الله عَلَمُ وَالْمُعْفِيلُ مَّبِينُ فَالْمَوْلِ وَعَمَرُ لَهُ إِنَّهُ هُوالْمُعُورُ الرَّحِيدُ وَالْمَعْفُورُ الرَّحِيدُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللهِ المُعَلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُعَلِمُ اللهِ المُعَلِمُ اللهِ اللهِ المُعَلِمُ اللهِ اللهُ اللهُ المُعَلِمُ اللهُ الله

او ننوت (موسٰی) سار (د مصر) ته په وقت د غفلت د اهل د هغه کښی (د غرمی په وقت کښی چه ویده ؤ) پس ویی موندل په دغه ښار کښی دوه سړی چه جگړه یی سره کوله دغه یو (سبطی) له تابعانو د دغه (موسٰی ؤ) او هغه (سبطی) چه له دښمنانو د دغه (موسٰی) ؤ پس مرسته (مدد) وغوښته دغه (سبطی) چه له دښمنانو د ده (سبطی) چه له دښمنانو د ده ؤ پس په سوک وواهه هغه (قبطی) لره موسٰی پس قضاء وکړه (الله) په دغه قبطی (چه مړ ئی کړ په سوک د موسٰی سره کله چه د وژلو قصد ئی نه ؤ کړی او نه ؤ مامور په قتل د هغه نو ځکه) وویل (موسٰی) چه دغه کار له عمله د شیطان دی، بیشکه چه دغه (شیطان) دښمن دی (د انسانانو) عمله د شیطان دی، بیشکه چه دغه (شیطان) دښمن دی (د انسانانو) کړی دی په نفس خپل (په قتل د دغه قبطی سره) پس مغفرت کړه ماته (دغه کړی دی په نفس خپل (په قتل د دغه قبطی سره) پس مغفرت کړه ماته (دغه کناه ځما) پس مغفرت کړه ماته (دغه دی خامخا ښه بښونکی د (خطیاتو) ډیر رحم والا

تفسیو: حضرت مولمی علیه السلام وروسته له محلمی توبه یوه ورځ په داسی وقت کښی ښار ته ورسیده چه خلق غافل ویده و ښایی چه یا به د شپی یا به د غرمی وقت و حضرت مولمی علیه السلام چه کله محلمی شو د فرعون له قوم او د دوی د ظلم او کفر له سببه بیزاره و او تل به ئی له بنی اسر آئیلو ناسته او ولاړه درلوده (لرله) د ده د مور کور د ښاره د باندی و . حضرت مولمی علیه السلام به کله کله هلته ورته او کله به د فرعون کره هم ورته ـ د فرعون قوم (قبط) د ده سره هم عداوت او دښمنی درلوده (لرله) او داسی به ئی د ده په نسبت وویل چه دی ذاتاً د غیر قوم یو ځلمی دی ـ نه چه د زور او قوت خاوند شی. مولمی علیه السلام یوه ورځ ولید چه دو سریو پخپلو منځو کښی جنګ سره کوو چه یو ئی سبطی (اسرآئیلی) او هغه بل ئی قبطی و ـ کله چه اسرآئیلی مولمی علیه السلام ولید ورناری ئی کړی چه «راشه د دغه قبطی له لاسه می خلاص کړه» وایی چه دغه قبطی د فرعون د مطبخ یو سری و ـ مولمی علیه السلام لا له پخوا څخه د قبطیانو د ستم او ظلم او تیری څخه باخبره و ـ کله چه دلته مولمی علیه السلام لا له پخوا

سترګو د ده لاس اچول او زیادت ولید ـ د ده د حمیت رګ هم وخوځید ممکن دی چه د پوهولو او لار ښوولو او پند او نصيحت كولو په وقت كښى دا قبطى موسٰى عليه السلام ته هم ځینې سختې خبرې ویلې وي ـ لکه چه په ځینو تفاسیرو کښې شته الغرض موسٰي علیه السلام تش تهدید او ویرولو لپاره د یوه سوک گزار بری وکړ څرنګه چه موسٰی علیه السلام ډیر یو قوی ځلمی و په هم هغه سوک سره ئی دغه قبطی پر ځمکه ونښلوه حال دا چه پخپله موسٰی ته دا نه وه معلومه چه ځما په يوه سوک به داسې يو قوی سړی يو په يو مړی نو ډير زيات خفه شو چه ولی بلا قصده وینه را یه غاړه شوه حال دا چه دغه قبطی یو حربی کافر ؤ ـ ظالم ؤ ـ او د موسٰی عليه السلام نيت هم تش د ده تأديب و او نه ئي غوښت چه وئي وژني مگر دغه خو يوه خبره دہ چہ یہ دغہ وقت کسی جنگ او جہاد نہ ؤ نستی ۔ او موسٰی علیہ السلام قبطیانو تہ د سبطیانو له طرفه د حرب اعلان نه ؤ ورکړی ـ بلکه د ده له هغه مطمئن او آرام ژوندون څخه چه په مصر کښی معروف او مشتهر ؤ ګرد (تول) خلق د ده د لوری مأمون او ډاډه ؤ چه دی بی موجب د چا له ځان او مال او نورو شیانو سره هیڅ کار او تعلق نه لری بیا امکان لری چه د غیظ او غضب یه جوش کښی د هغی معاملی تحقیق هم یه سرسری ډول (طریقه) سره شوی وی او د سوک وهلو به وقت کښې ئې فکر ونشو چه په څه اندازه سره هغه ووهلي شي ؟ او څرنګه يو وهل د تادیب لپاره بس او کافی دی ؟ له بل طرفه د دغه بلا اراده قتل یه اثر دغه فکر او اندیسنه تولیده کیده چه له گوند (دلی) او گوند بازی (دله بازئ) اور یو ځلی بل او د نورو مصائبو او فتنو ابواب ونه پرانستل شي نو څکه موسی علیه السلام له خپل عمل څخه سخت نادم او متأثر شو. او داسی ویوهید چه د ده به دغه عمل کښی تر یوی درجی بوری د شیطان مداخله هم شته. د انبياء عليهم السلام ضمير او فطرت داسي پاک او صاف او د هغوى استعداد دومره اعلیٰ وی چه پخوا د نبوت له موندلو څخه دوی د خپلو اعمالو د یوی یوی ذری محاسبه په ډیر تدقیق کوی. او یه ډیر لږ ښوئیدلو یا اجتهادی خطاء د پاک الله له درباره یه عجز او نیاز او ژړا معافی غواړی او تری توبه کوی لکه چه موسٰی علیه السلام هم د دغی خپلۍ خطاء معافی وغوښته او بر دغه خپل تقصیر ئی اعتراف وکړ چه د الله تعالیٰ له طرفه وروبښلی هم شو. او اغلباً د دغی معافى معلومات به ده ته د الهام او نورو وسائلو په وسیله شوی وی. ځکه چه انبیاء علیهم السلام خو پخوا تر نبوت د عظمت موندلو څخه د ولايت په خلعت هرومرو (خامخا) معزز وی.

## قَالَ رَبِّ بِمَا اَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنُ الْوُنَ ظَهِيُّ الِلْمُجُومِيْنَ ٩

وویل (موسٰی) ای ربه محما په حق د انعام فضل ستا پر ما (وساته ما) پس چه له سره زه هیچیری نشم مدد کار دپاره د ګنهګارانو.

تفسیر: یعنی کله چه تا ماته پخپل فضل او کرم د عفوی بشارت رامرحمت کر او عزت ـ راحت

ـ قدرت او قوت دی راعطاء کر نو زه د دی د شکریی لامله (له وجی) به له سره د مجرمانو او گناهگارانو حامی او مرستی (مددگار) نه کیږم. ممکن دی چه مولسی علیه السلام ته د دغه مستغیث اسرآئیلی څه تقصیر هم معلوم شوی وی او هم دغه ته به یی مجرم ویلی وی، یا به ئی له مجرمانو څخه کفار او ظالم خلق مراد وی یعنی زه ستا دغه راکمری قوتونه به وروسته له دی نه له سره د دغو خلقو په نصرت او حمایت کښی نه لگوم یا به له مجرمینو څخه شیاطین مراد وی چه زه به هیڅکله د دوی د جمعیت حمایت نه کوم. څو هغوی څما په زړه کښی دغسی وسوسی واچوی او دغسی کارونو ته می ولمسوی چه وروسته له هغه زه په ندامت او حسرت کښی اخته شم یا به یی هغه اسرآئیلی ته د دی لامله (له وجی) مجرم ویلی وی چه هغه د دغه جرم د وقوع سبب کرځیدلی ؤ. والله اعلم.

## فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِ نِيَاةِ خَالِفًا تَيْتُرَقَّبُ

بیا صبا پامخید (موسٰی) په دغه ښار کښی په داسی حال کښی چه ویریدونکی ؤ (پر ځان خپل) چه انتظار به ئی کوو (مدد د رب خپل ته یا لاره ئی کتله د نجات خپل).

**تفسیو:** یعنی مو<sup>ل</sup>ی علیه السلام انتظار کوی او لاری ته ګوری چه د دغه مقتول وارثان خپله دعوی به ئی فرعون ته وړاندی کړی وی، ولید شی چه پر چا دغه جرم اوړی ؟ او له ما سره محه سلوک کوی ؟

## فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَوْ بِالْأَمْسِ يَسْتَصُرِخُهُ ۖ قَالَ لَهُ مُوْسَى إِنَّكَ لَغَوِيٌّ ثُمِيدُنَّ ۖ

پس ناخاپه هغه (اسرآئیلی) چه نصرت مدد ئی غوښتی ؤ له دغه (موسٰی) څخه پرون اوس بیا ناری وهی دغه (موسٰی ته او مرسته (مدد) تری غواډی پر بل قبطی باندی) پس وویل موسٰی هغه (اسرآئیلی) ته چه بیشکه ته خامخا بی لاری ئی شکاره (چه پرون دی هغه قبطی راباندی مړ کړ او اوس بیا راته ناری وهی).

تفسیو: یعنی هم هغه اسرآئیلی نن له بل کوم سری سره جنگیده او لاس یی پری اچولی ؤ. نو موسٰی علیه السلام داسی ورته وویل چه ته هره ورځ له ظالمانو سره نښلی او غواړی چه ما هم له هغوی سره په جنګ واچوی لنډه یی دا چه حضرت موسٰی علیه السلام ورته ورغی لپاره د امداد.

## فَكَتَآانُ اَرَادَانُ يَبُطِشَ بِالَّذِيُ هُوَعَكُوُّلُهُمَا قَالَ يُنُوُسَى اَتُونِيُ اَنُ تَعْتُكِنَى كَمَا قَتَلْتَ نَشُسَا لِالْأَمِسُ إِنْ تُرْبُيُ الِّلَا اَنْ تَكُوْنَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِّبِيُكُ اَنْ تَكُوُنَ مِنَ الْمُصْلِحِيْنَ ®

پس کله چه اراده وکړه (موسٰی) چه ونیسی هغه (قبطی) چه ؤ دښمن د دغو دواړو (یعنی موسٰی او د دغه اسرآئیلی ته په قهر هم شوی ؤ نو) وویل ای موسٰی! آیا اراده لری د دی چه وژنی ته (نن) ما لکه چه وژلی دی ؤ یو نفس (د قبطی) پرون اراده نه لری ته (د هیڅ شی) مگر د دی چه شی (ای موسٰی) زورور په ځمکه (د مصر) کښی او اراده نه لری چه شی ته له اصلاح کوونکیو څخه.

تقسیر: یعنی موسی علیه السلام غوښت چه پر هغه ظالم قبطی لاس واچوی او دغه مظلوم سبطی (اسرآئیلی) تری خلاص کړی خو سبطی په دی ګمان له موسی علیه السلام څخه وویرید کله چه ده راته «غوی مبین» ویلی دی نو نه چه اوس می ووژنی ځکه چه دغه سبطی داسی وپوهید هم هنسی چه په خوله او خبرو سره ماته په غصه او قهر دی نو هرومرو (خامخا) لاس ئی هم پر ما پورته کیږی. هغه پرونی وینه چه تر نن پوری پته وه او څوک پری نه و خبر چه د هغه قاتل څوک دی ؟ کله چه دغه قبطی ده هغه صبطی دا خبری واوریدی نو پوه شو چه هغه قبطی هم دغه موسی وژلی دی نو ورغی او فرعون ئی خبر کړ او فرعونیانو هم د موسی علیه السلام د وژلو اراده وکړی او دغه خبره د دغه سبطی له ژبی نه په هر ځای کښی داسی مشهوره شوه چه هغه سبطی داسی وائی چه د موسٰی یواځی هم دغه کار زده دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه دار ئی زده نه دی چه د موسٰی در طرفینو په منځ کښی صلح او روغه وکړی.

## وَحَآءُ رَجُلٌمِّنُ اَقْصَاالْمَدِينَة قِينُعَىٰ قَالَ لِمُوْسَى إِنَّ الْمَكَا يَانْتِرُوْنَ بِكَ لِيَقَتُلُولُو فَاخْرُجُ إِنِّ لَكَ مِنَ النَّصِحِيُنَ۞

او راغی یو سری له آخره د ښاره په دی حال چه رامنډی ئی وهلی وی ویل ای موسی! بیشکه چه مشران مشوری کوی په حق ستا کښی دپاره د دی چه ووژنی تا (په قصاص د هغه قبطی) پس ووځه ته (له مصره) بیشکه زه یم تاته له نصیحت کوونکیو (خیر غوښتونکیو) نه.

تفسیو: یعنی د دغه قتل خبر فرعون ته رسیدلی دی او هلته سره جرگی او مشوری کوی چه د غیر قوم د یوه ځلمی جرائت تر دغی اندازی پوری رسیدلی دی چه د شاهی قوم او د سرکاری ملارمانو د یوه فرد قتل ته اقدام کوی د حکومت ملازمان پر موسٰی علیه السلام پسی په سرعت و څغلول شول چه ژر ئی پیدا او بندی او په قتل ئی ورسوی له هغه مجمع څخه د یوه نیک طبینته او پاک زړه او ښه نیټه سری په زړه کښی پاک الله دغه خبره واچوله خو هغه په تلوار او د یوی لندی لاری څخه په څغاسته موسٰی علیه السلام ته خپل ځان ورسوی او دی له دغه ماجراء څخه باخبره او داسی یوه مشوره ورته ورکړی چه ښائی ته هم دا اوس له ښاره ووځی! (موضح القرآن) لیکی دغه نی څمونو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته هم اورولی دی چه خلق د ده د وژلو په فکر کښی هم لویږی ـ او دی به هم لکه موسٰی علیه السلام له خپله وطنه هجرت کولو ته مجبوریږی لکه چه گرد (ټول) کفار ټول شوی ؤ څو هغوی گرد (ټول) یو ځلی پر دوی ځان وغوره یو، نو په هم دغه شپه کښی دوی له خپله وطنه هجرت وفرمایه.

## ڡٛڂؘۯڿڔڡ۬ؠؙٛٵڂٳٝؠڡ۠ٵؾؘۘڗڰٛٛٛٛٛٛٛٛػؙ۪ۊؘٲڶڒؾؚۼؚۜؽؙڡؽٲڶۊۜۅؙڔٳڟۨڸؽڹؖ ۅؘڵؾۜٵۊۜڿۜۼ؋ؾؚڶؙڡٙٵٚءٛڡٙۮؽؽۊٵڶۼڶ؈ڒؚڽٚٞٲڽ۠ؾۿڔؽؽؙۣۺۅٙٳٛ؞ ٵڛۜؠؽؙڶ

پس ووت موسٰی له دغه مصر څخه په دی حال کښی چه ویریدونکی ؤ کتل به ئی (هر طرف ته چه څوک راپسی رانشی) وویل (موسٰی) ای ربه ځما نجات راکړه ته ماته له قومه ظالمانو (چه فرعون او تابعان ئی دی) او کله چه متوجه شو (موسٰی) په طرف د مدین وی ویل امید دی له رب ځما څخه د دی چه وښیی ماته سمه لاره.

تفسیو: حضرت مولمی علیه السلام له مصر محخه د هجرت په قصد لاړ شو لیکن هیڅ یوه لاره او طرف ورته نه و معلوم نو له پاک الله محخه نی سوال وکړ چه په سمه لاره می برابر کړه! نو ځکه القصص(٢٨)

دی د(مدین) په لویه لاره برابر شو او په خیر او سلامتی سره یی هلته ورسوه او په مدین کښی ئی داسی د امن او اطمینان ژوندون ور په برخه کړ چه په کښی ښه مانوس او متاهل شو یواځی هم دغومره نه بلکه تر ډیر لری پوری ئی نوری لار ښوونی هم ورته وکړی ـ او په سمه صافه لاره ئی رهی (روان) کړ.

## ۅۘڵؿۜٵۅؘڒۮؘڡٵۧءٛٙڡۮؽڹۅؘۅؘڿٮڡڶؽؗڋٳؙڞۜڎؙۜڝؚۜڹڶڷٵڛ ؽٮؙڠؙۏؽؘۄؗ۬ۅؘۅؘڿٮؘڡؚڽؙۮؙۏڹۣۿٵڡؙۯٳؘؾؽڹۣڗؘڎؙۏؙڋڹٵٚٵڶ ڡٵڂڟڹػؙؠٵ۫ٵٚڷؾؘٵڒۺؘۼؿ۫ڂؿ۠ؽڞڽۯٳؾٵٛۥٞۧٷٙٲڹٛٷٵۺۧؽٷٞڮؠؽؙ۞

او کله چه ورسید (موسٰی) اوبو د مدین ته نو نی وموندله پر هغه (کوهی)
یوه ډله له خلقو چه اوبه یی ورکولی (مواشیو خپلو ته) او وئی موندلی
رابیرته له دوی څخه دوه ښځی چه رامنع کولی به نی ګډی خپلی (له اوبو
نه) نو ویل (موسٰی دغو ښځو ته) چه څه دی حال ستاسی (چه منع کوئ له
اوبو ګډی خپلی) وویل هغو (دواړو) چه اوبه نه ورکوو مونږ (ګډو خپلو ته)
څو بیرته لاړ شی (دغه) شپانه او پلار ځمونږ زوړ (د ډیرو کلونو سړی) دی
چه کار ئی له لاسه نه کیږی.

تفسیر: مدین له مصر محخه د اتو یا لسو ورځو لری مسافه کښی پروت دی کله چه دی هلته ورسید ویی تیی و. وئی لیده چه خلق پر کوهی راتول دی او خپل مواشی اوبه کوی او دوه داسی ښځی ئی هم هلته ولیدی چه دغو دواړو خپلی ګډی لری حصاری کړی دی او په شرم او حیا اسره لری ولاړی وی په دوی کښی دومره یو زور او قوت نه و چه هغه مجمع له خپلی مخی مخخه لری کړی یا بالذات هغه لویه درنه بوکه له اوبو مخخه ډکه او له کوهی مخخه ئی راوکاړی او ممکن ؤ چه دوی به خپلو ګډو ته داسی اوبه ورخمنولی وی چه له نورو مخخه نرورسته پاتی کیدی نو موسی علیه السلام له دوی نه د انتظار علت استفسار کړ هغوی وویل چه مونږ له ګردو (تولو) مخه وروسته خپلو مواشیو ته اوبه ورکوو محکه که محمونږ پلار محلمی او قوی وی نو مونږ به ولی راتلو او هغه به پخپله راته او له دغو خلقو سره به ئی خپله معامله خلاصوله.

## فَسَقَى لَهُمُ اثْتَةِ تُوكَّى إِلَى النِّطِلِّ

پس اوبه کړه (موسٰی رمه) د دغو دواړو بیا ئی شا وګرځوله (ښځو ته او لاړ

القصص(٢٨)

#### شو) سیوری ته

تفسیوز: د انبیاق فطری جنبات او ملکات هم داسی وی ـ سره له دی چه موسٰی علیه السلام په دغه وقت کښی ستری ستومان ـ وړی ـ تړی ؤ ـ خو بیا هم ورته دغه ننګ او غیرت ودرید چه سره ځما د موجودیته دغه ضعیف صنف به ولی له همدردی او اعانته محروم پاتی کیړی نو ودرید هغه لویه تیږه (ګټه) او هغه مجمع ئی لری کړه یا وروسته له هغوی له کوهی څخه ئی صافی پاکی تازه اوبه راوویستی او د دغو جونو ګډو ته ئی اوبه ورکړی.

## فَقَالَ رَبِّ إِنِّى لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيْنَ

نو وی ویل ای ربه ځما بیشکه زه هر هغه څیز ته چه ولیږی ته ماته له خیره فقیر (محتاج) یم.

تفسیر: یعنی ای الله ! زه د خپل هیخ عمل اجرت له مخلوقه نه غوایم! هو! که ستا له طرفه کومه بیگته (فائده) راورسیپی زه هغی ته تل محتاج یم. (موضح القرآن) لیکی «بنځو دی وپیژاند چه دغه سری د لاری مسافر او په سیورو کښی کیناستونکی پردیسی دی او له لری محخه ویی تپی راغلی دی لاړلی او خپل پلار ته ئی دغه گرد (تول) احوال وویل چه هغه حضرت شمیب علیه السلام ؤ علی القول المشهور او هغه ته هم دغسی یو سری ور په کار هم ؤ چه نیکبخت وی او بسونه ئی وساتی او خپله لور ور واده کړی.

## ۼٵٞ؞ٙؿؙٵٟڂٮ۠ٮۿؠؘڷؿۺؽۼٙڸٳۺڠؽٳۧ؞ؗۊٵڵؿٳڹٙٳؽؘؽٮؙٷڰ ڸؚۼڔ۫ڒڮٵۘجٛۯمٳڛڠؽ۫ؾڵؽ<sup>ٳ</sup>

پس راغله دغه (موسٰی) ته یوه له دواړو چه تګ ئی کاوه په (طریقه د) حیا۔ سره نو وویل (دی موسٰی ته) چه بیشکه پلار ځما بولی تا دپاره د دی چه درکړی تاته اجر حق د اوبو کولو ستا (ګډو) ځمونږ ته

تفسیر: دغه جینئ داسی راتله لکه چه د شریفی او عفیفی او پاکی به یحی عادت او قاعده وی وائی چه دی له ډیره شرمه او حیاء خپل مخ په تکری (نحادر) بیخی پیچلی (نغالهای) و ـ او خبری به ئی کولی. حضرت مولٰی علیه السلام د الله تعالیٰ محخه د خیر طالب و چه ئی له خپله فضله په غیر متوقعه ډول (طریقه) سره ورولییه نو ولی به ئی نه منله ـ پاځید او له هغی بهځی

سره د شعیب علیه السلام په لوری روان شو وائی چه د تللو په وقت کښی دغی جینځ ته وویل چه «ته ځما په مخکښی مه درومه ! او راپسی راځه نه چه پر پردی ښځی عمداً ځما نظر ولویږی » لکه چه موسٰی علیه السلام د مخه شو \_ او هغه جینځ ورپسی تله او په خبرو سره ئی ورته د لاری ښوونه کوله \_ څو ئی خپل پلار ته راوست.

# فَكَتَاجَأَءُ وَقَضَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لاَ تَخَفَّ بَغُوتَ مِنَ الْقَوْمِ الظّلِيدِينَ®

پس کله چه راغی (موسٰی) دغه (شعیب) ته او بیان ئی کړه پر دغه (شعیب) قصه خپله وویل (شعیب موسٰی ته) مه ویریږه! چه نجات دی وموند له قومه ظالمانو (فرعونیانو) نه.

تفسیر: حضرت موسٰی علیه السلام خپله توله قصه حضرت شعیب علیه السلام ته واوروله شعیب علیه السلام ده ته ډاډینه او تسلی ورکړه او وی فرمایل چه ته اوس د ظالم قوم د منګلو څخه خلاص شوی وروسته له دی نه دوی انشاءالله تعالیٰ تاته هیڅ ضرر نشی رسولی څخکه چه مدین د فرعون د سلطنت له حدوده خارج ؤ.

### قَالَتُ إِخْدَامُمَا يَابَتِ اسْتَا جُرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَاجُرْتَ الْقِوِيُّ الْوَمِيْنُ®

وویل یوی له دغو دواړو! ای پلاره ځما! مزدور ونیسه دی (دپاره د میږو «ګډو» څرولو) بیشکه چه غوره د هر هغه چا چه مزدور ئی نیسی هغه څوک دی چه قوتناک او امانتګر وی.

تفسیر: یعنی په موسٰی علیه السلام کښی دواړه صفات موجود دی زورور دی چه یواځی لویه تیږه (گته) ئی د کوهی له سره لری کړه چه هغه به په څو تنو لری کیده په ډیر قوت او میړانه (بهادری) سره ئی اوبه وویستلی او ځمونږ رمه ئی په لږ وقت کښی اوبه کړه او ګرده (ټوله) د اوبو ویستونکی مجمع ئی سره لری کړه او امانت دار دی چه هیڅ طمع او توقع نه لری او ډیر عفیف او یو شریف ځلمی دی تر دی چه په لاره کښی هم له ما ځنی پر مخ ته چه پر ما ئی له

سره نظر ونه لګیږی.

### قَالَ إِنِّنَ أُرِيْدُانَ اٰثِكِحَكَ لِحُدَى ابْنَتَقَ هَتَيْنِ عَلَىٰ اَنْ تَاجُرِنَ ثَنْنِي جَيِّعِ وَلَنَ ٱتَّنَدُتَ حَشْرًا فِينَ عِنْدِكَ ۚ وَمَا اَرُيُدُ اَنَ اَشُقَّ عَلَيْكَ سَجِّدُ فِي ٓ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الطِّلِفِينِ ®

وویل (شعیب موسٰی ته) بیشکه زه اراده لرم د دی چه په نکاح درکړم تاته یوه له دغو لونو خپلو چه دا دی په دی چه مزدوری وکړی ته ځما دپاره اته کاله پس که پوره کړه تا لس کاله نو هغه به ستا له طرفه (له ما سره احسان) وی او نه لرم زه اراده د دی چه مشقت واچوم پر تا (په اشتراط د لسو کلونو) ژر به ومومی ته ما که اراده وفرمائی الله له صالحانو نیکانو (وفا کوونکیو په وعده).

تفسیر: ښایی هم دغه خلمت د ده د جینځ مهر وی.

ځمونړ حنفيانو په مذهب اوس هم كه د بالغي جينځ خوښه وى نو د دى اقارب هم داسي خدمت د مهر په عوض تاكلي (مقررولي) شي (كذا نقله شيخ الاتور اطال الله بقاءه)دلته يواځى د نكاح خبرى مذكورى دى ظاهر دى چه د نكاح تړلو په وقت كښى حضرت شعيب عليه السلام پخپله يوه جينځ معينه او د هغى په رضاء او خوښى سره ئى نكاح تړلى ده چه هغه په ارجح الاقوال هم هغه مشره وه او بويى صفورا يا بهيى صفراء رضى الله تعالىٰ عنها نوميده او د حضرت مولى عليه السلام معرفى ئى په اول كښى له خپل پلاره سره كړى وه.

﴿ وَالْمَاتَسَكَمُ عُمْرِالْوَى مُعْمِداتُ ﴾ ـ پس که پوره کړه تا لس کاله نو هغه به ستا له طرفه له ما سره احسان وی). یعنی اقلا اته کاله به ځما په خدماتو کیبی هرومرو (خامخا) مصروفیږی که دوه کاله نور دی هم خدمت و کړ نو هغه ستا تیرع ده او زه خو کوم سخت خدمت له تا څخه نه اخلم ته به له ما سره اوسیږی انشایالله پخپله به په تجربه سره درڅرګنده شی چه زه بدطینته سری نه یم، بلکه د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره د نیک بختانو څخه یم. ته به څما په صحبت کبیی نه خهه کیږی بلکه د طبیعت د مناسبت لامله (له وجی) به مؤانست درحاصل شی.

### قَالَ ذَلِكَ يَنْفِي ُوَبَيْنَكَ أَيَّنَا الْكِلَيْنِ تَضَيِّتُ فَكَرَعْنُ وَانَ عَلََّ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَعُولُ وَكِيـُلُّ ۞

وویل (موسٰی شعیب ته) چه هم دا (عهد مقرر شو) په منځ ځما او ستا کښی چه هره یوه له دی دواړو نیټو چه پوره کړه ما پس نه به وی زیادت پر ما او الله پر دغه چه وایو (لی مونږ یعنی زه او ته وکیل) ساتونکی شاهد دی.

تفسیر: یعنی زه مختار او خپلواک یم چه اته کاله درسره پاتی کیدم که لس کاله په هر حال دا معاهده چه اوس ترلی شوی ده د الله په اعتماد ځما خوښه او منظوره ده زه پاک الله پر دغه معاهده شاهدوم او دغه معامله ختم کوم. په احادیثو کښی راغلی دی چه موسٰی هم دغه اوپد مدت (لس کاله) پوره کړ حضرت شاه صاحب فرمایی ځمونو رسول صلی الله علیه وسلم هم کله چه له خپله ووت اته کاله وروسته راغی چه معظمه مکه فتح کړی \_ او که ئی خوښه شوی وی په هم هغه ښار له کفارو څخه تخلیه کړی وی لیکن پخپله خوښه یی لس کاله وروسته هغه له کفارو څخه تخلیه کړی وی لیکن پخپله خوښه یی لس کاله وروسته هغه له کفارو څخه پاکه کړه.

فَكَتَا فَظَى مُوْسَى الْأَكْبَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهَ الْسَرِمِنَ جَانِبِ
الطُّوْدِنَارُأْقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُنُّوْآ إِنِّيَ النَّسُتُ نَارًاتُعَلِّنَ التَّكُوُ
مِنْمُ لِبِخَبْرِ اَوْجَكُ وَقِرِضَ النَّارِ لَعَكُمُ تَصُطَلُونَ ۞
فَكَتَا التَّهُ الْخُدِي مِنُ شَاطِئُ الْوَادِ الْأَيْمُنِي فِي الْبَقْعَةِ
المُنْزِكَةِ مِنَ الشَّحَرَةِ آنَ

پس کله چه پوره کړه مولمی نیته (خپله په اتو یا لسو یا شلو کلونو) او رهی (روان) شو سره له عیال خپل (په اذن د شعیب مصر ته) ولید (مولمی) له جانبه (د غره) د طور یو اور، وی ویل عیال خپل ته چه مدار وکړئ تاسی (په دی ځای کښی) بیشکه زه چه یم ومی لید یو اور ښائی ما لره چه راتله وکړم تاسی ته له دی (اور) څخه په خبر (د لاری ورکی) یا په بڅری (سکروتی یا شغلی) له هغه اوره لپاره د دی چه تاسی (پری) تاوده شئ ! پس کله چه راغی (مولمی) دغه (اور) ته نو غږ (ورته) وکړ شو له غاړی د هغی کندی چه په ښی طرف (د مولمی) کښی وه (دغه غاړه وه) په هغه توته مبارکه کړی شوی کښی (له جهته د اوریدو د مولمی کلام د الله لره په دی کښی) له (هغی) ونی

تفسير: چه ولاړه وه په غاړه د کندی کښې او د اور لمبي تري څرګنديدي.

# لِيُوْسَى إِنِّ ٱثَالِللهُ رَبُ الْعَلِيدِينَ ۚ وَانَ الْتِي عَصَاكَ ثَلَمَّا رَاهَا نَهَا لَذُ كُا ثَهَا جَانٌ وَلَى مُدُيرًا وَلَهُ يُعَقِّبُ لِيُوْسَى اَمْثِلُ وَلَا تَعَفَّ وَلَا كَا مِنَ الْاِمِنِينِ اللهِ اللهُ يَكَاكَ فِي جَنْبِكَ تَخُرُجُ بَيْضَا أَمِن عَيْرِسُوْءٍ الْمَالِمُ اللهُ يَكَاكَ فِي

داسی چه ای موسٰی بیشکه زه هم دا زه الله یم رب د عالمیانو او بل داسی (غړ پری وشو چه) وغورځوه همسا خپله (پس وئی غورځوله) نو کله چه وئی لیدله (موسٰی) دا (عصا) چه خوځیدله ګواکی دا (عصا) یو نری منګری مار ټوپ وهونکی دی نو شا ئی کړه مخ ئی واړاوه په دی حال کښی چه تښتیدونکی و (له ویری) او بیرته راونه ګرځید (بیا پری غږ وشو د الله تعالیٰ له جانبه داسی) چه ای موسٰی مخ راواړوه او بیرته راوکرځه ! او مه ویریږه ! بیشکه ته چه ئی له امان موندونکیو ئی (له ویری نه او بیخی مامون ئی!) ننباسه (ښی) لاس خپل په ګریوان (د کمیس خپل کښی) بیا ئی خارج کړه حال دا چه راوځی به تک سپین بی له کوم عیب (مرض ـ بدی)

تفسیو: د دغی رکوع له ابتدا<sub>ء</sub> څخه تر «غیر سو<sub>ه</sub>» پوری ګرد (ټول) مفصل واقعات د «طهٰ» په سورت او نورو ځایونو کښی تیر شوی دی هلته دی ولوستل شی!

### وَّاضُمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ

او پیوست کړه (سینی) خپلی ته څانګ (یعنی لاس) دی له (جهټه) د ویری

تفسیر: او رانژدی کره گان ته یعنی سینی خپلی ته څانگ دی یعنی لاس دی له جهته د ویری له مار یا له برص یعنی خپل مت دی له خپلی سینی سره او تخرگ (ترخ) ته نژدی کره د مار او د برص او د نورو شیانو ویره به له تا مخخه لری کیږی ښائی چه د راتلونکی لپاره ئی هم د ویری د ازالی په نسبت هم دغه ترکیب ورښوولی وی.

### فَذِنِكِ بُوْهَانِ مِنْ تَرِبِّكِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَكَارْبِمْ

نو دغه دواړه (عصا او يد بيضاء) دوه برهانه (او سندونه په رسالت د تا دی ليږلي شوی) له (طرفه د) رب ستا طرف د فرعون ته او قوم د ده ته

تفسیو: یعنی د «عصا» او «ید بیضا<sub>ء</sub>» معجزی د نبوت د برهان او سند په ډول (طریقه) درعطاء کړی شوی دی څو پر دغه وسیله سره پر فرعون او نورو سبطیانو د حجت اتمام وکړی شی!

### اِئَمُمُ كَانُوْاقُومُا فلِيقِيْنَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّ قَتَلُتُ مِنْهُمُ نَفْسًا فَآخَاتُ اَنْ يَقْتُلُونِ ۞

بیشکه چه دوی دی قوم فاسقان (وتلی له فرمان د الله) وویل (مولمی) ای ربه ځما بیشکه زه چه یم وژلی می دی له دغو (قبطیانو) ځنی یو نفس (سړی) پس ویریږم چه دوی وبه می ووژنی (په قصاص د هغه سره).

تفسیر: یعنی که په مجرد د رسیدلو می ووژنی نو ستا دغه دعوت به څرنګه ورسولی شم ؟

### ۅؘٲڿؿؙۿڒؙۅؙڽؙۿۅۜٙٲڡ۬ڞٷؗڡۭؾٚؽ۫ڶؚڛٵػٵڡٚٲۮؙڛڷؙڎؙڡؘۼؽڔۮؚٲ ؿؙڝۜؾۜڨؙؿؙٙٵۣؾٚؽٙٲڂٵڡؙٲڹؙؿؙڲؘڐؚؠٛٷڽ۞

او ورور ځما هارون هغه ډير فصيح دى له ما له جهته د ژبى پس وليږه هغه هم له ما سره يار مددګار چه تصديق کوى ځما بيشکه زه ويريږم له دى چه دروغجن به کړى دوى ما.

تقسیو: یعنی که کوم یو بل تصدیق او تائید کوونکی سری هم راسره وی نو طبعاً به محموند زړونه مضبوط او قوی کیږی نو د ده د دروغجن شمیرلو په موقع کښی کله چه د بحث او مناظری وار ورسیږی امکان لری چه ځما د ژبی د لکنت او بندیدلو لامله (له وجی) په خبرو او اترو کښی څه موانیم او عوائق واقع شی نو په دغه وقت کښی به د هارون رفاقت ماته ډیر نافع

او مفید واقع شی ځکه چه د ده ژبه له ما څخه ډیره ښه چلیږی او ښه فصیح او بلیغ دی.

# قَالَ سَنَشُ ثُ عَضُدَكَ بِأَخِينُكَ وَ يَخْعُلُ لَكُمُ السُلَطَةَ فَلايَصِلُونَ إِلَيْكُمُ أَ بِالْتِنَا أَنْتُمُا وَمَنِ اتَّبَعَكُمُ الْغَلِمُونَ ﴿

وفرمایل (الله) ژر به قوی کړو مونږ مټ ستا په ورور ستا او وبه ګرځوو مونږ تاسی ته غلبه (او تسلط پر دښمنانو د تاسی) پس وبه نه رسیږی دوی تاسی دواړو ته (په ضرر سره لاړ شئ تاسی دواړه) په سبب د معجزو ځمونږ سره تاسی دواړه او هر هغه څوک چه متابعت وکړی ستاسی غالبان به اوسئ (پر دوی باندی)

تفسیو: یعنی ما ستا دغه دواړه غوښتنی منظوری کړی هارون به ستا بازو او مټ وی او د یوه وزیر پشان به ستا سره ملګرتوب کوی او د فرعون لاس به له سره په تاسی نه رسیږی او ځمونږ د دغو دلائلو او نښو په برکت تاسی او ستاسی ملګری تل غالب او بریالی (کامیاب) او دوی سره له خپلو ملګرو تل مغلوب او پړه دی.

### فَكَتَاجَآءَهُءُمُّوْسِي بِالْتِنَابِيْنِتِ قَالْوُامَاهُنَۤ الْاَسِحُرُّ مُفُتَرَى وَمَاسَبِعُنَا بِهِذَا فِي أَلِينَا الْأَوْلِيْنَ ۞

پس کله چه راغی دوی ته موسٰی سره له معجزو ځمونږ چه ښکاره وی وویل (فرعونیانو) چه نه دی دا مگر خو سحر (کوډی) دی په دروغو سره تړلی شوی او نه دی اوریدلی مونږ دا (سحر یا دعوی د نبوت) په (زمانو د) پلرونو ځمونږ کښی چه پخوا تیر دی.

تفسیو: یعنی د دغو معجزاتو د لیدلو په اثر ئی وویل چه دغه ګردی (تولی) کوډی او سحر دی او د هغو خبرو نسبت چه دوی الله ته کوی هغه هم د کوډو خبری دی چه دوی له خپله څانه جوړی کړی دی او داسی دعوی کوی چه دغه پر ما باندی الله تعالیٰ د وحی په صورت نازلی کړی دی په واقع کښی دغه وحی او الهام هیڅ شی نه دی. او یواځی د سحر او د کوډو اعمال ـ او د سحر تخیل او افتراء ده دغه خبری چه مولٰی کوی مثلاً یوه الله تعالیٰ دغه ګرده (توله)

دنیا پیدا کمری ده ـ او هم هغه یو الله جل جلاله هم دغه دنیا فناء کوی او بیا ئی له سره ژوندی کوی ـ بیا به حساب او کتاب اخلی ـ او زه ئی رسول گرځولی او درلیږلی یم ـ او نور مونډ له خپلو پخوانیو مشرانو او نورو څخه نه دی اوریدلی او داسی محیز مو له سره غوړو ته نه دی رسیدلی.

# وَقَالَ مُوْسَى رَبِّنَ اَعْلَا بِمَنْ جَآءَبِالهُمُلْ يَمِنُ عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَهُ اللّه ارِرَاتَهُ لَا يُفْلِحُ الظّلِيمُونَ ﴿ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَهُ اللّه ارْرِاتَهُ لَا يُفْلِحُ الظّلِيمُونَ

او وویل موسٰی چه رب ځما ښه عالم دانا دی په هغه چا چه راغلی دی په هدایت (راوړی ئی دی) له طرفه د هغه (رب) او په هغه چا باندی چه شته هغه ته ښه خاتمه په دی دنیا کښی بیشکه دا دی چه نه مومی بری ظالمان (چه هدایت ومومی په دنیا او راحت په عقبیٰ کښی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دی باندی ښه عالم دی چه زه پخپله په دغی دعوی کښی رښتین یم او د هغه له نزده می هدایت راوړی دی نو څکه آخره خاتمه او انجام به می ښه وی ـ هغه خلق چه د الله تعالیٰ دغه ښکاره د قدرت نښی وینی او د صداقت دلائل اوری او د بی انصافی له مخی ئی تکذیب کوی دوی له سره بری نه مومی او د کامیابی مخ نه وینی او په آخره خاتمه کښی دوی له ذلت او ناکامی سره مخامخ کیدونکی دی.

### وَقَالَ فِرْعُونُ يَاكَثُهُا الْمُكَلِّمُاعِلِمُتُ لَكُوْمِيْنُ اِللهِ غَيْرِئَ فَأُوثِتُ لِى لِهَا لَمْنُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلُ إِنَّ صَمُرَحًا لَعَيْنَ اطّلِعُ إِلَى اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِّى لَاظُنَّهُ مِنَ الْكَذِبِيْنَ ۞

او وویل فرعون ای ټولیه د مشرانو (د اهل د مصر!) نه پیژنم زه تاسی ته کوم خدای (چه عبادت ورته کوئ) بی له ما څخه پس بل کړه اور ځما لپاره ای هامانه پر ختی باندی (خښتی راته پخی کړه) پس وګرځوه جوړه کړه ځما لپاره مانی لوړه (اوچته) ښائی ماته چه وخیژم الله د موسٰی ته ( وئ ګورم چه شته ؟ که نشته ؟) او بیشکه خامخا زه ګمان کوم پر موسٰی (د القصص(٢٠) القصص(٢٠)

یوه ) له دروغجنانو . (په دعوی د بل معبود کښی بی له مانه)

تفسیو: یعنی خپل وزیر هامان ته ئی وویل چه «د خورا (ډیر) کلکو او ښو خښتو دپاره ډیر به داشونه جوړ کړه ! او بیا له هغو خښتو څخه یوه ډیره پخه او هسکه مانی راجوړه کړه ! چه آسمان ته نژدی شی څو زه پر هغه پاس وخیژم او د موسی الله جل جلاله وګررم چه چیری دی ؟ او څرنګه دی ؟ ځکه چه د ځمکی پر مخ باندی ماته له خپله ځانه پرته (علاه) بل خدای په نظر نه راځی نو د آسمان په نسبت هم ځما خیال هم داسی دی چه هلته به هم بل خدای نه وی خو بیا په دغه ترتیب سره به د مولی علیه السلام دپاره یو مسکوت جواب پیدا شی.» دغه خبره دغه ملعون د تعسخر او استهزا په ډول (طریقه) وکړه او امکان لری چه دومره بدحواسه او پاګل به هم شوی وی چه د هغه په اثر داسی چتی (بیکاره) او د خندا وړ (لایق) تجاویز به ئی جوړول او په کار به ئی اچول.

# وَاسُتَكُبُرَ هُوَوُجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِالُحَقِّ وَظَنُواَاتُهُمُّ اِلَيْنَاكِرِيُرُجُعُونَ۞فَا خَدُنْهُ وَجُنُودَ لاَ فَنَبَثُنْهُمُ فِي الْيَتَوَّ فَانْظُرْكِيَفُ كَانَ عَاقِبَ فَالظّلِمِينَنَ۞

او کبر وکړ دغه (فرعون) او لښکرو د دغه (فرعون) په ځمکه (د مصر)
کښی په ناحقه سره (بی له استحقاقه) او ګمان وکړ دوی د دی چه بیشکه
دوی به مونږ ته نه راګرځول کیږی (په قیامت کښی) پس راونیوه مونږ هم
دغه (فرعون) او (هم) لښکری د دغه (فرعون) پس وغورځول مونږ دوی (ټول)
په سیند کښی (پس غرق شول) نو وګوره (ته ای محمده!) چه څرنګه ؤ
عاقبت (آخره خاتمه) د ظالمانو

تفسیر: یعنی له خپلی خاتمی او انجامه بالکل غافل شو او په خپل مملکت کښی په تکبر او غرور ئی لاس پوری کړل او په دی ونه پوهید چه بل د ده سر ماتوونکی او غاړه څبیښونکی هم موجود دی. بالاخر قهار الله دی سره د ده د لاؤ لښکر د قلزم په بحیره کښی غرق کړ څو دغه لویه واقعه د یادگار په شان نورو هغو بدبختو ظالمانو ته پاتی شی چه له انجامه بی خبره او غافل دی او ښه وپوهیږی چه د دوی خاتمه به هم داسی کیږی د دغه غرق او نورو ورپوری تړلی خبرو تفصیلات پخوا له دی نه هم تیر شوی دی.

# وَجَعَلْنَهُ مُ إَيِّنَةً يَنْ عُونَ إِلَى التَّارِ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴿

او کرځولی ؤ مونږ دوی پیشوایان (د کمراهی په دنیا کښی) چه بولی دوی (تابعان خپل په بدو عقیدو او عملونو سره) طرف د اور ته او په ورځی د قیامت کښی وبه کړی شی مدد (له دوی سره په دفع د عذاب کښی له دوی نه)

تفسیو: یعنی دلته په ضلالت او طغیان کښی له ګردو (ټولو) څخه وړاندی او مقدم ؤ او خلقو ته 
به ئی د دوزخ په لوری بلنه کوله هلته به هم دی د نورو دوزخیانو امام او مشر وی لکه چه (د 
هود) په ۱۱جزء (۱) رکوع ۱۸ آیت کښی مسطور دی هؤ یَکنُمُوَّیَمُدُیْتَرَالْیَشِقَة فَاتَوَمُشْرَالْتُلْوَیْشَالْوَیْشَالُوْرُوْتُنَالِّوْرُدُوْدُ 
پینی د دی ځای لینکر به نی هلته هیڅ په کار نه ورځی ـ نه به د چا له لوری 
کوم امداد او معاونت وررسیږی ـ دی سره له خپل لاؤ لښکر ګرد (ټول) په دوزخ کښی غورځول 
کیږی هیڅوک به د دوی خلاصوونکی نه وی.

# وَاتَّبَعُناهُمُ فِي هَانِهِ اللَّهُ نُيَالَعُنَةَ ۖ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ هُمْ مِّنَ الْمَقْبُوْرِمِينَ ﴿

او تابع (لازم) کړ مونږ له دوی سره په دغه (لږ خسیس ژوندون د) دنیا کښی لعنت لریوالی (له رحمته) او په ورځ د قیامت کښی به وی دوی له قبیح (لری له رحمت او بد څیرو کړیو شویو څخه)

تفسیر: یعنی د عقبا بدی او بد انجام خو بیل دی په هم دغه دنیا کښی تر هغه پوری چه خلق اوسیډی پر داسی کسانو لعنت وائی.

# وَلَقَدُ التَّيْدُ الْمُؤسَى الْكِتْبِ مِنْ بَعُدِ مَا آهُلَكُتُ الْقُرُونَ الْأُولَى

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ مولٰی ته کتاب (توریت) وروسته د هغه چه هلاک کړی ؤ مونږ (اهل د) زمانو ړومبنیو (لکه قوم د نوح، لوط او نور) تقسیو: د توریت له نزوله وروسته پر دنیا داسی د اهلاک او د افناء عذاب ډیر لږ راغلی دی ځکه چه د سماوی اهلاک په ځای د جهاد طریقه مشروع کړی شوی ده ځکه چه څه نه څه خلق هرومرو (خامخا) پر شرعیه و احکامو قائم اوسیږی.

# بَصَأَيْرَ لِلنَّاسِ وَهُ مَّى تَوْرَخُمَةً لَّعَلَّهُ وُيَتَنَ كَثُرُونَ ﴿

حال دا چه سبب د انوارو د زړونو وه دپاره د خلقو او سمه لاره ښوونکی او رحمت ؤ دپاره د هغو (کسانو چه ایمان ئی پری راوړی دی) ښائی چه دوی پند واخلی پری.

تفسیر: یعنی توریت چه موسٰی علیه السلام ته ورکری شوی دی لوی فهم او بصیرت عطاء کوونکی او خلقو ته دهنایت پر سمه صافه لاره بیوونکی او د رحمت مستحق کرځوونکی یو کتاب و محو خلق هغه ولولی ـ او د الله تعالیٰ به یادو اوسیږی ـ او د الله تعالیٰ احکام یاد کری پند او نصیحت تری حاصل کری. رستیا خو دا ده چه وروسته له عظیمالشان قرآن مخخه به هنایت کهمی د توریت شریف درجه ده او نن ورځ چه هغه د خهلو تابعانو له لاسه ضایع شوی دی هم دغه پاک قرآن د توریت د ضوروری علومو او هنایت حفاظت کوی.

# وَمَاكُنْتَ بِعَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إلى مُوسى الْمَرُومَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿

او نه وی ته (حاضر ای محمده! له موسٰی سره) په جانب (د هغه غره چه) غربی (ؤ له موسٰی څخه په وخت د مناجات کښی) هغه وقت چه ولیږه مونږ طرف د موسٰی ته امر (حکم د رسالت) او نه وی ته له حاضرینو (عندالوحی چه دغه قصه دی له خپلو لیدلو بیان کړی وی).

**تفسیر:** یعنی د طور د غره له غربی جانبه چیری چه موسٰی ته نبوت او توریت ورعطاء شوی دی.

### وَللِيَّنَّا اَنشُانًا قُرُونًا فَتُطاوَلَ عَلَيْهُمُ الْعُنْزُ

ولیکن مونډ پیدا مو کړل اهل د زمانو (ډیر وروسته له مولمی) پس اوږده شول پر دوی عمرونه،

تفسیر: یعنی ته د هغه وقت واقعات په داسی صحت او صفائی ـ بسط او تفصیل سره بیانوی لکه چه هم هغلته له «طور» سره ولاړ وی او دغه ګرد (ټول) واقعات دی پخپلو سترګو سره لیدلی وی حال دا چه ستاسی عدم الوجود په هغی موقع کښی يوه ښکاره او ظاهره خبره ده ـ او برسيره پر دی هم ګرد (ټول) عالم خبر دی چه تاسی امی یئ ـ د کوم عالم په صحبت کښی هم نه پئ اوسیدلی. او نه د صحیحو او ثقه ؤ واقعاتو کوم ښه جید عالم یه مکی معظمی کښی موجود ؤ نو سره له دی دغه خبره د غور او دقت لایقه او وړ (قابل) ده چه دغه علوم او حقایق له کوم ځای تاسی ته راغلل. حقیقت دا دی چه د دنیا پر اقوامو ډیر مدتونه او قرنونه تیر شوی دی چه د دهورو له مروره هغه علوم بیخی منحرف او مندرس او هغه حقائق محو او اضاعه او له یاده ووتل نو ځکه د هغه علیم او خبیر اراده په دی باندی مقتضی شوه چه د یوه امی له ژبی څخه هغه هیر شوی سبق بیا د خلقو په یاد ورکړ شي او د هغو عبرتناکو او موعظت ورکوونکیو واقعاتو داسی یوه صحیحه نقشه د دنیا خلقو ته ور وړاندی کړی شی چه د هغی له لیدلو څخه بی اختياره د دغي خبري منل او تسليم ته غاړه كيږدي چه بيشكه د دغو قصصو او اخبارو راوړونکی په هغه موقع کښی موجود ؤ او دغه واقعات ئی پخپلو سترګو سره لیدلی دی چه له «من» او «عن» او له گردو (ټولو) کیفیاتو څخه ئی خبردار دی پس ظاهر دی چه ته خو هلته نه وی موجود بی له دی نه چه د دی خبری تصدیق وشی چه دغه ګردی (ټولی) خبری د یاک الله هغه کلام دی چه تاسی ئی یه ژبه سره خپلو بندگانو ته بیانوئ او د ده یه مخ کښی هر غائب حاضر \_ او هر مجهول معلوم دى بيشكه چه دغه د هم هغه واحد احد الله كلام دى.

# وَمَاكُنُتَ ثَاوِيًا فِي اَهُلِ مَدُينَ تَتَنُواعَلَيْمُ النِتِنَا ۖ وَالكِتَاكُتَا مُعَامُرُسِلِينَ®

او نه وی ته (ای محمده!) اوسیدونکی په اهل د مدین کښی چه لوستل به دی پر دوی باندی آیتونه (د قدرت) ځمونږ ولیکن مونږ چه یو ـ یو مونږ لیږونکی (تا لره دپاره د دغی قصی په وحی سره).

تفسیو: یعنی مولی علیه السلام ته هغه واقعات چه وروسته د «مدین» له هجرت محخه ورپیش شوی دی ته د هغو واقعاتو بیان په داسی ښه ډول (طریقه) او صحت سره کوی چه له هغه محخه داسی څرګندیوی چه کواکی تاسی په هغه وقت کښی سره د نبوت له شانه هلته مسکون وئ او المنخلق(٢٠) القصص(٢٨)

غرنگه چه ته نن پخپل وطن معظمه مکه کښی آیات الله خلقو ته لولئ او گردو (تولو) ته ئی اوری په هغه وقت کښی به دی د «مدین» خلقو ته هم اورولی وی حال دا چه دغه څیز صریحاً منفی دی. خبره صرف دغومره ده چه مونږ تل تر تله انبیاء مبعوث کړی دی څو دنیا د غفلت له خوبه پاڅری او د تیرو عبرتناکو واقعاتو نتائج ورپه یاد کړی له دغه عمومی عادت سره سم مونږ په دغه وقت کښی تاسی د رسول الله په حیث لیږلی یئ څو د تیرو اقوامو قصی دوی ته و کړئ او دوی د غفلت له خوبه راپاڅوئ نو ځکه دغه خبره ضروری شوه چه د صحیح او ثقه او رښتیا واقعاتو معلومات او احوال هم تاسی ته درکړل شی او ستاسی په ژبه اداء کړل شی.

# وَمَاكُنْتَ عِبَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلِكِنْ تَدْمُنَةً مِّنْ تَرْتِكَ

او نه وی ته (ای محمده!) په جانب د طور کله چه غږ وکړ مونږ (موسٰی ته) ولیکن (لیږلی ئی مونږ ته ای محمده!) رحمت له طرفه د رب ستا

تفسیو: کله چه پر موسٰی علیه السلام داسی غږ وکړ شو چه ﴿ اِلْآاتاللَّائِکالْلِکُنِکُنَ ﴾ ته خو هلته ولاړ نه وی ؟ او دغه غږ خو دی نه دی اوریبلی ؟ دغه د الله تعالیٰ انمام او اکرام دی چه ته ئی پر دغو واقعاتو او حقائقو مطلع کړی او ستا سره ئی هم هم داسی یو وضعیت او رعایت وفرمایه لکه چه له موسٰی سره شوی ؤ. ګواکی په «جبل النور» کښی چیری چه د «حراه» غار دی او په مکه معظمه او مدینه منوره کښی د «جبل الطور» او د «مدین» واقعات بیا له سره اعاده او تکرار شول.

# لِتُنْنِزرَقَوْمًا مَّآالتَهُمُ مِّنَ نَذِيرُ مِّنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُ مُ يَتَكَكَّرُونَ<sup>®</sup>

(دپاره) د دی چه وویروی ته هغه قوم چه نه دی راغلی دوی ته هیڅ ویروونکی (له عذابه) پخوا له تا (ای محمده!) دپاره د دی چه دوی پند واخلی پری.

تفسیر: یعنی د عربو خلقو ته دغه شیان وروسیه! او دوی له دغو خطرناکو عواقبو څخه خبردار کړه ! ممکن دی چه دوی دغه خبری واوری او په یاد ئی ولری او پند او نصیحت تری واخلی. تنبیه: له ﴿ مَالْتُوْرَالْوُلَامُعُ ﴾ څخه به «آ**باؤهم الاقربون**» مراد وی. والله اعلم.

# وَكُوْلَا أَنْ تُصِيْبَهُمُ مُّصِيْبَةٌ يُمَا قَكَّامَتُ آيَكِ يَهِمُ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوُلَا السِّلْت

# الَيْ نَاكِسُوْلُافَنَتَٰبِعَ النِيكَ وَنَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ<sup>©</sup>

او که چیری نه وی دا چه وبه رسیږی دوی ته مصیبت (غم عذاب) په سبب د هغو (ګناهونو) چه پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی پس وبه وائی (دغه کفار) ای ربه ځمونږ ولی دی نه رالیږه تا مونږ ته کوم رسول (چه ستا احکام ئی مونږ ته راوړی وی) پس متابعت به کړی ؤ مونږ د آیاتونو ستا او شوی به وو مونږ له مؤمنانو (په تا او په هغه رسول ستا باندی).

(که دا خبره نه وی نو نه به مو وی لیږلی ته دوی ته لیکن لیږلی مو ئی چه عنر ئی پاتی نشی)

تفسیر: دا اول «لولا» امتناعیه دی چه شرط او جزاء غوادی او دا آیت ئی تر آخره شرط دی او جزاء ئی محنونه ده چه «کما ارسلناک» یا «لانزلنا علیهم العذاب» دی. او دغه دوهم «لولا» تحضیضیه دی چه له درست مدخول خپل سره واقع شوی دی په سیاق د اول. نو حاصل د آیت داسی شو چه که چیری نه وی دا قول د دوی په وقت د نزول د عذاب کهی له جهته د کفره او د معاصیو د دوی چه ای ربه ولی دی نه رالیپه موند ته کوم رسول چه ستا آیتونه ئی رارسولی وی او موند پری عمل کری وی او اوس مؤمنان وی نو موند به ته نه وی لیپلی یا عذاب به مو رالیپلی وی

یعنی د رسول الله بعثت به دوی کبی د دوی خوش قسمتی ده که بی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له لیپلو څخه مو دوی ته پر دغو ظاهرو او باهرو طغیانو او بی عقلیو او بی ایمانیو سزا ورکولی خو دغه هم عین الانصاف او علل ؤ لیکن الله تعالیٰ پر دوی احسان وفرمایه او د هیڅ قسم معقول عذر او پلمو (تنبیرونو) وړاندی کولو لپاره ئی موقع ورپری نه ښوده ځکه امکان ئی درلود (لرلو) چه د سزاء ورکولو په وقت کښی به ئی ویل چه «الها مونږ ته خو دی کوم رسول نه دی رالیپلی ترڅو ئی مونډ پر خپلو اغلاطو پوهولی وی او اقلا سمه لاره ئی راموولی او څه تنبیه ئی راکولی ۔ او دغه دی چه مونډ دی بی خبره په دوزخ کښی ورغورځولو، هو! که کوم نبی دی راغلی وی نو عالم به لیده چه مونډ په څه اخلاص او عقیدت سره له پخو ایماندارانو څخه ثابت کیدو.»

# فَلَتَاجَآءَهُ مُوالْحَقُ مِنْ عِنْدِنَا قَالْوَالْوَلِا أُونِ مِشْلَمَا أَوْتِي مُوللي

پس کله چه راغی دغو (کفارو) ته حق قرآن له جانبه محموند نو وی ویل (دغو کفارو) ولی نه دی ورکړی شوی (محمد ته معجزی) په شان د هغو (معجزو) چه ورکړی شوی وی مولی ته (لکه عصا او ید بیضاء)

تفسیر: یعنی که مو رسول نه لیږه نو داسی به نی ویل چه ولی دی رسول راته ونه لیږه ؟ اوس چه داسی رسول ورمبعوث شوی دی چه له گردو (ټولو) انبیاؤ څخه په شان او رتبه کښی لوی دی نو وائی صاحبه ! مونږ دی هله منو کله چه وګورو چه د مولی علیه السلام په شان له تا څخه د «عصا او ید بیضاء» او نور معجزات راښکاره شی حال دا چه هغه ته «توریت» هم یو ځلی د یوه کتاب په شکل ورنازل شوی ؤ او ته دی خپل کتاب د دوو دوو محلورو څلورو آیاتونو په شکل راوړاندی کوی.

### ٱۅؙڵؘۅؙؾڲڡ۫ٚۯؙۉٳۑؠٵۧٳٛٷ<sub>ۣ</sub>ؾٙ؞ؙڡٛۅڛ۬ؽڡؚڽؙ ڣۘڹؙڷٛ

آیا نه ؤ کافران شوی (جنس د کفارو) په هغو (معجزو) چه ورکړی شوی وی موسٰی ته پخوا (له نزوله د دغه قرآن)

تفسیو: یعنی د مولمی علیه السلام کتاب او معجزات مو چیری گرد (تول) سره منلی ؤ د هغه په نسبت مو هم شبهات ایستل او ورته مو «سحر مفتری» ویل لکه چه اوس په یوه دوه رکوع مخکهی تیر شو. هو! هر محوک چه غواړی د پاک الله احکام ونه منی نو پر هره یوه خبره یو نه یو شی وائی او راز راز (قسم قسم) احتمالات د هغه په نسبت پیدا کوی.

# قَالُوُاسِحُنِ تَظَاهَرَا ۗ وَقَالُوُٓ الرَّابِكِيِّ كَفِرُوْنَ۞

وویل (منکرانو په حق د موسٰی او محمد کښی چه خاوندان د) سحر دی مدد کوی یو د بله او وی ویل چه بیشکه مونږ په هر یوه (د دی دواړو نبیانو) کافران یو.

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «د معظمی مکی کفارو چه کله د موسٰی علیه السلام معجزات واوریدل نو په داسی یوه وینا ئی خوله وپرانستله «که له دغه نبی سره هم هم داسی معجزات وی نو موندٍ به هغه منل کله چه دوی له یهودانو څخه پوښتنه وکړه او د «توریت» خبری ئی د دغه نبی په موافقت او له خپلی مرضی څخه مخالفی واوریدی مثلاً دغه چه بت پرستی کفر دی ـ بعث

بعد الموت حق دی او هر هغه منبوح چه د پاک الله پر نامه ذبح نشی مردار دی او په عربو کنی آخر الزمان نبی مبعوث کیږی چه د هغه نبی به داسی وی او نور نو داسی ئی وویل چه دغه دواړه دروغجنان دی «توریت» او «قرآن» دواړه سحر دی مولی او محمد علیهما السلوة والسلام (المیاذ بالله) ساحران دی چه یو د بل تصدیق کوی، یا وویل قبطیانو په حق د مولٰی او هارون کیبی چه کوډګران دی سره ملکری.

# قُلُ فَأْتُوْالِكِتْبِ مِّنَ عِنْدِ اللهِ هُوَاهَدْى مِنْهُمَا اَتِّبِعُهُ إِنْ كُنْتُوْطِدِقِيْنَ®

ووایه (ای محمده دوی ته) پس راوړئ تاسی یو داسی کتاب له جانبه د الله چه هغه ښه لاره ښوونکی وی له دغو دواړو کتابونو چه متابعت وکړم زه د هغه (کتاب) که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی.

تفسیر: په دغه دعوی د تاسی کښی یعنی په آسمانی کتابونو کښی له گردو (ټولو) ځنی لوی او مشهور کتابونه هم دغه دوه کتابونه دی چه له هغوی سره سیالی او برابری بل هیځ یو کتاب نشی کولی که دغو دواړو ته جادو وایځ نو تاسی بل کوم د الله تعالی کتاب راوړاندی کړئ چه له دغو څخه ښه او ډیر هدایت لرونکی وی. په فرض محال که تاسی داسی کوم کتاب راوړئ نو زه به د هغه متابعت وکړم لیکن تاسی داسی کتاب تر قیامته پوری هم نشځ راوړی. له دی نه به زیاته بدبختی څه وی چه تاسی پخپله له ربانی هدایته قطماً بی برخی یځ ! او دغه مقدس کتاب ته چه سره له هدایت درغلی دی کوډی وایځ ! او نه ئی منځ کله چه دغه کتاب د یوه انسان جوړ کړی جادو دی نو تاسی د گرد (ټول) جهان جادوگران راټول کړئ او له هغوی څخه له دغه ځنی لوی جادو جوړ کړئ څکه چه دغه مقابله به امکان نه

# فَانَ لَامُيَدُتَجِيْدُوالَكَ فَاعْلَمُ اَتَّمَا اَيَّتَبِعُونَ اَهُوَا مَهُوَّ وَمَنُ اَضَلُّ مِثَنِ التَّبَعَ هَوْدُهُ بِغَيْرِهُدُّى يِّنَ اللهِ لِنَّ اللهَ لايَهُدِى الْقَوْمَ الظّلِيدِينَ ۞

پس که چیری ونه منله دوی خبره ستا پس پوه شه چه بیشکه هم دا خبره ده چه متابعت کوی دوی د خواهشونو خپلو (بی دلیله) او خوک دی ډیر گمراه له هغه چا چه متابعت کوی د خواهش خپل بی هدایته له ښوولو د لاری له (طرفه د) الله بیشکه چه الله نه ښیی سمه لاره قوم ظالمانو ته (چه تابع وی د نفسونو او هواؤ خپلو بی دلیله).

تفسیر: یعنی کله چه دغه خلق نه هدایت قبلوی او نه د هغه په مقابل کیبی بل کوم شی وړاندی کولی شی . نو هم دغه وضعیت د دغی خبری دلیل دی چه دوی داسی مقصود نه لری چه د هدایت په لاره لاړ شی . محض پر خپلو نفسانی خواهشونو تک کوی او هر شی یی چه زړه غواړی هغه منی او هر هغه شی چه د خپلی مرضی او غوبتنی څخه مخالف او چپ ومومی هغه نه منی او تردیدوی ئی نو دلته دغه رابوول کیږی چه داسی هوا پرستانو ظالمانو ته نجرنگه هدایت ورکاوه کیږی ؟ د الله تعالیٰ عادت د هغه قوم پر هدایت جاری دی چه د هدایت موندلو اراده ولری او محض هوا او هوس د حق او حقانیت معیار ونه ګڼی.

# وَلَقَدُوصَّلْنَا لَهُوْ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَنَكَّوُونَ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق پرله پسی لیږلی ده مونږ دوی ته خبره (د پند چه قرآن دی) دپاره د دی چه دوی پند واخلی.

تفسیو: یعنی ځمونی د وحی سلسله لا له پخوا څخه جاری ده د یوی وحی په تصدیق او تائید مو بله وحی ورپسی لیږلی ده \_ او قرآن مو هم په تدریج سره نازل کړی دی او په یوه آیت پسی بل آیت تل راځی \_ مقصد دا دی چه د کافی غور کولو او د پوهیدلو موقع په لاس درشی او د هغه په یادولو کښی درته آسانی او سهولت وی.

# ٱڵڽ۬ؿؗٵڶؾؽٝۿؙؙۿ۠ٳڷڮڹؠ؈ؙڣۧؽؚڸ؋ۿؙۄؙۑ؋ؽؙۅؙٛڡڹؙۅؙؽ۞ۅٙٳۮؘٳؽ۫ؾڵٵؽڵۿؚؠٛ ڠؘٵۅؙٛٵٙڡػٵۑ؋ٙٳٮؘۜۜٷٲٮػؿؙ۠ڝؙڗۜؾؚڹٵٙٳٷٲڰٵڝٛڣٙڸؚ؋ڡٛۺڸؽؿۜ

هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پخوا له دغه (قرآنه) دوی په دغه (قرآن) ایمان راوړی او کله چه ولوست شی (دا قرآن) پر دوی باندی نو

وائی دوی چه ایمان راوړی دی مونږ په دغه (قرآن چه) حق دی (راغلی دی) له (طرفه د) رب ځمونږ بیشکه مونږ چه وو مونږ پخوا له نزوله د دغه (قرآن) مسلمانان (په دغه قرآن باندی).

تفسیو: یعنی د دغر جاهلاتو مشرکانو حال داسی دی چه نه پخوانی کتابونه منی او نه د ورستنو کتابونه منی او نه د ورستنو کتابونو منونکی دی. د دوی په مقابل کمپی هغو حق پسندو او انصاف خوښونکو کتابیانو ته وګورئ چه دوی هغه دواړه منی پخوا له دی نه ئی په تورات او انجیل یقین لرلو کله چه پاک قرآن نازل شو نو ژر ئی تصدیق وکړو. چه بلاشبه دغه هم حقانی آسمانی کتاب دی. چه زمونږ د الله له جانبه نازل شوی دی. مونږ په ده باندی هم د خپل یقین او اعتماد اعلان کوو. له دی نه هم د الله تعالیٰ خبری منلی دی. او اوس ئی هم منو. فی الحقیقت مونږ له نن ورځی څخه نه یو مسلمانان بلکه لا له پخوا څخه مسلمانان وو. ځکه چه مونږ په خپلو پخوانو کتابونو هم ایمان لرلو چه په هغو کښی د مخه د دغه آخر الزمان نبی او د دغه عظیم الشان فرقان په متعلق صاف صاف بشارات موجود وو. لهانا په هغو پخوا ویلو مونږ پخوا له دی نه بالاجمال مومنان وو. اوس چه دغه تفصیل مو په خپلو سترګو ولیدو لا پری مسلمانان شو.

### اوُلِلِكَ يُؤْتَوْنَ آجُرَهُمْ مَّرَّتَيْنِ بِمَاصَبَرُوا

دغه (یهودان او نصرانیان چه ایمان ئی راوړی دی په قرآن) ور به کړ شی دوی ته اجر د دوی دوه کرته په سبب د دی چه صبر کړی ؤ دوی (او پر خپل ایمان قائم ؤ په دی دواړو کتابونو)

قفسیر: یعنی په غرور او استغناء ئی د حق له قبوله مخ نه دی اړولی بلکه هر کله چه حق او صداقت ورسیږی بی تکلفه د تسلیم او اطاعت غاړه ورته ږدی.

د هغه د شرح موقع دلته نه ده هغه مو د الله تعالیٰ په فضل سره د «صحیح مسلم» په شرح کښی په تفصیل سره لیکلی ده . او د اشکالاتو په ارتفاع کښی مو زیار (کوشش) ایستلی دی. ف**لله الحمد والمنة وبه التوفیق والعصمة** 

# وَيَدُونُ وَإِلْحُسَنَةِ السَّبِيَّةَ

#### او دفع کوی دوی په حسنه نیکی سره سیئه بدی

تفسیو: یعنی که بل څوک له ده سره بدی کوی دی له هغه سره نیکی او احسان، مروت او شرافت کوی. یا ئی دا مطلب که چیری له دوی نه کوم بد کار صادریږی نو د هغه تدارک په نیکی سره کوی څو د حسناتو پله پر سیناتو درنه شی.

# ۅؘڡؚؠۜٵۯؠؘٛٷؖ۬ڶۿ۠ؗؗۉؙڔؽؙڣڠٷۛؽ

او له ځینو د هغو مالونو چه ورکړی دی مونږ دوی ته صرفوی ئی (په لاره د الله کښي).

تفسیر: او له هغه حلال مال چه پاک الله ورته ورعطا، کړی دی زکوٰة ورکوی. صدقات او خیرات ادا. کوی له اقاریو او خپلوانو سره مرسته (مدد) او امداد کوی. لنډه دا چه په حقوق العباد کښی هم له سره قصور او لنډون نه کوی.

### وَاِذَاسَمِعُوااللَّغُوَاعْرَضُواعَنُهُ وَقَالُوْالنَّااَعُمَالُنَا وَلَكُمُّ كَعُمَالُكُوُ سَلاَعُكَيُّهُولِانَبْتغِي الْجِهِلِيْنَ⊕

او کله چه واوری دوی کومه چتی (بیکاره) خبره نو څنګ کوی دوی له هغی نه او وائی (هغو چتی (بیکاره) ویونکیو ته) دی مونږ ته عملونه ځمونږ (له حلمه او صبره) او دی تاسی ته عملونه ستاسی له حماقته او بد ویلو) سلام دی پر تاسی (له طرفه ځمونږ له کنځلو او طعنو) نه غواړو مونږ (مجلس او طریقه) د جاهلانو.

تفسیر: یعنی که کوم جاهل لغو او چتی (بیکاره) خبری کوی نو دی له هغه سره نه لگیږی او ورته وائي چه بس دي خانه! ستا د دغي خبري جواب مونږ له لري څخه په سلام اچولو سره درکوو. دغه د جهالت او نایوهی وضعیت مونږ تاسی ته در پریږدو، مونږ پریږده چه پخپلو کارونو کښی مشغول اوسو ستاسی اعمال به ستاسی په مخ کښی او ځمونږ اعمال به ځمونږ په مخ کښی راځی مونږ ته د دی خبری هیڅ ضرورت نه دی یاتی چه خامخا به ستاسی غوندی له نایوه خلقو سره لكيږو. محمد بن اسحاق رحمة الله عليه يه سيرت كښي ليكلي دى كله چه رسول الله صلى الله عليه وسلم په مکې معظمي کښې وو تقريباً شل تنه اشخاص له حبشي څخه د رسول الله د زيارت او د دوی د حال او احوال څخه ځان ته د معلومات حاصلولو لپاره راغلي ؤ څو ئې په تحقیقي ډول (طريقه) سره دغه ځان ته راڅرګند کړی چه دوی د څه شان اوصافو سړی دی ؟ دوی له حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم سره ملاقات او مكالمه وكره. رسول الله صلى الله عليه وسلم هغوی ته عظیم الشان قرآن ولوست چه د هغه به اثر د دوی له سترګو څخه اوښکی وبهیدی او یه ډیر شدت او قوت سره د دوی د رسالت تصدیق وکړ او ټول مشرف بالاسلام شو او بیرته حبشی ته لاړل. ابوجهل او نورو مشرکینو پر دوی باندی طعنی وهلی او مسخری ئی پری کولی او داسی به ئی ویل چه «د احمقانو دغی قافلی ته وگورئ چه د دوی نظیر او څاری تر نن بوری هیچیری نه دی لیدلی شوی دوی د یوه سری د حال د تحقیق دباره راغلی دی او اوس بیخی یری مین او عاشق او د مربی به شان ئی گرځیدلی دی او د هغه به لمسولو ئی خپل بلرنی دین بریښود او اوس بیرته درومی» دوی وویل: «سلام علیکم لانجاهلکم لنامانحن علیه ولکم ما انتم علیه لم نأل انفسنا خیراً \_ یس موندِ تاسی ته سلام درکوو معاف مو کره موندِ ستاسي د دغه جهالت جواب نه غواړو چه په جهالت سره درکړو. له مونږ او تاسي ځني هر يو چه په هر حال کښې دی هم هغه د هغه برخه ده ـ مونږ د خپلو نفسونو د ښيګنې (فائدی) په غوښتلو کښي هيڅ قصور نه دی کړی» نو د هغه په متعلق دغه آيت نازل شو والله تعاليٰ اعلم. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «له هر هغه جاهل څخه چه د دى خبرى توقع نه وى چه دی یه سمه لاره راځی او یر بوهولو بوهیږی ځان لری ساتل بهتر دی ، موضح.

### إِنَّكَ لَا تَهْدِئَ مَنْ آخْبَبْتَ وَالْكِنَّ اللَّهَ يَهُدِئُ مَنْ يَتَثَاءُ

بیشکه ته (ای محمده!) نشی ښوولی (لاره حقه) هغه چاته چه خوښ وی ستا ولیکن الله سمه صافه لاره ښیی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د سمی لاری ښوولو ئی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د خپل تره ابو طالب لهاره دیر زیار (کوشش) وکرو چه د مرګ یه وقت کښی د اسلام کلمه ولولی مګر هغه

دغه خبره ونه منله نو د هغه په نسبت دغه آیت نازل شو» (موضح) یعنی له هغه چا سره چه ته طبیعی محبت لری یا ستا زړه غواړی چه هغه هدایت ومومی نو دغه خبره ضروری نه ده چه هم هغسی واقع هم شی. ستا کار یواځی لار ښوونه ده پاتی شو دغه کار چه کوم یو سری پر هغه لاره درومی او د مقصود تر منزل پوری رسیږی ؟ او کوم یو نه رسیږی ؟ دغه ستاسی د اختیار او له قبضی څخه خارج دی الله تعالیٰ اختیار لری چه د هر چا په نسبت اراده وفرمائی هغه ته د قبول الحق او وصول الی المطلوب توفیق ورکړی.

تغییه: کوم شی چه حضرت شاه صاحب فرمایلی دی په صحیحه و احادیثو کښی شته زیات له هغه پر دغه مسئله کلام او د ابوطالب د ایمان او کفر پر خاص موضوع مباحثه غیر ضروری ده ښه خو به دا وی چه له داسی غیر ضروری او ډک له خطراتو مباحثو څخه چپ شو او تری کف اللسان وشی!.

### وَهُوَ آعُـكُوْ بِالْمُهُتَدِيْنَ<sup>®</sup>

او هم دغه (الله) سه عالم دى په سمه صافه لاره موندونكيو باندى.

تفسیر: هیخ یو سری د دغی خبری واک (اختبار) او صلاحیت نه لری چه بل محوک پر سمه سافه لاره راتلونکی صافه لاره روان کری ـ بلکه محوک پر دغه خبره علم هم نه لری چه کوم یو پر سمه لاره راتلونکی دی ؟ یا د راتللو استعداد او لیاقت لری ؟ په هر حال په دغه آیت کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی ورکړی شوی ده چه تاسی د جاهلاتو په دغو چتی (بیکاره) ویناؤ او د ضد او عناد پر شورماشور یا د خپل خاص اعزه او اقارب پر نه مسلمانیدلو مه متأثر او مه غمجن کیدئ ! هومره چه ستاسی پر ذمه فرض دی هغه اداء کرئ ! د خلقو استعدادات مختلف دی ـ او دغه خبره د الله تعالیٰ په اختیار او علم کښی ده چه د هغوی محنی کوم یو پر سمه لاره راوستل کیدی.

### وَقَالُوْاَلِنَّ تَنْتِيعِ الْهُلَاي مَعَكَ نُتَخَطَّفُ مِنُ اَرْضِنَا.

او وائی (کفار د مکی) که چیری متابعت وکړو مونږ د هدایت له تا سره (او ایمان په تا راوړو) نو وابه لوځول شو) او ژر به وشړل شو) له ځمکی خپلی نه

تفسیو: له هدایت محنی د انسان منع کوونکی محو شیان دی مثلاً د محان نقصان ـ د مال خوف لکه چه د مکی معظمی مشرکانو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ویلی و بیشکه چه مونډ په دی باندی ښه پوهیږو چه داسی پر حقانی دین یوځ لیکن که مونډ د اسلام دین قبول کړو او له تاسی سره یو ځای شو نو ګرد (تول) عرب به محمونډ دښمنان شی ـ اود چار چاپیر ګرد (تول) اعراب القصص(٢٨)

به پر مونډ هجوم او یرغل راوړی او تول به سره یو ځای کیډی ـ او مونډ به خپله یوه نـمـری کړی، نه به مو ځان سلامت پاتی شی او نه به مو مال او دولت مأمون او مصنون پاتی وی. د هم دغه جواب به دغه راتلونکی آیت کښی داسی فرمائی.

# ٱۊۘڮؘۏؙٮٛؠؘڮؖڹٛڰۿؙۄؙڂۘۯڡٵٳڡؚٮ۠ٵؿؙ۠ۼڹؽٳڸؽۊۺٛۯڮٷٚڸ؆ۺٞؽٞ ڔؚؾڹؗٷٙڡؾؚڽؙؾۜۮڽۜٵۅؘڵڮڽۧٲػ۫ڗۿؙٷڵؽۼػٮٛۏؽ۞

آیا نه دی ورکړی (ځای) مونږ دوی ته داسی حرم چه په امان دی (له قتل او غارته) راچلولی شوی دی دی (حرم) ته (له هر طرفه) میوی (دپاره) د هر څیز رزق د دوی له جانبه ځمونږ ولیکن اکثر د دوی چه دی نه پوهیږی (په حق).

تفسیو: حضرت شاه صاحب فرمائی «د مکی معظمی خلقو به ویل که موند مسلمانان شو نو د 
تول عربستان مسکونین به له موند سره دښمنان شی، الله تعالیٰ فرمائی که اوس تاسی د هغوی د 
دښمنی او لاس غځولو څخه د چا په پناه کښی ناست یئ ؟ هم دغه د حرم ادب مانع دی چه 
سره له دغی سختی دښمنی او عداوت چه تاسی ئی یو له بله سره لرئ ـ اطرافی اعراب پر تاسی 
یرغل او هجوم نه راوړی چه تاسی له مکی معظمی څخه د باندی وباسی هغه الله چه اوس دغه ځای 
ئی تاسی ته حرم محرڅولی دی په هغه وقت کښی به هم تاسی ته پناه درکوونکی دی (موضح) » 
آیا سره له کفره او شرکه تاسی ته پناه درکوی او وروسته د ایمان او تقویٰ د اختیارولو څخه به 
تاسی ته د هغوی له شره پناه او امان نه درکوی ؟ هو! که د ایمان او تقویٰ د ازموینی دپاره یو 
څو ورځی له تاسی څخه امتحان واخیست شی نو نه ښائی چه تاسی له هغه څخه وویریډئ

#### ﴿ وَالْعَالِيَةُ لِلنَّشَتِينَ ﴾

# ۅۘڮڎؘٳۿڷڴؽٚٵڡؽ۫ قَرْبَةٍ كِطِرَتْ مَعِيْشَتَهَٵ ۗ فَيَلْكَ مَسْكِنْهُمُ ڶۘڎؙۺؙػؽؙڝؚۨؽؘڹڠڽ هِۄ۫ٳڷٳۊڸؽڸڐ

او څومره (ډیر) هلاک کړی دی مونږ له (اهل د) کلیو (او ښارونو) چه سرکشی نی کړی ؤه په معاش خپل کښی پس دا دی کورونه د دوی چه نه ده کړی شوی هستوګنه په کښی پس له (اهلاک د) هغوی مګر لږ وقت (چه کوم

#### مسافر کومه شپه هلته دمه کړی ده).

تفسیو: یعنی د عرب له دښمنی څخه ولی ویریوئ ـ د الله تعالیٰ له عذابه ویرییوئ آیا تاسو نه کورئ او غور او دقت نه کوئ چه له تاسی څخه پخوا خومره لوی اقوام تیر شوی دی چه هغوی کرد (ټول) پخپل عیش عشرت او خوښی مست او مغرور ؤ نو هر کله چه هغو د تکبر لوئی او سرکشی لاره څان ته غوره کړه نو وګورئ چه پاک الله دوی څرنګه تباه ـ برباد او فنا کړل چه نن ورځ د دنیا په مخ کښی د هغوی نوم او نښه هم نه ده پاتی تش دغه ویجاړی مینی او کندوالی ئی پاتی دی چه په هغوی کښی هیڅ یو هستیدونکی نشته پرته (علاوه) له دی نه چه کوم مسافر کومه شپه هلته کینی او خپله دمه ونیسی یا کوم پوه او هوښیار سړی د الله د قدرت د خه عبرتناکی منظری د کتلو دیاره هلته ودریږی.

### وَكُتَاخَنُ الْورِثِينَ

#### او يو مونږ هم دا مونږ وارثان.

**تفسیر:** یعنی ټول سره داسی ووژل شول چه د هغوی یو تن وارث هم بیرته پاتی نه شو هغه چه تل پاتی کیدونکی دی الله تعالیٰ دی او بس.

# وَمَاكَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرٰى حَتَّى يَبْعَتَ فِيَ أُمِّهَا رَسُوْلِالْيَتْلُوَا عَلَيْهِمُ النِّينَا "

او نه دی رب ستا (عادتاً) هلاک کوونکی (د اهل د دی) قریو تر هغه پوری چه ولیږی په مور (لویه قریه ښار) د هغو (قریو ښار کښی) یو رسول چه لولی پر دوی آیتونه ځمونږ (دپاره د قطع کولو د عذر)،

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تر هغه پوری دغه کلی او ښارونه تباه ۔ خراب او فنا نه دی کړی څو د هغو مراکزو او لویو ځایونو کښی کوم هوښیاروونکی نبی نه وی ورلیپلی ۔ د مرکز تخصیص ښائی د دی لامله (له وجی) وی چه د هغو اثر تر ډیر لری ځای پوری رسیږی او د ښارونو هستیدونکی نسبتاً سلیم او عقیل هم وی د ځمکی د مخ د ګردو (تولو) ودانیو مرکز او د صارت مقام بیت الحرام ؤ لکه چه د «شوریٰ» په اوله رکوع (۲۵) جزء کښی لولو ﴿ لِتُنْهُونَالُمُاللهُ وَ وَرَبُّونَالِمُ اللهُ فَنَا لَهُ عَلَى لوی او د آخر الزمان رسول مبعوث شو

القصص(٢٨)

صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله وصحبه اجمعين.

### وَمَاكُتَّامُهُلِكِي الْقُرْبَى الِّرُوَاهُلُهُمَاظُلِمُوْنَ<sup>®</sup>

او نه يو مونږ هلاک کوونکی خرابوونکی د کليو د ښارونو مګر په هغه وقت کښی چه اهل د هغو ظالمان وی (په تکذیب د رسولانو).

تفسیو: یعنی هر کله چه سره له پوهولو او هوښیارولو هم خلقو له کفره او شرکه لاس وانخیست او هم هغسی په خپل کفر ـ ظلم ـ طغیان او عصیان کښی چالان او مترقی ؤ دلته د الله تعالیٰ په دغه عذاب اخته او هلاک او سپیره شول.

### ۅؘڡؘۘٵٛۏ۫ؾؚؽؙؾؙٶ۫ڝؚۨٞؿؙڞؙؙٞۼٞڡؘػٵڠؙٵڬؽڶۅۊٳڵڷؙؽٚٳۅؘڒۣؽؘڹؿؗٵٷڡڡٵ ڝؚٮؙۮٳٮڵٶڂؘؽڒٷۘٳڹڟؿٵڡؘڵڗؾؘؙۘڟؚٷؽڽٛ۫

او هر هغه چه درکړی شوی دی تاسی ته له کوم څیزه پس هغه معاش نفع کار د دغه ژوندون لږ خسیس دی او ښایست د هغه دی او هر هغه چه په نزد د الله دی (اجر) خیر غوره (دی) او باقی دی (له دغه فانی نه) آیا پس تاسی عقل نه چلوئ.

(چه باقی بهتر دی په فانی باندی)

تفسیو: یعنی انسان ته سائی چه له عقل او پوه کار واخلی! او دومره وپوهیپی چه دا ژوندون په دنیا کښی تر کله پوری به وی ؟ او د دنیوی د دغه باغ او بهار عیش عشرت ـ مزی او چرچو خوند به تر څه وقت پوری کوی ؟ فرض ئی کړئ چه په دنیا کښی له سره پر ده عذاب هم رانشی خو بیا هم د مرګی لاس تاسی ګرد (تول) له دغه ساز او سامان څخه جلا (جدا) کوی ـ او بیا به د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریږئ او تر یوی یوی ذری پوری هم د خپل اعمالو حساب ورکوئ ـ که مو آخروی عیش او عشرت په برخه شو نو دغه دنیوی عیش عشرت د هغه په مقابل کښی هیڅ او لاشی دی داسی به کوم پوه او عقلمن سړی وی چه یو مکدر او منغض ژوندون ته پر یبی غشه او غله ژوندون او یو ناقص او فائی لذت ته پر کامل او باقی لذائذو ترجیح ورکوی بلکه نه ئی ورکوی!.

# ٱفۡمَنۡؖۊۢٸۮؙڹهُۅۡٸڷٵڂڛۧٵ۫ڡٛۿۅؘڵڒؚڣؿ۬ۼػؠؘؽؗؗؗؗڡٞؾؖۼ۠ٮ۠ۿؙڡؘؾٵػ اڂٛۑؗۅۊٳڵڎؙؽٚٳٛڬڗٞۿٷۑؘۅٛڡٙڒٳڷؚۊڽڮڗڝڹٳڷؠؙڂڞؘڗڽؽ۞

آیا پس هغه څوک چه وعده کړی ده مونږ له هغه سره وعده ښه (چه د جنت ده) پس دی موندونکی دی د هغی وعدی (خامخا داسی دی) لکه هغه څوک چه معاش ورکړی وی مونږه ته معاش د (ژوندون لږ خسیس د) دنیا بیا دی په ورځ د قیامت کښی له حاضر کړیو شویو وی (اور ته ؟ بلکه نه دی سره برابر دوی دواړه!).

تفسیو: یعنی مؤمن او کافر دوایه د انجام به اعتبار کله سره یو برابر کیدی شی ؟ د یوه دپاره د دانمی عیش کومه وعده چه شوی ده هغه هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده او د بل دپاره د خو ورځو عیش او عشرت کولو څخه وروسته د بندی کړی جلب ضروری رسیدونکی او دی په دائمی بندیخانه کښی خامخا لویدونکی دی (العیاذ بالله) مثلاً که یو سړی په خوب کښی ووینی چه «ځما پر سر شاهی تاج ایښی شوی دی، خدم حشم او د ملازمانو انواع او اصناف ماته لاس په نامه د باندی ولاړ دی او هر قسم خواړه او راز راز (قسم قسم) نعمتونه پر دسترخوان ماته لاس تیار ایسیوولی شوی دی چه د هغو خوند او مزه در کرده (توله) څکم او خورم ئی.» که سترگی له خوبه خلاصه وی کوری چه ورته د بندیتوب جلب وروپاندی کیږی او پولیس ورده سره له څنځیرونو او څولنو ولاړ وی او سم د لاسه بندی او امنیی ته بیولی کیږی او وروسته د پولیس او د علیی له تحقیقاتو او د جرم له اثباته په دائمی حبس سره محکوم او په عمری بندیخانه کښی غورځولی کیږی نو تاسی راوښیئ چه په دغه حالت کښی ده ته هغه د باچاهی خوب او په زړه غورځولی کیږی نو تاسی راوښیئ چه په دغه حالت کښی ده ته هغه د باچاهی خوب او په زړه پوری میکلفه خواړه کله په یاد پاتی کیږی ؟

### ۅؘڽؘۅؙڡڒؽؙٳۮؽۿؚۮ۫ڣؘؿؙۏڷٳٙؽۺؙۯڰٳ؞ؽٵڷڶۮؽؽڴؿڗؙۊۘڗڠؠؙۅٛؽ

او یاد کړه هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته الله پس وبه والی (الله) چیرته دی شریکان ځما هغه (شریکان) چه وئ تاسی چه ګمان به مو کوو (پری چه دا شریکان ځما دی).

تفسیر: یعنی هغه د خدایی برخی لرونکی چیری دی هغوی دی وغوښت شی چه اوس لږ څه د دوی تائید او حمایت وکړی. القصص(٢٨)

# قَالَ الَّذِيْنَ حَنَّى عَلَيْهِـمُ الْقَوْلُ رَبَّبَا هَوُٰلِآ الَّذِيْنَ اَغُونَيْنَا اعْوَيْدُهُوُ كَمَا غَوْيُهُمَ تَبَرُّانَا اِلَيْكَ مَا كَانْوَالِيَّانَا يَعَبُّدُونَ۞

وبه وائی هغه کسان چه حقه ثابته شوی ده پر دوی خبره (د عذاب په دخول د اور سره) ای ربه محمونی دا (ضعیفان تابعان) هغه کسان دی چه گمراه کړی ؤ مونی (دوی) (گمراه کړی مو ؤ دوی) لکه چه گمراه شوی وو مونی بیزاره یو مونی تاته (له دوی او له کفره د دوی) نه ؤ دوی داسی چه ځمونی عبادت به ئی کوو (بلکه عبادت د هوا د نفس خپل ئی کوو).

تفسیو: یعنی سؤال خو له مشرکینو شخه و مکر کیراه کوونکی شرکاه به داسی پوهیپی چه فیالحقیقت مونی ته هم تنبیه راکری شوی ده نو محکه به جواب ورکولو کنیی سبقت کوی چه ای الله بیشکه چه مونی دوی گمراه کری دی مکر دا گمراهی خو داسی ده لکه چه مونی پخیله گمراهان شوی یو یعنی هفته بودری (تکره) چه د گمراهی به وقت کنی مونی خویلی وه د هغه تکمیل مو په دغه گمراهان شوی و یعنی هفته بودری (تکره) چه د کمراهی به وقت کنی مونی خویلی وه د هغه تکمیل مو په دغه گمراهی شود و گمونی له لوری هیش کمیل مو په دغه گمراهی سره و کر محکه چه د بل گمراه کول هم د گمراه کیدلو آخری درجه ده پس د دغو اغواؤ پر جرم مونی اعتراف لرو لیکن پر دغو مشرکانو خو محمونی له لوری هیش کوم جبر او اکراه نه وه ـ او نه مو هغوی په زوره دغی گمراهی ته ایولی دی فیالحقیقت دغه د دوی نفسی اغراض او شخصی هوا پرستی وه چه محمونی په غولولو وغولیدل او پر مونی پسی رهی کروان) شول، نو په دغه اعتبار دوی که عبادت کخی د خپلی بیزاری او کنی د خپلی بیزاری او تنفر اظهار کرو. گذا قال بعض المفسوین او حضرت شاه صاحب لیکی «چه دغه به د شیطان وینا وی چه هغوی می گمراه کری دی مکر د نیکیو په نامه نو هم ده ته وائی چه دوی خونی عبادت نه کاوه » والش تعالی اعلم.

تنبيه: ﴿ تَقْعَلِيهِمُ الْقَوْلُ ﴾ شخه مراد ﴿ الْمُلْتَى جَمَّتُرَمِنَ الْبِئَةُ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ﴾ دى.

# وَقِيْلَ ادْعُوْا الْتُرَكَّأَءَكُوْ قَكَ عَوْهُمْ فَلَوْ يَيْشِجِيْبُوْالَهُمْ

او وبه ویلی شی (کفارو ته) چه وغواړئ تاسی شریکان د تاسی پس راوبه غواړی دا (کفار هغه بتان) پس هیڅ جواب به ور نه کړی (دا بتان) هغوی ته

تفسیر: یعنی دوی ته به ویل کیری چه اوس خیل مددگاران خیلی مرسنی (مدد) ته راوبولئ مگر

هغوی به د دوی سره محه مرسته (تعاون) او مدد و کړی شی ۔ محکه چه په خپل غم او مصیبت کښی به اخته او مصیبت کښی به اخته او میتلا وی کلنا قال المفسرون او د حضرت شاه صاحب د تحریر حاصل دا دی کله چه شیاطین د نیکانو نوم واخلی نو مشرکینو ته به ویل کیږی چه خپلو هغو نیکانو ته ورناری کړئ! نو دوی به هیڅ جواب نشی ویلی ځکه چه دوی د هغه د شرک او کفر پر حرکاتو نه و خوښ او نه تری راضی و یا به تری بیخبره و.

### وَرَآوُاالْعُنَابَ لَوُ ٱنَّهُمُ كَانُوْ إِيَهُمَّكُونَ الْ

او وبه وینی دغه (تابعان او متبوعان) عذاب، که چیری بیشکه دوی وی چه سمه صافه لاره ئی نیولی وی (نو اوس به نه معذب کیدل یا کاشکی په کوم ډول (طریقه) مو لاره موندلی وی).

تفسیر: یعنی د دغه وقت د عذاب د لیدلو څخه به داسی آرزو او تمنا کوی کاشکی زه په دنیا کښی پر سمه صافه لاره تلی تر څو په دغو مصائبو نه اخته او نه مبتلا کیدی.

### ۅؘؽۅؙؚؗٛؗؗؗؗۄؙڒؽؙٵۮؚؽ۬ڥۮؙۏؘؽڠؙۅؙڶؙڡٵۮٵۜٲۻٞؿؙؗٷؙٳڷؠؙۯؙڝۜڶؚؽؙڹٛ ڡؘٛۼؠؽٮؙؙٵؽؙۿؚڂؙٳڵڒؙڹڹٵٛ؞ٛؽۅؙڡؠٟڹۣۮؘۿڂٛڕڵؾؘۺٵٚٷٛؽ<sup>؈</sup>

او یاده کړه هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته (الله) پس وبه وائی چه څه جواب ورکړی ؤ تاسی رسولانو ته (په هغه وقت کښی چه حق ته غوښتی شوی وئ)؟ پس پټ به شی پر دوی خبرونه (چه دوی خلاص شی په دغه ورځ کښی پس دوی به نه کوی پوښتنه یو تر بله.

تفسیو: پخوانی سوالات د توحید په نسبت ؤ. دغه د رسالت په نسبت سوال دی یعنی که تاسی پخپل عقل او پوه سره په حق نه وی پوهیدلی نو د انبیاؤ په پوهولو خو ښائی پوهیدی. دا راوبییغ چه تاسی له هغو سره څه سلوک او رویه کړی ده؟ په دغه وقت کښی به هیڅوک هیڅ جواب نشی ورکولی او د خبرو ګردی (تولی) لاری به بندی شی. (او پټ به شی په دوی جواب).

# فَأَمَّامَنُ تَابَ وَامْنَ وَعِلَ صَالِعًا فَعَلَى أَنْ يُكُونَ مِنَ الْمُقْلِحِيْنَ®

پس هر څه هغه څوک چه توبه وباسی (له شرکه) او ایمان راوړی (په الله او رسول د الله) او عمل وکړی د نیکیو پس ښائی چه وی به دی له خلاصیدونکیو.

تفسیر: یعنی د هغه محای بری او کامیابی صرف له ایمان او صالح عمل سره ده که اوس هم خوک له کفره او شرکه توبه وباسی او ایمان راوړی او د نیکیو لاره محان ته غوره کړی حق تمالیٰ د ده تول پخوانی کناهونه معافوی او فائزالمرام ئی گرڅوی.

تغییه: ﴿ فَتُحَانَ يُؤْوَيُونَ النَّفُلِينِينَ ﴾ د مالک الملکوتی په لهجه سره یوه وعده ده. یعنی هغه ته د فلاح او نجات امید پکار دی. پر مونیر باندی د هیچا زور نه چلبیری چه خامخا مو د هغه په کولو مجبور کړی مونیر محض په خپل فضل او کرم سره دغسی وعدی کوو.

# وَرَتُكَ يَغُلُقُ مَا بِشَاءُ وَيَغِنَّا رُمَّا كَانَ لَهُمُ الْخِيْرَةُ ۖ

او رب ستا پیدا کوی هغه څه چه اراده وفرمائی (د پیدایښت ئی) او غوره کوی ئی نه دی دوی ته هیڅ اختیار (په هیڅ شی کښی):

تفسیو: یعنی د هر غیز پیدا کول د الله تعالیٰ په مشیت او اختیار کښی دی او د کوم شی غوره کول یا د نورو له منځه د هغه جلا (جدا) او منتخب کولو حق هم ده ته حاصل دی. او هر قسم چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی او مرضی ئی وی هم هغسی احکام صادروی. هر یو سری په هر یو منصب سره چه دی مناسب او لازم ویولی هم هغه کار او منصب ورته عطاء کوی، په هر چا کښی چه استعداد او لیاقت وگوری نو د هدایت پر سمه لاره یی برابره وی او د مقصود تر منزله پوری په رسیدلو سره ئی بری او کامیابی ور په برخه کوی د مخلوقاتو په هر جنس کښی هم هو، یوه نوعه یا په نوعه کښی هر یو فرد چه وغواړی سم له خپل حکمته سره هغه له نورو انواعو او افرادو څخه ممتازوی ماسواء الله څخه بل هیچا ته د هسی اختیار او انتخاب حق نه دی حاصل. حافظ ابن القیم د «زادالمعاد» په اوائلو کښی دغه مضمون په ډیر بسط او تفصیل سره لیکلی دی، فلیراجم.

### سُبُعٰنَ اللهِ وَتَعَلَىٰعَا اللهُ وَلَوْنَ اللهِ وَتَعَلَىٰعَا اللهُ وَكُوْنَ اللهِ

پاکی ده الله لره او لوی پورته دی له هغه څه چه دوی ئی ورسره شریکوی.

تفسیر: یعنی په تخلیق او تشریع او مذکور اختیار کښی بل هیڅوک له الله تعالیٰ سره نه دی شریک. مشرکانو چه پخپل تجویز او انتخاب کوم شرکاء درولی او تاکلی (مقرر کړی) دی هغه گرد (تول) باطل او بی سنده دی.

# وَرَبُّكَ بَعْكُو ْ مَا تُكِنَّ صُلُورُهُ وُوَمَا يُعْلِبُونَ ®

او رب ستا ته معلوم دی هر هغه چه پټوی ئی سینی (زړونه) د دوی او هر هغه چه ښکاروی ئی (ژبی د دوی).

تفسیر: یعنی په زړونو کښی کومی باطلی او فاسدی عقیدی یا بد نیتونه چه لری! او په ژبه سره کومی خبری چه وایی! او په لاسو او پښو او نورو سره کوم کارونه چه کوی دا ګرد (تولو) د الله تعالیٰ په علم کښی موجود دی او د هر یوه سړی له پټو استعدادو او قابلیتونو څخه ښه خبردار دی او سم له هغه به معامله ورسره کوی.

### وَهُوَاللَّهُ لَاَ إِلٰهُ إِلاَّهُوْ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولِي وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْخُكُورُ الْدَيهُ تُرْجَعُونَ©

او هم دی الله دی نشته بل لائق د عبادت مکر هم دی دی. خاص هم ده ته توله ثناء ده په دنیا او (په) آخرت (عقبیٰ) کښی او خاص هم دغه (الله) ته دی حکم او خاص هم دغه (الله) ته به بیولی شئ تاسی (په قیامت کښی).

تفسیر: یعنی هم هغسی چه الله تعالیٰ په تخلیق او اختیار او محیط علم کښی متفرد دی په الوهیت کښی هم واحد او یو دی ماسواء له ده بل هیچا ته بندګی او عبادت نه کیږی ځکه چه د ده په منبع الکمالات ذات کښی ګرد (تول) محاسن او محامد مجموع دی ـ په دنیا او عقبا کښی هر راز (قسم) تعریف او توصیف چه وی اعم له دی نه چه پر هر اسم او رسم سره وکړ شی هغه په حقیقت او واقع کښی له هم دغه پاک الله سره نسبت لری او د ده تعریف دی او د ده په حکم سره چلیږی. د ده فیصله ناطقه ده ـ او دی د کلی اقتدار مالک دی او په آخره خاتمه کښی د هر چا رجوع د هم ده په لوری ده. وروسته له دی نه دغه راښیی چه په شپه او ورځ کښی د هر وران د ده له فضله او انعامه کښی څومره نعمتونه او فوائد تاسی ته عاید کیږی چه دغه ګرد (تول) د ده له فضله او انعامه دی بلکه بالذات د شهی او د ورځی تبدیل او تحویل د رب الجلیل له بی مثلو او مستقلو

احساناتو او انعاماتو څخه دی.

# قُلُ آرَءَ كِتُمُّرِانَ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ الكِّلَ سُرُمَا اللهَ يَوْمِ الْفِيهِ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ بِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ بِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْكُمُ بِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْكُمُ بِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلْكُمُ

ووایه (ای محمده دوی ته) آیا وینئ (یعنی څرنګه در ښکاری) که چیری وګرځوی الله پر تاسی دغه شپه اوږده همیشه تر ورځی د قیامت پوری نو څوک دی هغه (معبود) بی له الله چه راوړی تاسی ته رڼا (رنړا) (چه په کښی طلب د معاش کوئ)

تفسیر: یعنی تاسی خبر راکړئ! که مثلاً الله تعالیٰ پری نه پدی چه لمر طلوع وکړی یا ئی رڼا (رنړا) او تودوخی تری لری کړی نو تاسی به د خپلو کارونو او چارو لپاره داسی تودوخی او رڼا (رنړا) له کومه راوړئ؟

### آفکاتَنْبَعُوُن@

آيا پس نه اورئ تاسي (دغه خبره د زړه په غوږو سره؟).

تفسیر: یعنی دا خبره دومره روضانه او صافه ده چه نش په یوه اورینلو سره هم په فهم او پوه راځی نو آیا تاسو له سره نه اوری.

# قُلْ اَرَءَ يُتُوُانَ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُو النَّهَ ارْسَرُمَدًا اللَّيْ يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنُ اللهُ عَيْرُ اللهِ يَازَيَكُو بِلَيْلِ سَلَكُنُونَ فِيهُ أَفَلا تُبْصِرُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینئ تاسی (یعنی څرنګه در ښکاری) که چیری وګرځوی الله پر تاسی ورځ اوږده همیشه تر ورځی د قیامت پوری (چه هیڅ غروب الشمس ونشی) نو څوک دی (معبود) بی له الله چه راوړی تاسی ته شپه چه آرام وکړئ تاسی په هغه کښی آیا پس نه وینئ تاسی (دا آثار د قدرت).

تفسیو: یعنی تاسی خبر راکرئ! که الله تعالیٰ پری نه پدی چه لمر غروب وکړی او تل ترتله ستاسی پر سرونو هم داسی ولاړ وی نو هغه راحت او سکون او نور فوائد چه د شپی له راتلو څخه حاصلیږی د هغو حصول به په کوم یو طاقت سره ممکن کیدی شی؟ آیا دغسی یو ظاهر او باهر حقیقت هم تاسی نشئ لیدلی؟

تنبیه: ﴿ أَلَلاتُجُوتُونَ ﴾ له ﴿ الْنَجَعَلَاللهُ عَلَيْكُواللهُ الْمَارَسُومَدًا ﴾ سره مناسب دی محکه چه په سره سترګو سره دیناسب دی محکه چه په سره سترګو سره لیدل عادتاً پر رنا (رنړا) موقوف دی چه په ورځی کښی په پوره ډول (طریقه) سره په عمل رامحی د شپی په تیاره کښی کله چه د لیدلو هیڅ یو صورت نشته بلکه اوریدل په کښی امکان لری نو محکه ﴿ اَنَهُ اللهُ عَلَيْكُوالِيُلُ سُرُمِيْكُا ﴾ سره د ﴿ آفَلاَتُسْمُونَ ﴾ فرمایل موزون والله اعلم.

### وَمِنُ تَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُوُ إِلَيْلَ وَالنَّهَ اللِسَّكُنُوْ افِيهُ وَلِتَبَتَعُوْا مِنْ فَفُيلِهِ وَلَعَلَكُو تَشْكُرُونَ

او (خاص) له رحمته مهربانی خپلی پیدا کړی ده (الله) تاسی ته شپه او ورځ دپاره د دی چه آرام وکړئ تاسی په هغه (شپه) کښی او چه ولتوئ تاسی (په دغه ورځ کښې) له فضله د دغه (الله) او دپاره د دی چه شکر وکړئ تاسی (د نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی اړول رااړول کوی څو د شپی په تیارو او یخو کښی مو سکون او راحت په برخه شی او د ورځی په رڼا (رنړا) کښی خپلو کارو او چارو ته هم دوام ورکړی شئ ـ او د شپی او ۱د ورځی پر مختلف الانواعو انعاماتو د الله تعالیٰ د انعاماتو شکر ادا۔ کړئ.

# وَيَوْمُ يُنَادِيُهِمُ فَيَقُولُ آيَنَ شُرَكَاءَى الَّذِينَ كُنْتُوْتَزَعُنُونَ ﴿ وَنَزَعْنَامِنُ كُلِّ الْمَاةِ شَهِيدًا افَقُلْنَا هَا تُوا ابْرُهَا نَكُوْمُ وَنَزَعْنَامِنُ كُلِّ الْمَاةِ شَهِيدًا افَقُلْنَا هَا تُوا ابْرُهَا نَكُوْمُ فَعَلِمُوا النَّ الْحَقِيلِهِ وَضَلَّ عَنْهُمُ مِّا كَانُوا يَفْ تَرُونَ فَ

او (یاده کړه) هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته (الله) پس وبه فرمائی چیرته

دی شریکان ځما هغه چه وئ تاسی چه ګمان به مو کاوه (پری د شریکانو ځما). او راوبه باسو له هر امت (ملت) څخه یو شاهد (پر اقوالو، افعالو، احوالو د دوی)، پس وبه وایو مونږ دوی ته راوړئ تاسی برهان سند خپل (په اشراک) پس هلته به پوه شی دوی چه حق (په الوهیت کښی) خاص الله لره دی او ورک به شی له دوی نه هغه چه ؤ دوی چه دروغ به ئی جوړول (په دنیا کښی چه الله شریک لری).

تفسیو: له شهید نخده احوال جوونکی انبیاء علیهم السلام یا د دوی نائبان یا نور بنه سری مقصود دی (موضح) دوی به دغه راجیی چه خلقو له سماویه و شرایعو او له الهیه و احکامو سره غه رویه کړی ده؟ نو فرمائی الله چه وبه وایو مونی دوی ته چه راوړی برهان سند خپل چه تاسی په کوم دلیل او سند سره الله تعالیٰ ته شریکان درولی دی؟ او د حلالو او د حرامو او نورو احکامو صحیح مأخذ مو له کوم ځای څخه اخیستی دی؟ کله چه مو نبی ونه مانه نو دغه خبره چا درخولی وه چه دغه د الله تعالیٰ احکام دی او هغه حرام او هغه حلال دی پس هلته به پوه شی دوی چه حق خاص الله تعالیٰ لره دی او ورک به شی له دوی نه هغه چه و دوی چه دروغ به ئی جوړول یعنی په هغه وقت کښی به دغه په نظر راځی چه رښتیا خبره د پاک الله ده او معبودیت هم یواځی د هم ده حق دی او بل هیڅوک د ده شریک نشی کیدی هغه خبری چه په دنیا کښی انبیاؤ علیهم السلام جوولی وی هم هغه حقی او رښتیا وی هغه عقائد او افکار چه مشرکانو له خپل لوری جوړ کړی وو هغه گرد (ټول) به هغه ورځ کېیی بی باثره او ناقص او بی کاره ثابتیوی.

# إِنَّ قَارُوْنَ كَانَ مِنْ قَوْمِ مُوْسَى فَبَغَى عَلَيْهِمُ وَالتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوْزِمَ الِنَّ مَفَاعِتَهُ لَتَنُوَّ أَ بِالْعُصْبَةِ الْوَلِى الْقُوَّةِ " إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَعَنَّ حُلِقًا الله لَا يُحِبُّ الْفَرِحِيْنَ ﴿

بیشکه چه قارون ؤ له قومه د موسٰی (یعنی د ده تربور ؤ) پس سرکشی وکړه (قارون) پر دغو (بنی اسرآئیلو) او ورکړی ؤ مونږ ده ته له خزانو دومره قدر چه بیشکه کلیګانی د هغو به خامخا درنیللی پر (داسی یوی) ډلی چه خاوندان د قوت زور به ؤ (یاد کړه) هغه وقت چه وویل دغه (قارون) ته قوم د ده (چه مسلمانان ؤ په کبر او غرور سره) مه خوشالیږه! بیشکه چه الله نه خوښوی خوشالیدونکی (په مال د دنیا).

تفسیو: د سابقی رکوع به شروع کښی د دنیا د بی ثباتی او حقارت د آخرت به مقابله کښی بیان کړی شوی ؤ بیا د آخرت د ذکر په مناسبت د آخرت د عالم څه احوال بیان کړ شو په حاضره رکوع کښي بيا د هم هغه اصلي مضمون په طرف عود کړي شوي دي او د هغې دعوي په استشهاد د قارون قصه اورولي شي. وائي چه قارون د حضرت موسى عليه السلام د تره ځوي يا تربور او د فرعون د مخې سړی و، څرنګه چه د ظالمو حکومتونو دستور وی چه د کوم قوم د وینی څښلو لپاره د هم هغه قوم ځینی افراد د خپل کار آله او د لاس همسا ګرځوی فرعون هم یه بنی اسرآئیلو کښی هم دغه ملعون ځان ته غوره کړی ؤ. قارون په دغه موقع کښی چه فرصت مونللي ؤ يخيلو دواړو لاسو سره د دولت او دنيا په تولولو کښي لګيا شوی ؤ او ډير لوی دنيوی اقتدار ئی ځان ته ګټلي و څه وخت چه بني اسرآئيل د حضرت موسٰي عليه السلام تر حکم او ارادی لائدی راغلل او فرعون سره له فرعونیانو مغروق شول نو د قارون د مال د ترقی ذرایع هم مسدود شول او هغه مشری او سرداری ئی له لاسه ووتله نو د هم دغه غیظ ـ غضب ـ حسد له سببه به ئى زياتره له حضرت موسى عليه السلام سره سرى مخالفت او يته دښمنى كوله خو سره د دغه هم به ښکاره ډول (طريقه) سره مؤمن ښکاريده، توريت به ئي ډير لوست او د ديني علومو په حصول کښې به مشغول و مګر زړه ئې صاف نه و، د حضرت موسی علیه السلام او د هارون علیه السلام هغه عزت او حرمت ته به ئي چه د ياک الله له طرفه دوی ته عطاء او مرحمت شوی ؤ، کاته او كريده \_ او سوځيده به \_ او لكه تور منكور ير خپل ځان له تاوه تاويده او له خپله ځانه سره به ئي ويل چه آخر زه هم د دوى د تره ځوى يم نو دغه څه خبره ده چه هغه دواړه نبيان او مذهبی سرداران کرځیدلی دی او ځما په لاس کښی هیڅ د قدرت قوت نشته کله چه نا امیده او مأيوس كيده نو د تكبر يه وضيعت به ئي داسي ويل «به دى كه هغو دواړو ته نبوت وررسيللي دى نو څه وشو له ماسره د مال او دولت دومره ډكى خزاني شته چه له بل هيچا سره نشته.» حضرت موسٰی علیه السلام یو ځلی پر قارون حکم وکړ چه «د خپل مال زکوة اداء کړه!» نو قارون له خلقو سره وویل «تر اوسه یوری کوم احکام چه موسٰی یر موند جاری کول د هغه یه مقابل کښې مو حوصله او تحمل کاوه مګر آیا تاسي اوس د موسٰي علیه السلام د دغې خبرې تحمل هم كولى شئ چه دى ځمونږ د اموالو څخه زكاتونه هم غواړي؟» څه خلق د قارون مؤيدان شول او ويل ئي چه نه ځمونډ له لاسه دغه نه ده يوره. بالاخر ملعون قارون د حضرت مولمي عليه السلام د بعنام کولو له پاره یوه ډیره ناباکه او چتله بلمه (تدبیر) جوړه کړه او یوی بدکاری ښځي ته ئي څه بدې او پيسي ورکړي او وي لمسوله چه د خلقو په يوه لويه جرګه کښي کله چه موسٰی علیه السلام د زناء د حد یه اطراف بیانات ورکوی ته هغه له خپله ځانه سره متهم کړه ـ لکه چه دغی پلیتی ښځی په هم هغه لویه مجمع کښی هم داسی یوه چتی (بیکاره) خبره وکړله کله چه حضرت موسٰی علیه السلام هغی ته شدید قسمونه ورکړل او د الله تعالیٰ له قهره او غضبه ئی وویروله نو هغه وویریده او به ښکاره ډول (طریقه) سره ئی وویل چه ما دغه د قارون په لمسولو سره ویلی دی دلته قارون د حضرت موسی علیه السلام یه سیرا سره له خپله کوره او

خزانو په ځمکه خښ او ډوب کړل شو. د «مفاتح» تفسير په کنجيو (کليو) سره کړی دی يعنی د اموالو دومره صندوقونه ورسره ؤ چه د هغو د کليګانو په پورته کولو څو زورور کسان ستری کيدل او دغه دومره مستبعد هم نه ؤ لکه چه په څينو تفاسيرو کښی د هغه صورت هم ښوولی شوی دی.

﴿ إِذَّوَالْكَوْتُونُهُ ﴾ الآية ـ ياد كړه هغه وقت چه وريل دغه قارون ته قوم د ده چه مسلمانان ؤ په كبر او غرور سره مه خوشاليدو په مال د دنيا) يعنى پر كبر او غرور سره مه خوشاليدونكى په مال د دنيا) يعنى پر دغه فانى او زائل دولت ولى نازيوى او پرى فخر او غرور كوى؟ چه هغه د الله تعالىٰ په نزد د مياشى د يوه وزر په اندازه هم وقعت نه لرى ښه وپوهيږه چه الله تعالىٰ مغرور او متكبر بنده نه خوښوى او هر هغه شى چه د ده مالك الملكوت خوښ او پسند نه وى د هغه نتيجه ماسواء له تباهى او هلاكت بل هيڅ شى نه دى.

### وَابْتَعْ فِيمُأَاللَّكَ اللَّهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ

او وغواړه په هغه (دولت) چه درکړی دی تاته الله کور د آخرت

قفسیو: یعنی د الله تعالیٰ ورکری مال د دی دپاره دی چه انسان هغه د آخرت خپله پنگه وکرځوی نه داسی چه د هغه د غفلت په نشو مست مغرور او متکبر شی او د متکبرانو په شان حرکت او وضعیت اختیار کړی.

### وَلاَتُنْسَ نَصِيبُك مِنَ الدُّنْيَا وَآحُسِنُ كَبَأَآحُسَنَ اللهُ إليُّك

او مه هیروه برخه خپله له (ماله د) دنیا او احسان کوه (له بندګانو د الله سره په ورکړه د مال) لکه چه احسان کړی دی الله له تاسره (چه داسی ډیر دولت ئی درکړی دی)

تفسیو: یعنی سم د خپلی برخی سره تری خوره! او څښه! او اغونده! او د آخرت دپاره دی پنګه تری واخله! او په ناروا مواردو کښی ئی مه لګوه! او د خلق الله سره ښه سلوک کوه!.

### وَلَاتَتُبْغِ الفُسَادِ فِي الْآمْ ضِ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ @

او مه غواړه(ای قارونه!) فساد (په تکبر ظلم بغی سره) په ځمکه کښی بیشکه چه الله نه خوښوی فساد کوونکی.

تفسیو: یعنی له حضرت موسٰی علیه السلام سره ضد مه کوه! د الله تعالیٰ پر ځمکه د مطیمانو په شان ګرځه! او خامخا په بلاد الله کښی شورماشور او غلغله مه جوړوه! ځکه چه په ملک کښی فتنه او فساد اچول ښه کار نه دی.

### قَالَ إِنَّكَا أُوْتِيْتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِيٌّ

وويل (قارون قوم خپل ته) بيشكه هم دا خبره ده چه راكړى شوى دى ماته دغه مال په هغه علم سره چه ما څخه دى،

تفسیو: یعنی هنرمن وم او د کتلو استعداد او سلیقه می درلوده (لرله) \_ پخپل لیاقت او قابلیت یا د کوم خاص علمی مهارت لامله (له وجی) ماته دغه دولت حاصل شوی دی الله تعالیٰ هم ماته ځما د لیاقت او اهلیت په ملحوظ دغه مال \_ دولت او شته راکړی دی او دغه ثروت په خوشی چتی (بیکاره) ناسته بی له محنته ماته په لاس نه دی راغلی چه اوس ئی زه د موسٰی په حکم او مشوره خوشی ویریا د الله تعالیٰ په نامه لګوم.

# ٲۅٙڵڎؘۑۼڵڎٳڷٵڵڎڡؘۜػٲٲۿڵػڡؚڽٛۼۘؠ۠ڸؚ؞ۭڝؘٲڵڠۯٷڹڡؘؽؙۿۅٙٳۺۜؿ۠ڡؿؙڎؙٷۜۊۜٷٙڰ۫ڗڰڒ*ڗٚ*ۻڠٵٝ

آیا نه پوهیده (قارون) چه بیشکه الله په تحقیق هلاک کړی دی په خوا له دغه (قارون څخه) له (اهل د) زمانو هر هغه څوک چه دی ډیر سخت ؤ له دی (قارون) څخه له جهټه د قوت او ډیر ؤ له جهټه د جمع کولو (د مال یا ملاتره)

تفسیو: یعنی د دولت کتلو لیاقت چا درکم؟ افسوس دی چه تا د حقیقی منعم احسان هیر کر او د هغه په درکمی دولت او لیاقت مغرور شوی آیا ده دغه دولت له خپل نجات وسیله او ضامن کتلی و؟ او دی په دغه نه و خبر چه د ده څخه پخوا محومره ملل او اقوام له خپلو هم داسی شرارتونو او سرکشیو له سببه هلاک او تباه شوی دی چه د هغوی په لاسو کښی لوی لوی سلطنتونه او ډیری زیاتی خزانی ـ لښکری او نور زیات دنیوی وسائل او وسائط و. آیا دغه ملمون د هغو د احوالو د اوریدلو مخخه پند او عبرت نه دی اخیستی؟

### وَلَائِيْنَ كُلُ عَنُ ذُنُوبِهِمُ الْمُجُرِمُونَ

او نه به شی پوښتيدلی له ګناهونو خپلو څخه کافران (ځکه چه الله ته معلوم دی).

تفسیر: یعنی پوښتنی ته به ضرورت نه وی پاتی الله تعالیٰ ته د دوی ګناهونه یو په یو معلوم دی او له پرښتو سره هم لیکلی پراته دی هو! که د توبیخ او تقریع په ډول (طریقه) کوم وقت کوم سؤال له دوی نه وشی نو هغه بیله خبره ده. یا خو دغه کنایه ده د ګناه له کثرته یعنی د دوی کناهونه به دومره ډیر او زیات وی چه دغه ته به ضرورت نه وی پاتی چه د یوی یوی جزئی پوښتنی له دی کناه کنه ی وکړه شی. حضرت شاه صاحب لیکی «پوښتنی به نه کیږی له ګناه یعنی له ګناهکار څخه ځکه که د ده په پوه او عقل کښی څه نقصان نه وی نو ګناه به نی نه اختیاروله کله چه د دوی په پوه او عقل کښی څه نقصان نه وی نو ګناه به نی نه اختیاروله څخه شاکده مرتبه کیدی شی؟ که دوی د هغو بدو کارو په بدی پوهیدل نو ولی به ئی کول» (موضح).

### غَزَيَهُ عَلَى قَوْمِ ۗ فِي نِيْنَتِهُ قَالَ الَّذِيْنَ يُرِيدُونَ الْحَيُوةَ الدُّنْيَالِيَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوْتِيَ قَارُونَ إِنَّهُ لَنُ وُحَظِّ عَظِيْمٍ ﴿

پس راووت (قارون) پر قوم خپل په زینت ښائست (او دج خپل) وویل هغو کسانو چه غوښت ئی دغه ژوندون (لړ خسیس د) دنیا ای کاشکی چه وی مونږ ته هم (له ثروته) په شان د هغو (اموالو اتباعو) چه ورکړی شوی دی قارون ته بیشکه چه دغه (قارون) خامخا خاوند دی د برخی لوئی (له دنیا څخه).

تفسیر: یعنی قارون خپل فاخره لباس واغوست او سره له ډیرو خدمو او حشمو او په ډیر شان او شکوه او جل او بل ووت چه د هغه د لینلو څخه د دنیا د طالبانو سترګی رډی بډی پاتی شوی او کرد (ټول) ورته هک حیران ودرینل او له خپلو ځانونو سره به ئی داسی ویل «کاشکی چه موند هم د داسی دنیوی شان او شوکت خاوندان وی! او هم داسی ترقی او عروج مو حاصل کړی وی چه نن د قارون په برخه شوی دی. بیشکه چه دی ډیر د اقبال او اجلال خاوند او ډیر خوش قسمته سری دی».

# وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُواالْعِلْوَوَيْلَكُو ثَوَابُ اللهِ خَيْرِيِّلْمَنُ الْمَنَ وَعَلَ صَالِحًا \*

او وویل (دوی ته) هغو کسانو چه ورکړی شوی ؤ (هغوی ته) علم فهم چه افسوس دی تاسی ته (ای طلابو د دنیا) ثواب د الله خیر ډیر غوره دی هغه چاته چه ایمان ئی راوړی دی (په الله او رسول الله) او عمل ئی کړی دی د نیکیو،

تفسیر: یعنی پوهانو او ذی علم سریو وویل چه «ای کمبختانو! په دغه فانی جل وبل کښی څه ایښی دی چه د هغه هوس او ارمان کوئ؟ صالحانو مؤمنانو له پاره د الله تعالیٰ په دربار کښی کوم دولت او عزت چه شته او دوی ته وررسیدونکی دی د هغه په مقابل کښی دغه دنیوی شان او شوکت محض هیخ او لاشی دی او دومره یو نسبت هم سره نه لری لکه چه د یوی ذری نسبت له لمر سره کیږی».

### وَلَائِلَقُّهُمَّ لَالَّالِطُ الصَّيْرُونَ<sup>©</sup>

او نشی ښوولی ورکولی دغه (خبره) مګر صبر کوونکیو ته (په طاعت او مصیبت او له معصیته)

تفسیو: یعنی له دنیا ځنی آخرت هم هغه ښه او بهتر ګڼی چه دنیوی محنت پر ځمان برداشت کولی شی او بی صبره خلق د حرص او طمع له سببه په دنیوی هوس او ارمانو پسی شنه ناست دی. نادان انسانان دنیوی هوسائی (آرام) او راحت ته چه ګوری داسی ګڼی هر څوک چه د آرامی او هوسائی (راحت) خاوند دی هغه ډیر بخنور او خوش قسمته سړی دی. نو ځکه د شپی او د ورځی د هم هغه په فکر او تشویش کښی اخته او مشوش اوسیږی ـ او د آخرت د ذلت او د اخروی زحمت او په سلهاؤ ځایو کښی خپل خوشامد او مداهنت ته غور نه کوی او نه ګوری چه دغه دنیوی عیش او عشرت او آرامی وروسته د شلو یا څلویښتو کلونو پای (آخر) ته رسیږی او بیا د ده په زرهاؤ نور کلونو پر دیرو ازغو او راز راز (قسم قسم) رمرونو (تکلیفونو) کښی دیږیی. (موضح بتغییر یسیو).

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

#### فَخَسَفْتَابِهٖ وَبِيَارِقِ الْاَرْضَّ ۗ ثَمَّا كَانَ لَهُ مِنُ فِئَةٍ يَتَصُرُونَهُ مِنُ دُوُنِ اللَّهِ ۚ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُثْتَصِرِينَ۞

پس ننه ایست مونږ دغه (قارون) او کور د ده په ځمکه کښی پس څه نه ؤ ده ته (په دغه وقت کښی) هیڅ ډله (د دوستانو) چه مددګاری ئی کړی وی له ده سره غیر له الله څخه (په دفع د عذاب کښی) او نه ؤ (قارون پخپله) له بدل اخیستونکیو څخه (چه ځان ئی له عذابه خلاص کړی وی).

تقسیو: یعنی نه بل محوک له خپله طرفه د ده مدد ته ورسید او نه ئی محوک د خپل مدد لهاره وغوښتی شو، نه ئی خپل قوت په کار ورغی نه د بل چا.

### ۅؘٲڞؙۼؘۅٲڷڽؙؽؙؿؘػٮٞٷٛٳڡػٵؘؽؘ؋ۑٵڵڬڡۣۛٚؽؿؙۏۛڵۏؽۅؽؘڲٲڽۜۧٲٮڵڬ ؽؠؙٮؙڟٵڸڗۨۯؚ۬ؿٙٳؠؘڽؙؿؿٵٛٷؠؽ۫؏ڹٳڋ؋ۅؘؽؿ۫ؠڔؙڎ

او صبا کړ هغو کسانو چه آرزو به ئی کوله د مرتبی د دغه (قارون) په پرون (ماښام) کښی ویل به ئی (یو بل ته) افسوس دی تاته پوه شه! چه بیشکه الله فراخوی رزق روزی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د ارتولو ئی) له بندګانو خپلو او تنګوی (الله دغه روزی په هر چا چه اراده وفرمائی د تنګولو ئی)

تفسیو: یعنی هغه کسان چه د قارون ترقی او ترفع د لیدلو مخخه پرون داسی آرزو او هیله 
(امید) کوله چه «کاشکی موند ته هم داسی عروج او ترقی حاصل شوی وی» نن د قارون د دغه 
بد انجام د لیدلو مخخه لاسونه پر غورونو پدی او تربی وباسی او اوس په هوش راغلل چه دغسی 
دولت په حقیقت کښی د یوه جکلی مار په شان دی چه د هغه په منځ کښی مهلک زهر وی. له 
کوم سری د دنیوی ترقی او عروج د لیدلو مخخه له سره موند ته نه ښائی چه داسی کومه فیصله 
له خپله مخانه سره وکرو چه هغه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ په دربار کښی محه نه مخه عزت \_ 
وجاهت او مقبولیت هم لری. دغه دنیوی ترقی او تنزیل د کوم بنده د مقبولیت او مردودیت 
معیار نشی کیدی بلکه دغه د الله تعالیٰ مصلحت او حکمت دی. پر هر چا چه لازم او مناسب 
وکنی د رزق او د روزی ورونه (ابواب) ورپرانیځی او هر چاته چه مناسب وی روزی ورونکه او په 
اندازه کوی ئی. د مال او دولت فراخی او ارت والی د سی خاتمی او مقبولیت دلیل نه دی بلکه 
علی الاکثر د هغه نتیجه تباهی او بربادی ده او د ابدی هلاکت او فلاکت په صورت محرکندیوی.

القصص(٢٨)

#### صدق من قال \_

كم عاقل عاقل اعيت مذاهبه . و جاهل جاهل تلقاه مرزوقا هذا الذى ترك الاوهام حائرة . وصيّرالعالم النحرير زنديقاً

تنبیه: په «ویک» کښی (وی) اسم د فعل دی په معنی د «اعجب» او دا (کاف) په معنی د (لام) دی نو معنی ئی داسی شوه چه تعجب کوم زه دپاره د دی چه بیشکه الله ارتوی رزق. ونحن ترجمناه بمعنی ویلک وهذا ماقاله سیبوید

# ڵٷڵٵڽؙ؆ۜؾؘٳ؇ڎؙٵؽؽڒٳڬڝؘڡؘڽێٵٷؿڮٵؿۜڎؘڶٳؽڣٝڔڶڋٳڷڬڣ<sub>ۯ</sub>ؙۏؽ۞۫

که چیری نه وی دا چه احسان کړی دی الله پر مونږ نو خامخا ډوب کړی به ئی وو مونږ په ځمکه کښی (د قارون په شان) افسوس دی ته نه پوهیږی نه وینی دا چه نه خلاصیږی کافران (له عذابه).

تفسیو: یعنی دغه د الله تمالیٰ مهربانی او احسان دی چه موند ئی د قارون په شان ونه کرځولو که نه محموند حال او احوال به هم داسی کیده له خپل لوری که موند د ډیر حرص او طمع له سبه داسی هیله (امید) او آرزو کړی وه . ﴿ یَلْیَتَ لَنَایِشُالَاَیْقَانَدُنُ ﴾ الله تمالیٰ محموند په مخ کښی خیر راپیښ کړ چه محموند دغه آرزو او هیله (امید) ئی تر سره ونه رسوله او نه ئی پر دغه حرص او طمع موند ته محه تنبیه او سزا راکړه ـ بلکه د قارون نتیجه او حشر ئی موند ته راښکاره او موند ئی په دغه وسیله سره ویښ او متنبه کړو اوس موند ته دغه خبره ښه محرګنده شوه چه محض د مال او زر په ترقی سره حقیقی فلاح او بری هیچا ته نشی حاصلیدی او دغه چه ناشکره منکران له سره د الله د عذات نشی موندلی.

# تِلْكَ الدَّاارُالْاِخِرَةُ نُجُعَلْهَا لِكَنِ يَـٰنَ لَا يُرِيْدُونَ عُلُوًّا فِي الْاَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَائِيَةُ لِلْمُثَقِيئِينَ ۞

دغه کور د آخرت (چه جنت دی) ورکوو مونږ دا دپاره د هغو کسانو چه نه لری اراده د لوئی (او تکبر) په ځمکه کښی او نه فساد ظلم کوی (پر خلقو) او عاقبت ښه خاتمه دپاره د پرهیزګارانو ده. القصص(٢٨)

تفسيو: يعنى د قارون د دولت په نسبت ناپوهانو داسى ويل چه قارون خو ډير خوش قسمته او بختور سرى دى حال دا چه دغه خوش قسمتى او بختورتوب نه دى بلكه د آخرت كته په لاس كول لويه خوش قسمتى او بختورتوب نه دى بلكه د آخرت كته په لاس كول لويه خوش قسمتى ده او دغه گته د هغو كسانو لپاره ده چه د الله تعالىٰ په ملک كښى شرارت او فساد غورځول نه غواړى او په دغه فكر كښى له سره نه دى چه خپل ځان له گردو (تولو) څخه لوى او لوړ (اوچت) وگنى ـ بلكه د تواضع او انكسار او پرهيزكارى لار ځان ته اختياروى ـ د دوى زيار (معنت) او كوشش د دى په ځاى چه خپل ذات لوړ (اوچت) كړى او بخكاه الله په اعلاي كښى ووينى او خپل مسلم قوم مترقى او مرفه الحال او او فارغ البال من حيث كلما الله په اعلاي كښى ووينى او خپل مسلم قوم مترقى او مرفه الحال او او فارغ البال من حيث تر پښو لاندى رغړى نو اوس تاسى پخپله غور او فكر وكړئ چه آيا د دنيا مطلوب د دنيا له طالبه څخه به نه دى؟ صحابه و رضى الله تعالىٰ عنهم ته وگورئ چه هغرى له گردو (تولو) ځنى ازيات د دنيا تاركان و مگر متروكالدنيا نه و ـ په هر حال د مؤمنانو اصلى مقصد آخرت دى دنيا هغه برخه چه د دغه مقصد ذريه وگرځى هه نه به او مباركه ده كه نه هيڅ.

# مَنُ جَأَءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيُرُمِّتُهَا ۚ وَمَنُ جَأَءَ بِالسَّبِيِّةَ فَلَا يُجْزَى الَّذِيْنَ عَمِلُوا السَّيِّالِي الْامَاكَا نُوْ ايَحُمَلُونَ ۞

او هر چا چه وکړه کومه نیکی پس شته ده ته (ښه جزاء) خیر غوره له جهته د دغی (حسنی) او هر چا چه وکړه کومه بدی پس نشی ورکولی جزاء هغو کسانو ته چه کړی ئی دی (عمل د) بدیو مګر (جزاء د هغه شی) چه ؤ دوی چه کاوه به ئی (په دنیا کښی).

تفسیو: یعنی کومه نیکی چه دلته وکړی له هغه څخه ښه او بهتره نیکی به هلته ورسره وکړه شی د یوی نیکی څرنګه چه د هغه اقتضایوی اقلا لس چنده د هغه ثراب ورکاوه کیږی. حضرت شاه صاحب لیکی «پر نیکی باندی د نیکی وعده ئی ورکړه چه هغه علیالیقین رسیدونکی ده او پر بدی ئی د بدی وعده ونه فرمایله چه ضرور به وررسیږی ځکه چه ممکن دی چه هغه ورمعاف شی هو! دومره ئی وفرمایل چه د هغه فعل له سزا څخه به ډیره سزا ونه رسیږی».

#### إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرُّانَ لَرَآدٌ لَكَ إِلَّا مَعَادٍ ﴿

بیشکه هغه (الله) چه فرض (نازل) کړی ئی دی پر تا (احکام د) قرآن خامخا بیرته بیوونکی دی د تا هغه ځای د وعدی (مکی) ته

تفسیو: بخوا ئی فرمایلی و ﴿ وَالعَلَيْمَةُ لِلشَّقِيْنَ ﴾ عاقبت او سه خاتمه برهیزګارانو ته ده یعنی په آخرت کښي لکه چه پاس معلوم شو ـ اوس دغه راښيي چه به دنيا کښي هم آخري بري او فتح هم د دوی ده. وګورئ نن تاسی د کفارو له ظلم او تیری څخه یه تنګ شوی مکه معظمه مو بریښوده مګر هغه الله تعالیٰ چه تاسی ئی رسول ګرځولی ئی او د یاک قرآن په شان کتاب ئی درعطاء کړی دی هم هغه الله تعالیٰ بالیقین د تا په ډیره کامیابی او بری سره بیرته هم دلته راوستونکی دی. حضرت شاه صاحب لیکی «دغه آیات د هجرت به وقت کسی نازل شول او داسی ډاډینه او تسلی ئی وفرمایله چه ته به بیا مکی معظمی ته راتلونکی ئی لکه چه دوی په ډیر ښه وضعیت سره راغلل سره له غلبی او فتح» ځینو مفسرینو له «معاد» څخه موت مراد کړی دی ـ او ځینو آخرت ـ او ځینو جنت ـ او ځینو د شام ځمکه چه هلته دوی یو ځلی په لیله المعراج كښى تشريف وړى ؤ. حافظ عماد الدين بن كثير رحمة الله عليه يه دغو اقوالو كښى ډير عميق او لطيف تطبيق كړى دى. يعنى له معاده دلته مكه معظمه مراد ده (كما فى البخارى) مگر د مكى معظمى فتح د قرب الاجل علامه وه لكه چه ابن عباس او عمر رضى الله تعاليٰ عنهما د ﴿ اِذَاجَآءَتَصُرُاللَّهِوَالْفَقِّر ﴾ په تفسير کښي وفرمايل د وړاندني «اجل» څخه وروسته «حشر» د حُشر څخه وروسته د ۚ « آخرت» او د آخرت وروستنې منزل جنت دی. مطلب ئې داسې شو چه الله تعالیٰ به تا ړومبی په یوه شانداره طریقه سره بیرته مکی معظمی ته راولی، وروسته له هغه څو ورځی وروسته اجل مو واقع کیږی، بیا به د شام په ځمکه کښی حشر کیږئ لکه چه له احادیثو څخه ثابت شوی دی بیا په آخرت کښې به هم په ډیر شان او شوکت سره تشریف راوړئ. او په آخر کښي په جنت کښي ډير اعليٰ مقام ته استول کيږئ.

# قُلُ ثِيِّنَّ أَعْلَوُمَنُ جَآءَ بِالْهُلايوَمَنُ هُوَ فِي صَلَالٍ مُثْبِيْنٍ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) رب ځما ته ښه معلوم دی هغه څوک چه راوړی ئی ده لاره سمه او هغه څوک چه هغه په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته محما هدایت او د مکذبینو او معاندینو گمراهی بنه معلوم دی. یقیناً دی به له هر یوه سره سم د دوی له احواله سره معامله کوی. او دغه له سره نشی کیدی چه ځما امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

دغه کوشش ضایع شی ـ یا گمراهان رسوا ـ سپک او گمراه نه کړی.

## وَمَاكُنْتَ تَرْجُوا آنَ يُلْقَى إلَيْكَ الْكِتْبُ إِلَارَحْمَةً مِّنْ ثَيِبَكَ

او نه وی ته چه توقع امید دی درلود (لرلو) د دی چه راوبه لیولی شی تاته کتاب (قرآن) لیکن (راولیږلی شو محض) په رحمت مهربانی له (جانبه) د رب ستا

تفسیو: ته له پخوا محمی د نبوت په انتظار کښی نه وی دا محض د الله تعالیٰ رحمت او موهبت دی چه ته ئی په رسالت سره سرفراز کړی نو هم هغه الله تعالیٰ به په دنیا او آخرت کښی تاته بری او کامیابی درکوی لهذا ای محمده! د ده پر معاونت او امداد تل ترتله اعتماد او اطمینان ولره!.

#### فَلَا عَكُونَتَ ظَهِيرُ اللَّكَفِيرِيْنَ ۞

پس مه کیږه ته خامخا مددګار دپاره د کافرانو (په دین د دوی کښی).

تفسيو: حضرت شاه صاحب ليكى «يعنى ته دى خپل هغه قوم خپل خپلوان مه گڼه چه دوى له تاسره بدى كړى ده او تاسى ئى مجبور كړى يوغ چه خپل وطن پريږدئ! اوس هغه څوک چه له تاسره مرسته (تعاون) او مدد كوى هم هغه دى خپل دى.

#### وَلاَيَصُٰتُ نَّكَ عَنُ الْبِ اللهِ بَعُ مَا إِذُ ٱنْزِلَتُ إِلَيْكَ وَادُعُ اللَّ رَبِّكَ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ<sup>©</sup>

او (خبردار چه) وا دی نه ړوی (کفار) خامخا تا (په مکر او فریب) له آیاتونو د الله پس له هغه چه نازل کړل شول تاته او وبوله خلق (طرف د توحید او عبادت د) رب خپل ته او مه کیږه ته خامخا له مشرکانو څخه (په اعانت د دوی کښی).

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

تفسیر: یعنی ته دی د دین په کار کښی د خپل قوم خاطر او رعایت مه کوه! او مه دی خپل ځان په هغوی کښی شمیره! اګر که دوی ستا له قرابت دارانو مجخه هم وی. هو! دوی ګرد (تول) د خپل رب په لوری وبوله! او د الله تعالیٰ د احکامو په تعمیل کښی تینګ اوسه!.

## وَلاَتَنُّهُ مَعَ اللهِ إِلهُا اخْرَ لِآ الهُ إِلَّا هُوَّ كُنُّ شَيٌّ هَالِكٌ إِلَّا وَجُهَهُ \*

او مه بوله ته له الله سره معبود بل (ځکه چه) نشته هیڅ لائق د بللو بل هیڅوک مګر هم دی دی (یواځی ځکه چه) هر څیز فانی کیدونکی دی مګر ذات د ده (چه تل باقی دی).

تفسیر: دغه خطاب اګر که پخپله رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دی مګر بالوسیله په دغه سره نورو ته پند او نصیحت ورکول کیږی. د پاس آیتونو په نسبت ځینو مفسرینو هم داسی لیکلی دی. یعنی هر شی له خپله ذاته معدوم دی او تقریباً تول شیان فنا یکیدونکی دی اعم له دی چه په هر وقت کښی وی مګر خو د الله تعالیٰ مخ یعنی د الله تعالیٰ مقدس ذات چه نه له سره معدوم و او نه هرګز فنا یکیدونکی دی رښتیا ده (ا**لاکل شیء ما خلاالله باطل).** 

وقال الله تعالىٰ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَالِن زَيْتُ فِي وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلْلِ وَالْإِلْوَامِ ﴾ •

ځینو اسلافو د دک مطلب داسی اخیستی دی نور ګرد (ټول) کارونه فناء او محو کیدونکی دی ماسواء له هغو کارونو چه خالصاً مخلصاً له وجه الله وکړی شی والله تعالیٰ اعلم.

#### لَهُ الْحُكْمُ وَ إِلَيْهِ ثُرُجَعُونَ ٥

هم ده ته دی حکم (نافذه قضاء) او هم ده ته به بیرته بوتلی شئ تاسی (لپاره د جزاء)

تفسیو: یعنی د کردو (تولو) حضور د ده په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره یو حتمی او ضوروت ، فاهراً او مجازاً هم د بل ضروری شی دی چه هلته یوائی د هم ده حکم چلیږی، او صورتاً ، ظاهراً او مجازاً هم د بل هیچا حکم نه چلیږی او نه به قوت او اقتدار ورپائی وی. ای الله! جار دی شم! په هم دغه وقت کښی بر دغه کناهکار بنده دی هم رحم وفرمایه! او له خپله غضبه نی وساته!.

#### تمت سورة القصص ولله الحمد والمنة.

سورة العنكبوت مكية الامن آية (۱) الى غاية آية (۱۱) فمدنية وهى (٦٩) آية و (٧) ركوعات رقمها (٢٩) تسلسلهاحسب النزول (٨٥) نزلت بعد سورة الروم

د العنکبوت سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱) آیته څخه د (۱۱) آیته تر آخره پوری چه مدنی دی (۲۹) آیته

او (۷) رکوع لری په تلاوت کښی (۲۹) او په نزول کښی (۸۵) سورت دی وروسته د «الروم» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْوِنَ الرَّحِيْوِنَ الرَّحِيْوِنَ الرَّحِيْوِنَ الرَّحِيْوِنَ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

# الَةِ ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ آنَ يُتَرَّكُوا آنَ يَقُولُواۤ المَنَّاوَهُمُ لا يُفْتَنُونَ ۞

آیا گمان کوی دا خلق د دی چه پری به ښودی شی دوی (په) هم دی قدر چه ووائی دوی چه ایمان راوړی دی مونږ حال دا چه دوی به ونه ازمویل شی.

تفسیو: یعنی په ژبه سره د ایمان دعوی کول دومره سهل او آسانه نه دی هر غوک چه د ایمان دعوی کری هره او دعوی کوی امتحان محک دی چه پری سره او ناسره سولولی کیږی او معلومیږی. په حدیث کښی راغلی دی چه له گردو (تولو) مخخه سخت امتحان د انبیاؤ دی. وروسته له هغه د صالحینو بیا درجه په درجه د هغو خلقو دی چه له هغو سره مشابهت ولری. او د انسان امتحان د ده د دین او ایمان له حیثیته اخیست کیږی. په هر اندازه چه انسان پخپل دین او ایمان کښی مضبوط او سخت وی په هم هغه اندازه له هغه څخه سخت امتحان اخیست کیږی.

## وَلَقَتُ فَتَتَّا الَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمُ

او خامخا په تحقیق ازمویلی ؤ مونږ هغه کسان چه له دوی نه ړومبی ؤ

تفسير: يعنى د ړومبنيو انبياؤ د متبعينو ډير لوى او سخت امتحان اخيست شوى دى. په صحيح

بخاری شریف کښی دی چه صحابه و رضی الله عنهم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی عرض وکړ چه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم! څمونډ له پاره د الله تعالیٰ له درباره دعاء او مدد وغواړئ! دا هغه زمانه وه چه د مکی معظمی مشرکینو پر مسلمانانو باندی انتهائی ظلم او ستم کوو. رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه پخوا له تاسو به ئی یو (ژوندی) انسان په ځمکه کښی ولاړ خښوو او بیا د هغه پر سر به ئی اره کشوله او د ده سر به له منځه دوه توتی کیده. د ځینو نورو مؤمنینو پر وجود به ئی د اوسپنی تک سره سیخونه وهل او لګول چه د هغو په اثر به د دوی پوستکی او غوښی وریتی کیدی او سوځیدی تناکی به ئی وهلی او لاندی به لویدی خو سره د دغو رمړو (تکلیفونو) او سختیو باوجود له خپل دین څخه به ئی دوی نشو ګرځولی.

اوښکی مو بهيږی ـ وينې مو توئيږي

زړونه مو کړيږی ـ ټينګ ولاړ په مينه يو

له خوب خوړو نه لری يو ـ خوار زهير او غلی يو

خوند او ژوند نه تلی یو ـ سخت لتاړ په مینه یو

# فَلِيَعُلْمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوْ اوَلِيَعْلَمَنَّ الكَذِيثِينَ

پس خامخًا معلوم به کړی هرومرو (خامخًا) الله (په علم ظاهری سره هم) هغه کسان چه رښتینی دی (په دعوی د ایمان کښی) او خامخًا معلوم به کړی الله هرومرو (خامخًا) (هغه) دروغجنان (په علم ظاهری سره هم).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ به علانیه ظاهروی او هر یو به پوهیدی چه د ایمان به دعوی کښی کوم یو رستین راوځی؟ او کوم یو دروغجن څرګندیوی او سم له هغه سره به هر یوه ته سزا ورکوی. تغییه: له ﴿ فَلَیّعَلْمَتَیَاللهٔ ﴾ الآیة ـ څخه چه د علم الباری د حدوث توهم کیږی د هغه یو نهایت محققانه جواب شیخ الهند قدس سره العزیز پخوا د البقرة په (۱۷) رکوع د دغه متبرک تفسیر کښی چه پر ﴿ اِللّهَتَامُونَیَّتُونَائِیْتُونِیَکُیْکُیکِیْدُ ﴾ باندی لیکلی شوی

ورکړی دی. موندٍ دلته د هغو توجیهاتو په طرف اشاره کړی ده چه د مفسرینو له طوفه ایراد شوی دی.

# آمُرْحَسِبَ الَّذِينَى يَعْلُونَ السَّيِيّالْتِ آنَ تَسَيْقُونَا شَاأَعُمَا يَعَلَّمُونَ ®

آیا گمان کوی هغه کسان چه عمل کوی دوی د بدیو (لکه شرک او معاصی) د دی چه ړومبی به شی دوی پر مونږ (چه مونږ به له دوی نه انتقام ونشو اخیستی) بد دی هغه حکم چه کوی ئی دوی (چه نفی د انتقام دی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی چه «پخوانی دوه آیتونه د هغو مسلمانانو په متعلق و چه د کفارو په ایناء کښی اخته و او دغه آیت د هغو کافرانو په متعلق دی چه مسلمانان به ئی ربرول (دکلیفول) (موضح)» یعنی د مومنینو امتحانات دی دوی داسی ونه گئی چه «موند په خوندونر او مزو سره ظلمونه کوو او د هغو له سختیو او مصاعبو څخه مأمون او ساتلی یو.» دوی له مونډه خپل ځانرنو چیری ساتلی شی هغه سختی سزاوی چه دوی ته ورکولی کیږی د هغه په مقابل کښی د مسلمانانو د امتحان سختی هیڅ حقیقت نه لری چه د دی وقت د دغه عارضی مهلت او دیل په نسبت دوی داسی کومه رأیه قائمه کړی ده چه «موند په تل مأمون پاتی کیږو او د حساب او سزا موندلو په وقت کښی به د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی نه ورځو» نو په حقیقت کښی دوی پر ډیره خرابه خبره فیصلی حقیقت کښی دوی پر ډیره خرابه خبره فیصلی د راتلونکیو مصائبو مخه له سره نشی نیولی.

# مَنْ كَانَ يَرْجُوُ الِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ آجَلَ اللهِ لَاتٍ وَهُوالتَّمِيْعُ الْعَلِيُهُ

هر محوک چه وی چه امید لری دی د ملاقات د الله (په جنت کښی) پس بیشکه اجل نیټه د (ملاقات د) الله خامخا راتلونکی ده (نو ښائی چه ورته تیار شی) او هم دی ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (پر ټولو احوالو)

تفسیو: یعنی هر هغه سری چه په دغه توقع سختی ګالی (برداشت کوی) او ربرونه (تکلیفونه) تیروی چه یوه ورځ به زه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریدونکی یم چه هلته تر یوی ذری پوری هم حساب او کتاب کیږی که زه دلته په دغه امتحان کښی ناکام شوم نو د دغه ځای له سختیو څخه په زیاتو سختیو کښی اخته کیدونکی یم او که تری بریالی او کامیاب ووتلم نو دغه ګرد (ټول) تکالیف به ځما له مخی څخه لری کیږی. او د الله تعالیٰ رضاء او لقاء به می په برخه کیږی نو داسی سری دی په یاد ولری چه د الله تعالیٰ وعده هرومرو (خامخا) راتلونکی ده او هیڅ یو قوت او طاقت د هغی مخه نشی نیولی او د ده دغه اعلیٰ توقعات امنخلق(۲۰)

خامخا پوره کیدونکی دی او ضرور د ده سترګی به پری یخی او رڼی کیږی. الله تعالیٰ ګردی (ټولی) خبری اوری او پری ښه عالم دی د هیچا زحمت نه ضایع او نه ابته (خراب) کوی.

# وَمَنُ خِهَدَ قَاتَهُ ايُجَاهِدُ لِنَعْشِهُ إِنَّ اللهَ لَعَنِيٌّ عَنِ الْعُلَمِينَ ٥

او هر څوک چه جهاد کوی (له کفارو یا له نفس خپل سره) پس بیشکه هم دا خبره ده چه جهاد کوی دپاره (د نفعی) د نفس خپل بیشکه چه الله خامخا غنی بی پروا دی له کردو (ټولو) عالمیانو څخه.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته د چا له طاعت او عبادت شخه هیش نفع او له معصیته هیش قسم نقصان نه رسیږی هغه غنی ذات له هغی شیانو شخه په کلی ډول (طریقه) سره بی پروا او بی نیازه دی هو! بنده په هره اندازه چه د الله تعالیٰ په طاعت کښی محنت او زیار (کوشش) پر شان اخلی د هغه ثمره او نتیجه ورته په دنیا او آخرت کښی رسیږی پس مجاهده کوونکی دی هیشخ کله داسی خیال ونه کړی کله چه مونږ د الله په لاره کښی دومره زحمت کوو نو (معاذالله) پر الله تعالیٰ خیل شحه منت او احسان باروو بلکه بالعکس دا د هغه الله تعالیٰ مرحمت او احسان دی چه تاسی ته ئی ستاسی د گئی او فائدی لپاره د طاعت او ریاضت توفیق درکړی دی.

# ۘۅؘٳڵڒؽؽٵڡٚٮؙؙۏؙٳۯۼؚڡ۪ڶؙۅۘٳڶڟۑڶۻڮڬٛڲڣۨٮۯؽۜۼٮ۬ٝۿ۠ؖؗؗڡٝ ڛؚۜؾٳؾؚۿۄؙۅؘڶٮؘٛڋؚ۬ۯێؘؖۿ۠ۄٛٳٙڂؙڛؘٙٳؾڕؽػٲٷٝٳؿػڵۏؽ<sup>۞</sup>

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا وبه رژوو مونږ هرومرو (خامخا) له دوی نه ګناهونه د دوی او خامخا جزاء به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته ښه جزاء د هغه (عمل) چه وو دوی چه کاوه به ئی (په اسلام کښی).

تفسیر: یعنی سره له دی نه چه الله تعالیٰ د ګرد (ټول) عالم څخه غنی؛ بی پروا او بی نیاز دی خو بیا هم په خپل رحمت او شفقت سره ستاسی محنت او زحمت نه ضایع کوی او په ځای ئی رسوی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی د ایمان په برکت به تاسی ښیکنی (فائدی) او نیکی

ومومئ او بدی او خرابی مو بښلی کیږی» (موضح القرآن).

# وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسُنًا وَانْ جَهَلُكَ لِهُ مَنْ الْكِنْ وَانْ جَهَلُكَ لِهُ عِلْمُ فَك

او (مؤکد) امر کړی دی مونږ پر انسان له مور پلار خپل سره ئی د نیکی (هر کله په هر څه کښی پرته (علاوه) له دی نه)، او که کوښښ کوی (دوی دواړه) له تاسره چه شریک ونیسی ته له ما سره هغه څیز چه نشته تاته په (الوهیت) د هغه کښی هیڅ علم پس اطاعت مه کوه ته د دوی (دواړو)

تفسیر: یعنی په کردو (تولو) کائناتو کښی داسی کوم شی له سره نشته چه له الله تعالیٰ سره شریک یا شرکت وکړی شی بیا نو په دی باندی څوک له کومه ځایه څخه خبر شوی دی. دغه خلق چه الله تعالیٰ ته شرکا، ودروی محض د جهالت اوهام دی او د بی سنده خیالاتو متابعت کوی او په واقع سره له حقیقته بیخی بیخبره دی.

﴿ فَلَاتُطِعُهُمَا ﴾ ـ اطاعت مكوه ته د دى دواړو په اشتراك مع الله كښى)

په دنیا کښی له موره او پلاره د بل هیچا حق زیات نه دی خو د الله تعالیٰ حق له دوی نه هم 

دیر دی د والدینو لامله (له وجی) نه ببایی چه د الله تعالیٰ دین پریږدی (موضح) په حدیث کښی

راغلی دی چه د حضرت سعد بن ابی وقاص والده چه مشرکه وه کله چه د خپل ځوی د اسلام

خبر ئی واورید نو له خپله ځانه سره یی عهد وکړ \_ غو سعد (معاذالله) له اسلامه مرتد نشی نو

زه به له سره خوړل او ځښل نه کوم او تر چت لاندی به آرام ونه کړم لکه چه هغی له طعام

خوړلو او له اوبو څښلو خپله خوله وتړله او بیځی خواره زهبره شوه خلقو به په زور او زیادت د

دی خوله پرانستله او دوډی او اوبه ئی ورکولی نو په دغه مناسبت دغه آیت نازل شو گواکی دغه

راوښودل چه د والدینو په داسی شان پر خلاف الحق باندی مجبورول هم هغه یو شان ابتلاء او

امتحان دی ښائی چه د خالص مؤمن د ثبات پښه تری ونه ښوئیږی.

# ٳڰۜڡؙۯڿؚۼؙڴؙۄؙڣٵٛڹؚ۫ڹؖڰؙۄٛڹۣؠٵڴڹٛڎؙڗۛڠؠڵۅٛڹ۞

خاص ماته دی بیا راتله د تاسی (ټولو) پس خبر به کړم زه تاسی (جزاء به در کړم) پر هغو (اعمالو) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی).

تفسير: يعنى تول به په هغه عدالت كښي حاضريږئ! په دغه وقت كښي به ګردو (تولو) ته د ورښول

کیږی چه په اولاده او والدینو کښی کوم یو متجاوز او له خپله حده تیری کوونکی و؟ او کوم یو پر حق او صداقت قائم و.

# وَالَّذِينَ المَنْوُ اوَعَمِلُوا الشَّياحٰتِ لَنْدُخِلَنَّهُ مُنْ الصَّلِحِينَ۞

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا داخل به کړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی په (جماعت) د صالحانو کښی (چه انبياءِ او اولياءِ دی)

تفسیر: یعنی هر خوک چه سره له داسی زبردستو موانعو او عوائقو هم پر ایمان او د نیکی پر لاره قائم وی حق تعالیٰ به د هغه حشر پخپلو خاصو بندگانو کښی کوی. ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی «که اولاد په ناحقه خبره کښی د خپلو والدینو خبره ونه منله او والدین هم هغسی په ناحقه تینګ ولاړ وی نو د اولاد حشر به له صالحینو سره کیږی او د ده د والدینو به زمره کښی به نه کیږی. اگر که د طبیعی او نسبی تعلقاتو په بناء دی د گردو (تولو) ځنی دوی ته ډیر نژدی وی. په «المرء مع من احب» کښی دینی محبت مراد دی طبیعی محبت نه دی مراد .»

# ۅؘڝؚؽؘۘٳڶٮۜٛٵڛۘڡؘڽؙڲڠؙۘۊؙڵٲڡؙٮۜٞٵۑؚٛڶڵڡؚ؋ؘؘٵؚۮٞٳٲٷۮؚؽ؋ؚۣٵٮڵڡؚ جَعَلَ فِتُنَةَ التَّاسِ كَعَنَابِ اللهِ ۚ

او ځینی له خلقو څخه هغه څوک دی چه وائی (تش په خوله) ایمان راوړی دی مونږ (هم) په الله باندی پس کله چه سختی ورسوله شی ده ته په (لاره) د الله کښی نو وګرځوی فتنه سختی خپګان د خلقو (او شمیری ئی) په شان د عذاب د الله

تفسیو: دغه د هغو خلقو ذکر دی چه پخپله ژبه ځان ته «مؤمن» وائی مکر د دوی په زړونو کښی له سره ایمان راسخ نه و \_ دوی ته هر چیری چه د الله تمالیٰ په لاره کښی کوم ربر یا تکلیف وررسیده یا د دین له سبه ئی څوک تکلیفوو نو دغه امتحان او آزموینه ده \_ الله تمالیٰ د عذاب په منزله ګټله خرنګه چه انسان د الله تمالیٰ له عذابه ویریږی او خپل ځان تری ساتی او وروسته د هغه له نزوله له خپلی هغی پخوانی دعوی څخه لاس واخلی \_ او ناچاره اعتراف او اقرار کوی چه زه په غلطی کښی وم هم دغسی حال د هغو ضعفاؤ القلوبو دی هر چیری چه د دین په معامله کښی کومه سختی ورورسیږی نو ژر تر ژره ویریږی او د ایمان له دعوی څخه لاس آخلی \_

او په ژبه یا په عمل سره ګواکی داسی اقرار کوی چه مونډ پخپلی دغی دعوی کښی په غلطی. کښی وو. یا دغسی دعوی مو له سره نه وه کړی.

# وَلَيِنَ جَاءَ نَصُرُوْنَ رُبِّكِ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّامَعَكُمْ

او قسم دی که چیری راشی مدد گاری (د مؤمنانو) له (طرفه) د رب ستا (چه فتح او غنیمت یوسی) نو خامخا وبه وائی دغه (منافقان) هرومرو (خامخا) بیشکه مونږ (هم) یو له تاسی سره (په ایمان کښی) (نو په غنیمت کښی مو شریک کړئ!)

تفسیر: یعنی که د مسلمانانو کوم عروج او موفقیت وگوری نو له خپله ځانه د هغه په نسبت خبری جوړوی چه مونډ خو له تاسی سره وو \_ او اوس هم ستاسی اسلامی ورونه یو \_ خصوصاً که مسلمانان فاتح شی، او فرض ئی کړئ که دغه خلق چه د کفارو سره ئی معاونت کاوه د مسلمانانو په لاس کښی بندیان شی نو بیا د دوی د نفاق او تملق لپاره هیڅ حد او اندازه نشته.

#### اَوَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمُ بِمَافِي صُدُودِ الْعَلَمِينَ ©

(وفرمایل الله) آیا نه دی الله ښه عالم په هغه (اخلاص او نفاق) چه په سینو زړونو د عالمیانو کښی (پټ) دی (بلکه په هر شی باندی ښه عالم دی).

تفسیر: یعنی لکه چه ځینی له دغو خلقو له مسلمانانو سره دی الله ته دغه ګرد (تول) معلوم دی آیا تش د ژبی په دعوی سره دوی له الله تعالیٰ محخه د خپلو زړونو احوال پټولی شی؟

#### وَلِيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِيْنَ المَنْوُ إِوَلِيَعْلَمَنَّ الْمُنْفِقِيْنَ ®

او خامخا معلوم دی هرومرو (خامخا) الله ته هغه محوک چه ایمان ئی راوړی دی او خامخا معلوم دی هرومرو (خامخا) (الله ته) منافقان (نو ور به کړی هری یوی فرقی ته جزا موافقه).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته لا له پخوا څخه هر شی پوره معلوم دی \_ لیکن اوس ستاسی اعمال او افعال نورو ته هم ورښیی او ظاهروی یی چه آیا د عمل په میدان او په ښکاره ډول (طریقه) کوم یو له تاسی خپل څان صادق مؤمن ثابتوی؟ او کوم یو دروغجن \_ دغاباز او منافق دی؟

قنبيه: په دى قسم مواضعو كښى د ﴿ وَلَيَكْتَنَاللهُ ﴾ معنى په (ليرين الله) سره له ابن عباس رضى الله تمالىٰ عنه محخه منقول دى كما فى تفسير ابن كثير رحمة الله عليه.

#### وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُو الِلَّذِينَ أَمَنُواا تَتَبِعُوْ اسِّبِيْكِنَا وَلْتَحَمِّلُ خَطْلِكُمُ ۗ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی منابعت وکړئ تاسی د لاری ځمونږ (په دنیا کښی) او ښائی بار به کړو (پر ځانونو) ګناهونه ستاسی

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته لازم دی چه پر ایمان مضبوط وی او هیخ قسم تکلیف \_ ایناء او ربرول (تکلیفول) یی د ثبات او استقامت له طریق مخنه لری نشی کری او نه د کفارو ډک له شیطنته او حماقته استمالت او پخلا کولو مخنه متأثر شی \_ مثلاً کفارو به مسلمانانو ته ویل «راځی اسلام خوشی کرئ! او په خپلو هم هغو پخوانیو ورورکلویو او خپلویو کښی ننوځئ! او بی سبه په محمونډ پر لاره تک وکړئ شو له کردو (تولو) تکالیفو او ایناؤ شخه نجات ومومئ! او بی سبه په دغو مصائبو او تکالیفو کښی پاتی نشئ او که تاسی داسی اقلام گفاه کنیه! او له مؤاخذی شخه ئی ویریوئ نو د الله تمالیٰ په دربار کښی محمونډ نوم واخلئ چه دوی مونډ ته داسی مشوره راکړی وه ـ او که داسی کومه پیښه دوراندی شی نو کرد (تول) مسئولیت او ذمه واری به مونډ په خپل سر اخلو کلکه چه یو شاعر وائی.

تو مشق ناز کر خون دوعالم میری گردن پر

# وَمَاهُوْ مِلْمِلِينَ مِنْ خَطْلِهُمُ مِّنْ شَغَيُّ إِثَّهُمُ لَكُونِهُنَ ۗ وَلِيَحْمِدُنَّ اَتُعَالَهُمُ وَانْتَعَالَامَّعَ اَثْقَالِهِمُ

حال دا چه نه دی دوی (پخپل ځان) اخیستونکی له ګناهونو د دوی د هیڅ شی بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په دغه وعده کښی). او خامخا بار به کړی هرومرو (خامخا) (دغه کفار) بارونه درانه د ګناهو خپلو او نور درانه بارونه هم سره له بارونو درنو د ګناهو خپلو

تفسیر: یعنی دوی دروغجنان دی او ستاسی بار د یوی ذری په اندازه هم دوی نشی سپکولی هو ! خپل بار درنوی ـ یو خو د دوی د ذاتی گناهونو بار و ـ اوس د نورو د اغواؤ او د اضلالو بار

پر هغه لا زیات شو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که غوک وغواړی چه رفاقت وکړی او د بل چا د ګناه بار پر خپله اوږه واخلی امکان نه لری مګر که یو بل ګمراه کړی نو د دغه ګمراه شوی سری د ګناه بار هم د دغه ګمراه او هم د هغه ګمراه کوونکی په غاړه لویږی» (موضح) لکه چه په حدیث کښی راغلی دی «هر څوک چه په دنیا کښی (ناحقه) وینه توئی کړی د ده د ګناه برخه د آدم علیه السلام ړومبنی ځوی «قابیل» ته هم رسیږی چه هغه اول ځلی دغه خرابه لاره ایستلی ده».

# وَلَيْنُكُنُّ يُومُ الْقِيمَةِ عَمَّا كَانْوُايَفْتُرُونَ اللهِ

او خامخا وبه پوښتيدلى شى دوى هرومرو (خامخا) په ورځ د قيامت كښى له هغو (دروغو) چه وو دوى چه له ځانه به نى جوړول (په الله په رسول الله).

تفسیر: یعنی دوی د دروغو خبری جوړوی چه مونډ به ستاسی بار پر خپلو اوږو آخلو دغه بالنات یوه مستقله کناه ده پر دغه هم دوی مأخوذیږی. وروسته د څو قصصو په منځ کښی پر دغی خبری تنبیه ورکړی شوی ده چه د رښتینو په مقابل کښی همیشه دروغ ـ اغواء او شرارت کیدل او د رښتینو او صادقانو د امتحان ابتلاء او آزموینی دوره به تر مدتو پوری اوږدیده مگر وروستنی نتیجه به د هم هغو په حق کښی به او بهتره څرگندیده او منکران او شریران به گرد (تول) سره خانبان او خاسران او زیانکاران گرځیدل ـ صادقان او رښتینان به بریالیان ـ کامیاب او سرفراز کیدل او د اشقیاؤ گرد (تول) مکاند د عنکبوت له تاره څخه زیات قوی نه ثابتیدل.

## وَلَقَدُ اَرْسُلُنَا نُوْحًا إلى قَوْمِهِ فَلِيثَ فِيهِمُ النَّ سَنَةِ إِلَّاخَمْسِينَ عَامًّا

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح قوم د ده ته پس مدت ئی تیر کړ په دوی کښی زر کاله (دپاره د تبلیغ او دعوت حق ته) مگر پنځوس کاله (کم له زرو نه)

تفسیر: له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه منقول دی چه حضرت نوح علیه السلام په محلویښت کلنی کښی مبعوث شو نهه نیم سوه کاله په دعوت ـ تبلیغ ـ سعی ـ او اصلاح کښی مصروف او لگیاء ؤ بیا طوفان (محپان) راغی له طوفانه وروسته (٦٠) کاله نور هم ژوندی پاتی ؤ چه په دغه حساب سره د دوی تول عمر ۱۰۵۰ کاله شو.

#### فَاخَنَا هُوُ الطُّوْفَانُ وَهُمُ ظٰلِمُونَ ٠

(نو تكذيب ئى وكړ) پس ونيول دوى طوفان (ډيرو اوبو نو غرق شول) حال دا چه دوى ظالمان ؤ (په سبب د كفر خيل).

تفسیر: یعنی کله چه دوی له ګناهونو او شرارتو محخه لاس وانخیست نو طوفان پری نازل شو چه په هغه کښی پرته (علاوه) له غو تنو مخصوصو نفوسو نور ګرد (ټول) سره ډوب او هلاک شول.

#### فَأَنْجَيْنَاهُ وَإَصْحَبَ السَّفِينَةِ

پس نجات ورکړ مونږ ده ته (له عذابه د طوفان) او خاوندانو د بيړی (ته چه له ده سره ؤ)

تفسیر: هغه انسانان یا حیوانان چه پر دغی بیری کښی سواره ؤ هغوی مو د نوح علیه السلام په ملګرتوب محفوظ او مأمون وساتل د هود علیه السلام په سورت کښی دغه قصه په تفصیل سره تیره شوی ده.

#### وَجَعَلْنُهَا ايةً لِلْعَلَمِينَ

او وگرځوله مونږ دغه (بیړی یا قصه یوه لویه) نښه (د قدرت او عبرت) عالمیانو ته.

تفسیو: وائی چه د نوح علیه السلام بیری تر ډیرو مودو پوری د(جودی) پر غره ولاړه وه څو د گردو (تولو) لیدونکو لهاره عبرت وی نن ورځنی بیری او جهازونه هم د هم هغی بیری یوه نښه ده چه د هغو د لیدلو څخه هم د نوح علیه السلام د سفینی یاد تازه کیږی او د الله تعالی د قدرت یوه نمونه په نظر راځی ـ یا ښائی چه تری داسی مراد وی چه مونږ د بیری دغه قصه د همیشه لهاره د عبرت نهه گرځولی ده . حضرت شاه صاحب وائی «څه وقت چه دغه سورت نازل شو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ډیر اصحاب د کفارو له ایذا او اضراره په تنگ شوی ؤ ـ ولی غیبی له هغو پر بیریو سواره شوی او د حبشی په لوری ئی هجرت کړی ؤ کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینی منوری ته راغی دلته هغه جهاز والا اصحاب ئی هم مدینی منوری ته راغلل او په سلامتی له هغوی سره ملاقی شول (موضح بتغیر یسیر) گواکی نوح علیه السلام او د

# ۯٳڹۯۿؚؽؙۄٳڎٛۊۜٵڶٳڣٙۅ۫ؠڡؚٳۘۼؠؙۮۅٳٳڟۿۅؘٳڷٚٛڠؙۅؙۛٷ۠؇ۮٳڮۿؙۯ ڂؘؿؙۯؙڰڬ۫ۯٳؽؙڮڞؙؿؙۯؾٷڷؠٷڽ۩ؚڗؽؠٵٮۼڹٛ۠ۮۏؽڝؽ ۮؙۅٛڹؚٳؠڵۼۅؘٲۏؿٵؽٵۊۜؾؘڂٛڵڠؙٷؽٳٷڲٵ

او (یاده کړه قصه د) ابراهیم کله چه وی ویل قوم خپل ته چه عبادت کوئ تاسی الله ته او وویریږئ له (عذابه د) ده دغه (عبادت او ویره) غوره ده تاسی ته (له کفره) که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (په خیر او شر خپل) بیشکه هم دا خبره ده چه عبادت کوئ تاسی غیر له الله د بتانو او جوړوئ دروغ (له خپله ځانه چه خدایان ئی بولئ).

تفسیو: یعنی له خپله ځانه په دروغو سره عقیدی جوړوئ او د دروغو خیالاتو او اوهامو متابعت کوئ ـ لکه چه تاسی په خپلو لاسو بتان له تیږو (ګټو) څخی توږئ او دروئ ئی او بیا هغه تاسی په دروغو سره خپل معبودان ګرځوئ!

# رِاتَّ الَّذِيْ يُن تَعَبُّكُ وْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَايَمْلِكُوْنَ لَكُوْرِزُ، قَا فَابْتَغُواْ عِنْدَاللهِ التِرْزُقَ وَاعْبُكُوْهُ وَاشُكُرُوْاللهُ ۚ إِلَيْهِ مِثْرُجَعُونَ ۞

بیشکه هغه کسان چه عبادت ئی کوئ تاسی بی له الله نه دی مالکان دوی تاسی ته د رزق پس طلب کرئ تاسی په نزد د الله رزق (چه قادر دی په رسولو د روزی) او عبادت کوئ د هم هغه (الله یواځی) او شکر وباسځ هم هغه (الله) ته (په نعمتونو د ده) هم دغه الله ته به بیرته بیولی کیږئ تاسی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمه الله علیه لیکی «اکثر خلق په روزی پسی خپل ایمان ورکوی نو ویوهیدئ چه ماسواء الله مخخه بل هیڅوک چاته روزی نه ورکوی هم هغه روزی رارسوی سم له خپلی ارادی سره » للهذا ښائی چه د هم هغه الله شکریه اداء کړئ! او هم هغه ته بندګی او عبادت وکړئ! چه هم هغه پاک الله تعالیٰ ته ستاسی بیا ورتګ او رجوع ده آخر په هغه وقت کښی به څرنګه د الله تعالیٰ سره مخامخ کیږئ؟.

(تر دغه ځایه پوری د حضرت ابراهیم علیه السلام مقوله وه اوس پاک الله داسی خطاب فرمائی قریشو ته)

# وَإِنْ تُكُوِّ بُوُافَقَ لُ كَنَّ بَ أُمَّ هُرِيِّ نُ قَبَ لِكُوْرُ وَمَاعَلَى الرَّسُوُلِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِدِينُ ۞

او که نسبت د دروغو وکړ تاسی (ای کفارو رسول ته) نو په تحقیق نسبت د دروغو کړی ؤ (انبیاؤ خپلو ته) ډیرو قومونو پخوا له تاسی او نشته پر رسول باندی مګر رسوونه (د پیغام) ښکاره.

تفسیر: یعنی (ای کفارو!) ستاسی له دغه دروغجن شمیرلو ځنی ماته هیڅ ضرر او نقصان نه رسیږی زه په صافو الفاظو سره تبلیغ \_ پند او نصیحت کوم او خپله وظیفه او فریضه می په دغه مورد کښی په ښه ډول (طریقه) سره اداء کړی ده او د ښو او د بدو لاری او کندی می گردی (تولی) تاسی ته در ښوولی دی که سره له هغه ئی تاسی نه منځ البته تاسی به هم داسی نقصانونه ومومځ \_ لکه چه پخوا له تاسی «عادیان» او «ثمودیان» او نور په کښی اخته او مبتلا شوی ؤ.

## ٱۅؘڵۘۄٛێڒۘۅٛٳػؽڡؘؙٛؽؠؙڽؚؽؙٳٮڰ؋ٳڷڂڷق ٮٛٛڠۜڔؽؙۼۣؽؙڰ؇؞ ٳڽۧڎڸڮعٙڮٳڵڮ؞ؽڛؽؙڒٛ۞

آیا نه وینی (دغه منکران له بعثه) چه څرنګه اول پیدا کوی الله دا خلق بیا به ئی دوهم ځلی هم خلق کړی بیشکه دغه (اعاده د مخلوق اول او دوهم ځلی) پر الله آسانه ده.

تفسیر: یعنی پخپلو ځانونو کښی غور او دقت وکړئ! ړومبی تاسی بیخی نه وئ! الله تعالیٰ تاسی له عدم څخه وجود ته راوستئ هم داسی تاسی به وروسته له مرګه هم بیا ژوندی راپاڅوی. حضرت شاه صاحب لیکی «ړومبی خو مو لیدلی دی، وروستی هم پری قیاس کړئ» یعنی د الله تعالیٰ په نزد خو هیڅ شی سخت او مشکل نه دی. مګر خبره ستاسی په پوهیدلو او باور کولو کښی ده هغه ذات چه یو شی ئی بی له نمونی څخه اول څلی پیدا کړی دی دوهم ځلی ئی هم پیدا کولی شی د نمونی د قائمیدلو څخه وروسته د یوه شی جوړول ښائی چه لا سهل او آسان وی.

# قُلُ سِيْرُوا إِن الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ شُحَّا اللهُ يُنْشِئُ

# النَّشُأَةَ الْأَخِرَةَ الِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْعً فَتَكِيرُ فَيُعَرِّبُ مَنْ يَبْفَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَالنَّ وَتُقَالَبُونَ ﴿ وَمَا اَنْتُهُ بِمُغْجِزِيْنَ فِى الْاَرْضِ وَلا فِى السَّمَاءُ وَمَا لَكُوْمِ نَ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَ لِي وَلا نَصِيرٍ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه و گرځئ تاسی په ځمکه کښی پس و گورئ چه غرنگه شروع کړی ده پیدایښت (له نشتوالی څخه) بیا به الله پیدا کړی پیدا کول وروستنی هم (په آخرت کښی په مثل د ړومبنی پیدایښت په دنیا کښی ځکه چه) بیشکه الله پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی مبدا او اعاده ده) عذاب ورکوی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د رحمت ئی) او تعذیب ئی) او رحم کوی پر هغه چا چه اراده وفرمائی (د رحمت ئی) او خاص هم دغه (الله) ته تاسی بیرته بیولی کیږئ. او نه یئ تاسی (ای خلقو!) عاجزوونکی (د الله) په ځمکه کښی او نه په آسمان کښی (له عذاب خپله) او نشته تاسی ته غیر له الله هیڅ دوست (چه وساتی تاسی) او نه هیڅ مدد گار (چه ستاسی مرسته (مدد) وکړی په دفع د عذاب کښی).

تفسیر: یعنی خپل ذات پربیدئ د نورو اشیاؤ په پبدایښت کښی هم غور او فکر وچلوئ؟ او د الله تعالیٰ په محمکه او ملکونو کښی وګرځئ! او سترګی وغړوئ! چه الله تعالیٰ خرنګه مخلوقات پیدا کړی دی؟ پر هم دغو مخلوقاتو او موجوداتو هم هغه خپل بل ژوندون هم اتکل او قیاس کړئ! او پری به وپوهیپئ! چه د هغه قدرت خو اوس نه دی محدود شوی. نو هم دغه الله تعالیٰ تاسی دوهم ځلی هم پیدا کوی او بیا به سم له خپله حکمته او مصلحته سره سزا د درکوی او پر هر چا چه اراده وفرمائی پخپل فضل - کرم او رحمت سره به خپله مهربانی مبنوله فرمائی - او د هر چا سزا و درکولو ته چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی هغه نه په دی سره له هغی سزا د څخه خلاصیدی شی چه دی د ځمکی په سوریو کښی ننوځی یا آسمان ته والوځی هیڅ یوه هسکه او تیته د الله تعالیٰ مجرم ته د پناه ځای نشی ور کولی او نه هیڅ زور \_ قوت او طاقت هغه مجرم ته خه امداد او معاونت رسولی شی او نه ورسره څه مرسته (مدد) او نه ئی حمایت کولی شی.

# وَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِالبِّالِثِ اللهِ وَلِقَالِهَ ٱوللِّكَ يَبِسُوُا مِنْ تَمْنَقُ وَاوُللِّكَ لَهُمُ عَذَابٌ اَلِيدُ ﴿ فَمَاكَانَ

#### جَوَابَ قَوْمِهُ إِلاّ أَنْ قَالُواا قُتُلُوهُ أَوْحِرَّ قُوهُ

او هغه کسان چه کافران شوی دی په آیاتونو د الله او په ملاقات د دغه (الله) دغه کسان ناامیده دی له رحمت (جنت) ځما او دغه کسان مقرر دی دوی ته عذاب ډیر دردناک. پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (ابراهیم) مګر دا ؤ چه وویل دوی ووژنئ تاسی دغه (ابراهیم) یا وسوځوئ ده لره

تفسیو: یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ له خیره څخه انکار کوی ـ او د الله تعالیٰ سره د مخامخ کیدلو امید نه لری نو هغوی به خرنگه د الله تعالیٰ د رحمت څخه امید کولی شی څکه چه دوی په بعث بعد الموت قائل نه دی لهٰنا دوی به په آخرت کښی هم محروم او مأیوس پاتی کیږی. او دغه د ﴿ مُنگانَ بَیْوَالِفَاالْهِ وَاقَائَهْلِمُولَاکِ ﴾ عکس شو.
یعنی د ابراهیم علیه السلام د تمامو معقولو خیرو او دلائلو او براهینو د آوریدلو مخخه کله چه د ده قوم له جواب مخخه عاجز شو نو د قوت د استعمال دپاره نی لاس وغمول ـ پخپلو منځونو کیښی نی سره جرګه او مشوره وکړه چه یا ښائی دی ووژلی شی او یو ځلی دغه شورماشور آرام کړی ـ یا په اور کښی وسوځولی شی ـ څو نی د ربر او تکلیف له احساسولو څخه له خپله دغو خبرو څخه ولویې که ده به نی سوځوو که نه په اور کښی به نی غورځوو چه د ایرو یوه ډیری تری جوړه شی.

#### فَأَنْجُنَّهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِطِ

پس نجات ورکړ دغه (ابراهيم ته) الله له (ضرره د) اوره

تفسیر: یمنی د دوی د مشورو او جرګو په اثر ابراهیم علیه السلام په اور کښی وغورځول شو مګر الله تعالیٰ اور پری ګلزار کړ ـ لکه چه د «الانبیاء» په سورت کښی ئی قصه مفصلاً تیره شوه.

#### اِنَّ فِيُ ذَلِكَ لَا يَتٍ لِقَوْمٍ يُنُوُمِنُونَ ٣

بیشکه په دغه (نجات د ابراهیم له اوره) خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره د هغه قوم چه ایمان ئی راوړی دی.

تفسير: يعنى دغى واقعى دا راښكاره او جوته كړه چه الله تعالىٰ خپلو صادقو بندګانو ته څرنګه

نجات ورکوی؟ او د حق مخالفان غرنګه خائب ـ خاسر او ناامیده کوی؟ دا هم راڅرګنده شوه چه د هر شی تأثیر د الله جل جلاله له حکمه دی کله چه د الله جل جلاله حکم نه وی نو د اور په شان یو شی هم یو نحیز نشی سوځولی.

# وَقَالَ إِثِمَا اتَّخَذُتُو مِنَ دُونِ اللهِ ٱوْتَاكًا مُمَّودَةً ۗ بَيْنِكُو فِي الْحَيْدِةِ السُّنْكِ ا

او ویل (ابراهیم خپل قوم ته) بیشکه هم دا خبره ده چه نیولی دی تاسی غیر له الله بتان (په خدائی سره) دپاره د دوستی په منځ ستاسی کښی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی،

تفسیو: یعنی کله چه حضرت ابراهیم علیه السلام له اوره محنه صحیح او سلامت ووت نو بیا خپل قوم ته دغسی نصیحت و کر چه « کوم یو عقلمن سری بت پرستی ته بنه او جائزه ویلی شی؟ بت پرستان هم پخپلر زړونو کښی په دی باندی ډیر به پوهیږی چه دغه حرکت نهایت مهمل حرکت دی. مگر د قومی شیرازی د جمع ساتلو دپاره دوی داسی یو منهب محان ته تاکلی (مقرر کړی) دی چه د هغه پر نامه تول قوم سره متحد او متفق وی او یو له بل سره دوستان شی لکه چه نن ورغ مونو د یورپ د عیسائی اقوامو احوال گورو ـ یا دا مطلب چه د بت پرستی شیوع او لوج پر دغه نه دی بناء شوی چه هغه کوم معقول محیز دی بلکه د ړندو تقلید، د قومی مروت او لیحاظ او د ذات البینی تعلقاتو تأثیرات د هغه لوی سبب دی ـ یا ئی دا غرض دی چه د بت پرستی اصلی اساس د ذات البینی محبت، دوستی ده د یوه قوم هغه نمی سری چه د خلقو په پرستی اصلی اساس د ذات البینی محبت، دوستی ده د ډیری مینی د دوی تصاویر جوړول او د یادگار په ډول (طریقه) به ئی ساتل بیا به ئی متدرجاً د دغو تصویرونو په تعظیم شروع کوله ـ یادگار په ډول (طریقه) به ئی ساتل بیا به ئی متدرجاً د دغو تصویرونو په تعظیم شروع کوله ـ هم دغه تعظیم به ورو ورو پسی زیاتیده او د عبادت شکل به ئی څان ته اخیست. دغه گرد (تول) احتمالات په دغه آیت کښی د مفسرینو له طرفه بیان کړی شوی دی او ممکن دی له «موره بین کری شوی دی او ممکن دی له «په به بل محای کښی ئی ها آنگانگینه کیساه په همبت مراد وی چه دوی ئی له خپلو بتانو سره لری لکه چه په بل محای کښی ئی ها آنگانگینه کیساه همبت مراد وی چه دوی ئی له خپلو بتانو سره لری لکه چه په بل محای کښی ئی ها آنگینه کوره به دوی اشه اعلم.

# ثُوَّكِوْمُ الْقِيلَمَةِ يَكُفُوْبَعُضْكُوْ بِبَعْضٍ وَّيَلْعَنُ بَعْضُكُو بُعَضًّا

بیا په ورځ د قیامت کښی بیزاره (منکر) به شی ځینی ستاسی (چه متبوعان دی) له ځینو نورو سره (چه تابعان دی) او لعنت به وائی ځینی د تاسی (چه

#### تابعان دی) پر ځینو نورو (چه متبوعان دی)

تفسیو: یعنی دغه کردی (ټولی) اوسنی دوستی او محبت د غو ورځی له مخی دی. د قیامت په ورځ کښی به یو د بل سره دښمنان شی! او ځینی به پر ځینو نورو لعنت وائی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی هغه شیطان چه مشرکین او کفار به د ده په نامه قربانیدل او ګردی (ټولی) خبری به ئی منلی د الله تعالیٰ په مخ کښی به منکریږی چه مونږ له سره دوی ته نه دی ویلی چه ځمونږ عبادت کوئ! یا ځمونږ خبرو ته غوږ کیږدئ! دلته به عابدین پر دغو معبودینو لعنت وائی چه محمونږ نذر نیاز او نور تاسی واخیستل او د مطلوب په وقت کښی له مونږ څخی مخ مو وکرځوو.

# وَّمَا وُلِكُوْ النَّارُ ومَالَكُمْ مِّن تَّصِرِينَ ﴿

او ځای د هستوګنی ستاسی اور دی او نه به وی تاسی ته (په قیامت کښی) هیڅوک له مددګارانو

تفسیر: چه له عذاب نه مو خلاص کړی ای نمرودیانو! او د دوزخ له اوره تاسی ته نجات درکړی لکه چه ځما رب ماته ستاسی له دغه اوره نجات راکړ.

## ڬٵڡ۬ؽؘڵؘٷؙڷٷڟ۠؞ۅؘقالٙٳڹٞؽؙڡؙۿٵڿٷٞٳڶڶۯؾؚٟٞؿٵؚڷۜٷ ۿؙۅؘاڶۼڒؽؙڗؙؙؙ۠ٳڷڂڮؽؿ۠<sup>۞</sup>

پس ایمان راوړ (او تصدیق ئی وکړ) دغه (ابراهیم) ته لوط او وویل (ابراهیم) چه بیشکه زه هجرت کوونکی یم (له قوم خپله) رب ځما ته بیشکه چه دی هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی.

تفسیو: حضرت لوط علیه السلام د حضرت ابراهیم علیه السلام وراوه و ـ د ابراهیم علیه السلام له قوم محنی و دوی تصدیق و کم ـ د دوی دوی د هوی و الله علیه السلام بلا توقف د دوی تصدیق و کم ـ د دوی دوای و الله عراق الله خپله وطنه ووتل ـ الله تعالیٰ په توکل له خپله وطنه ووتل ـ الله تعالیٰ دوی د شام ملک ته ورسول او هلته نی د هستوکنی وسائل ورمهیاء کمل. تنبیه: په ﴿ وَقَالَ اِلْوَامُهَا حِدٌ ﴾ الآیة ـ کنی دواره احتمال شته چه قائل نی ابراهیم وی یا لوط

عليهما السلام.

# وَوَهَبُنَالَهُ ٓ اِسُحٰقَ وَيَعُقُوبَ وَجَعَلُنَا فِي أَزِّ يَّيَتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتْبَ وَالْتَيُنَاهُ ٱجُوَّا فِي الثُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْاِحْرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ

او وباښه مونږ دغه (ابراهيم) ته (ځوی) اسځق او (لمسی) يعقوب او ګرځولی ؤ مونږ په اولاده د دغه (ابراهيم) کښی نبوت او کتاب (لکه توريت ـ انجيل ـ زبور او قرآن) او ورکړی ؤ مونږ دغه (ابراهيم) ته اجر د ده په دنيا کښی او بيشکه دی په آخرت کښی خامخا له (معتبرو) صالحانو څخه دی.

تفسيو: اسحاق عليه السلام محوى او يعقوب عليه السلام لمسى ئى ورعنايت كر چه د دوى اولادى 
ته بنى اسرآئيل وائى او د حضرت ابراهيم عليه السلام نه وروسته ماسوا، د ده د اولادى شحخه بل 
هيچا ته آسمانى كتاب او نبوت نه وركاوه كيږى لكه هومره انبيا، چه مبعوث شوى دى د هم 
دغه ابراهيم عليه السلام له ذرياتو شخخه دى محكه دوى ته «ابو الانبيا،» هم ويلى كيږى او الله 
تمالىٰ په دنيا كښى ده ته مال اولاد ـ عزت ـ او د تل لپاره به نوم وركړ ـ او د شام ملك ئى 
د هميشه لپاره ده ته او د ده اولادى ته وروبابه «كذا فى الموضح» او په آخرت كښى ئى د 
صالحينو په اعلىٰ درجه جماعت كښى چه د اولوالعزمو انبياؤ جماعت دى شامل كړه.

# وَلُوُطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُوْلَتَا نُوْنَ الْفَاحِشَةَ لَهُ مَاسَبَقَكُوْ بِهَامِنُ الْعَلَمِينَ ﴿

او یاد کړه (ای محمده! قصه د) لوط کله چه وی ویل قوم خپل ته چه بیشکه تاسی خامخا راځئ ناکاره کار (د لواطت) ته چه نه دی ډومبی شوی پر تاسی (په دغه قبیح کار کښی) هیڅوک له (تیرو) عالمیانو (چه انس او جن دی).

تفسيو: يعنى دغه شنيع فعل هيچا پخوا له تاسى نه دى كړى هم دا د دغى خبرى دليل دى چه

انسانی فطرت له هغه څخه منفور دی د داسی خلاف الفطرت او خلاف الشریعت کار اساس تاسی اینیی دی.

#### آيِتَّكُوۡ لَتَأْتُوۡنَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُوۡنَ السِّبِيلَ الْ

آیا تاسی خامخا راځئ سړیو ته (د لواطت دپاره) او قطع کوئ (شکوئ) لاره (او د خلقو مال اخلئ).

تفسیو: له لاری وهلو ځنی مراد ممکن دی چه داړه ماری وی چه دغه کار به هم په دوی کښی رواج درلود (لرلو) یا په دغه بدکاری سره به ئی د مسافرانو لاری وهلی چه هغوی د خپل عفت او عصمت له ویری د هغی لاری په لوری نه راتلل یا به د ﴿ وَتَقَطّعُونَالتَّبِیْلُ ﴾ مطلب داسی وی چه تاسی فطری او معتاده لاره پری ایښی او د توالد او تناسل لاره مو منقطع کړی ده.

#### وَيَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرَ \*

او راځئ تاسي په مجلسونو خپلو کښي منکرو ناکارو کارونو ته

تفسیر: ښائی چه دغه بدکاری به ئی په علانیه او ډانګ پیلی (ښکاره) د نورو خلقو په مخ کښی کوله او له سره به له خپلو دغو بدو اعمالو څخه نه شرمیدل یا برسیره په هغه نور څه تمسخر او استهزاء او لاس اچول او د بی شرمی خبری هم کولی.

### فَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِةَ إِلَّاآنُ قَالُوا ائْتِنَابِعَدَابِ اللهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّٰدِقِئنَ ۖ

پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (لوط ده ته بل شی) مګر دا چه ویل به (دغو لواطت کارانو) چه راوړه مونږ ته عذاب د الله که چیری ئی ته (ای لوطه!) له صادقینو رښتیا ویونکیو (چه ځمونږ کارونه بد دی).

تفسیر: یعنی که ته په رښتیا سره نبی ئی او په واقع سره رښتیا خبره وائی چه دغه کار خراب او مستوجب د عذاب دی نو دغه څنډ (ایسارتیا) او ډیل د څه دیاره دی ژر هغه عذاب مونډ ته

راوغواړه . «د الاعراف» په (۱۰) رکوع ۸۲ آیت کښی ئی داسی فرمایلی دی ﴿ وَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهَ إِلَّالَنَ قَالْوَالْشَجِهُوهُمُوثِنَّ قَرْیَعِتُے ۚ ﴿ اَلْهِ مَالِكُونَ كَالِهِ اَلَّهِ مِنْکَلَهُونُونَ ﴾

یعنی د لوط علیه السلام د قوم جواب هم دغ فی چه د لوط کورنی له خپل کلی مخخه وشرئ ا چه دوی غواړی خپل ځانونه پاک وساتی ښائی د قوم ځینو افرادو به داسی ویلی وی او ځینو به هغسی ویلی وی. یا به ئی په یوه وقت کښی داسی ویلی وی او په بل وقت کښی به ئی هسی ویلی وی مثلاً پومبی د عذاب په ویرولو به ئی توکی او مسخری کړی وی او بالاخر به ئی داسی فیصله کړی وی چه نه نواځی دغه پاک مسلمانان له خپلو کلیو وشرو په هر حال دغه خبره ثابته شوه چه نه یواځی هغه قوم د دغه شنیع فعل مرتکب او بانی ؤ بلکه د هغه په جریان کښی ئی دومره اصرار هم درلود (لرلو) چه د نصیحت کوونکی پیغمبر د باندی شرلو لپاره ئی هم ملاوی ټړلی وی د دوی فطرت او طبایع دومره قدر مسخ او په بل مخ اوښتی ؤ چه د الله تعالی د خوف هیڅ یوه شائبه په کښی نه وه پاتی! د عناب د انذار او ویرولو په نسبت به ئی توکی او مسخری کولی او د نبی د مقابلی لپاره بیخی تیار ولاړ ؤ. د جرم دغه نوعیت د دوی د اهلاک لپاره بیخی بسر » شوی معلومیړی چه د توحید دعوت د حضرت ابراهیم علیه السلام له جانبه مشهر شوی ؤ په سر» شوی معلومیړی چه د توحید دعوت د حضرت ابراهیم علیه السلام له جانبه مشهر شوی ؤ .

ـ نو ځکه حضرت لوط علیه السلام مخصوصاً د دغه شنیع فعل د انسداد لپاره مأمور شوی ؤ .
امکان لری چه ده د توحید او د نورو مؤمن به شیانو دعوت او تبلیغ هم کړی وی مگر د هغه امکان لری ده ده دی در مائلی والله اعلیم الله والله اعلیم الکرن ده ده ده دی در مائلی والله اعلی والله اعلیه داکته نه دی فرمائلی والله اعلیم الکان کی دلته نه دی فرمائلی والله اعلی ه

#### قَالَ رَبِّ انْصُرُنِ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ

وویل (لوط) ای ربه ځما مدد وکړه له ماسره (په لیږلو د عذاب) پر دغه قوم مفسدانو (په پیدا کولو د ناکاره خصلت په عالم کښی).

تفسیر: دغه نی وروسته له هغه چه له هغوی څخه ناامیده او مأیوس شو وفرمایل. بنائی لوط علیه السلام به په دی پوهیدللی وی چه د دوی راتلونکی نسل به هم د علل او اصلاح په لاره سمیدونکی نه وی او هغری به هم د هم دغو خپلو پلرونو په لاره روان وی لکه چه نوح علیه السلام فرمائلی ؤ ﴿ وَالْكَوَانُوا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ وَمَائِلَی ﴾ ﴿ د سوره نوح دوهم رکوع ۲۷ آیت

(٢٩) جزء) كذا قال النيشا پورى في تفسيره .

ۅۘٙڵ؆ٵۧٵؙؚٛػٛ؈ؙؙڶٮۜٵۧٳڹڒۿؚؽؘۯۑؚۘٳڷڹٛؾٛۯێٷٵڬٛٵڵٷٞٳڒ؆ؙڡؙۿڸؚڝٛ۠ۏٞٳٵۿٙڸۿڶؚٷ ٳڷڠٙۯ۫ؽڐۧٳؾٵؘۿڵۿٵػٵٮؙٛٷٵڟڸؚؠؽڹۧ۞

او کله چه راغلل رسولان (لیږلی) ځمونږ ابراهیم ته په زیری (د ځوی او لمسی د ده) نو وویل (دغو ملائکو) بیشکه مونږ هلاک کوونکی یو د اهل د دغه کلی (او ښار د لوط) بیشکه چه اهل د دغو ځایونو وو دوی ظالمان (په سبب د کفر او منکراتو)

تفسیو: د لوط علیه السلام د دعا، په اثر پرښتو ته حکم وشو چه دغه کرد (ټول) کلی سره وران او تباه کړئ! دغه پرښتی پومبی د حضرت ابراهیم کره راغللی او په زوړوالی کښی ئی ورته د ځوی او لمسی بشارت ورکړ او هغه ئی مطلع کړ چه مونږ د دغو کلیو (سدوم) ورانولو ته هم راغلی یو او دغه دی هلته ورځو ځکه چه د دغو کلیو هستیدونکی په هیڅ ډول (طریقه) سره له خپلو شنیعه ؤ حرکاتو څخه بیرته نه آوړی د دغو واقعاتو تفصیل د اعراف ـ هود ـ او حجر په سورتونو کښی پخوا تیر شوی دی.

تنبیه: سائی د اهلاک د اطلاع سره یو ځای د هلک د زیری ورکولو څخه دغه مطلب وی که له یوه قوم ځنی الله تعالیٰ خپل ملک تشوی نو د بل عظیم الشان قوم یعنی د بنی اسرآئیل اساس هم سر له نن ورځی ږدی نبه علیه العلامه النیشاپوری فی تفسیره.

# قَالَ إِنَّ فِيُهَالُوُطًا ۚ قَالُوُّانَحُنُ آعُلُوُ بِمَنْ فِيُهَاۚ لَنُنْجَيِّنَكُ وَآهُـلَهُ إِلَّاامُرَاتَكُ ۚ كَانَتُ مِنَ الْغَيِرِيُنَ۞

وویل (ابراهیم ملانکو ته) چه بیشکه په هغه ښار کښی لوط (هم) دی وویل دغو ملانکو مونږ ښه پوه یو په هر هغه چا چه په دغه ښار کښی دی خامخا به مونږ نجات ورکړو هرومرو (خامخا) هم ده ته او هم کورنی د ده ته مګر ښځه د ده چه ده هغه له پاتی کیدونکیو (په عذاب کښی).

تفسیو: یعنی آیا سره د لوط علیه السلام د موجودیت هغه کلی ورانوی؟ یا هغوی به له هغه تحایه راوباسی؟ او بیا د تعذیب په عملیاتو لاس پوری کوئ؟ غالباً ابراهیم علیه السلام ته به د شفقت له سببه دغه خیال پیدا شوی وی که د لوط علیه السلام تر سترکو لاندی دغه آفت او عذاب نازل شی ـ نو د تعجب ځای نه دی چه د عذاب د دغه هولناکو مناظرو د لیدلو ځنی څه خوف او وحشت او ویره ورپیدا نه شی ـ ځکه چه پرښتی په خپل کلام کښ څه استثنای نه وه کړی چه د هغه لامله (له وجی) د دوی په ذهن کښی به هم دغه شق راغلی وی چه د لوط علیه السلام په موجودیت کښی به دغه تخریبی عملیات شروع کیږی والله اعلم.

پر متتو دوی ته اطمینان ورکر چه موند تول په دی باندی خبردار یو چه څوک خوک هلته اوسیدی؟ او کوم کوم ئی د الله تعالی مجرمان دی؟ یواځی لوط علیه السلام په هغوی کښی پاک او صاف دی ـ نو څکه نه لوط علیه السلام ته او نه د ده نوری کورنی ته څه ریړ او تکلیف ور متوجه کیږی ـ بلکه تول سره روغ رمت صحیح ـ سالم نجات مومی او د عناب له منطقی څخه لری کیږی. یواځی د لوط علیه السلام ښځه هم هغلته پاتی کیږی څکه چه هغه په معنبینو کښی شامله او عناب یر هغی هم نازلیدونکی دی.

# وَلَتَّاآنَ جَأَءَتُ رُسُلْنَا لُوْكًا سِنَّ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعًا

او کله چه راغلل رسولان ځمونږ لوط ته نو خپه شو (لوط) په (سبب د) دوی او تنګ شو په دوی له جهټه د زړه (چه منکران به ئی راڅخه بوځی)

تفسیر: دغه پرښتی د ډیرو حسینو او جمیلو او ښکلو هلکانو په شکل او د امردانو په شکل هلته ورسیدی. حضرت لوط علیه السلام پرومبی دوی ونه پیژندلی نو ځکه د دوی د لیدلو څخه ډیر خپه او غمجن او لممون خوپین شو چه اوس به زه د دغو میلمنو عزت او احترام د خپل قوم له لاسه څرنګه وساتلی شم که دوی پخپل کور کښی ونه ساتم نو دغه وضعیت د اخلاق ـ مروت او د میلمه پالنی له اصولاتو سره منافات لری ـ او که ئی ساتم نو د دوی پت ـ عزت او ناموس به د دغو بدکارانو څخه څرنګه وساتلی شم.

# وَّقَالُوْالَاتَخَفُ وَلَاتَحُزَنَ ۖ إِنَّا مُنَجُّوُكَ وَ اَهَلَكَ اللَّاامُرَاتَكَ كَانَتُ مِنَ الْغَيْرِيْنَ ۚ إِنَّامُنْزِلُونَ عَلَى اَهْلِ هذهِ الْقَرْيَةِ رِجُزَامِّنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانْوَ إِيْشُنْقُونَ ۞

او وویل دغو (ملائکو لوط ته) مه ویریپه! او مه خپه کیږه! بیشکه مونږ نجات درکونکی یو د تا او د اهل ستا (ای لوطه! له عذابه) مگر ښځه ستا ده هغه له پاتی کیدونکیو (په دغه عذاب کښی) بیشکه مونږ نازلوونکی یو پر اهل د دی قریی (ښار د سدوم) باندی عذاب له آسمانه (چه د ګتو ورول دی) په سبب د دی چه ؤ دوی چه فسق او بدکاری به ئی کوله.

تفسیر: یعنی د خپل قوم له شرارته څخه له سره مه ویریږئ ځکه دوی ځمونږ په نسبت هیڅ نشی

کولی او ځمونږ د ساتنی لامله (له وجی) تاسی هرګز مه غمجن کیږئ ځکه چه مونږ انسانان نه بلکه پرښتی یو چه ستا او ستا د ملګریو د نجات دپاره او د دغو مفسدانو اهلاک او افناء ته راغلی یو دغه قصه پخوا له دی نه په څو ځایونو کښی تیره شوی ده.

# وَلَقَدُ تُرَكُنَامِنُهَا آلِكَةً أَبَيِّنَةً لِقَوْمٍ تَيْعُقِلُونَ

او خامخا په تحقیق پریښوده مونږ له هغی (قریی ښار) یوه نښه ښکاره دېاره د هغه قوم چه عقل لری (او عبرت پری اخلی).

تفسیر: یعنی د دوی د منقلبو او الته شویو کلیو آثار او نسی مکیان د شام او مکی پر لاره له لری وینی.

# وَ إِلَى مَدُينَ آخَاهُمُ مُسْعَيْبًا فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُ اُواللهُ وَارْعُواالْيُومُ الْاِخْرَ وَلا تَعْتَوْافِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞

او (لیږلی مو ؤ اهل د) مدین ته ورور د دوی شعیب پس وویل (دغه شعیب) ای قومه محما عبادت کوئ (یواځی) د الله او امید لرئ (د ثواب) د ورځی وروستنئ (او وویریږئ له عذابه ئی) یعنی د آخرت له طرفه مه غافلیږئ او د واحد الله تعالیٰ بی له شریکه عبادت کوئ. او مه گرځئ تاسی په ځمکه (د مدین) کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی یئ.

تفسیر: د فساد او خرابی اچولو محخه مراد په معاملاتو او راکړه او ورکړه کښی چل ـ فریب او دغابازی ده چه سود سوانی او غیر مشروعه ګټی خوړل د دوی عادت ؤ ـ او امکان لری چه غلا او د لاړو شکونه به نی هم کوله. وقیل غیر ذلک.

# ڡؘٚڲڎۜڹؙٷؙٷؘڬؘۮؘٮۛؿۿؙۉٳڵڗۜڿؙڡؘة۠ٷؘٲڞؘؠػٷٳڽٛڎٳڔۿؚۄ ڂؿؚٝؽؽۛ۞ۛۅؘۼٲڐٲٷؘؿٷٛڎٲۅڡۜٙڎؙؾٞۘ؉ؽۜڹڵڴؙۄٛۺۣٞۺڶڮؽۿۺۧٛ

پس دروغجن وباله دوی دغه (شعیب) پس ونیول دوی لره سختی زلزلی (یا

چغی د جبریل) پس صبا کړ دوی په کورونو خپلو کښی (مړه) پړمخی پراته نسکور پر ځنګنونو. او (هلاک کړی مو وو قوم د) عاد او ثمود او په تحقیق ښکاره شوی دی تاسی ته (اهلاک د دوی) له کورونو د دوی (چه ورانی کنډوالی ئی پرتی دی)،

تفسیر: یعنی د دوی د کلیو کندوالی او ویجاړی او ورانی شوی ودانی تاسی لیدلی دی ښائی چه له هغو څخه پند او عبرت واخلع!.

#### ۅؘڒؘؾۣۜڹؘڵۿؙؗۉؙٳڵۺۜؽڟؽؙٱعۛؠٵڷۿؙٶٛڣۜڝۜۛۛػ۠ۿؠؙۼڹۣٳڵ ۅؘػٵڹٛۅؙٳمؙۺؙڗؠٞڝۣڔؽڹ۞۫

او ښایسته کړی ؤ دوی ته شیطان عملونه د دوی پس اړولی ؤ (دغه شیطان) دوی له لاری د حق (چه د خپلو انبیاؤ متابعت ئی ونه کړ) او ؤ دوی بینایان (هوښیاران).

**تفسیر:** یعنی د دنیا به کارونو کښی پوه او هوښیار ؤ او په خپل زعم او اټکل کښی پوهان او عاقلان ؤ مګر سره له هغه د شیطان له تیرایستلو او غولولو څخه نی نجات ونه موند.

## ۅؘۊؙڵۯؙۅؙڹۉڣؚۯڠۅؙڹۘۅۿٲڶؙڹۜٷڵڡؘۜۮؙۻٲٛٷۿؙڡؗۄٞۺؖۅ۠ڶٮؽ ڽؚٵڵؠؾ۪ڹؾؚٷٲۺؾؙڴڹڔٛٷٳڣٳڶڒۯۻؚۅؘڡٵػٳۏ۠ٳڶٮؠؚؚڣؽڹ۞ٛ

او (هلاک کړی مو وو) قارون او فرعون او (وزیر ئی) هامان او خامخا په تحقیق راغلی ؤ دوی ته موسٰی په معجزاتو ښکاره ؤ سره پس تکبر وکړ دوی په ځمکه (د مصر) کښی او نه ؤ دوی ړومبی کیدونکی (له حکم او عذابه ځمونږ).

تفسیر: یعنی سره له دی نه چه د قدرت سکاره معجزات ئی ولیده بیا هم د الله تعالیٰ په مخ کښی ئی خپله غاړه کښینښوده او له کبره او غروره او لوئی څخه لډ څه هم راښکته نشول. بالاخره نتیجه ئی څه شوه؟ آیا دوی د خپلی دغی لوئی او مشرتوب له سببه له عذابه څخه نجات

وموند یا «العیاذبالله» الله تعالیٰ ئی پخپلو عذابونو کسی ستری او ستومان کړ؟

# فَكُلاَ اخَذُنَا لِيَدَ لَيَّا الْمَ فَهِنْهُ هُوَّمْنَ السَّلَا اَحَلَيْهِ حَاصِبًا \* وَمِنْهُ هُوَّمِنَ اَخَذَنْتُهُ الصَّيْحَةُ ثَوْمِنْهُمُ مَّنَ خَسَفْنَا لِيهِ الْرَوْضَ وَمِنْهُمُ مِّنَ اَحْرَقْنَا \*

پس هر یو له دغو مذکورینو ونیول مونږ په (سبب) د ګناه خپلی ئی پس ځینی د دوی هغه څوک دی چه ولیږل مونږ پری سخت (کاڼی وروونکی) باد او ځینی له دوی هغه څوک دی چه ونیول دوی چغی (چه زړونه ئی وچودل)، او ځینی له دوی هغه څوک دی چه ښکته ننه ایست مونږ دوی په ځمکه کښی او ځینی له دوی هغه څوک دی چه غرق کړل مونږ دوی (په اوبو کښی)،

تفسیر: یعنی له دوی محنی هر یوه ته سم د دوی له جرمه سزا ورکره شوه پس محینی د دوی هغه خوک دی چه ولیپل موند پری سخت کانی وروونکی باد دغه د لوط علیه السلام قوم دی محینر عادیان هم په دوی کښی داخل کړی دی. او محینی له دوی هغه شوک دی چه ونیوه دوی چغی او زړه ئی وچاود دغه ثمودیان ؤ او اهل المدین ورسره. او محینی له دوی هغه شوک دی چه راپورته کړه موند محمکه پر دوی باندی او په کښی ډوب مو کړ یعنی قارون لکه چه په سورت القصص کښی تیر شو او محینی له دوی هغه شوک دی چه غرو کرنی دی.

## وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُ مُ وَالكِنُ كَانُوا اَنْفُنْ مُهُو يَظْلِمُونَ ©

او نه ؤ الله چه ظلم ئى كړى وى پر هغو وليكن ؤ دوى پر ځانونو خپلو به ئى ظلم كاوه (په كفر او معصيت سره).

تفسیو: یعنی د الله تمالیٰ شان داسی نه دی چه کوم کار مخالف له عدله او انصافه یا بی موقعه و کری د الله تمالیٰ لوی دربار له کردو (تولو) عیوبو او نقائصو او معایبو څخه په کلی ډول (طریقه) سره مبرا او منزه دی، ظلم خو هلته له سره متصور نه دی. هو! پخپله بندګان پر خپلو ځانونو ظلم او تیری کوی یعنی داسی اعمال تری صادریږی چه د هغو نتیجه لامحاله د دوی په حق کچی بده او خرابه ده.

المنخلق(٢٠) العنكبوت(٢١)

# مَثَلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوا مِنُ دُونِ اللهِ اَوْلِيَآءُكَمَثَلِ الْعَنْكَبُوْتِ اِتَّخَنَتُ بَيْنًا ۚ وَ إِنَّ اَوْهَنَ الْبُنُوْتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوْتِ لَوْكَانُوْ اِيَّعَلَمُونَ ۞

مثل حال د هغو کسانو چه نیولی دی دوی بی له الله دوستان (معبودان) لکه مثل حال د عنکبوت غنی جولاگی داسی دی چه ونیسی (جوړ کړی) یو کور (له تارونو خپلو) او بیشکه چه ډیر ضعیف د ټولو کورونو خامخا کور د غنی دی که چیری وی دوی چه پوهیدلی (نو د غیر الله عبادت به ئی نه کاوه).

تفسیر: یعنی کور د دی دپاره وی چه د انسانانو ځان او مال په هغه کښی محفوظ، مصنون او مأمون وی نو د غنی (جولاګی) ځالی ته هیڅوک کور نشی ویلی چه په ادنیٰ یوه اهتزاز او خوځولو سره شکیږی هم دغه مثال د هغو کسانو دی چه ماسواء له الله ځنی نور کسان د خپلو ځانونو له پاره خدایان نیسی او هغوی د خپلو ځانونو له پاره نجات ورکوونکی محافظان ګڼی ـ حال دا چه بی د الله تعالیٰ د ارادی او مشیته هیڅ یو فلاح او نجاح خارجی صورت نشی موندلی.

# اِتَّاللَّهَ يَعْلَمُ مَايَثُ عُوْنَ مِنْ دُونِ مِنْ شَيْعُ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْثُوْ

بیشکه چه الله ته معلوم دی هر هغه چه بولی ئی (عبادت ئی کوی) دوی غیر له الله له هر څیزه چه وی او هم دی دی ډیر غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ډیر حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: بعنی ممکن و چه اوریدونکی تعجب و کری چه گرد (تول) معبودان ئی غرنگه په یوه ځنځیر کښی سره وتړل او هیڅ یو ئی د دوی له منځه جلا (جدا) او مستثنیٰ ونه فرمایه ځینی بتانو ته \_ ځینی اور ته \_ ځینی اوبو ته \_ ځینی باد ته \_ ځینی لمر او ستوریو ته \_ ځینی انبیا، یا پرښتو ته عبادت کوی نو الله تعالیٰ فرمایی چه پاک الله ته دغه گرد (ټول) شیان معلوم او عیان دی که د دوی له منځه یو تن هم د مستقل قدرت، قوت او اختیار خاوند وی نو الله تمالیٰ به د دغو کردو (ټولو) نفی نه کوله، الله تعالیٰ د هیچا رفاقت او ملکرتوب ته ضرورت نه لری څکه چه ډیر زبردست زورور ذات دی له سره جرګو او مشورو ته حاجت نه لری ولی چه

مطلق حکیم دی.

#### وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَفْهِرِبُهَالِلتَّاسِ ۚ وَمَا يَعْقِلْهَۤ ۤ إِلَّا الْعَلِمُونَ ۖ

او دغه مذکوره مثالونه (په قرآن کښی) بیانوو مونږ دپاره د خلقو او نه پوهیږی پر دغو (مثالونو) مګر هغه پوهنده ګان (چه بیخ د خبری راسپړی).

تفسیر: یعنی د مکی معظمی مشرکینو به ویل چه الله تعالیٰ د غنی جولاکی او د مجانو او د دغه نورو حقیرو او سپکو شیانو مثالونه بیان فرمائی چه د ده له عظمته سره منافی دی. نو د دغه جواب ورکوی چه دغسی مثالونه د خپل موقع په لحاظ نهایت موزون او پر «ممثل له» په پوره ډول (طریقه) سره منطبق کیږی. مگر د داسی مثالونو پر مطلب یواغی پوهان په ښه ډول (طریقه) سره پوهیږی، جاهلان او ناپوهان او بیوقوفان کله پری پوهیدی شی؟ د مثال انطباق د مثال ورکوونکی پر حیثیت نه ښائی چه وکړی شی عده مغنه حیثیت ته وکتلی شی. که هغه حقیر او کمزور وی نو ښائی چه تمثیل ئی هم هغسی له حقیرو او کمزور وی نو ښائی چه تمثیل ئی هم هغسی له حقیرو او

#### خَكَقَ اللهُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ اللهُ

پیدا کړی دی الله آسمانونه او ځمکه په حق سره (څرنګه چه مناسب ؤ)

تفسیو: یعنی یه نهایت حکمت سره ئی جوړ کړ ۔ او بیکاره ئی نه دی جوړ کړی.

#### إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاكِهُ لِللَّهُ وَمِنِينَ ﴿

بیشکه په دغه (تخلیق یا تمثیل) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت) دی دپاره د مؤمنانو (چه هم دوی پری نفع اخلی)

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ آسمانونه او ځمکی یواځی جوړ کړی دی نو په نورو وړوکیو وړوکیو کارونو کښی به دی کله شریک، ملګری یا مددګار ته څه احتیاج لری (معاذ الله) که ورته ضرورت وی نو په هغو لویو لویو کارونو کښی به وی. اتلهااوحی(۲۱)

#### ٱتُكُ مَنَّاأُوْجَى اِلَيُكَ مِنَ الْكِتْبِ وَاَقِعِ الصَّلْوَةُ ۖ إِنَّ الصَّلْوَةَ تَنْفَى عَنِ الْفَحُشَّاءِ وَالْمُثْكَرِّ وَلَذِكُواللهِ ٱكْبُرُءُ وَاللَّهُ يَعْلُوْمَا تَصْنَغُوْنَ۞

ولوله (ای محمده) هغه چه وحی کړی شوی ده تاته له کتاب نه (چه هم دا مقدس قرآن دی) او قائموه (سم اداء کوه سره له ټولو حقوقو) لمونځ بیشکه لمونځ منع کوی (لمونځ کوونکی) له بی حیائی او له بدکار څخه، او خامخا یادول د الله ډیر لوی دی او الله ته معلوم دی هر هغه (عمل) چه کوئ ئی تاسی (نو جزاء به ئی درکړی په ښه ډول (طریقه) سره)

تفسیو: یعنی د لوی قرآن تل تلاوت کوه ا څو چه زړه دی مضبوط او قوی شی او د تلاوت اجر او ثواب بیل در یه برخه شی او د قرآن معارف او حقایق له یخوا څخه ډیر انکشاف او ترقی وکړی او نور خلق هم هغه واوری او د مواعظو، علومو او برکتونو څخه ګټه (فائده) واخلی او هر څوک ئی چه ونه منی د الله تعالیٰ حجت پری تمام شی او د دعوت او اصلاح فریضه په ډیر حسن او ښه والی سره یای (آخر) ته ورسیږی، د لمانځه په سبب د بدیو نه منع کیدل دوه معنی گانی لری یوه د تسبب په طریقه یعنی الله تعالیٰ په لمانځه کښی داسی خاصیت او تاثیر ایښی دی چه لمونځ کوونکی له ګناهونو او بدیو څخه ساتی لکه چه د کومی دوا استعمال تبه او نور امراض له سړی شکوی او نه ئی پریږدی چه پری راشی په دغه صورت کښی ښائی په یاد ئی ولرئ چه د دوا دیاره دغه امر ضرور نه دی چه د هغه یوازی یو خوراک د ناروغتیا د لری کولو دیاره کافی شی ځینی دواګانی په خاص مقدار سره تر یوی مودی پوری په لازمی ډول (طریقه) خوړل کیږی نو وروسته بیا دوا خپل تاثیر ښکاره کوی مشروط په دی چه رنځور کوم داسي شي استعمال نه کړی چه د دی دوا له خاصيت سره منافي وی پس لمونځ هم بي شکه ډير تاثير نه ډک هسی روحانی دوا ده چه د روحانی امراضو د علاج دیاره د یوه اکسیر حکم لری. هو! دغه خبره هم ورسره ضروری ده چه دوی په برابر مقدار په صحی توګه (طریقه) او احتیاط سره چه روحانی اطباؤ د هغه تجویز کړی دی تر ټاکلي (مقرر کړی) نیټي یوری استعمال او یری مواظبت وکړي شي وروسته له هغه دغه مريض به په خپله حس کړي چه څرنګه لمونځ د ده پخواني رنځوري او د کلونو کلونو ناروغي لري کوي.

بله معنی ئی داسی کیدی شی چه له بدیو څینی د لمانځه په برکت منع کیدل جائی د اقتضاء په دول (طریقه) وی یعنی د لمانځه هر یو هیئت او د ده د هر یو ذکر مقتضی دی مه اسان چه هم دا اوس د الله تعالیٰ په دربار کښی د خپل عبودیت، اطاعت، خشوع خضوع او تثلل او د الله تمالیٰ د الوهیت، ربوییت، حکومت، مالک الملکوتیت اظهار او اقرار کړی دی نو اوس له لمانځه

اتلهااوحی(۲۱) العنکبوت(۲۹)

وروسته او له مسجد نه د باندی دی هم په هم هغه خپل عهد او پیمان باندی تینګ ولاړ وی او بد عهدی او شرارت ونه کړی او د هغه لوی ذات له احکامو څخه منحرف نشي. ګواکی د لمانځه هره یوه ادا ی لمونځ کوونکی ته په پنځو وختونو کښی داسی حکم ورکوی چه ای د عبودیت او بندگی مدعی! تاته ښائی چه په رښتيا سره د عابدانو او د الله تعالیٰ د خاصو بندګانو په شان اعمال او افعال ولرئ! ځکه چه لمونځ د حال په ژبه سره له تانه غواړی چه د شرارت او سرکشي او بیحیائی څخه په څنګ شه اوس که څوک له دغو منهیاتو او لهویاتو څخه په څنګ کیږی که نه، لیکن لمونځ بلاشبه دی تری منع کوی او ستنوی (واپس کوی) ئی لکه چه الله تعالیٰ په خپله موندٍ له هَغُو نه منع كوى لكه چه وانَّى ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَاشُرُهُالْفَكُلُ وَالْإِصْلَانَ وَلَيْمَا أَيْ وَالقُرُلُ وَيَتْمُعُ عَنِ الْفَحْشَاأُهُ وَالْمُنْكُورَالْبَغْيُ ﴾ جزء١٤ (د النحل ١٣ ركوع) ٩٠ آيت پس هغه بد بخت چه د الله تعالىٰ په منع کولو او نهی سره هم له بدو چارو څخه نه په څنګ کیږی نو که د لمانځه په منع کولو او نهی هم تری لاس وانخلی هیڅ د تعجب ځای نه دی هو! دغه دی واضح وی چه د هر لمانځه د نهی او منع کولو درجه به هم هغومره وی چه د هغه په ادا کولو کښی د الله تعالیٰ له یاده لمونځ کوونکی غافل نه وی ځکه چه لمونځ تش د څو ځلی یاڅیدلو او کیناستلو نوم نه دی، له ټولو څخه لوی شي په لمانځه کښي د الله تعالیٰ قدرت، عظمت، کمال او جلال مستحضر وی او خپله ژبه او زړه سره موافق ولری هغومره به د ده زړه د لمانځه د منع کولو غږ اوری او په هم هغه اندازه دغسي لمونځ د منهياتو په مخنيوي کښي موثر ثابتيږي که نه هغه لمونځ چه په خالي او غافل زړه سره ادا شي نو دغه لمونځ د منافق له لمانځه سره مشابهت لري چه د هغه په نسبت ئي یه حدیث کښی ویلی دی «لا یذکّر الله فیها الا قلیلا» د هم دغسی لمانځه به نسبت د (لم يزدد بها من الله الا بعدا) وعيد راغلي دى

﴿ وَلَهِ كَالِهُ وَالْمُوَالْكُمُ ﴾ او خامخا ذكر یادول د الله تعالیٰ ډیر لوی دی » یعنی لمونځ به له بدیو مخنی ولی انسان نه ستنوی (منع کوی) کله چه هغه د الله تعالیٰ د یادولو ډیر به صورت دی لکه چه الله تعالیٰ وائی ﴿ وَاَتِهِ السَّلْوَالِيْلُوَالْكِيُّ ﴾ د طه اوله رکوع » او د الله تعالیٰ یاد ډیر لوی شی دی، دغه د الله تعالیٰ ذکر هغه مقدس شی دی چه هغه ته د لمانځه جهاد او د ګردو (تولو) عباداتر روح ویلی شو، که د الله تعالیٰ ذکر نه وی نو عبادت به مخه وی یو بی روحه جسد او بی معنی لفظ به وی د حضرت ابو دردا رضی الله تعالیٰ عنه او د نورو احادیثو په ملاحظ عالمانو هم دغسی فیصله کړی ده چه له ذکر الله (د الله تعالیٰ یاد) څخه بل کوم لوی عبادت نشته. اصلی فضیلت هم ده لره دی. که په عارضی او موقعی صورت سره کوم بل عمل په ذکر الله سبقت ومومی هغه بیله خبره ده . لیکن که غور او دقت وکړی شی نو دغه خبره باید ومنل شی کوم فضیلت چه په لمانځه کښی راغلی هغه د هم دی ذکر الله له برکته دی. په هر حال ذکر الله له ګردو (تولو) اعمالو محنه افضل دی. او هر کله چه هغه د لمانځه ضمن کښی وی نو هغه به ډیر افضل وی. پس بنده لره ښائی چه هیځه د الله تعالیٰ له ذکر او فکر نه غافل نشی. بالخاصه په کوم وخت بنده لره ښائی چه کومی بدی ته نی میلان پیدا شی نو فوراً ښائی د الله تعالیٰ عظمت او جلال وریاد کړی

اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٦)

او له هغی منع شی. په قرآن او حدیث کبی راغلی دی . څه وخت چه بنده خپل الله یادوی نو الله تعالیٰ هم دی یادوی. به نبو اسلافو د دغه آیت مطلب داسی بیان کړی چه په لمانځه کښی له دی خوا بنده خپل الله یادوی نو ځکه لمونځ یو لوی عبادت دی. لیکن د دی په محواب کښی چه د هغه طرفه الله خپل بنده یادوی دغه له گردو (تولو) مخنی لوی شی دی چه ببائی د هغه قدر په انتهائی درجه سره وکړی او دغه شرافت او کرامت محسوس کړی، او لا زیات د الله تعالیٰ د ذکر په طرف راغب شی. کوم سری د رسول صلی الله علیه وسلم په حضور کښی عرض وکړ چه د اسلام احکام ډیر زیات دی ماته یو جامع او مانع شی راوښیه! رسول الله صلی الله علیه وسلم وویل «لا ی الله الله علیه وسلم په حضور کښی عرض وکړ چه د اسلام عفرت شاه صاحب لیکی محومره څند (ایسارتیا) چه په لمانځه کښی کیږی په هاغومره وخت کښی انسان له هری ګناه مخه محفوظ پاتی شی او د الله تعالیٰ یاد پر دی ډیر اثر لری یعنی له ګناه مخنی ئی ژغوری (ساتی) او اعلیٰ درجو شی او د الله تعالیٰ یاد پر دی ډیر اثر لری یعنی له ګناه مخنی ئی ژغوری (ساتی) او اعلیٰ درجو ته ئی رسوی. (موضح) دغه د «ولد کراله اکبر» یو بل لطیف تفسیر شو (والله یملم ماتصنمون او الله تعالیٰ یه مداوم دی هر هغه عمل چه کوئ ئی تاسی) یعنی په هر اندازه چه انسان الله تعالیٰ یه یو له لری پا کی الله ته ده کرئ ئی تاسی) یعنی په هر اندازه چه انسان الله تعالیٰ یه ده لری و کوئ ئی تاسی) یعنی په هر اندازه چه انسان الله تعالیٰ یه دو له عملون سره سه میله بیله معامله کوی.

# وَلاَثْجَادِ لُوَّاآهُلَ الْكِتْبِ الله بِالَّتِيُّ هِيَ آحُسُنُ ۚ إِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ

او جگړه مه کوئ تاسی (ای مؤمنانو) له کتابیانو سره مګر په هغه (خصلت) سره چه هغه ډیر ښه وی مګر هغه کسان چه ظلم ئی وکړ له دوی ځنی (نو ورسره په توری مجادله کوئ)

تفسیو: یعنی د مشرکانو دین له اساسه غلط دی د کتابیانو دین اصلاً حق او رښتیا و نو له کتابیانو سره د مشرکانو په شان جگړی مه کوئ ا چه له بیخه د هغوی خبری باطلی او پری کړئ بلکه په نرمی، متانت خیر غوښتنی، صبر او تحمل سره په ضروری خبرو باندی دوی وپوهوئ ا هو ا هغه کسان چه د دوی له منځه ښکاره بی انصافی، ظلم، عناد او سرتمبگی (سرکشی) کوی له هغوی سره په مناسب صورت د سختی او تشدد معامله کولی شئ او له دی نه وروسته دوی په سزا هم رسولی شئ ا.

قنبیه: پخوا د قرآن د تلاوت حکم ؤ. په زیاترو وختونو کښی به منکرینو د هغه د اوریدلو ځنی په مباحثه او مناظره شروع کوله نو دا ئی راوښوده چه د مباحثی په وخت کښی د مقابلی ډلی د علمی او دینی حیثیت خیال ضرور ولرئ! او د مناظری په ځوښ کښی د اخلاقو او صداقت له حده مه وځو! او هر چیری چه څومره صداقت وی پری اعتراف کوئ.

#### وَقُوْلُوۡ الۡمُتَّا بِالَّذِي ٱنْزِلَ إِلَيۡنَا وَٱنْزِلَ إِلۡكُمْ

او ووایئ تاسی چه ایمان راوړی دی مونږ په هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی مونږ ته او (په هغه کتابونو چه) نازل کړی شوی دی تاسی ته

تفسیر: یعنی لکه څنګه چه مونډ په عظیم الشان قرآن ایمان راوړی دی په دی مو هم ایمان راوړی دی چه الله تعالیٰ ستاسی د هدایت دپاره حضرت موسیٰ او عیسیٰ او نورو انبیاؤ علیهم الصلوٰة والسلام ته چه کوم کتابونه او احکام لیږلی دی هغه ګرد (تول) حق او رستیا دی. او د هغو یو حرف هم غلط نه ؤ که څه هم اوس هغه آسمانی کتابونه په خپل هم هغه اصلی صورت او حقیقت ستاسی په لاسونو کښی نه دی پاتی.

#### وَالْهُنَا وَالْهُكُوْ وَاحِدُ قَعَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ®

او الله زمونږ او الله ستاسی یو دی او مونږ خاص الله ته غاړه ایښودونکی (موحدان) یو

تفسیر: یعنی زموند او ستاسی اصلی معبود یو دی یوازی دغومره یو فرق په منځ کښی شته چه مونز یو ازی د هم هغه الله تعالیٰ په حکم عمل کوو او تاسی له هغه مخخه لری شوی یئ او تورو ته مو هم د الوهیت حقوق او اختیارات ورکړی دی. مثلاً حضرت عزیر یا احیارو او رهبانانو ته. سربیره (علاوه) په دی موند د الله تعالیٰ ګرد (تول) احکام ومنل او د ده د ګردو (تولو) انبیاو او کتابونو تصدیق مو وکړ او په حقه او رښتیا سره ئی منو او د ده د وروستی حکم په مقابل کښی مو غاډه کیبوده او تاسی محینی ومنل او له وروستی تصدیق محخه به منابل کښی مو غاډه کیبوده او تاسی محینی ومنل او محینی مو ونه منل او له وروستی تصدیق محخه به بیخی منکر شوئ.

# ۅؘػٮ۬ٳڬٲٮؙٚۯؘڶٮۜٙٳؘڷؽۘڬۘٵڰؚؽۻٛٵٙڰڷڒؽؘؽٲؾێ۠ۿؙۘؗۿؙٳڷڲؿ۬ڹؽؙٷؙڡؙٮ۫ۏۘؽ ڽڋٶڝؙٞۿٷؙڵڒٙٵڝٞؿ۫ٷ۬ڝۯؙڽ؋؞

اتلمااوحی(۲۱) العنکبوت(۲۹)

او هم داسی (چه نازل کړی وو مونړ په نورو انبياؤ کتابونه) نازل کړی دی مونړ په تا کتاب (قرآن)، پس هغه کسان چه ورکړی دی مونړ دوی ته کتاب (تورات) ايمان راوړی دوی په دی (قرآن) او ځينی له دغو (عربو) هغه څوک دی چه ايمان راوړی په دی

تفسیر: یعنی په دغه قرآن کښی ستاسی د کتابونو کوم یو حکم نشته چه تاسی د هغه په قبلولو کښی تردد لرئ ؟ هم هغسی چه پخوانیو انبیاؤ صحیفی او کتابونه په یوه پسی به بل نازلیده هم داسی په نبی آخرالزمان هم دغه لاڅواب مقدس کتاب نازل شوی دی نو تاسی د هغه له منلو څخه ولی دومره انکار کوئ؟.

#### وَمَايَحِبُحُكُ بِالْيَتِنَآ اِلَّا الْكَلْفِرُونَ

#### او نه منکریږی په آیتونو زمونږ مګر کافران

تفسیو: یعنی هغه کتابیان چه د خپلو حقانی کتابونو په مفهوم او مدلول په ښه شان سره پوهیدلی دی، هغوی به دغه قرآن هم ومنی او انصافاً هم ښائی چه وئی منی لکه چه له هغوی ځینی هغه کسان چه منصفان دی هغوی د ده صداقت د زړه له کومی نه یوازی کتابیان بلکه د عربو ځینی خلق هم چه په پخوانیو کتابونو بیخی نه پوهیږی، دغه قرآن هم منی په حقیقت کښی د عظیم الشان قرآن د صداقت دلائل دومره روښانه دی چه له حق پتوونکی او نه منونکو خلقو نه پرته (علاوه) بل هیڅوک د ده له صداقت او منلو څخه نشی منکریدی.

### ۅۜٮۜٵڬٮؙ۫ٛؾؗؾؙٮؙٝۅٛٳڡؚڽٛ ۺؘڵؚ؋ڡڹؙڮڗ۬ٮؚ۪ۊٞڵٳڠۜۼ۠ڟ۠؋ؠؽؠؽڹڮ ٳڋؘٵڒۯؾۜٵڹٲٮؙؠؙڟؚڶۅٛڽؘ۞

او نه وی ته (ای محمده!) چه لوست به تا پخوا له دی قرآن څخه کوم کتاب (له پخوانیو کتابونو نه) او نه به دی لیکه دغه (کتاب) په ښی لاس خپل (او که چیری وی ته لیکونکی، لوستونکی) نو هلته به خامخا شک کاوه باطلوونکو (خلقو)

تفسیر: د قرآن له نزول محخه پخوا د رسول الله صلی الله علیه وسلم محلوبیت کاله په هم دغو مکیانو کښی تیر شول. تول په دی پوهیږی او خبر دی چه په دغو محلوبیتنو کلونو کښی محمد اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٦)

# بَلُ هُوَالِيُّ البِّينَةُ فِي صُدُولِ لِلَّذِينَ أُوتُواالْعِلْمُ "

بلکه دغه (قرآن) آیتونه دی شکاره په سینو د هغو کسانو کښی چه ورکړی شوی دی هغوی ته علم (فهم یعنی مومنان چه یادوی ئی)

تفسیر: یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم له چا مخخه لیکل او لوستل نه دی زده کړی بلکه دغه وحی چه په ده نازلیږی تل به بی د لیکلو سینه په سینه جاری پاتی وی او د الله تعالیٰ په فضل به د علماؤ، فضلاًو، حفاظو او قراؤ په سینو کښی د ده د الفاظو او معانیو حفاظت کیږی. نور آسمانی کتابونه نه یادیدل او دغه کتاب یادیږی او په حفظ سره ساتلی او باقی پاتی دی لیکل پری سربیره او علاوه دی (موضح په لړ توضیح سره)

#### وَمَا يَعِبُحَدُ بِالْتِيَنَّا إِلَا الظَّلِمُونُ ۞

او نه منکریږی په آیتونو زمونږ (هیڅوک) مګر بی انصافان ظالمان

تفسیر: یعنی د بیانصافی علاج به غرنگه وکړی شی که یو سری له خپله ځانه سره داسی غوټه کړی وی چه زه به له سره رښتیا خبره نه منم او د ډیرو روښانو او څرګندو (ښکاروو) شیانو څخه به هم انکار کوم (نو د داسی وضعیت علاج نشته).

## ۅؘڰٙٵڵۊٛٳڵٷٙڷؚٲؙؿؚ۫ڗڶۘۘٷڲؽۅٳڸؾؙۢڝٞؽڗؾؚ؋ڟ۫ڷٳۺٵڵؖڶڸؾؙڿٮؘ۫ۮ ڶڟۊٷڵۺٵٞؽؘڎڹؿؙؿؙڣؽؽٛ۞

او وائی (دغه د مکی کفار) چه ولی نه نازلولی شی په دغه (محمد) معجزی له (طرفه د رب د ده ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چه معجزی (خاص) په نزد د الله دی او بیشکه هم دا خبره ده چه زه ویروونکی ښکاره یم (له جحیم محخه).

تفسیر: یعنی دغه خبره زموند به واک (اختیار) او قبضه کنبی نه ده چه کومه معجزه چه تاسی نی غوادئ زه هغه معجزه تاسی ته دروضیم او نه د کوم نبی تصدیق به دی خبرو څه ارتباط لری. زما کار او وظیفه دا ده چه د بدی د بلو نتائجو څخه تاسی خبر کړم او په ښکاره او صافو الفاظو کبیی تاسی ته د خیر او شر گردی (تولی) لاری دروښیم که حق تعالیٰ زما د تصدیق له پاره محمد عربی هم تاسی ته نبیی اختیار لری.

# ٱۅٙڵۊڮؙڣٝۼٵۘٲڬٵٛڷڗٛڷٵؘڡٙڵؽڬ۩ڰؚڹۻؽۺ۬ڵڡؘڲؽۿؗٛٛڔٝٳؽٙ؈ٛ۬ڎ۬ڵٟڬ ڵڔؘڂؠڎؖٷٙڎؚػڒؽڸڡٞۅؙۄؚؿؙٷؙؚؠڹؙۏڽؘۿ۫

آیا نه دی کافی دوی ته (له جهته د معجزی دا چه) بیشکه مونږ نازل کړی دی مونږ په تا کتاب (قرآن) چه تل لوستل کیږی په دوی باندی بیشکه چه په دی (کتاب باقی الی الابد) کښی خامخا رحمت مهربانی او ذکر، پند دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تفسیر: یعنی آیا دغه معجزه نه ده کافی؟ له دغه کتاب نه چه تاسی ته ئی د شهی او ورځی لولی او اوروی بله معجزه به څه وی؟ آیا نه ګورئ چه د دی کتاب منونکو او تابعانو څرنګه عقل او پوهه پیدا کړی ده؟ او څنګه د الله تعالیٰ له رحمته مستفید شوی دی. اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٩)

# قُلُ كَفَى بِاللهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُونَهُ مِيكَا أَيَعُمُ مَافِى السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ

ووایه (ای محمده دوی ته) کافی دی الله په منځ زما او په منځ ستاسی کښی شاهد (په صدق زما او تکذیب ستاسی) چه ورمعلوم دی هر هغه شی چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه شی چه) په ځمکه کښی دی

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په ځمکه او د ده تر آسمان لاندی زه ښکاره او په څرګند ډول (طریقه) د رسالت دعوی کوم چه هغه ئی اوری او ګوری بیا ورځ په ورځ ماته او زما نورو ملګرو ته ترقی او پرمخ تګ راپه برخه کوی او تعداد او شمیر مو را زیانوی او پرله پسی ډول (طریقه) زما د دغی دعوی عملی تصدیق کوی. زما په ژبه زما په لاسونو د قدرت داسی خارق العاده معجزی خرګندیږی (ښکاره کیږی) چه د هغو د مثل او نظیر له وړاندی کولو محخه تول پیریان او انسانان عاجز دی. آیا زما د صداقت لپاره د الله تعالیٰ دغه شهادت کافی نه دی؟

# وَالَّذِيْنَ امَنُو الِالْمَاطِلِ وَكَفَرُو الْإِللَّةِ اوْلَلِكُمُ الْخَيْرُونَ ۗ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په باطل او کافران شوی دی په الله دغه کسان هم دوی زیانکاران دی (چه کفر ئی په ایمان بىل کړی دی)

تفسیر: د انسان لویه بدبختی او زیان دا دی چه دروغ خبره که څه هم وړه او په ښکاره ډول (طریقه) باطله هم وی ژر منی او رښتیا خبره که څه هم صافه او ښکاره او واضحه هم وی نه ئی منی او تری انکار کوی.

# وَيَسْتَعُجِلُونَكَ بِالْعَنَالِ وَلَوْلَا اَجَلُّ مُّسَتَّى كَبَاءَهُمُ الْعَنَابُ وَلَيَاتِيَنَهُمُ بَعْتَةً وَهُولِالِيَثَعُونَ ۞

او بیړه (تلوار) کوی (دغه کفار) په تا په راتلو د عذاب او که نه وی (هغه) نیته تاکلی (مقرر) شوی (له پاره د عذاب) نو خامخا راغلی به وو دغو (ژر غوښتونکو) ته عذاب (سم د لاسه) او خامخا رابه شی دا عذاب دوی ته یو ناځاپه حال دا چه دوی به نه وی خبر (د راتګ په وخت ئی)

اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٩)

تفسیر: یعنی منکران وائی که موند په ناحقه او باطله یو نو په موند باندی ولی په هم دی دنیا کبی آفت او بلا نه نازلیږی ؟ نو د دوی د دغی غوبتنی ځواب داسی ورکړ شو چه که نه وی هنه نیته تاکلی (مقرر) شوی نو خامخا به راغلی ؤ دغو ژر غوبترنکو ته عناب سم د لاسه او خامخا رابه شی دا عناب دوی ته یو ناغاپه حال دا چه دوی به نه وی خبر د راتگ په وخت ئی یمنی هر شی په خپل تاکلی (مقرر) وخت کبی راتلونکی دی. مه وارخطا کیږئ تاسی هرومرو (خامخا) په هم هغه مطلوبه بلا او آفت اخته کیدونکی یئ. حضرت شاه صاحب لیکی «د دغه امت عناب هم دغه ؤ چه د مسلمانانو په لام قتل او قید شول لکه د مکی معظمی په فتح کبی گرد (تول) مکیان بیخبره وو چه محمدی لیکر په دوی ورغی».

# ؽٮؙۛؾؙڿؚڵؙۅۧؽػؠؚاڵۼڬؘٲڮؚٷڔٳڽۜڿۿػۄؘػٮؙڿؽڟڐٞۑؚ۠ٵڰڵڣۣڕؙؾ۞ۨ ؽۅؙۄؘڮڣ۬ۺ۠؇ؙٛ؋ٵڶۼڬؘٵڣؚڝؙٷؘٷؚڣۿۏۘۅڝؙۼؖؾؚٲٮۻؙڸٳؿٟؠؙ ۅؘؽڠؙٷۮٷٛٷٞٳڬٲؽ۬ؿؙڗٮۼٮؙڵٷڽٙ۞

بیړه (تلوار) کوی کفار په تا په (راتلو) د عذاب (په دنیا کښی) حال دا چه بیشکه دوزخ خامخا احاطه کوونکی دی په کافرانر (یاده کړه ای محمده! هغه) ورځ چه لاندی به کړی دوی عذاب له پاسه (د سرونو) د دوی او له لاندی د پښتو په ژبه) وله وائی دوی ته (الله د پرښتو په ژبه) وڅکځ تاسی (خوند د سزا) د هغه (عمل) چه وځ تاسی چه کاوه به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: دلته به له عذاب مخخه بهائی د آخرت عذاب مراد وی لکه چه له محواب محخه ئی معلومیدی
یعنی دوی د آخرت عذاب چتی (بیکاره) غوادی، دوی خو هم دا اوس په هم هغه عذاب کچی
پراته دی. دغه کفر شرک او عصیان که دوزخ نه دی نو څه شی دی؟ چه دوی ئی له هری خوا
چار چاپیر نیولی او احاطه کړی ئی دی. له مرګه وروسته د دغو گردو (ټولو) خبرو حقایق دوی
ته د سر په سترګو ورښکاره کیډی او دوی به گوری چه په محه شان به دوی د دوزخ په اور کچی
سوځی؟ په تیره بیا محه وخت چه د دوی هم دغه اعمال د جهنم د اور مار او لرم په شان متمثل
کیږی او دوی عذابوی.

دا به الله تعالیٰ وائی یا به هم هغه عذاب وائی لکه چه د زکرة نه ورکرونکی په باب په حدیث کښی راغلی دی چه د هغه مال به مار گرڅاوه شی او د ده په غاړه کښی به لکه غاړکی لویږی او دی به له ستونی څخه نیسی او غیروی به ئی او داسی به ورته وائی چه زه ستا مال یم او زه

ستا خزانه يم.

#### ؽۼؚؠٵڿؽٵڷؽٚڹؽؘٵؗڡٛٮؙؙۏٞٳڵڽۜٙٲۯڣؽۏڶڛۼڎۨٞؽٚٳؾۜٵؽڡٚڵڡؙؠؙۮؙۏڽؚ<sup>؈</sup> ػؙڷؙڡؘٛۺۣۮٙٳ۪ٚڡؘڎؙٲڵؠۅؙؿؚٷٛؿڗٳڶؽ۫ٮٵؿؙڿٷۏڽٛ

ای بندگانو زما هغو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) بیشکه ځمکه زما ارته ده (نو د ویری له ځای نه د امن ځای ته هجرت وکړئ!) پس خاص ما لره عبادت کوئ تاسی (په هر هغه ځای کښی چه مامون اوسئ!) دغه د مکی معظمی کفار که تاسی ربروی (تکلیفوی) او خپه کوی نو د الله تعالیٰ ځمکه خو تنګه نه ده بل چیری لاړ شئ او هلته د الله تعالیٰ په عبادت مشغول شئ!. هر یو نفس (ژوندی) څکوونکی د مرګ دی (یعنی خامخا مری) بیا (خاص) مونړ ته (په بعث بعد الموت سره) راوستل کیږی (د جزاء له پاره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «کله چه کفارو په مکه معظمه کښی ډیر زور او قوت د مسلمانانو په خلاف پیدا کړ نو مسلمانانو ته حکم وشو چه هجرت وکړئ! لکه چه د مسلمانانو اتیا یا دری اتیا کورنی حبشی ته لاړی، د همنه په نسبت دلته وائی چه دغه د غو ورځو ژوندون هر چیرته چه ممکن وی هم هغلته ئی تبر کړئ بیا وروسته له هغه ګرد (ټول) سره یو ځای کیدونکی یغ! او ماته راتلونکی یغ! په دغه سره مهاجرینو ته تسلی ورکړی شوه څو په دوی د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مفارقت (جدائی) او د وطن لری والی آسان شی او د پیرو زیاتو تکلیفونو او زحمتونو احساس ونه کړی.» ګواکی دغه ئی ور وښودل چه وطن، اقارب، خپل، خپلوان، دوستان، یاران لوی، واړه او نور نن یا سبا هرومرو (خامخا) له تاسی ځنی جلا (جدا) کیدونکی دی فرض ئی کړئ که نن مو له مکی معظمی څخه هجرت ونه کړ نو یوه ورځ خو خامخا له دغی دنیا څخه هجرت کوونکی یځ مگر هغه تلل به بی اختیاره وی. د چه د حیادت یه لپار کښی مزاحم کیږی او خبلد پیدا کوی.

ۅٙڷێڔؽڹؘؗٵڡؙڹٛ۫ٳۏۘۘۼؚؠڶۅؙۘۘٳڶڞڸڂؾؚڵڹٛۊؚؽؙۜؠٞٞؠؙٛۄۨ؈ۜٵۼۘؾۜۊۼٛۯۏٞٵ ٮۜۼؙڔؽؙڝؚڽؙؾؙۼۛؠٙٵڶڒٮؙۿؙۯڂڸڔؽڹؘ؋ۣؠٛٵؿۼۘۅٵؘۼۘۯؙؚڵۼۑڸؽؘڹ۞

# الكِذِينَ صَبَرُواوَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ @

او هغه (کسان) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا ځای به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته له جنته په جګو (اوچتو) ماڼیو کښی چه بهیږی لاندی له (ونو او ماڼیو د) هغو ویالی (څلور) حال دا چه تل به اوسیږی په دغو (ماڼیو کښی) ښه دی اجر د دغو عمل کوونکو (دا جنت) هغه (عاملان) چه صبر ئی کړی (په طاعت او مصیبت او له معصیت نه) او (خاص) په رب خپل توکل کوی

تفسیر: یمنی هر محوک چه له صبر او استقلال سره سره د ایمان او اسلام په لاره تینک ثابت او قایم وی او په پاک الله اعتماد او توکل وکړی او خپل کور او کهول پریږدی او له خپل وطن محخه ووځی نو دوی ته به د دغه وطن په بلل هغه بل وطن ور په برخه کیږی او د دی ځای له کورونو محخه به چه کورونه ورته ورکړل شی.

# وَكَايِّتُ مِّنْ دَابَةٍ لِآتَعُيلُ دِنْ قَعَا اللهُ يَرُذُ فَهَا وَايَاكُو ۖ وَهُوَ السِّيلِيعُ الْعَلِيهُ ا

او ډیر دی له خوځیدونکو (ذیروحو په ځمکه) چه نه پورته کوی دوی رزق خپل (له وجی د ضعف) الله رزق رسوی هغوی ته او تاسی ته هم او هم دی ښه اوریدونکی (د تولو اقوالو) ښه پوه دی (په ټولو احوالو)

تقسیو: په دغه سره ئی د روزی له پلوه اطمینان او داد راکر چه د زیاترو ساکنهانو (جاندارو) په عجایونو کښی نوی روزی ورسیپی په عجایونو کښی نوی روزی ورسیپی (موضح) بیا نو هغه الله تعالیٰ چه ساکنهانو (جاندارو) ته رزق، روزی رسوی آیا خپلو وفادارو عاشقانو او خاصو بندگانو ته به ئی نه رسوی؟ بده وپوهیپئ چه حقیقی رزاق خو هم هغه دی چه د گردو (تولو) خبری اوری د دوی د زونو په اخلاص پوهیپی د هر یوه ظاهر و باطن ده ته غرکند او بنکاره دی، د هیچا زیار (محنت) او خواری د ده په دربار کښی بی محایه نه پاتی کیپی، هغه خلق چه د الله تعالیٰ په لیاره کښی خپل وطن پریږدی او محض لله وتلی وی د دوی دغه هجرت له سره نه ضایع کیپی دوی دی د معیشت د وسائلو او د سامان د وړلو چه له خپله مخانه سره نی یوسی هیڅ فکر ونه کړی څومره ساکنان (جاندار) دی چه د دوی رزق روزی د دوی په شاکانو نه دی بار او له خپلی روزی سره هر چیری نه گرمی خو حقیقی رازق دوی ته

هره ورځ رزق او روزی رسوی.

### وَلَيِنُ سَأَلَتُهُو مِنَ مَكْنَ السَّلُونِ وَالْكُرْضَ وَسَّخُوالشَّهُسَ وَالْقَبَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَالْيُ يُؤْفُلُونَ®

او قسم دی که سوال وکړی ته له دوی نه (ای محمده! داسی) چه چا پیدا کړی دی آسمانونه او ځمکه ؟ او مسخر کړی (په کار ئی اچولی) دی لمر او سپوږمی نو خامخا وائی هرومرو (خامخا) (د مکی کفار چه) الله (پیدا کړی دی له دغه اقراره سره سره) پس څرنګه دوی ګرځولی شی (له توحید ځخه)

تفسیر: یعنی تاسی گرد (تول) پوهبیئ چه د رزق او روزی تول آسمانی او محمکنی اسباب الله پیدا کری دی نو بیا ولی پری اعتماد او اطمینان نه کوئ ؟ چه هم هغه به ئی دررسوی مگر په هم هغه میچ او اندازه چه د الله تعالیٰ اراده وی نه هغومره چه تاسی ئی غواړئ دغه ئی په راتلونکی آیت کجی راهولی دی (موضح)

### ٱللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنَ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِمٌ وَيَقُدِدُ لَهُ أِنَّ الله َ يَكُلِّ شَيُّ عَلِيهُ رُ

الله پراخوی رزق دپاره د هر هغه چا چه اراده وکړی (د پراخی نی) له بندګانو خپلو څخه او تنګوی ئی په ده (که اراده وکړی د تنګی ئی) بیشکه چه الله په هر شی ښه عالم دی

تفسیر: یعنی په میچ او اندازه کوی ئی داسی نه چه بیخی ئی نه ورکوی بیشکه چه الله تعالیٰ په هر شی باندی ښه عالم دی یعنی په دی باندی یوازی هم دی عالم او خبر دی چه چاته ئی ورکړی؟ او څومره ئی ورکړی؟

#### وَلَبِنُ سَأَلْتُهُوْمُنُ ثُوَّلَ مِنَ السَّمَا مِنَاءُ فَأَخْيَا بِعِ الْأَرْضَ

اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٩)

## مِنَ بَعُكِ مَرْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمَثُ لِللَّهِ بَلُ ٱلْأَثَّرُ هُوُ لِالْعَقِلُونَ ﴿

او بیا قسم دی چه که سوال وکړی ته له دوی نه (ای محمده! داسی) چه چا نازلی کړی دی (له طرفه) د آسمان (څخه اوبه پس ژوندی کړی ئی ده په دی اوبو سره ځمکه پس له مرګه (او وچوالی) د دی نو خامخا وائی دوی هرومرو (خامخا) چه الله (نازلی کړی دی! نو له دغه اقرار سره سره ولی شریک ورته پیدا کوی) ووایه (ای محمده!) توله ثناء الله ته ده بلکه زیاتری د دوی نه لری عقل (ځکه د دوی اقوال تنافض لری)

تقسیو: یعنی باران هم په هر چا او هر ځای یو برابر نه اوری هم داسی د حال او احوال په بدلولو کښی هم دومره څخه (ایسارتیا) او ډیل نه پیښیږی یا کله الله په لږ وخت کښی خوار او غریب غنی او شتمن ګرځوی.

#### وَمَا هٰذِهِ الْحَيْوَةُ الدُّنْيَآ اِلاَلْهُوُّ وَلَعِبُّ وَانَّ الدَّارَ الْأَخِرَةُ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْكَانْوْ اَيْعُلَمُوْنَ۞

او نه دی دغه ژوندون (لږ خسیس د) دنیا مگر عبث او لوبی دی او بیشکه چه دار، آخرت خامخا هم هغه دی واقعی حیات (او ژوندون) که چیری وی دوی چه پوهیدلی. (نو نه به ئی غوره کوله دنیا په آخرت)

تفسیر: یعنی انسان ته ښائی چه د دی دنیا په غو ورځنی ژوندون کښی زیاتره د آخرت په فکر کښی اوسی ځکه چه اصلی او دائمی ژوندون هم هغه دی. نه ښائی چه څوک د دنیا په لوبو او تماشو کښی ډوب او د آخرت له فکر او یاد څخه بیخی غافل شی. بلکه د دی دنیا په ژوندون کښی ښائی د هغی دنیا دپاره تیاری وکړی او د عقبیٰ د سفر دپاره ځان ته څؤری او توښه برابره کړی.

# فَإِذَا رَكِبُوْ اِنْ الْفُلْكِ دَعَوُ اللّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ اللِّيبُنَ ةَ فَلَتَنَا نَجْنُهُ مُ إِلَى الْنَبِرِّ إِذَا هُمُ يُشْرِكُونَ ۞ لِيكَفُنْ وُ اِبِمَا

اتلمااوحی(۲۱) المنکبوت(۲۱)

# اتَيْنَاهُوَّ كَلِيَّ مَّتَعُوْا الْفَانَسُوْنَ يَعْلَمُونَ الْ

پس هر کله چه سپاره (سواره) شی دوی په بیری (یا جهاز) کښی نو بولی دوی (هلته یوازی) الله په داسی حال کښی چه خالص کوونکی وی دوی دغه (الله) ته دین (اعتقاد) خپل پس هر کله چه نجات ورکړی (الله) دوی ته وچی ته ناځاپه دوی بیا شریکان نیسی له الله سره (لکه پخوا) دپاره د دی چه کافران منکران شی دوی په هغه نعمت چه ورکړی ؤ مونږ دوی ته او چه ګټه (فائده) واخلی دوی (په عبادت د بتانو) پس ژر به پوه شی دوی (په عاقبت د کار خپل)

تفسیر: یعنی لارم خو داسی و چه انسان په دنیوی عیش او عشرت کنی په دی اندازه اخته او مشغول نشی چه د الله تعالی او د عقبی له یاده بیخی غافل شی. لیکن د خلقو دا عادت دی هر کله چه د دوی جهاز یا بیری طوفانی شی نو په ډیر اخلاص او پوره عقیدی سره پاک الله یادوی بیا څه وخت چه هغه آفت او مصیبت د دوی څخه لری شی او صحیح او سلامت په وچه کنهی قدم کیدی نو د الله تعالیٰ هغه گرد (تول) انعامونه او احسانونه هیروی، بیا د هم هغو باطلو معبوداتو په عبادت او صفت لگیا کیچی گواکی مطلب دا شو چه د الله تعالیٰ د نعمتونو ناشکری او کغران کوی. او په دنیوی خوندونو او چرچو کنهی مشغولیږی خیر بهه دی دوی دی څو ورځی نور هم د خپل زړه دغه هوسونه او ارمانونه وباسی، هغه وخت ډیر نژدی دی چه دوی ته دغه خبره روبانه او څرگنده (بیکاره) شی چه د دغه بغاوت شرارت، احسان هیرول د نعمت کفران او د نورو گناهونو تنایج به څرنگه وی؟

# ٱۅؘڵۄؙؠۘۘۘۘڒۣۉؗٳٵڽۜٵۻۘڬڶٮٚٵڂۯؚڡۘٵڶڡؚٮٞٲۊؾؙؿۜۼۜڟٙڡؙ۠ٵڵٮۜٵ؈ؙۻۘڂۛٳۿؚۄؗۄٝ ٵؘۿؚٳڶڹٵڟؚڸؽؙٷ۫ڡؚٮؙؙۉؽٷؽڹؚۼؠٙڐڶڷٳ؞ؚڲڡؙٛۯ۠ٷؽ۞

آیا نه وینی (نه پوهیږی) چه بیشکه مونړ ګرځولی مو دی (دا ښار د دوی مکه) حرم امن ورکوونکی (له آفتونو نه) حال دا چه چور کیږی (تښتولی کیږی) نور خلق له چاپیره د دوی آیا پس په باطلو معبودانو ایمان راوړی دوی او په نعمت د الله (چه حرم کښی اوسیدل او امن دی) کافران کیږی.

تفسیو: د مکی معظمی خلق د بیت الله په برکت د دجمنانو د تیری او ضرر محخه محفوظ ؤ. حال دا چه نور د عربستان په گودو (تولو) محایونو کښی د فتنی، فساد، جدال، قتال، جنگ او اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢٩)

جنجال بازارونه تاوده وو نو دوی د باطلو معبودانو په دروغو احسان منی. مګر د پاک الله دغه واضح او ښکاره احسان نه منی.

# وَمَنُ اَظْلَوُمِ مِّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِيًّا اَوْكَذُّبَ بِالْحَقِّ لَكَا جَاءَةُ الَّذِينَ ﴿ لِلسَّاجَ اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

او څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه له ځانه وتړی په الله دروغ (چه بی حجته ورته شریک نیسی) یا تکذیب وکړی د حق (رسول او قرآن) کله چه راشی هغه ده ته (بلکه له ده نه ډیر ظالم نشته) آیا نشته «بلکه شته» په دوزخ کښی ځای د هستوګنی له پاره د کافرانو

تفسیر: یعنی له گردو (تولو) محنی لوی ظلم او ناانصافی دا ده چه بل کوم مخلوق د دی لوی خالق شریک و گرمخول شی، یا پاک الله ته د داسی خبرو نسبت و کری شی چه د الوهیت له شان او عظمت سره و پر (مستحق) او لایق نه وی. یا د هغو انبیاؤ په تکنیب او دروغجنولو لاس پوری کری چه د رب العزت له جانبه نمی دیانت او صداقت راویی وی آیا دغو ظالمانو ته نه ده معلومه چه د منکرانو د هستو گنی محای دوزخ دی چه په داسی بیباکی او بیحیائی سره د عقل او انصاف په مری چاپه کایی.

# ۘۅؘٵڰۮؚؿؽڂؚ**ۿ**ۮؙۉٳڣؽ۫ڬٲڵۼۿۮؚؽڹۜۿۄٛڛؙڵڬٵ

او هر څه هغه کسان چه کوښښ کوی تل په (دین د) مونږ کښی خامخا وبه ښیو هرومرو (خامخا) دوی ته لاری خپلی (چه مونږ ته پری راځی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه یوازی د الله تعالیٰ لهاره محنتونه کوی او ربرونه (تکلیفونه) گالی (برداشت کوی) او په راز راز (قسم قسم) مجاهداتو کچی مشنول او لگیا وی الله تعالیٰ دوی ته د بصیرت یوه خاصه رنا(رنرا) او نور ور په برخه کوی او د خپل قرب او رضاء یا د جنت او د لقاء لیاری ورجیی، محومره چه دوی په ریاضتونو او مجاهداتو کچی ترقی او پرمخ تک کوی هنومره د دوی د معرفت او انکشاف درجه هم لوړیږی او په داسی خبرو پوهیږی چه بل محوک د هغه له سره احساس نشی کولی.

#### وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

#### او بیشکه الله خامخا له نیکوکارانو سره دی (یه مرسته (مدد) کښی)

تفسيو: يعنى د الله تعالى حمايت او مرسته (مدد) د نيكى كوونكو سره دى. تمت سورة العنكبوت بفضل الله تعالى فلله الحمد والمنة

«سورة الروم مكية الا آية (١٧) فمدنية وهي ستون آية وست ركوعات رقمها (٣٠) تسلسلها (٨٤) نزلت بعد سورة الاثشقاق \_ »

د الروم سورت مکی دی پرته (علاوه) د (۱۷) آیت چه مدنی دی (۱۰) آیتونه او (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۰) او په نزول کښی (۸٤) سورت دی. وروسته د «الانشقاق له سورت څخه نازل شوی دی»

#### يِنَ الرَّحِيْون

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### الَةَ أَغُلِبَتِ الرُّوْمُ فَأِنْ أَدْنَى الْأَرْضِ

مغلوب کړی شو (اهل د) روم په متصله (نژدی) ځمکه کښی (ځمکی د عربو ته)

تفسیر: له «ادنی الارض» لکیدلی محمکه یا رانژدی محمکی محمه مراد د «اذرعات» او «بصری» په منځ کښی سیمه ده چه د شام په سرحد د حجاز سره نښتی او معظمی مکی ته نژدی پرته ده. یا به تری فلسطین مراد وی چه د رومیانو ملک نژدی ؤ یا به د «ابن عمر جزیره» مراد وی چه «فارس» ته ډیره نژدی پرته ده. ابن حجر د ہومبنی قول تصحیح کمی ده. والله اعلم

#### ۘۅۿؙ؞ٝۊؚڽؙؙۜڹۼؙۑۼؘڮؚۼؚڿؘۘڝؽۼ۬ڸڹؙٷؽۜ۞ٚڣۣٛۑڞؙۼڛڹؽؘ

او دغه (رومیان) وروسته له دغه مغلوبیت د دوی ژر به بیا غالب شی (یه

الروم (۲۰)

#### پارسیانو) په څو کلونو کښي

تفسیر: یعنی د نهو کلونو په منځ کښی به رومیان غالب شی ځکه چه په لغت او حدیث کښی د «بضع» اطلاق له دریو محنی تر نهو بوری شوی دی. به دغو آیتونو کسی عظیم|لشان قرآن یو عجیب او غریب یخوا ویل پیشگوئی کړی ده چه د ده په صداقت یو لوی دلیل دی. واقعه داسی ده د دغی زمانی دوه لوی سلطنتونه «فارس» او «روم» له ډیرو کلونو را په دیخوا په خپلو منځونو کښي سره په جنګ اخته وو له «۲۰۲ » عیسوی کال څخه د «۲۱٤» عیسوی کال تر آخره بوری د دوی د حریفانه جنگونو سلسله جاری وه لکه چه د «انسائیکلو بیدیا بریتانیکا (د برتانيي دائرة المعارف) د تصريحاتو څخه ښکاره ده په (۷۰ه) عيسوی کال کښي د محمد رسول الله شریف ولادت واقع او څلویښت کاله وروسته په سنه (۲۱۰) عیسوی کښې په نبوت مبعوث شو. مكيانو ته د روم او د فارس د جنګونو په متعلق خبرونه او اطلاعات رسيدل. په دغه وخت کښي د نبي کريم د نبوت دعوی او اسلامي تحريک د دغو خلقو په زړونو کښي د جنګي خبرونو سره یوه خاصه علاقه بیدا کړی وه. د فارس مجوسی آتش برستانو د مکی معظمی له بت پرستانو سره یوه ځان ته علاقه او ارتباط درلود (لرلو) او هغوی به ئی د مذهب له مخی خپل بلل او د روم نصرانیانو به د اهل الکتب توب له امله (وجی) د مسلمانانو دینی ورونه یا لړ تر لړه د هغو د نژدی دوستانو په منزله ګڼل کیدل کله چه به د فارسیانو د غلبی خبر راورسید نو د مکی معظمی مشرکانو به خوشالی کوله او یه هغه سره به ئی د مسلمانانو یه مقابل کښی یه خپله غلبه او بری باندی فال نیوه او په خیلو زړونو کښې به ئې د ډیرو ښو توقعاتو امیدونه تړل مسلمانانو ته به هم بالطبع صدمه رسیدله چه ولی عیسائی اهل کتاب د آتش برستو مجوسانو به مقابل کښی مغلوب شول؟ چه مونږ دلته د دغو مشرکانو د طعنو او پیغورونو مورد ګرځیدلی یو بالاخر یه سنه (۱۱٤) عیسوی کال څخه وروسته چه د نبوی له ولادت څخه په قمری حساب نژدی (٤٥) کاله او د نبوی بعثت څخه (ه) کاله تیر شوی وو، د خسرو پرویز (ثانی کیخسرو) په عهد کښی فارسیانو رومیانو ته ډیره سخته او مهلکه ماتی ورکړه شام مصر او وړوکی ایشیا او نور ډیر ممالک د روم د قیصر (هر قل) له لاسه ووتل او په خپله دی د فارس د لښکرو له لاسه په (قسطنطنیه) کښی کلابند او محصور شو، د رومیانو دارالسلطنت تر خطری او تهدید لاندی راغی ډير لوی لوی اسقفان او يادريان قيد يا ووژل شول. له بيت المقدس ځنې د عيسائيانو ډير لوی او مقدس صلیب د ایرانی فاتحانو به لاس کښی ولوید د روم د قیصر اقتدار بیخی له منځه لاړ ظاهراً هیڅ یو داسی وسایل او وسائط یه نظر نه راتلل چه د هغه یه اثر به بیا رومیان یه خملو يښو دريدل او د فارسيانو د دغه بري او تسلط څخه به ئي خپل ځانونه بې کول چه د دغو حالاتو او اوضاعو د لیدلو ځنی به د مکی معظمی مشرکان ډیر خوښ او خوشالیدل او مسلمانان به ئی ځورول او د دی بری په اساس به ئی نوری خبری هم په خپلو زړونو کښي برابرولي، تر دی بوری چه ځینو له مشرکینو څخه حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه ته وویل چه

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

«نن زمونږ ایرانی وروڼو ستاسی رومی وروڼو ته ماتی ورکړه او محوه ئی کړل سبا به مونږ تاسی ته هم داسی ماتی درکرو او له منځه یه مو لری کړو» یه دغه وخت کښی عظیم الشان قرآن د ظاهری اسبابو د سلسلی څخه بیخی مخالف داسی یو عام اعلان وکړ چه «بیشکه نن ورځ رومیان د فارسیانو له لاسه مغلوب شوی دی، لیکن د نهو کلونو په موده کښی به بیا رومیان په فارسیانو غالب، منصور او بریالی (کامیاب) کیږی» د دغو یخوا ویلو په اساس حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه له ځینو مشرکینو سره شرط وتړه تر دغه وخته یوری داسی شرط تړل نه و حرام شوی که «تر دومره کلونو یوری رومیان بریالی (کامیاب) نشول نو زه به سل اوسان تاسى ته دركرم كه نه تاسى به هم دومره اوښان ماته راكوئ ا» به ابتدا كښى حضرت ابوبكر له خپلی رائی سره سم د (بضع سنین) میعاد لو څه ټاکلی (مقرر کړی) ؤ، بیا ئی د نبی کریم صلى الله عليه وسلم په ارشاد (بضع) په لغوى مدلول يعنى په نهو كلونو معاهده وتړله. دلته د روم هرقل د خپل له لاسه تللی اقتدار او وقار د اعادی په نسبت ترتیبات ونیول او په اقداماتو ئی لاس یوری کړ او داسی نذر ئی پر خپل ځان ومانه «که الله تعالیٰ ماته پر پارس بری راکړ نو له «حمص» څخه به پیاده «تر ایلیا» یعنی بیت المقلس پوری لاړ شم.» د الله تعالیٰ شان او قدرت ته وګورئ چه د قرآن له دغو پخوا ویلو سر سم برابر د نهو کلونو په موده کښی یعنی له هجرت څخه يو کال وروسته عيناً د بدر په ورځ کښې څه وخت چه مسلمانانو ته د پاک الله په فضل پر مشرکانو ښکاره فتح او بری حاصل شو او په خوشالی او خوښی کښی وو، د دغه خبر له اوريدلو څخه لا خوښ او خوشاله شول چه د روم کتابيانو ته هم الله تعالیٰ پر پارسی مجوسيانو بری او فتح وركړه. په دغه ضمن كښى د مكى شريفى مشركين لا سپك او ذليل شول د عظيم الشان قرآن د دغه محیر العقول بخوا ویلو د صداقت له مخی ډیر کسان په اسلام مشرف شول او حضرت ابوبکر صدیق خپل هغه سل اوښان د مکې د مشرکانو څخه واخیستل چه د رسول الله له ارشاد سره سم خيرات كرل شول. فلله الحمد علىٰ نعمائه الظاهرة وآلائه الباهرة.

#### بِللهِ الْأَمُوْمِنُ قَبُلُ وَمِنَ بَعُدُ

خاص الله ته دی حکم امر پخوا (له دی نه چه پارس په روم باندی بری ومومی) او وروسته (له دی نه چه روم پر پارس باندی غلبه ومومی او امر ئی تل نافذ دی)

تفسیر: یعنی ړومبی د پارسیانو غالبول او د رومیانو مغلوبول او بیا دغه اوضاع په بل مخ اړول دغه ګرد (تول) بلکه نور تول امور د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښی دی او یوازی په هم دغومره خبری سره د کوم قوم د مقبولیت او مردودیت فیصله نشی کیدی ﴿ وَبَوَلْكَاالْأَكِالُولُهُا بَنُیۡالنَّاسِ ﴾

# وَيَوْمَهِ نِ يَّفُورُ ۗ الْمُؤْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِاللَّهِ يَنْضُرُ مَنْ يَّشَ أَوْ وَهُوَ الْعَزِيْنُوالرَّحِيْدُ ۞

او په دغه ورځ (د غلبی د روم په پارس) خوشاله به شی مؤمنان په نصرت د الله (له کتابیانو سره په مجوسیانو) مرسته (مدد) کوی (الله) له هر هغه چا سره چه اراده وکړی د نصرت ئی او هم دی دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ډیر رحم والا

تفسیر: یو خو په دغه ورځ د فتح په خوښی برسیره هغوی ته دغه خوښی هم حاصله شوه چه رومی کتابیان چه نسبتاً مسلمانانو ته نژدی وو په پارسی مجوسیانو غالب شول او د قرآن د دغو پخوا ویلو په صداقت باندی ګرد (ټول) سره وپوهیدل او د سر په سترګو ئی ولیدل. او د مکی شریغی کفارو ته هر راز (قسم) ذلت ور په برخه شو. نو د هر چا په نسبت چه الله تعالیٰ اراده وکړی چه مغلوب ئی وکرځوی نو هیڅوک ئی مخه نشی نیولی او پر هر چا چه د مهربانی اراده وکړی نو نه هیڅ مزاحمت او ممانعت ضرور غالب ګرځوی.

## وَعُدَاللَّهِ لَائْخِلِفُ اللهُ وَعُدَاهُ وَالْكِنَّ ٱكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞

وعده کړی ده الله (وعده کول) خلاف نه کوی الله له وعدی خپلی ولیکن زیاتره خلق نه پوهیږی (په دی چه د الله په وعده کښی خلاف نشته)

تفسیر: یعنی زیاتره خلق نه پوهییی چه په غالبولو او مغلوبولو کښی د الله تعالیٰ څه څه حکمتونه شته او کله چه دی د قدرت کوم کار کول غواړی نو د هغه له مخه ګرد (تول) ظاهری موانع او عوایق لری کیپی نو ځکه زیاتری ظاهر لیدونکی خلق بی له ظاهری اسبابو په الله تعالیٰ اعتماد نه لری او د یو چا د عارضی بری او غلبی له لیدلو څخه داسی ګڼی چه د الله تعالیٰ په دربار کښی به هم هغه مقبول وی.

#### يَعْلَمُونَ ظَاهِمًا مِنَ الْحَيُوقِ الدُّنْيَا ۗ وَهُوْعَنِ الْإِخْرَةِ هُوْغَفِلُونَ۞

اتلمااوحی(۲۱)

(بلکه) پوهیږی په ښکاره سطحی شیانو له دغه ژوندون لږ «خسیس» د دنیا څخه حال دا چه دوی له آخرت نه (چه مقصود له ودانی د دی دنیا دی) هم دوی غافلان دی.

تفسیو: یعنی دغه خلق د دنیوی ژوندون په ظاهری سطح باندی پوهیپی د دی دنیا آرام، خایست، سینگار، خوړل، مخبل، اغوستل، یوی کول، کرل، ریبل، گتی کول، په خوندو او مزو سره ژوندون او ښی شپی ورځی تیرول د دوی د پوهی او تحقیق انتهائی ځای او بړاو دی او له دی نه له سره نه دی خبر چه پر دغه فانی ژوندون په او بد نتائج او ثمری ور د مخه کیپی او دغه خبره ضروری نه ده ورورسیپی نو د دغه ژوندون بهه او بد نتائج او ثمری ور د مخه کیپی او دغه خبره ضروری نه ده کوم سری چه په دغه دنیا کبی خوښ او خوشاله اوسیپی هلته دی هم خوښ او خوشال وی. آخر د آخرت معامله خو لری ده هم دلته وگورئ چه یو شخص یا یو قوم کله کله په دنیا کښی لوړ (اوچت) مقام ته رسیپی لیکن د هغه آخری انجام او خاتمه پرته (علاوه) له ذلت او ناکامی څخه بل شی نه وی.

## ٱۅٙڵڎۣؠۜؾؘڡؙٞڴڒٛۅؙٳڣٞٲڹٛۺؙۿٷٞ؆ؙٲڂؘڷؾؘٳٮڵڎؙٳڶۺۜؠؗۏؾؚۅٙٳڵڒۯۻ ۅؘمۧٳؠؽؙڹۜۿؠؙۜٳٞڒٳٳڵؿؚؾۜۅؘٲۼڸۺؙڛڰؿ

آیا فکر نه کوی دوی په نفسونو خپلو کښی (چه عالم صغیر دی) چه نه دی پیدا کړی الله دغه اسمانونه او ځمکه او هر هغه چه په منځ د دغو دواړو کښی دی مګر په حقه سره او په نیتی تاکلی (مقرر کړی) شوی

تفسیر: یمنی د دنیا دغه زبردست انتظام خوشی چتی (فضول) او بیکاره نه دی دغه پیدایبنت ضرور څه مقصود او غرض لری چه هغه به په آخرت کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی). هو که دغه سلسله تل تر تله هم داسی چلیدی نو بیا به یوه خبره وی، لیکن د دی دنیا په تغیراتو او احوالو کښی له فکر او غور کولو څخه دغه راڅرګندیږی چه دغه دنیا هم ضرور یو حد او انتها لری لهٰذا په یوی تاکلی (مقرر کړی) وعدی به دغه دنیا فنا کیږی او یوه بله دنیا به د دی دنیا د نتیجی په شان منځ ته راشی.

#### وَ إِنَّ كَيْثِيرًامِّنَ النَّاسِ بِلِقَانِيُ رَبِّهِمُ لَكُفْرُونَ⊙

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

او بیشکه چه ډیر له خلقو (کفارو) په ملاقات د رب خپل (په قیامت کښی) خامخا منکران دی

تفسیر: دوی داسی کنی چه له سره الله تعالیٰ ته ورتک نشته او نه به الله تعالیٰ له موندٍ څخه څه حساب او کتاب اخلی او نه به څه سوال او ځواب راڅخه کوی.

> ٱۅٙڵۘۘؗؗؗؗڡؗؗؽٮۣؽؙڔؙۉٵ؈۬ٲڵۯڞۣۘڣؘؽڹؙڟ۠ۯۊٵڲؽڡٛػٵڹٵۊڹڎؙٲ؆ڹؿۘڹ ڡٟڹؙۊۘۺؙڸۿؚٷ؇ػڵٷٲٲۺۜڰ؈۬ۿؙڎۛۊۨٷٞٷٵػٵۯۅٵڵۯۯڞ ۅؘۼؠۯۅ۫ۿٵۧڰڎڗڝؠۜٵۼؠۯؙۄۿٳۅؘۼٵۘۼؿؙٷٛڔۺ۠ڵۿڎؠٳڷؠؾٟڹؾؚ ڣؠٙٵػڶٵڵڎؙڸؿڟڸؠڟؙؠؙۅؘڵؚڮڹٛػٵڹٛٷٙٲڶڡ۫ۺؘۿؙۏؽڟؙڸؠؙۅٛڹ۞

آیا نه گرځی دغه کفار په ځمکه کښی پس ودی ګوری دا چه څرنګه وه آخره خاتمه د هغو (کسانو) چه تیر شوی دی پخوا له دوی نه، چه وو هغه پخوانی ملتونه ډیر سخت له دغو کفارو له جهټه د قوت او څیروله به دوی ځمکه (د اوبو، معادنو، کښتونو (فصلونو) او نورو دپاره) او ودانه کړی وه (کفارو پخوانیو) دغه ځمکه ډیره له هغی ځمکی نه چه ودانه کړی ده (د مکی کفارو) دغه (ځمکه) او راغلی وو دوی ته رسولان د دوی په ښکاره ؤ دلائلو (د قدرت او معجزو) او نه ؤ الله چه ظلم وکړی په دوی باندی ولیکن وو دوی چه پر نفسونو خپلو به ئی ظلم کاوه (د انبیاؤ په تکذیب سره)

تفسیو: یعنی ډیر زورور زورور قومونه مثلاً عاد او ثمود چه پخپل کښت (فصل) او کر او زیار (محنت) او زحمت ئی د محمکی مخ ډیر ښه ودان، سمسور او تک شین کړی ؤ، او پکښی ئی کارزنه، ویالی، کوهی کانونه (درنگونه) او نور ایستلی وو او د دغر منکرینو په نسبت د ډیر عظمت، قوت او شوکت خاوندان وو او تهذیب او تعدن ته ئی زیاته تقویه او ترقی ورکړی وه او ډیر اوږده عمرونه به ئی کول او د محمکی مخ ئی له دوی نه زیات ودان کړی ؤ بالاخر هغوی نن ورخ چیری دی ؟ کله چه د الله تعالیٰ رسولان له ښکاره ؤ معجزاتو او روښانو احکامو سره راغلل او دوی د هغوی تکذیب وکړ . نو آیا تاسو ونه لیدل او وا مو نه وریدل چه د هغوی عاقبت او آخره خاتمه څرنگه شوه ؟ او په محه شان سره تباه او هلاک وگرځیدل ؟ د دوی ویجاړی مینی کندوالی اوس هم هر سیاح او مسافر او د هغو له شاؤ خواؤ شخه هر تیریدونکی لیدلی او تری

اتلمااوحي(٢١)

پند او عبرت اخیستی شی نو آیا دغه بی فکران له دی نه مجه پند او عبرت نه اخلی؟. ﴿ وَاَلْأَالُولُهُ اللهُ او نه و الله چه ظلم وکړی په دوی ولیکن ؤ دوی چه پر نفسونو خپلو به ئی ظلم کاوه په تکذیب د انبیاؤ سره) د الله تمالی په دربار کښی خو د ظلم امکان له سره نشته هو! دغه خلق پخپلو لاسونو خپل بیخ په تبر سره وهی او د داسی اعمالو او افعالو مرتکب کیږی چه د هغوی نتیجه پرته (علاوه) له تباهی او بریادی بل کوم شی نه دی. نو په دغه تقدیر سره دوی پر خپلو ځانونو پخپله ظلم کوی. که نه د الله تعالیٰ د عدل او رحم کیفیت خو داسی دی چه بی د رسولاتو له لیپلو او بی له پوره پوهولو او هوښیارولو هیڅ څوک نه نیسی.

# ُثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّـذِيْنَ اَسَآءُواالسُّوَّآي اَنُ كَذَّ بُوَا بِالنِّتِ اللهِ وَكَانُوْلِهَ اِيَسَتُهُوْرُوُنَ<sup>۞</sup>

بیا وه آخره خاتمه د هغو کسانو چه بد ئی کړی ؤ ډیر بد (ځای چه جهنم دی) په دی سبب چه تکذیب کړی دی دوی د آیتونو د الله او وو دوی (په دنیا کښی چه) په دغو آیتونو به ئی مسخری کولی

تفسیو: دغه نتیجه خو نمی په دنیا کښی لیدلی وه لیکن د تکنیب او استهزاء هغه سزاء چه دوی 
ته وروسته له دی نه په آخرت کښی رسیدونکی ده هغه خو بیله ده . موجوده و اقوامو ته لاژم دی 
چه د تیرو اقوامو له احوالو څخه پند او عبرت واخلی، ځکه هر یوه قوم چه پر کوم بد کار سزا 
موندلی وه بل ته په هم هغه بد کار باندی هم هغسی سزا ورکول کیږی د تولو اقوامو فناء هم 
لکه د هم دغه یوه قوم فناء وګنځ! او د ګردو (تولو) سزا هم لکه هم هغه سزا قیاس کرئ!.

اللهُ يَبِدُ وَالْخُلْقُ ثُمْرًى يُعِيْدُهُ ثُمْرًا لَيْهِ تُرْجَعُون ﴿ وَيُومَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُبُلِسُ المُجُرِمُون ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُمُ مِّنَ شُرَكا إِنْهِمُ شُفَعَوْا وَكَانُوْ الشُّرَكا إِنْهِمُ كَفِيرِ بُنَ ﴿

الله اول محلی پیدا کوی خلق (انسان له نطفی) بیا اعاده کوی هغه بیا به خاص هم دغه (الله) ته بیول کیدئ تاسی (د مجازاتو له پاره) او په هغه ورځ چه قائم شی قیامت ناامیده (زړه ماتی) به شی کنهکاران (مشرکان). او نه به

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

وی دوی ته له شریکانو د دوی څخه کوم شفاعت کوونکی او شی به دوی له شریکانو خپلو (پس له ناامیدی) بیزاره منکران.

تفسیو: یعنی هغه شیان چه د الله تعالیٰ شریکان ګرځوئ کله چه په مطلوب وخت کښی په کار ورنشی نو ورڅخه منکریډی او داسی به وائی ﴿ وَالْهُورَهِٱلْٱلْكَائُشُورِکَهُنّ ﴾ قسم دی په الله چه مونډ مشرکان نه وی.

#### وَبُوْمَ تَقُوُمُ السَّاعَةُ بَوْمَ بِإِنَّتَفَرَّقُونَ

او په هغه ورځ چه ودریږی قیامت په دغه ورځ کښی تار په تار خپاره (خواره) به شی ګرد (تول) مخلوقات (په دی شان سره)

تفسیر: یعنی نیک او بد او هر قسم خلق به سره بیل کړل شی. او هره یوه ډله به جلا جلا (جداجدا) خپلو ځایونو ته ورسوله شی چه تفصیل ئی په دغه راتلونکی آیت کښی راځی

#### فَأَمَّا الَّذِينَ المَنْوُ اوَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحْبُرُونَ ﴿

پس هر څه هغه (کسان) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس دوی به په روضه (د جنت) کښی خوشاله کړل شی (چه له ډیری خوشالی به ئی مخونه تجلی کوی)

تفسیر: یعنی په انعام او اکرام سره به پری رحمت وکړ شی. او له هر راز (قسم) لذت او خوښی ځنی به مستفید او متمتع شی دغه د نیکانو د هستوګنی ځای دی. له دی نه وروسته د بدانو ځای هم راښیی، مطلب نی دا چه د دواړو په منځ کښی به داسی تفریق او بیلتون وکړ شی چه له هغه ځنی به بل زیات کوم بیلتون امکان ونه لری.

وَامَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّ بُوُا بِالْنِتِنَا وَلِقَا فِي الْأَخِرَةِ فَاوُلِلَّكِ فِي الْعَذَابِ مُحُضَرُونَ ﴿ فَسَبُعُنَ اللهِ حِيْنَ تُسُنُونَ وَحِيْنَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ الْحَمَدُ فِي السَّمْ لِوْتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا قَحِيْنَ تُظْهِرُونَ ﴿ اتلهااوحي(٢١) الروم(٣٠)

او هر څه هغه کسان چه کافران شوی دی او دروغجن نی شمیرلی دی آیتونه (د قرآن) زمونږ او (کافران دی) په ملاقات د آخرت پس دغه کسان په عذاب کښی حاضر کړی شوی دی. پس (تسبیح ووایئ د الله) تسبیح د الله کله چه داخل شئ په بیگا (ماښام) کښی او کله چه ننوځئ په سبا کښی او خاص هم ده ته د تولو ثناء صفت په آسمانونو کښی او په ځمکه کښی او کله چه ننوځئ په آخر د ورځی کښی او کله چه ننوځئ په (وخت د)

تفسیر: یعنی که جنت غواړئ نو الله تعالیٰ یاد کړئ چه د هغه یاد ېه زړونو، ژبه، اعضاؤ او تولو جوارحو سره کیږی په لمانځه کښی د دریو واړو ډولو (طریقو) یاد سره جمع کړی شوی دی او د فرض لمانځه وختونه هم دغه دی چه یه دغه آیت کښی بیان شوی دی یعنی سبا او ماښام چه مغرب او عشاء پکښې شامل دی د ورځې وروستې وخت مازيګر او مازېښين کله چه لمر له نصف النهاره واوړی چه هم دغه پنځه واړه وختونه د لمانځه دی په دغو وختونو کښي د الله تعالیٰ د رحمت یا قدرت یا عظمت آثار لا زیات ښکاره او ظاهریږی. لمر د اجسامو په عالم کښی له ګردو (ټولو) ځنی لویه او روښانه کړه ده چه بالواسطه یا بلاواسطه د ده له فیض او تاثیر څخه به د اسبابو په عالم کښی ښائی هیڅ یو مادی مخلوق مستثنیٰ نه وی. لکه چه د «ارض النجوم» مصنف دغه موضوع په ډيره شرح او بسط سره ثابته کړی ده په هم دی بنا د ستوریو عابدانو لمر خپل لوی معبود گرڅولی ؤ چه د هم هغه په لوری د حضرت ابراهیم علیه السلام په دغه قول ﴿ هٰذَارَيُّ هٰذَاآلُهُ ﴾ كښى اشاره ده د دوى د عجز او بيچارگئ او د لمر يرستانو له دغه لوُى فيض محنى د محرومي ښكاره مظاهره هم يه هم دغو پنځو وختونو كښي کیږی. سهار څه وخت چه لا لمر نه وی راختلی او غرمه څه وخت چه لمر په زوال شروع کوی او د ده په عروج کښی کمی پیښیږی او مازدیګر کله چه د ده په حرارت او رڼا (رنړا) کښی په ښکاره ډول (طریقه) سره ضعف واقع کیږی او له غروب څخه وروسته کله چه د ده نورانی وړانګو له اتصال څخه د ده عابدين په کلي ډول (طريقه) سره محروميږي بيا د ماسخوتن په وخت کله چه شفق هم بیخی غائب شی او د رڼا (رنړا) ډیر خفیف آثار هم په افق کښی باقی پاتی نشی په دغو وختونو کښي موحدينو ته حکم وشو چه د لوی خدای عبادت کوئ! او د لمانځه په ابتدا۔ کښی په «الله اکبر» ویلو سره د هغه لوی موحد ابراهیم خلیل الله اقتدا کوئ چه هغه له «هذا ربى هذا اكبر» محخه وروسته ويلى وو ﴿ إِنِّهُ وَجَهْ كُوجُهُ لِلَائِى فَطَرَالتَمْلُوتِ وَالْاَصْ صَيْفًا لَوْمَا ٱلنَّسِرِيكَيْنَ ﴾ جزء ٧ (د انعام (١) ركوع) ٧٩ آيت ښاني په ُ دغه آيت كښي ﴿ وَلَهُ الْعَمْدُ فِي التَّمَاوِتِ وَالْرَضِ ﴾ ویلو سره ئی د دی مطلب یادونه کړی وی چه د تسبیح او تنزیه او الروم(۲۰)

آسمانونو او ځمکی ټول کائنات د حال او قال په ژبه بیانوی. بل کوم مجبور او عاجز مخلوق د دی خبری استحقاق نه لری که څه هم په نظر کښی ډیر لوی او خورا (ډیر) ستر هم ښکاره شی وروسته له دی نه د لوی خدای د ځینو عظیمه ؤ شئونو او کامله ؤ صفاتو بیان دی څو د معبودیت استحقاق په پوره ډول (طریقه) ښکاره او څرګند شی په دغه ضمن کښی د بعث بعدالموت په مسئله هم کافی رڼا (رنړا) اچولی شوی ده.

# يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْبِيَّتِ وَيُخْرِجُ الْبِيَّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُعْمِى الْاَرْضَ بَعُدَى مَوْتِهَا وْكَذَالِكَ تُخْرَجُونَ ۚ

راوباسی (الله) ژوندی له مری (لکه مرغه له هګی نه عالم له جاهل څخه) او راوباسی (الله) مړی له ژوندی (لکه جاهل له عالم څخه هګی له مرغه څخه) او ژوندی کوی ځمکه پس له مرګه (وچوالی) د هغی او په مثل (د راویستلو د دغو شیانو) راویستل کیږئ تاسی (له قبرونو نه)

تفسیر: یعنی انسان له نطفی څخه او نطفه له انسان څخه، مرغان له هکی څخه، هگی له مرغانو څخه، مؤمن له کافر څخه، کافر له مؤمن څخه پیدا کوی. او ځمکه څه وخت چه وچه کلکه او مړه شی نو د خپل رحمت په اوبو سره ئی ژوندی او سمسوره کوی. لنډه دا چه موت او حیات حقیقی وی که مجازی، حسی وی که معنوی د دی تولو واک (قبضه) او اختیار د الله تمالی د قدرت په لاس کښی دی. نو بیا ستاسی ژوندی کول او له قبرونو څخی بیا راپاڅول د ده په نزد کوم سخت او مشکل کار نه دی بلکه الله تعالیٰ ته خورا (ډیر) آسان دی.

# وَمِنُ الْبِهِ ﴾ أَنْ خَلَقَكُمُ مِينَ تُرَابِ ثُقَرِاذَ النَّتُو بَشُرُّ تَتُنَتَثِرُونَ ©

او يوه له نښو (د قدرت) د دغه (الله) دا ده چه پيدا ئی کړ (اصل د) تاسی له خاورو بيا اوس تاسی يئ بشر خوريږئ (په ځمکه کښی)

تفسیو: یعنی آدم علیه السلام ئی له خاورو څخه پیدا کړ. بیا د الله تعالیٰ دغه کامله قدرت او بالغه حکمت ته وګورئ چه د هغه اولاد ئی په څه اندازه ډیر او تر کومی پیمانی ئی په ځمکه کښی خور کړ او له دغه خوریدلو نه وروسته ئی په څه اندازه عجیبی او غریبی هوښیاری د خاورو دی مجسمی وښودلی. اتلمااوحي (۲۱) الروم (۳۰)

# وَمِنْ الْيَتِهَ أَنْ خَلَقَ لَكُوْمِينَ انْفُسِكُو اَزْوَاجَالِلَسَّ كُنُوْآ اِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُورُ مَّوَدَّةً وَّرَحْمَةً "اِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يُتِ لِقَوْمِ تِيَتَفَكُّرُونَ ١٠

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله) دا دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته له نفسونو (ځانونو) ستاسی ښځی (جوړه) دپاره د دی چه مائل شئ دوی ته (او مطمئن اوسئ) او ګرځولی ئی ده په منځ ستاسی (او د ښځو) کښی دوستی او مهربانی بیشکه په دغه (پیدا کولو د مودت او رحمت په منځ د ازواجو) کښی خامخا ډیری نښی د قدرت دی دپاره د (هغه) قوم چه فکر کوی (د الله په صنع کښی)

تفسیو: یعنی ړومبی ئی له خاورو څخه آدم علیه السلام پیدا کړ بیا ئی له آدم علیه السلام مجخه ده جوړه پیدا کړه څو له هغی څخه انس او اطمینان واخلی او په خلقی ډول (طریقه) ئی د دواړو صنفونو نارینه او ښځی په منځ کښی خاص قسم مینه او محبت او الفت واچوو خو د ازدواج اصلی مقصود تری حاصل شی. لکه چه د دغو دواړو د اختلاط او ګډ اوسیدلو مخخه انسانی نسل په دنیا کښی خپور (خور) شو. لکه چه الله تعالیٰ د انساء د سورت په (۱) رکوع اتیت کښی وائی هی گیگاالینگائوری گیکیوری گیکی

# وَمِنْ الْبَتِهِ خَلَقُ السَّلُوٰتِ وَالْرَفِنِ وَاخْتِلاَفُ ٱلْسِنَتِكُمُ وَالْوَائِدُ اللَّهِ اللَّهُ الْمِيتِ اللَّهُ لِلِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ اللللِهُ الللِهُ الللِهُ اللِهُ الللِهُ الللِهُ الللِهُ اللللِهُ الللِهُ اللل

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله) پیدا کول د آسمانونو او (پیدا کول د) ځمکی او اختلاف دی د ژبو ستاسی او (بل اختلاف دی) د رنګونو ستاسی بیشکه په دغه (اختلاف کښی) خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره د عالمانو پوهانو.

تفسیر: ګرد (تول) انسانان ئی له یوه مور او پلار څخه پینا او سره ئی مخلوط او میشته او د ځمکی په تولو نقاطو کښی ئی خپاره (خواره) کړل، د هر یوه ژبه او وینا ئی سره بیله کړه. که د یوه مملکت سری بل ملک ته ورشی د ژبی په اعتبار محض پردی او اجنبی ښکاری. بیا اتلمااوحي(٢١)

وگوری چه د دنیا له شروع مخه تر نن ورځی پوری محومره بیشماره انسانان پینا شوی دی مگر هیخ یوه داسی جویه انسانان نه پینا کیږی چه د هغو شوندی، ژبی لهجه تلفظ، د تکلم طرز او نور سره نور خصائص سره یو شان وی. هم هغسی چه د هر انسان شکل او صورت او رنگ او نور سره جلا (جدا) او ممتاز دی غیر او شوندی او لهجه ئی هم بیخی سره بیل دی، هیڅ یو داسی دوه انسانان نه پینا کیږی چه د دوی په غیر او رنگ، هیئت، وضعیت کیمی کومه بیلوونکی علامه او نبخه نه وی. د عالم له ابتناء مخخه تر نن ورځی پوری نوی نوی صورتونه، او د وینا او تکلم نوی نوی حالات لیدل کیږی او سره له هغه د الله تمالیٰ خزانه هم هغسی دکه پرته دی. په واقع کښی دغه د الله تمالیٰ خزانه هم هغسی دکه پرته دی. په واقع کښی دغه د الله تمالیٰ اولی اللاباب!.

# وَمِنُ النِّرِهِ مَنَامُكُورُ بِالنَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَا وَكُوْتِنَ فَضَلِهُ ۗ

او (ځینی) له نښو (د کامل قدرت) د دغه (الله) خوب ستاسی دی په شپه کښی او په ورځ کښی او طلب ستاسی دی (په ورځ کښی) له فضله د الله

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی چه «د انسان دوه حالتونه سره بدلیږی. که ویده شی نو د تیږی ( گتی) په شان بی هوشه او بیخبره پروت وی او که د رزق او روزی په تلاش لگیا شی نو په داسی پوهه او هوښیاری لگیاء کیږی چه د ده په شان بل هیڅوک هوښیار نه لیدل کیږی. په اصل کښی شهه د خوب دپاره ده او ورځ د روزی د تلاش لپاره مخصوصه ده نو څکه په هم دغو دواړو وختونو کښی هم دغه دواړه کارونه اجرا کیږی»

# انَّ فِي دُلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمُ تِينَمَعُونَ اللهِ

بیشکه په دی (خوب او معیشت) کښی خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه اوری

تفسیو: یعنی محه چه اوری په یاد ئی ساتی لکه چه د ابن کثیر رحمة الله علیه په تفسیر کمبی راغلی دی. حضرت شاه صاحب لیکی چه «د خپل خوب حالات نه وینی لیکن د نورو خلقو د ژبو محخه ئی اوری» (موضح) دغه د «پسمعون» د لفظ د اختیارولو نکته شوه.

# وَمِنُ الْنِتِهِ بُرِينَكُو الْبَرُقَ خَوْفًا وَطَمَعًا

او (ځيني) له نښو (د قدرت) د دغه (الله دا دی) چه ښيې تاسې ته بريښنا

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

#### دپاره د ویری (له تندر) او دپاره د امید د باران

تفسیر: د برق او د بریښنا د سخت بریښیللو څخه خلق ویریپی او دغسی تصور کوی نه چه تندر راولویپی. یا باران له خپلی اندازی څخه زیات ونه وریپی چه د هغه له امله (وجی) جانی او مالی تلفات واقع نه شی او هیله (طمع) او امید هم ورته لری چه که دغه وریدل ګټور واقع شی نو ګرد (ټول) دنیوی کارونه به چه وچلیپی. هغه مسافران چه په دغو تورو تیارو کښی سفر کوی کله دغه د بریښنا بریښیدل څان ته غنیمت ګڼی چه تر ډیر لری پوری د هغی د رنا (رنړا) په اثر لار او نور شیان ورڅرګندیږی، او کله کله دوی هم تری ویریپی.

# قَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَا مِمَا مُنَامُ فِي مِهِ الْاَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا ﴿ اِنَ فَيُ ذَٰلِكَ لَا لِيتِ لِقَدُمِ يَتَعُقِ الْوُنَ ﴿

او نازلوی (الله) له (طرفه) د آسمان څخه اوبه پس ژوندی کوی په دغو (اوبو) سره ځمکه وروسته له مرګ (وچوالی) د دی بیشکه چه په دغه (بریښنا او باران) کښی خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه عقل لری «او تدبر کوی په امورو کښی».

**تفسیو:** یعنی له دی نه وپوهبیځ؛ چه له مرګ غخه وروسته ستاسی بیا ژوندی کول کوم مشکل کار نه دی.

#### وَمِنُ النِّهِ آنُ تَقُومُ السَّهَا ۚ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِةٍ ثُتَّ إِذَا دَعَا كُوُ دَعُوةً تَيْنَ الْأَرْضِ إِذَ اَلَنْتُوتِّ خُرُجُونَ ۞

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله دا دی) چه ولاړ دی آسمان (پاس بی له ستنو او نه لویږی) او ځمکه په امر حکم د الله سره بیا کله چه راوبولی تاسی په بللو سره له ځمکی څخه ناڅاپه تاسی راوزئ (ژوندی له قبرونو خپلو څخه)

تفسیر: ړومبي د ځمکې او آسمان د پیدا کولو ذکر وشو دلته ئې د هغو بقاء او قیام وښود چه

الروم(٣٠)

هغه هم د الله تعالیٰ په حکم سره دی او له سره امکان نه لری چه هیخ یو له دوی نه د خپل نمّلل د مرکز مخخه بی محایه شی یا یو په بل باندی ولویږی او د کائناتو نظام تار په تار او وران او ویچاړ کړی، یعنی محمکه او آسمان به تر هغه پوری چه د الله تعالیٰ حکم وی قائم وی بیا محه وخت چه د محمکی او د آسمان او د نورو موجوداتو میعاد پوره شی او سر ته ورسیږی د الله تعالیٰ د یوه غږ په اثر به تاسی کرد (تول) له خپلو قبرونو محخه ژوندی راوځئ او د حشر میدان ته به منډی وهئ او هلته به سره تولیږئ.

### وَلَهُ مَنْ بِنِ السَّمَاوِتِ وَالْاَرْضِ كُلُّ لَهُ قَنِتُوْنَ ®

او خاص الله لره دى هر هغه چه په آسمانونو كښى دى او په ځمكه كښى دى (سره له آسمانونو او ځمكى خلقاً، ملكاً وعبيداً) دا ټول دغه (الله) ته اطاعت كوونكى دى.

**تفسیر:** یعنی د آسمانونو او مجمکی تول اوسیدونکی د ده مخلوق، مملوک، بندگان او رعیت دی او هیڅوک له سره د دغی خبری قوت او طاقت نه لری چه د الله تعالیٰ د دغو تکوینی احکامو له قبول محخه غاړه وغړولی شی.

# وَهُوالَّذِى يَبُكَ وُّا الْخَكَّقُ ثُمَّا يُعِيدُهُ ۚ وَهُوَاهُوَنُ عَلَيُهِ ۗ وَلَهُ الْمَثَكُ الْرُعْلِ فِي السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَالْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُوْ

او (الله) هم هغه (مطلق قادر) دی چه اول محلی پیدا کوی خلق بیا به راژوندی کوی (دا خلق) او دغه (بیا ژوندی راپاڅول هم) ډیر آسان دی په دغه (الله) او خاص الله لره دی شان، صفت ډیر لوی، لوړ(اوچت) په آسمانونو کښی او په محمکه کښی (له عقل او ادراک څخه پورته) او هم دی دی ښه غالب، قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د قدرت به مقابل کنبی تول سره برابر دی. لیکن ستاسی د محسوساتو په اعتبار د اول ځل پیدا کولو په نسبت د دوهم ځل اعاده خو ښائی چه ډیر سهل او آسان وی. نو بیا به دغه ډیره عجیبه خبره وی چه په اول ځل پیدایښت کښی تاسی الله تعالیٰ قادر منځ مګر په دوهم ځل کښی د الله تعالیٰ پیدایښت مستبعد ګڼئځ؟ اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

﴿ وَكَهْالشَكْلُوْتُولَ ﴾ الآية ـ او خاص الله تعالیٰ لره دی شان، صفت ډیر لوی لوړ (اوچت) په آسمانونو او ځمکه کښی الخ)

تمنیه بعنی له اعلی مخنی اعلی صفات او له لور (اوچت) مخخه لور (اوچت) شان د الله تعالی شان او سفتونه دی. په آسمان او محمکه کښی هیڅ یو شی په خپل حسن او به والی کښی د الله تعالیٰ له شان سره برابر او مساوی لا خه بلکه ادنی صفت او مشابهت ته تی هم محان نشی رسولی. الله تعالیٰ له کردو (تولو) هغو شیانو مخخه په جلال، جمال، کمال، مثال او نورو ممیزاتو (خصوصیاتو) کښی اولیٰ، اوفع او اقدس دی چه د مخلوقاتو په وهم او تصور کښی راتلی نشی. بلکه هر هغه حسن او به والی چه هر چیری لیدل کیږی او موجود وی هغه تول د الله تعالیٰ د کمالاتو یوه ادنیٰ پلوشه ده.

حضرت شاه صاحب لیکی چه «آسمانی پرښتی نه څه خوری او نه څه څښی او نه بشری نورو حاجاتو ته څه اړتیا (احتیاج) او مجبوریت لری بی له عبادت څخه بل څه مشغولیت نه لری او د ځمکی مخلوقات په ټولو شیانو ککړ دی خو سره له دی د الله تعالیٰ اصلی ثنا او صفت نه د هغو او نه د دوی له لاسه پوره دی، هغه خورا (ډیر) لوی او پاک ذات دی. «موضح».

ای برتر از خیال و قیاس وگمان و وهم

و زهر چه گفته اندوشنید یم وخوانده ایم

منزل تمام گشت وبه پایان رسید عمر

ما همچنان در اول وصف تو مانده ایم

خدای دی خیر ورکړی څه ښه نی ویلی دی.

ای برون ازوهم وقال وقیل من

خاک بر فرق من و تمثیل من

# ۻۜڔؘۘڹ۩ؙڮؙۯۥ؆ؿۘٛڵڒۺؖڶٲڡ۫ۺٛڴۄ۫ۿڵ۩ٞڲؙۄ۫ۺۜ؆ٵڡڬػڎؗٳؽؠٵٮٛػؙۄٛ ۺٞؿؙۺؙڒڰٵۧٷؙڡؙٵۯؠۜؿۛڹڵۄؙڣؘٲٮٛؿؙۄؙڣۑۅڛؘۅٙٲٷ۠ؾڿؘٵڣٛٷۿۿؙػڿؽڣؾػٷ ٲٮؙؙؙؙؙ۫ڞڴٷػؽ۬ٳڮٛڡؙٛڣڝۧڵٳڵڸؾٳڣۊؘۄ۫؆ۣؿۼۛۊڵۯؽ۞

بیانوی (الله) تاسی ته (ای مشرکانو) یو مثال له ځانونو ستاسی څخه(هغه مثال دا دی) آیا شته تاسی ته (بلکه شته) له هغو مریانو چه مالکان شوی دی د هغو ښی لاسونه ستاسی څه شریکان (له تاسی سره) په هغه څه کښی چه درکړی دی مونږ تاسی ته پس تاسی (او دا مریان مو) په هغه (رزق) کښی اتلهااوحي(٢١) الروم(٣٠)

سره برابر یئ چه ویریپری له هغو لکه ویریدل ستاسی له نفسونو (د نورو اصیلانو شریکانو) خپلو په مثل د دغه (تفصیل) په تفصیل سره بیانوو مونږ آیتونه (د قدرت) دپاره (د هغه) قوم چه عقل لری (تدبر کوی).

تفسیر: یعنی د شرک به قباحت او بطلان د یوهولو له یاره الله تعالیٰ ستاسی له احوالو ځنی یو مثال راوړی او بیانوی، او هغه دا دی چه ستاسی د لاس مال (یعنی وینځه او مریی) چه تاسی د هغو ظاهری او مجازی مالکان او خاوندان یع. یه خپله هغه روزی او مال او متاع کښی چه الله تعالیٰ تاسی ته درکړی دی آیا هغوی له خپلو ځانونو سره مساوی او برابر منلی شئ ؟ لکه چه ستاسی په مشترکو مالونو جایدادونو او شتو کښی ستاسی وروڼه او نور اقارب او خپلوان سره شریکان دی او تل داسی اندیسته درسره وی نه چه یه هغه مشترک مال کسی څه ناجائزه تصرف او مداخله ونه شی او که داسی کوم لاس وهنه په هغه کښی وشی نو تاسی تری متاثر او خپه كيږئ او د هغه په ويش او تركه كولو پسي كيږئ. يا لږ تر لږه دغسي پوښتنه كوئ چه ولي زما د اجازی او خوښی څخه برته (علاوه) هغه کار یا تصرف په دغه شی کښی شوی دی ؟ آیا کوم دغسی فکر کوم بادار ته د خپل مربی او خدمتگار به نسبت بیدا کیدی شی؟ او که نشی بیدا کیدی نو ښه ویوهیږئ څه وخت چه د یوه وړوکی مالک او بادار حال داسي دی نو هغه حقیقي او يقيني الله او مالک به د خپل بنده او غلام څه پروا کوی؟ چه تاسي له خپل حماقت، جهالت او ناپوهی نه هغه د ده شریک او ورسره مساوی ګرځولی دی. یو مریئ په هیڅ حال د خپل بادار یه مال او اسباب کښي شریک کیدی نشي حال دا چه دغه دواړه د الله تعالیٰ مخلوق دی او د ده له ورکړی شوی روزی څخه خوری مګر یو مخلوق بلکه د مخلوق مصنوع به څرنګه د الله تعالیٰ په الوهيت كښي شريك كيدي شي؟ او داسي يوه مهمله خبره يو عقلمن سړى له سره نشي منلي؟.

# بَلِ النَّبَعَ الَّذِينَ طَلَمُوْ الْهُوَ الْهُوَ الْمُوْدِينَ وَعِلْمُ وَمَنَ يَهُ دِي مَنْ اللهُ وَمَا لَهُ وُمِّنَ نُصِرِينَ ﴿ مَنْ اللهُ وَمَا لَهُ وُمِّنَ نُصِرِينَ ﴿

بلکه متابعت کوی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په شریک نیولو له الله سره) د آرزوګانو خپلو بی له علم (او حجت) څخه پس څوک به سمه صافه لاره وښیی هغه چاته چه ګمراه کړی وی (دی) الله (بلکه هادی نه لری) او نشته دوی لپاره هیڅوک له مرسته (مدد) کوونکو (چه خلاص ئی کړی له عذاب نه)

تفسیر: یعنی دغه بی انصافه خلق به په داسی ښکارهؤ او څرګندو خبرو څرنګه وپوهیږی حال دا

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

چه هغوی له سره نه غواړی چه ځان پری وپوهوی بلکه د جهالت او هواپرستی له سببه محض د اوهامو او نفسی غوښتنو په متابعت او پیروی کښی مشغول او لګیا دی. ﴿ هَمْرَاتِکارِیؒ ﴾ الآیة ـ سر څوک به سمه صافه لاړه وښی, هغه چاته چه ګمراه کری وی دی الله بلکه،

﴿ فَنَنْ يَكِمُونُ ﴾ الآية ـ پس ُ غوک به سمه ُصافه لاره وښيى هغه چاته چه ګمراه کړى وى دى الله بلکه، هادى نه لرى)

تغییه: یعنی هر هغه چاته چه الله تمالی د ده د بیانصافی، جهل، او هواپرستی په سبب د حقی لاری تللو او پوهیدلو توفیق ور نه کړی نو څوک به د دغی خبری طاقت او توان ولری چه هغه پوه کړی او سمه لار ور وښیی؟ یا ورسره مرسته (مدد) او معاونت وکړی ؟ یا ئی له ګمراهی او تباهی مخنی وژغوری (وساتی)؟ نو د داسی خلقو له طرفه زیات مه متحسر او مه خپه کیږه! او له دوی مخنی قطع نظر وکړه او بیخی الله تعالیٰ ته متوجه اوسه! او په خپل فطری دین تینگ اوسه!

فَاقِهُ وَجُهَكَ لِللِّهِ يُنِ حَنِيُفًا يُفطَّرَتَ اللهِ الَّتِمُ فَطَرَالنَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبُدِيْلَ لِخَلِقِ اللهِ فَالِكَ اللِّي يُنُ الْقَيِّةُ وَوَلَاقَ اكْثَرَ النَّاسِ لَايَعْلَمُوُنَ هُمْنِيهُ مِنَ الْلَه وَاتَّقُوْهُ وَاقِيْهُ مُواالصَّلُوةَ وَلَا تَكُوْنُوا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ هُونَ الَّذِيْنَ ثَرَّقَوُّ ا وِيْنَهُمُ وَكَانُو الشِّيعًا 'كُلُّ حِزْبٍ إِمَالَدَيْهِمْ فَوْمُونَ ۞

پس برابر کړه (ای محمده!) مخ خپل دین ته په داسی حال چه مایل اوسی حق ته لازم ونیسځ پیدایښت د الله هغه چه پیدا کړی دی (الله) خلق په هغه (پیدایښت) چه نشته له سره بدلول پیدایښت (دین) د الله ته (او مه ئی بدلوئ چه شریک ورسره پیدا کړئ) دا هم هغه دین سم دی (چه هیڅ کوروالی په هغه کښی نشته) ولیکن زیاتره خلق نه پوهیږی (په توحید د الله) حال دا چه رجوع کوونکی یئ دغه (الله) ته او ویریږئ له (عذابه د) الله او قائموئ (سم دروئ سره له تولو حقوقو) لمونځ او مه کیږئ تاسی له مشرکانو (یعنی) له هغو (مشرکانو) چه تار په تار کړی ئی دی دین خپل او شوی وو دوی ډلی ډلی هر یوه ډله (چه ده له دوی نه) په هغه (دین) چه له دوی څخه دی خوشاله دی.

تقسیو: یعنی هر هغه څوک چه له ګمراهی څنی په هیڅ یو شان سره نه غواړی چه ووځی نو هغه پریږده چه د هم دغه کفر او شرک په ختو کښی نښتی پروت وی او ته له دوی نه مخ وګرڅوه ا او یوازی له الله تعالیٰ سره خپل تعلقات تینګ وساته! او یوازی د هغه حق دین په پوره توجه الروم(٣٠)

تينگ ونسيه!

﴿ فِطُرَتَاللَّهِ ﴾ لارم ونيسئ تاسي پيدايښت د الله تعالىٰ هغه چه پيدا كړى دى الله تعالىٰ خلق په هغه پیدایښت الله تعالیٰ د انسان فطرت او جوړښت په ابتداء کښی داسی ګرځولی دی که دی وغواړی چه به حق ځان يوه کړی او وئی منی نو ځان ورباندی پوهولی او منلی شي ځکه چه د فطرت له ابتداء څخه ئی د خپل اجمالي معرفت يوه سپرغې د ده په زړه کښې د هدايت د تخم یه شان شندلی (کرلی) ده که د اطرافو او شاو خوا د خرابو اثراتو څخه متاثر نشی او په خپل اصلی طبیعت بریمبودل شی نو یقیناً به حق دین اختیار کړی او بل طرف ته به متوجه نشی. د «ألست» د عهد قصه هم دغه طرف ته اشاره كوى او يه صحيحو احاديثو كښى تصريح ده چه «هر مولود په فطرت د (اسلام) پیدا کیږی، وروسته مور او پلار ئی دی یهودی یا نصرانی یا مجوسی کرځوی» په یوه قدسی حدیث کښی راغلی دی «ما خپل بندګان (حنفاء) پیدا کړی دی بيا شيطانانو دوى اغواء او له سمى ليارى ايستلى دى» يه هر حال حق دين، حنيف دين، قيم دین هغه دین دی چه که انسان یه خپل اصلی فطرت یریښودلی شی نو بالطبع هغه ته متمایل کیږی. د تولو انسانانو فطرت الله تعالیٰ هم داسی پیدا کړی دی چه په هغه کښی له سره تفاوت او تبدیل نشته. فرض ئي كړئ كه د فرعون يا ابوجهل په اصلى فطرت كښي دغه استعداد او صلاحيت موجود نه وی نو دوی ته د حق د منلو دعوت او د دوی مکلف گرځول صحیح او درست نه وو لکه چه خښتی، تيري (ګټي)، وني خاوري، شګي، حيوانات او نور موجودات په شرائعو سره نه دی مکلف شوی د انسانی فطرت د دغه مساوات دغه اثر دی چه د دین ډیر منلی اصول او مهم اساس نور کرد (تول) انسانان هم په يوه نه يوه رنګ مني اکر که په هغه باندي په ښه ډول (طريقه) قايم او تينګ هم نه وي ولاړ .

حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «يعنى الله تعالىٰ د تولو مالك حاكم او له كورو (تولو) عنى لوى، پورته او اقدس دى او هيڅوك له هغه سره نه دى برابر، د هيچا زور په ده نه رسيږى په دغو خبرو باندى كرد (تول) خلق پوهيږى نو د هغه په لاره تك په كار دى، هم داسى يوه انسان ته جانى يا مالى ضرر رسول، په نامه او ناموس ئى عيب لكول، هر محوك بد كنى. هم دغسى د الله تعالىٰ يادول، په فقيرانو او مساكينو زړه سوى او شفقت لرل، د حقوقو پوره ادا، كول، تكى، چم، فريب نه كول، هر يوه انسان ته ښه ښكارى او په ښه نظر ئى كورى په دغه لياره تلل هم دغه حق دين دى او هم دغه ته فطرى امور وائى مكر د دغه شيانو د اجرا كولو ډول (طريقه) الله تعالىٰ د خپلو انبياؤ په ژبه خلقو ته ښوولى دى.»

﴿ كَرْتَهُو يُلْوَكُهُ الْهُوْ ﴾ نشته له سره بدلول پیدایښت دین د الله ته او مه نی بدلوئ چه شریک ورسره پیدا کرئ) یعنی د اصلی پیدایښت په اعتبار هیڅ یو فرق او تغثیر او تبدیل پکښی نشته د هر انسانی فرد فطرت د حق د قبول لپاره صالح او مستمد گرځولی شوی دی، یا ئی دا مطلب په هر هغه فطرت چه الله تعالیٰ خپل مخلوق پیدا کړی دی تاسی په خپل واک (قبضه) او اختیار هغه مه بدلوئ! او مه ئی خرابوئ! هغه تخم او استمداد چه یه تاسی کښی کرلی شوی دی

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

هغه په خپلی بی توجی یا بی تمیزی مه خرابوئ!

﴿ ذَلِكَ الدِّيْنُ الْقَيْمُ ﴾ دا هم هغه دين سم دى چه هيڅ كوړوالى پر هغه كښى نشته وليكن زياتره خلق نه پوهيږى په توحيد د الله تعالىٰ) يعنى سمه لاره او حق دين هم دغه د فطرت غږ دى، خو زياتره خلق په دغه نكته نه پوهيږى.

﴿ مُنِيْمِيْنَ(لَيْهُ ﴾ حال دا چه تاسی رجوع کوونکی یئ دغه الله ته) یعنی اصلی دین تینگ ونیسئ! او د هم هغه په طرف توبه او رجوع وکړئ! که محض د دنیوی مصلحت لپاره مو دغه کار وکړ نو دین به مو درست نه وی.

وروسته له دی نه د فطرت د دین مهمو اصولو ته پام کرڅولی شوی دی مثلاً اتقاءِ (له الله تعالیٰ څخه ویریدل) د لمانځه سم درول، د خفی او جلی شرک څخه بیزاری او د مشرکانو له عقائدو څخه اجتناب او په دین کښی نفاق، تفرقه نه غورځول.

﴿ رَبُولَيْنَيْ وَتُوْالِينَهُمْ ﴾ له هغو مشرکانو چه تار په تار کړی ئی دی دین خپل او شوی وو دوی دی دین خپل او شوی وو دوی دی دلی دلی دلی دلی هلی دوی ثبته دی خوشاله دی) یعنی د دین الفطرت له اصولو محخه بیل پاتی شوی دی او په خپلو ادیانو او مناهبو کښی ئی نفاق او تفره غور څولی ده، ډیری فرقی ئی سره جوړی کړی دی، د هری یوی عقیده، منهب، مشرب او مسلک سره بیل او جلا (جدا) دی، هر هغه چه په غلطه یا په هوا او هوس ئی کومه عقیده قائمه کړه یا کومه طریقه ئی ایجاد کړه نو یوه تولنه په هغی پسی شوه، لد محه موده وروسته له هغی څخه دیری فرقی جوړی شوی بیا هره یوه فرقه په خپلو هم هغو تاکلو اصولو او عقایدو که شه هم هغه ډیر چتی (بیکاره) او مهمل هم وی، داسی مین گرځیدلی دی چه د خپلی غلطی د امکان تصور ئی هم په ماغزو کښی نه گرځی.

### ۅؘٳڎٙٳڡۜۺٙٳڵػٳڝڞؙڗ۠ۮٷٳڮۿۄؙٷۨؿؙۑڽؚؽؗٳڵؽؗٷٮٛؾڗٞٳۮٚٳ ٲڎٳۊۘۿۄؙۄٞۺڹؙڎؙڒڝٛڐٳۮٳۏۧڔۣؿؿ۠ۺٚؠؙۿؠڔۜڗۣۿؠؙؿؿڔڴۅؙؽ۞ٚڸؽڬڡ۫ٚۯؙٷ ؠؚٮٵٛڶؾؽؙڶۿڎٝۊۺؿٷ۠ٳٞ۫ڡ۫ؽۅؙؽؾۼڶؽٷڽ

او کله چه ورسیږی خلقو ته څه ضرر نو بولی دوی رب خپل په داسی حال کښی چه رجوع کوونکی وی خاص الله ته بیا کله چه وڅکوی (الله) دوی ته له خپله طرفه کوم رحمت (مهربانی) ناڅماپه یوه ډله له دوی نه له رب خپل سره شریکان نیسی دپاره د دی چه ناشکری وکړی (او کافر شی) په هغو (نممتونو) چه ورکړی دی مونږ دوی ته پس ګټه (فائده) اخلځ (ای کفارو څو ورځی) پس ژر به معلوم کړئ تاسی (عاقبت د عمل خپل)

 $|U_{\text{cp}}(\tau)|$ 

تفسیو: یعنی څرنگه چه د هر انسان فطرت په ښو کارونو باندی پوهیږی هم دا راز (قسم) د هر انسان فطرت الله تمالیٰ ته په رجوع کولو هم پوهیږی لکه چه دا حقیقت د خوف او سختی په وخت کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) ډیر لوی کبرجن او سرکش انسان هم د مصیبت او غم په وخت کښی بی اختیاره الله تعالیٰ ته رجوع کوی او د ده په دربار کښی په دعا او زاری شروع کوی او په دغه وخت کښی بی اختیاره الله تعالیٰ ته رجوع کوی او د ده په دربار کښی په دعا او زاری شروع واقعی او حقیقی مالک الملک ئی په یاد پاتی کیږی چه د هغه په طرف انسانی فطرت لاربوونه کوی مگر افسوس چه انسان په دغه حالت تر ډیری مودی پوری قایم نه پاتی کیږی څه وخت چه هغو باطلو معبودانو په ستاینو (صفتونو) لگیا کیږی شی بیا له الله تعالیٰ څخه غافلیږی او د هم هغو باطلو معبودانو په ستاینو (صفتونو) لگیا کیږی، گواکی دوی د خپل دغه وضعیت څخه داسی څرګندوی (ښکاره کوی) چه دغه شی د هم دغو عطا او ورکړه ده او الله تعالیٰ هیڅ شی مونی ته نه دی راکړی (العیاذ بالله) به دی دوی دی څو ورځی خوښ اوسی او مزی دی کوی، موروسته به معلومیږی چه د دغه کفر او ناشکری نتیجه څه کیږی؟ که انسانیت وی نو دی به پوهیدی چه هغه لوی ذات ته چه د ده ضمیر د سختی او مصیبت په وخت کښی ناری کولی هم هغه د دی خبری وړ (مستحق) او لایق دی چه تل ئی په یاد ولرگئ.

# اَمُ اَنْزَلْنَاعَلِيْمُ سُلطنا فَهُوَيَتَكُلُو بِمَاكَانُوْابِ يُشْرِكُونَ ۞

آیا نازل کړی دی مونږ په دوی کوم برهان علمی سند پس هغه خبری کوی په هغه چه وو دوی په هغه سره شریک پیدا کوی (له الله سره دوی بلکه نه مو دی نازل کړی)

تفسیر: یعنی د سلیم عقل او انسانی فطرت شهادت په صاف ډول (طریقه) سره د شرک او کفر تردید کوی نو آیا دوی د هغه په خلاف کوم برهان، حجت او علمی سند لری؟ چه دغه راوښیی چه د الله تعالیٰ په الوهیت کښی بل څوک هم د هغه شریک دی (معاذالله) کله چه هیڅوک نشته نو د هغه د معبود گرځولو استحقاق له کومه شو ؟

# وَإِذَا اَذَهُنَا النَّاسَ رَحَةً فَرُحُوا بِهَا وَإِنْ تَصُِيْهُمُ سِيِّنَا تُبْلَاقَتَامَتُ اَلِدِيُهُمُ إِذَا هُمُونَيْنَظُونَ ۞

او کله چه وڅکوو مونږ په خلقو څه رحمت (مهربانی) نو خوشاله شی دوی په

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

هغه او که ورسیږی هغوی ته څه سختی په سبب د هغو (اعمالو) چه پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی ناڅاپه به بیا دوی ناامیده شی (د الله له رحمت څخه

تفسير: يعني د دغو خلقو عجيب حالت دي. كله چه د الله تعالىٰ له رحمت مهرباني او احسان يه عیش او عشرت کښي له خوښي او خوشالي په خپلو کالیو (جامو) کښي نه ځانیږي او داسي ناز او نخری او کبر او غرور کوی چه خپل حد او اندازه نه پیژنی او خپل حقیقی محسن بیخی هیروی او که کوم وخت د خهلو اعمالو له شامته یه کوم غم یا مصیبت کښی اخته شی نو بیخی ناامیده او مایوس شی او داسی کنی چه اوس داسی څوک نشته چه دغه مصیبت زما له سره لری کړی او زما په امداد قادر وی. د مومن حال د ده په عکس دی. مومن په عیش، عشرت او راحت او نعمت کښي هم تل خپل حقیقي منعم یادوي د الله تعالیٰ له فضل او مرحمت څخه خوښي کوي او يه زړه او ژبه او عمل سره د الله تعالیٰ حمد او شکر ادا، کوی. که په کوم غم او مصيبت كښى مبتلا شى نو هغه يه خورا (ډير) صبر، تحمل سره ګالي (برداشت كوي) او له ياک الله ځني په هغه کښي خپل ځان ته مرسته (مدد) او توفيق غواړي او تل دغسي هيله (طمع) او اميد به خپل زړه کښي يالي چه څومره لوي او سخت مصيبت هم چه وي او په هره اندازه سره چه ظاهری اسباب او وسایل هم مخالف وی یه یقینی ډول (طریقه) د الله تعالیٰ فضل او کرم دغه ګرد (تول) سره یه بل مخ اړولی شی او دغه مکدره فضاء یه یوی منوری هوا سره بدلولی شی. **تنبیه:** یو آیت ئی بخوا له دی نه ویلی و چه «خلق د تنګسی او سختی به وخت کښی خالص د الله تعالیٰ په دربار کښي د عرض او نیاز غږ او آواز کوی» دلته ئي دغه وویل چه «د سختي او بدی د رسیدلو یه وخت کښي دوی بي هیلي او ناامیده کیږی» په دغو دواړو کښي هیڅ اختلاف سره نشته. ړومېنې حالت يعنې د الله تعالىٰ بلل ابتدائي منزل دې بيا كله چه سختې او مصیبت اوږدیږی او امتداد مومی نو بالاخره وارخطا او به هیلی او ناامیده کیږی یا به د ځینو خلقو احوال هغسي وي او د ځينو احوال به داسي وي. والله تعاليٰ اعلم.

### ٱۅؘڬۘۄؙؙڒڔؘۉٳٳؾۜٳٮڵۼۘؽۺؙڟٳڵڗؚۯ۫ۊڮ؈ؙۜؿؿٵٛٛؖٛؖۅؘؽڣؙۅۯڂٳڰڔ؈ٛ۬ ڎ۬ٳڮؘڵٳڽؾۭڵؚڡۜۊؙۄؙۄٟڗؙۼؙۣۯؚ۫ٛڡڹؙۉؙؽ۞

آیا نه وینی (نه دی خبر) دوی چه بیشکه الله پراخوی رزق هر هغه چاته چه اراده وکړی او تنګوی ئی (هغه چاته چه وئی غواړی) بیشکه په دغه (بسط او قبض) کښی خامخا دلائل (د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی. اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

تفسیر: یعنی کامل ایمان او یقین لرونکی پوهیږی چه د دنیا سختی او نرمی او د روزی زیات والی او کموالی او نور گرد (تول) شیان د پاک الله او د قادر خدای د قدرت په لاس کمبی دی. نو هر هغه وضعیت او احوال چه ورباندی راشی لازم دی چه بنده هغه په صبر او شکر سره ومنی! او په قضا سره خپله خوښی او رضاء ښکاره کړی! د راحت او نعمت په وخت کمبی دی صبر او تحمل وکړی! او هیله من (آرزومند) او امیدوار دی اوسی چه الله تعالیٰ په خپل فضل او مرحمت سره دغه ټول زحمت او مصیبت له منځه لری کوی.

# فَاٰتِ دَاالْقُدُولِي حَقَّهُ وَ الْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ بُرِيْدُونَ وَجُهُ اللهُ وَالْوللِكَ هُوُ الْمُقْلِحُونَ ۞

پس ورکړه (ای مؤمنه!) خاوند د قرابت ته حق د ده (چه نیکی او صلة الرحمی ده) او محتاج ته او مسافر ته دغه (ورکول د حقوقو) خیر غوره دی (له امساک څخه) دیاره د هغو کسانو چه اراده لری د ثواب (رضاء) د الله او هم دغه ورکوونکی (د حقوقو) هم دوی دی خلاصیدونکی بریالیان (کامیاب)

تفسیو: یعنی هر کله چه د فطرت په شهادت سره دغه ثابته شوه چه حقیقی مالک او رب العالمین هم هغه باک الله ورکړه او عطا العالمین هم هغه باک الله ورکړه او عطا ده نو په هغو کسانو چه د ده خوښی او رضا غواړی او د ده د لقاء او د لیدلو آرزو او امید لری لاژم دی چه د ده د هغه عطاء او ورکړی څخنی څه شی د ده په لاره کښی صرف کړی. او د مسافرانو، محتاجانو او بی وسو خپلوانو له احواله ځان خبر او هغری له خپل محان څخه خوشاله کړی! او د خپلوانو حقوق درجه په درجه اداء کړی! نو دغسی بندګانو ته الله تعالیٰ په دنیا او آخرت کښی خیر ور په برخه کوی.

# وَمَّااتَيَّتُوُمِّنَ رِّبَالِيَرُنُو ۚ فِنَ اَمُوالِ التَّاسِ فَلاَيُوْنُو اعِنْدَ اللَّهِ وَمَّاالَيَّتُوُ مِّنَ ذَكُو ةٍ حُرِيدُونَ وَجُهَ اللهِ فَاوُلَلِكَ هُوُ الْمُضْعِفُونَ ۖ

او هغه څه چه ورکوئ ئی تاسی له سود نه دپاره د دی چه زیات شی په مالونو د خلقو کښی پس نه زیاتیږی هغه په نزد د الله او هر هغه څه چه ورکوئ ئی تاسی له زکات څخه چه اراده لرئ تاسی په هغه سره د ثواب (او اتلهااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

#### رضاء) د الله پس دغه (محضالله ورکوونکی) هم دوی دی زیاتوونکی (د حسناتو خپلو)

تفسیو: یعنی که مجه هم په سود سره ظاهراً د مال زیاتوالی ښکاری، لیکن په حقیقت کښی هغه کمیږی لکه چه د کوم انسان بدن د پرسوب له امله (وجی) غټ او محورب ښکاری نو دغه د صحت او روغییا علامه نه بلکه د رنځوری نبخه او د مرګ پیغام دی او د زکات له ورکولو مخخه اګر که په ښکاره ډول (طریقه) سره داسی ښکاری چه د هغه مال کمیږی مګر هغه په حقیقت کښی زیاتیږی لکه چه د کوم مریض بدن له مسهل او تنقیی مخخه وروسته ضعیف او ناتوانه ښکاری مګر بالاخره د ده صحت به کیږی د سود او زکات حال د انجام په اعتبار هم داسی وګنئ ﴿ یَمْتُونُ اللَّهُ اللَّهُ

تنبیه: عجینو مفسرینو له «ربوا" مجنی دلته سود نه دی مراد کړی بلکه د آیت مطلب ئی داسی بیان کړی دی چه هر هغه انسان چه بل چاته په دغه مقصد یو څه شی ورکړی چه هغه به له دغه څخه زیات شی ورکړی لوی احسان به ورسره وکړی. نو دغه ورکړه د الله تعالیٰ په دربار کښی د ثواب او برکت موجب نه ګوځی که څه هم مباح ده او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حق کښی دغه اباحت هم نه لری لقوله تعالیٰ «ولاتمنن تستکثر» د المدثر (۱) رکوع ۲ آیت «۲۹ جزء» والله تعالیٰ اعلم.

# ٱللهُ الَّذِي خَلَقَكُو نُتَوَرَزَقَكُو نُتَوَيْمُ يُمِينَتُكُو نُتَوَيِّغُومِينَكُو هُلَ مِنْ شُرِكَا يِكُومَن يَفْعُلُ مِنُ ذَلِكُوْمِنَ شَيْ أَسْجَلَتُهُ وَتَعَلَلْ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُ

الله هغه (مطلق قادر دی) چه پیدا کړی ئی یئ تاسی (په درکولو د روح سره) بیا ئی روزی درکړی ده تاسی ته بیا مړه کوی بیا به ژوندی کړی تاسی (په بعث) سره آیا شته له دغو شریکانو ستاسی داسی څوک چه کولی شی هغه له دغو (محلورو واړو کارونو) محخه کوم شی ؟ (بلکه نشی کولی) پاکی ده الله ته او ډیر لوی پورته دی شان د الله له دی نه چه شریک پیدا کوی دوی (له الله سره)

تفسیر: یعنی وژل، ژوندی کول، روزی ورکول، نور گرد (تول) شیان د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی دی نو بل شریک ئی له کومه شو او څرنگه د الوهیت مستحق و گرځید ؟ اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

## ڟؘۿڒٳڷڡ۬؊ؘۮؙڣ۬ٵڵؠڗؚۜۘۊٵڷ۪ۼۘڔ۫ۑؚؠٵػڹۘٮؙؾؗؠؽؙؚؠؽۘٵٮؖٛٛ۠ؾ۠ٳڛ ڸؚؽؙۮؚؽۛڡٞۿؙۄ۫ڹۼڞؘ۩ێڹؽؘۼؠڵٷٳڶۼۘڵۿۿؙۄؙڗؠؙڿؚۼؙۄؙڹ۞

ظاهر شو (آثار د) فساد په بر او بحر (په وچه او لونده) کښی په سبب د هغې (ګناه او شرک) چه کړی دی لاسونو د خلقو دپاره د دی چه وڅکوی (الله) دوی ته څه (سزا) د هغو (عملونو) چه کړی دی دوی دپاره د دی چه واوړی دوی (له دغو بدیو نه)

تفسیر: یعنی خلق د فطرت په دین قایم پاتی نشول، کفر او ظلم په دنیا کښی خمپور (خور) شو او د هغو له شامته په ملکونو او جزایرو کښی خرابی او فساد خور شو نه په وچه کښی امن او سکون پاتی شو او نه په لونده کښی د ځمکی مخ فتنی او فساد ونیو، بحری جنګونه او د جهازونو جنګونه او دله ماریو په سمندرونو کښی هم لوی شورماشو او طوفان ونښلاوه دغه ګرد (تول) د دی له امله (وجی) چه الله تعالیٰ اراده وکړه چه بندګان ئی د خپلو بدو اعمالو لړ څه خوند په دنیا کښی هم وڅکی پوره سزا خو دوی ته په آخرت کښی ورکوله کیږی مگر د هغی لړه نمونه هم دلته په هم دغه دنیا کښی دوی ته ورښوله کیږی ممکن دی چه ځینی خلق وویریږی او په سمه لاره روان شی.

تنبیه: د بندگانو د بدو کارونو له سببه په وچه او لونده کښی د خرابی خپریدل (خوریدل) که 

غه هم تل شوی دی او کیږی به، لیکن د نړی تاریخ د هغه بی مثاله ویروونکی تخریب مثال چه 

د محمدی بعثت څخه مخکښی په عام ډول (طریقه) سره په مشرق او مغرب، وچه او لونده ئی غلبه 
کړی وه نشی موولی، اروپائی غیرونکو (محققینو) د دغی زمانی د تیاره حالت کومه نقشه چه 
ویستلی ده د هغی د لیدلو څخه د دی خبری اندازه په به ډول (طریقه) سره کیدی شی چه له 
اسلامی مؤرخینو څخه پرته (علاوه) نور هم په دغه مشهور او معروف صداقت هیڅ ډول (طریقه) 
تنقید او نکته کیری نشی کولی و گورئ د فرید وجدی دائرة المعارف د حمد ماده جائی چه د 
هم دغی عمومی فتنی او فساد په ملحوظ فتاده رحمة الله دغه آیت د جاهلیت په زمانی حمل کړی

#### قُلُسِيُرُوْافِي الْرَئِضِ فَانْظُرُوْاكِيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلُ كَانَ ٱكْثَرُهُمُو مُّشَبُرِكُنَ®

اتلهمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

ووایه (ای محمده! مشرکانو ته) چه وګرځئ په ځمکه کښی (د تیرو امتونو) پس وګورئ څرنګه شوه خاتمه د هغو کسانو چه پخوا له دوی څخه وو، ؤ زیاتره د دوی مشرکان «نو د خپل شرک په سبب هلاک شول»

**تفسیر:** یعنی د زیاترو شامت د شرک په وجه راغلی دی او د ځینو نورو به د نورو ګناهونو له سببه راغلی وی.

## فَأَقِتُو وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ الْقَيِّرِونَ تَمْلِ اَنْ يَّالْقَ يَوْمُ لِّلْ مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللهِ يَوْمَبِ إِيَّضَتَّ عُونَ۞

پس برابر کړه مخ (وجود) خپل دین سم (معتدل د اسلام) ته پخوا له هغه چه راشی هغه ورځ چه نشته هیڅ بیرته ګرځیدل هغی ته له (جانبه د) الله په دغه ورځ کښی به تار په تار شی دغه مخلوق (چه ځینی به جنت ته ځی او ځینی به دوزخ ته)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی خو فتنه او فساد خپرر (خور) شوی دی نو تاسی پر سم او معتدل دین چه د فطرت دین دی په ښه شان سره قایم او تینگ اوسع! چه د گردو (ټولو) خرابیو او مفاسدو علاج په هم دغه دین سره دی. پخوا له هغه چه راشی هغه ورځ چه نشته هیځ بیرته کرځیدل هغی ته له جانبه د الله تعالیٰ یعنی د الله تعالیٰ له طرفه د هغی راتلل قطعی او یقینی دی او هیڅ یو قوت او طاقت د هغی مخه نشی نیولی او نه به ئی په خپله الله تعالیٰ وځندوی (ایسار کړی). په دغه ورځ کښی به تار په تار شی دغه مخلوق یعنی نیکان جنت ته او بدان دوزخ ته لیږی. «فریق فی الجمعیر» د الشوریٰ (۱) رکوع ۷ آیت (۲۵) جزء. حضرت شاه صاحب دغه د دنیا په احوالو حمل کوی او لیکی «یعنی د دین غلبه به وی په سزا رسیدلی چاله دین غلبه به وی په سزا رسیدلی کسان به سره جلا (جدا) شی او د الله جل چلاله مقبول بندگان به سره بیل شی.

مَنْ كَفَرَافَعَكَيْهُ وُهُوُهُمُ الْهُوْمُنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِانْفُسِهِمُ يَمْهَدُونَ ﴿لِيَجُزِى الَّذِيْنَ الْمَنُوْ اوَعَمِلُوا الطَّلِلْحَتِ مِنْ فَضْلِلْمُ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَلِمْ يُنَ۞ اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

هر څوک چه کافر شو پس په هغه ده (سزا) د کفر د هغه او هر څوک چه وکړی (نیک عمل) پس خاص لپاره د ځانونو خپلو فرشونه غوړوی او په زړه پوری سامانی جوړوی لپاره د دی چه جزا ورکړی (الله) هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) له فضله خپل څخه، بیشکه چه الله نه خوښوی کافران (نو ځکه ئی په دوزخ کښی غورځوی)

تفسیو: یعنی هر محوک چه کافر شو پس په هنه ده سزا د کفر د هنه چه د هغو ګناه او وبال 
به پری لویږی او هر محوک چه وکړی نیک عمل پس خاص دپاره د محانونو خپلو فرشونه غوړوی او 
په زړه پوری سامانی جوړوی یعنی په جنت کښی د دوی د آرامی او هوسائی (راحت) له پاره 
تیاری کبیی. او دپاره د دی چه جزاء ورکړی الله تعالیٰ هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی 
او کړی ئی دی ښه عملونه له فضل خپل محخه یعنی هومره چه ښه او نیک وی هغه ته به هم یوازی 
د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره جنت ور په برخه کیږی «بیشکه چه الله تعالیٰ نه خوښوی 
کافران نو محکه ئی په دوزخ کښی غورځوی» یعنی هر محوک چه هغه حقیقی مالک نه خوښوی 
هغه به چیری ښه محای ومومی.

## وَمِنَ الْنِتِهَ آنَ يُرْسِلَ الرِّيْحَمُنَشِّرْتِ وَلَيْنِيْفَكُوْتِنَ تَصْمَتِهِ وَلِتَجْدِيَ الْفُلُكُ بِأَمْرِ الْ وَلِمَنْمَعُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَكُمُ تَشَكُرُونَ ۞

او ځینی له نښو (د قدرت) د الله دا دی چه رالیږی بادونه زیری ورکوونکی او دپاره د دی چه وڅکوی په تاسی (په سبب د دغو بادونو) ځینی (مزی) د رحمت خپل او بل دپاره د دی چه روانه شی پری بیړی په امر حکم د الله او دپاره د دی چه طلب کړئ (په چلولو د بیړی له ځینو) له فضل د الله څخه او دپاره د دی چه تاسی شکر وباسئ (په دغو نعمتونو)

تفسیر: یعنی بادونه د رحمت د باران زیری او بشارت راوری بیا د الله تعالیٰ لطف او مهربانی باران وروی. او رالیپری بادونه له پاره د دی چه روانه شی پری بیری په امر حکم د الله تعالیٰ سره یعنی بادوان لرونکی جهازونه او بیری په باد سره چلیپی او درومی او دخانی جهازونو او استمرونو ته هم د موافق باد له الوطو محخه په تک کښی کومک او معاونت رسیپی. او دپاره د دی چه طلب کمرئ تاسی په چلولو د بیری له ځینو له فضل د الله تعالیٰ محخه او له پاره د دی چه تاسی شکر وباسځ په دغو نعمتونو یعنی د جهازونو په ذریعه تجارتی اموال منتقل او وړل کیپی او |U(qq)(71)|

د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره ډیره جه ګټه (فائده) تری اخیستل کیدی شی بیا د الله تعالیٰ په دغو نعمتونو په جه شان سره د ده شکر ادا، کړئ!

تنبیه: پخوا له دی نه په بر او بحر کښی د فتنی او د فساد د خوریدلو ذکر وو د هغه په مقابل کښی د نته د الله تعالیٰ د نعمت او د زیری یادونه وشوه، ښائی دی ته هم اشاره وی چه د غبار، دوپو او بخار له خوریدو وروسته دی ته هیله من (آرزومند) او امیدوار اوسو چه د الله تعالیٰ د رحمت باران راتلونکی دی، داسی یخ او ساړه بادونه الوځی او چلیږی چه د پاک الله د رحمت او فضل زیری او بشارتونه ورکوی، کفارو ته ښائی چه له شرارت او د نعمت له کفران مخجه لاس واخلی! او د الله تعالیٰ دغو مراحمو او مهربانیو ته وګوری! او دوی دی د ده د شکر ګزارو بندگانو ځنه په شکرات و دی دی د ده د شکر ګزارو بندگانو ځنی خپل محان وګرځوی.

## وَلَقَدُا اَيْسَلْنَامِنَ قَبْلِكَ رُسُلًا إلل قَوْمِهِمْ فَجَآءُوُهُمُ وِبِالْبَيِنَّتِ فَانْتَقَمُنَا مِنَ الَّذِيْنَ اَجُرَمُوا وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَانَصُرُ الْمُؤْمِنِيْنَ

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ پخوا له تا (ای محمده! نور) رسولان په طرف د قومونو د دوی ته پس راغلل (دغه رسولان) دوی ته په معجزو ښکاره ؤ (د قدرت) پس بدل واخیست مونږ له هغو کسانو چه کافران شول (نو دوی مو هلاک کړل او مؤمنانو ته مو نصرت ورکړ) او دی حق (تفضلاً) په مونږ نصرت د مؤمنانو

تفسیر: یعنی پخوا کی ویلی وو چه مقبول او مردود سره بیل کری شی. په منکرانو د دوی د گناه وبال او سزا، لویږی او پاک الله دوی نه خوښوی اوس دا ښکاره کوی چه د دغی خبری اظهار به په دنیا کښی هم کیږی. دا د الله تعالیٰ عادت او وعده ده چه له مکذبینو او مجرمینو څخه ضرور انتقام اخلی او کامل مؤمنان په خپلی مرستی (مدد) او اعانت سره په دښمنانو غالبوی. په منځ کښی د باران ذکر ځکه راغی خرنګه چه د رحمت د باران د نزول څخه پخوا بادونه چلیږی هم داسی د دین د غلبی علایم هم روښانه کیږی.

ٱللهُ الَّذِي يُرُسِلُ الرِّلْيَحَ فَتُشِيْرُسَحَا بَافَيَبَسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيَفَ يَتَنَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَغُرُجُ مِنُ خِلْلِهِ ۚ فَإِذَا اَصَابَ بِهِ اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

## مَنْ يَشَاءُمِنُ عِبَادِ ﴾ [ذا هُوُ يَسْتَبْشِرُونَ ۞

الله هغه (مطلق قادر) دی چه رالیږی بادونه پس پورته کوی (په هوا کښی) وریځی پس خوروی دغه (وریځی) په آسمان کښی څرنګه چه اراده وکړی (الله) او ګرځوی دغه (وریځی) ټوتی لاثدی باندی پس وینی به ته (ای مخاطبه محامحکی د) باران چه راوځی له منځه د دغی (وریځی) پس کله چه ورسوی دغه باران هغه چاته چه اراده وکړی (الله) له بندګانو خپلو ناڅاپه دوی خوشالیږی پری (او زیری پری کوی)

تقسیو: یعنی الله تعالیٰ وریخی اول یو لوری ته او وروسته بل لوری ته خپروی (خوروی) هم داسی 
دین به هم منتشر او هر چیری خپور (خور) کری لکه چه وئی هم کرل «او گرځوی دغه وریځی 
توتی توتی لائدی باندی پس وینی به ته باران چه راوځی له منځه د دغی وریځی پس کله چه 
ورسوی الله دغه باران هغه چاته چه اراده وکړی له بندگانو خپلو ناڅاپه دوی زیری کوی، 
خوشالیږی پری» یعنی هم داسی هر څوک چه د ایمان او روحانی باران څخه ګټه (فائده) اخلی 
نو خوجی یری کوی.

## وَ إِنْ كَانْوَامِنْ مَّبْلِ اَنْ يُنَازِّلَ عَلَيْهُمْ مِنْ مَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ ·

او بیشکه چه وو دوی پخوا له دی چه نازل کړی شوی ؤ په دوی (باران) پخوا له (ظهوره له) دی (وریځی او باران) خامخا ناامیده وو (له ورښت څخه ئی)

تفسیو: یعنی پخوا له دی نه خلق ناامیده وو تر دی چه د باران له راتکه لړ محه پخوا هم بیخی مایوس شوی وو چه په دغه باران به دغه مړه ژوندی شی محنکه چه د انسان حال ډیر عجیب او غریب دی په لړ وخت کښی ناامیده او خپه کیږی بیا له لړ محه وخت نه وروسته له ډیری خوښی نه خاندی او ډیر خوشالیږی.

## فَانْظُوْ إِلَى الْإِرَحُمَتِ اللّهِ كَيْفَ يُثِي الْأَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا ۗ إِنَّ ذَٰ لِكَ لَمُحِي الْمَوْقُ ۚ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٌ تَوْيُرُ۞

نو وگوره (ای مخاطبه) نښی د رحمت (باران) د الله ته چه څرنګه ژوندی

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

کوی دی دغه ځمکه په باران (د وښو په زرغونولو سره) وروسته له مړوالی او وچوالی د هغی بیشکه دغه (ژوندی کوونکی د ځمکی) خامخا ژوندی کوونکی د مړو هم دی. او هغه (الله) په هر شی باندی (چه اراده وکړی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی ژوندی کول او مړه کول دی)

تفسیر: یعنی غو ساعته پخوا له هر لوری خاوری او دوړی پورته کیدی او ځمکه و چه بی رونقه او مره پرته و ناغاپه د الله تعالیٰ له مهربانی څخه ژوندی، شنه او زرغونه شوه او دغه باران د ځمکی دغه پټ قوتونه څرنګه ویښ او راژوندی کړل، هم دغه حال دی په روحانی باران هم قیاس ځمکی دغه پټ قوتونه څخه به په مړو نړونو کښی نوی روح پیلا شی او د الله تعالیٰ دغه ځمکه د «ظهر الفساد فی البر والبحر» له مرگ څخه وروسته به بیا ژوندی کیږی له هر طرفه به د الله تعالیٰ د رحمت نښی او د دین آثار څرګندیږی (مکاره کیږی) هغه استعداد او قابلیت چه د مودو راپه دی خوا په خاورو کښی موجود ؤ د رحمت د باران په مخاخکو سره ئی تر او تازه څرکنده او بدکاره کوی لکه چه الله تعالیٰ د محمدی بعثت په وسیله دغه جلوه دنیا ته رابدکاره

﴿ لِتُطْلِكُنْكُولِكُولُ ﴾ بیشکه هم دغه محی الارض خامخا ژوندی کوونکی د مرو هم دی او هم دغه الله تعالیٰ په هر شی باندی چه اراده وکړی بنه قادر دی) یعنی دلته به مرو رړونو ته روحانی ژوندون ورکړی او د قیامت په ورځ به په مرو جسدونو کښی بیا نوی روح اچوی. د الله تعالیٰ د کامل قدرت په مقابل کښی هیڅ شی ګران او مشکل نه دی.

## وَكَيِنُ السَّلْنَارِيُّ افْرَاوُهُ مُضَفَّرًا الطَّلُوا مِنْ بَعَٰكِ مِيَّافُهُ وُنَ @

او قسم دی که ولیږو مونږ باد (په شنه کښت ـ فصل ) پس وبه وینی دوی دا کښت (فصل) تک زیړ نو خامخا وبه ګرځی دوی وروسته له دغه زیړوالی کافران (په تیرو نعمتونو ای محمده! دوی نه د پوهی او منلو تمه مه کوه)

تفسیر: یعنی ړومبی ناامیده وو کله چه باران وشو او وچه کلکه ځمکه تری تکه شنه ژوندی رزعونه شوه او خلق تری خوښ او خوشال شول، اوس که مونږ له هغه وروسته یو سخت باد والوڅوو چه د هغه په اثر د دوی ګرد (ټول) کښتونه (فصلونه) په شینوالی کښی وچ کلک او تک زیر وګرځی. نو سم د لاسه د دغو خلقو وضعیت بللیږی او د الله تعالی ګرد (ټول) احسانونه هیروی او په کفران او ناشکرئ شروع کوی. لنډه دا چه د دوی شکر ګزاری او ناشکری ټول د دنیوی اغراضو تابع دی او دلته د دی په نسبت وائی کله چه انسان د الله تعالیٰ په فضل او احسان په خپل مقصد او مراد وورسید نو نه خائی چه بی خوفه وګرځی څکه چه د ده قدرت راز

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

راز (قسم قسم) څرګندییوی (ښکاره کیږی)، دا نه دی معلوم چه دغه درکړی نعمت کله درڅخه پیرته اخلی ؟ او ښائی دی لوری ته هم اشاره وی چه د دین کښت (فصل) وروسته له دی نه چه په دنیا کښی تک شین او ښه زرغونییی بیا د مخالف باد له اثره مراوی او ویجاړ او تک زیړ اوړی نو په دغه وخت کښی نه ښائی چه انسان مایوس او پریشانه شی.

## فَاتَّكَ لَاشُئِمُ الْمَوْتَىٰ وَلَاشُئِمُ الصُّحَّ اللَّهُ عَآءَ إِذَا وَلُوَّامُنْ يِرِينَ وَمَّااَنَتَ بِهٰدِ الْعُثِي عَنْ صَلَلَتِهِمْ إِنْ تُشْبِعُ اللَّامَٰنُ يُؤْمِنُ بِالنِّيَا فَهُرُمُّسُلِكُونَ شَ

پس بیشکه ته نشی اورولی مرو ته (او دغه کفار هم حکم د مرو لری) او نشی اورولی ته کنو ته غږ (د بللو) کله چه وګرځی دوی په داسی حال کښی چه شا ګرځوونکی وی (تاته) او نه لی ته سمه لاره ښوونکی (د زړونو) ړندو ته له ګمراهی د دوی، نشی اورولی ته (د پوهی او منلو په اورولو سره) مګر هغه چاته چه ایمان نی راوړی وی په نښو د قدرت زمونږ پس دوی مسلمانان غاړه ایښودونکی دی

تفسیر: یعنی الله تعالی هر راز (قسم) قدرت لری. مری ژوندی کولی شی تاته د دغی خبری قدرت نشته چه په مرو خپله خبره ومنلی شی یا په کنو خپله خبره واورولی شی. یا پندو ته سمه صافه لاره وسیی خصوصاً کله چه دوی په خپله د اوریدلو او لیدلو اراده هم ونه لری پس ته د دوی د دغه کفر او ناشکری څخه مه غمجن کیږه ستا کار یوازی تبلیغ او دعوت دی. که کوم بدبخت ئی نه اوری یا ئی نه منی نو له دغه څخه تاته څه نقصان نه پیښیږی ستا خبره همغه څوک اوریدی شی چه زمونږ په خبرو او ښکاره نښو یقین او باور لری او د تسلیم او انقیاد په صفت موصوف وی.

تنبیه: هم داسی یو بل آیت د «نمل» د سورت به آخر کښی هم تیر شوی دی بمائی هلته دی وکتلی شی. مفسرین په دغه موقع کښی د «سماع الموتیٰ» په بحث کښی غییدلی دی چه په دغه مسئله کښی د صحابه و رضی الله تعالیٰ عنهم له زمانی راهیسی اختلافات جریان لری او دواړو خواو قرآنی نصوص او نبوی احادیث وړاندی کړی دی. دلته ښائی چه په دغه خبره باندی سری وپوهیږی چه په دنیا کښی هیڅ یو کار بی د الله تعالیٰ له مشیت او ارادی محخه نشی کیدی. مکر که انسان کوم کار د عادی اسبابو په دائره کښی په خپل واک (قبضه) او اختیار سره کوی نو هغه کار چه د عبومی عادت په خلاف په فوق العاده طریقه سره

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

وشی د هغه نسبت مستقیماً الله تعالیٰ ته کوی. مثلاً که یو سری په چا د توپک ډزی وکړی او په ګولی ئی ووژنی نو دغه وژل (عرفاً) د هم هغه وژونکی فعل ګڼل کیږی. او فرض ئی کړئ که په يو موتى كتكيو سره سلامت لښكر تباه او برباد شي نو دغه فعل په داسي الفاظو سره تعبيروي چه الله تعالیٰ په خپل قدرت سره هغه لښکر سپيره او پناه کړ، سره له دی چه په ګولی وژل هم بی د الله تعالیٰ له ارادی او مشیت څخه نه واقع کیږی. او که د الله تعالیٰ اراده نه وی نه ګولی او نه بم او نه بل شی له سره خپل تاثیر ښوولی شی. د الانفال په (۲) رکوع ۱۷آیت کښی راغلی دى ﴿ فَلْتَقْتُنْكُو مُولِكِنَ اللهُ مَنْكُورُ وَمَازَعَيْتَ الدُّرْدَيْتِ وَلِينَ اللهُ رَلَّى اللهُ رَلَّ دلته د خارق العاده ُتوب له كبله (وجي) د «قتل» او «رمي» نفي له نبي او له مؤمنانو څخه وكړه او مستقيماً د هغې نسبت ئې الله تعالىٰ ته كړى دى. هم داسې د 🏟 ﴿ وَالْكَالِاتُشِهُ الْمَوْلُى ﴾ مطلب وګټیځ! یعنی ته نشی کولی چه څه ووائی او خپل غږ مړو ته واوره وی. ځکه چه دغه شی د ظاهری او عادی اسبابو په خلاف دی. هو! د الله تعالیٰ په قدرت د ظاهری اسبابو یه خلاف که ستاسو کومه خبره مری واوری نو له هغه څخه هیڅ یو مؤمن انکار نشی کولی. اوس که د نصوصو څخه د ځینو خبرو اورول چه په دغی غیر معمولی طریقی سره ثابت شی تر هم هغه حده پوری ښائي چه مونږ هم د سماع الموتي قائل اوسو. محض د قياس له مخې نشو کولي چه نوری خبری هم د دغی سماع لاندی راوړو. په هر حال په دغه آیت کښی د اسماع له نفی ځینی مطلقاً د سماع نفى نه كيږى. والله تعالىٰ اعلم.

## لَلْهُ اللَّذِي يُ خَلَقَكُمُ مِنْ فَنَعْنِ ثُمَّرَجَكَلَ مِنْ بَعُونَ فَعُفِ قُوَّةً تُمَّرَجَعَلَ مِنْ بَعُدِ قُوَّةٍ ضُعْفًا وَشَيْبَةَ يُخْلُقُ مَا يَشَأَغُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ

الله هغه (مطلق قادر) دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی له کمزوری (شی څخه چه نطفه ده) بیا ئی درکړی دی وروسته له بل ضعف (د طفولیت) قوت (د ځوانی) بیا ئی درکړی دی وروسته له قوت (د ځلمیتوبه) ضعف او د ویښتو سپینوالی پیدا کوی الله هر هغه شی چه اراده وکړی (د پیدایښت د هغه) او هم دغه (الله) ښه عالم دی ښه قادر دی (په هر شی)

تفسیر: یعنی کوچنی (ماشوم) د پیدایښت په وخت کښی بی حده کمزور او ناتوانه وی. بیا ورو ورو قوت مومی، تر دی چه د ځلمیتوب په وخت کښی د ده زور او قوت خپل انتهائی حد ته ورسیږی او د تول زور او قوت ترقی د څلمیتوب په وخت کښی وی. بیا ورو ورو عمر مخ په زوړوالی درومی او له زور او قوت نه وروسته د کمزوری آثار څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه د هغی انتهائی حد سپین ډیری توب او زوړوالی دی، په دغه وخت کښی ګرد(تول) اعضاء سست او اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

کمزوری کیدی او په قوتونو کښی ئی فتور او تعطیل واقع کیدی. د قوت او ضعف دغه گردی هم (نولی) ترقی او تنزل د پاک الله د قدرت په لاس کښی دی هر قسم چه د الله تعالیٰ اراده وی هم هغسی یو شی جوړوی او هغه د ضعف او قوت له مختلفو ادوارو څخه تیروی، هم دغه الله تعالیٰ ته هر نوع قوت او قدرت حاصل دی او هم دغه الله تعالیٰ ښه پوه او بنه عالم دی چه کوم یو شی په کوم وخت کښی او په کومو کومو حالاتو کښی په څه ډول (طریقه) سره ښائی چه موجود وی ؟ نو په مونږ واجب او لاژم دی چه د هم دغه الله تعالیٰ جال واعلیٰ شانه واعظم برهانه او د ده د رسولاتو خبری په بنه شان سره واورو. ښائی په دغه کښی دی طرف ته هم اشاره کړی وی هم شعنی چه تاسی ته ئی وروسته له کمزوری څنی زور او قوت درکړ مسلمانانو ته به هم پس له دغه ضعفه قوت ورکړی او هغه دین چه اوس په ظاهر کښی کمزوری او کم قوته ښکاری څو ورځی وروسته به د ډیر زور او قوت خاوند وگرځی او خپل عروج او شباب ته به ورسیږی. له هغی وروسته بیا کیدی شی چه یوه زمانه د مسلمانانو د ضعف دوره هم راشی. نو سره له هغی لاژمه ده چه دغه خبره تال په یاد وساتله شی چه قادر خدای په هر وخت کښی ضعف په قوت سره به بدلولی شی مکر د داسی امر د وقوع له پاره مخصوص صورتونه او اسباب شته، والله تعالیٰ اعلم.

## وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ هُمَالِبُنْوَ اغَيْرَسَاعَةٍ

او په هغی ورځی کښی چه قائم شی قیامت نو قسمونه به خوری مجرمان (کافران په دی) چه نه دی پاتی شوی (په دنیا کښی) غیر له یو ساعته

تفسیو: یعنی په قبر یا په دنیا کښی به هستوګنه ورته ډیره لړه ښکاری. څه وخت چه غم او مصببت د ده په سر باندی ودریږی او دی ورته وګوری نو په ډیر افسوس او ارمان سره به ووائیی چه د برزخ او د دنیا ژوندون ډیر ژر راباندی تیر شو او لږ څه ډیل او مهلت راپه برخه نشو چه په هغه کښی مو د دغه دردوونکی عناب څخه د نجات له پاره څه سعی او کوشش کړی وی. یا په دنیا کښی لږ ډیره موده پاتی کیدو څو د دغی ورځی له پاره مو څه تهیه او تیاری کړی وی دغه مصیبت خو یو ناڅاپه راته پیښ شو.

#### گنالِك كَانْوُايْؤُفِكُوْنَ@

هم دا رنګه (چه دوی دروغ وائی په آخرت کښی) وو دوی چه ګرځول کیدل به (له رښتیا نه په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی لکه چه هم هغلته د دوی داسی ویناوی به غلطی او دروغ وی هم داسی وپوهمبدئ چه

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

په دنیا کښی به هم دغه خلق چتی (بیکاره) او غلط خیالات او معکوسی او منقلبی خبری او اتری به سره کوی.

## وَقَالَ الَّذِيْنَ أُوْتُواالْمِلْوَ وَ الْإِيْمَانَ لَقَدُلِمِثُتُوْ فِي كِتْبِ اللهِ إلى يَوْمِ الْبَعْثِ نَفَهٰذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَكِثُكُو كُنْتُوُ لِاتَّعْلَمُوْنَ۞

او وائی به دوی ته هغه کسان چه ورکړی شوی ؤ دوی ته علم او ایمان (یعنی انبیاء، پرښتی، مؤمنان چه ولی دروغ وائی بلکه) خامخا په تحقیق ډیر پاتی شوی یئ (په دنیا کښی چه هغه لیکلی دی) په کتاب د الله (لوح محفوظ) کښی تر ورځی د بعث پوری پس دغه ده ورځ د بعث (چه تاسی تری منکران وئ) ولیکن تاسی وئ تاسی په دنیا کښی چه د جهل او غفلت له امله (وجی) نه پوهیدئ (د دغی ورځی په وقوع)

تفسیر: یعنی مؤمنان او پرښتی به په دغه وخت کښی د دوی تردید کوی او دوی ته به داسی وائی چه تاسی دروغ او خوشی چتی (بیکاره) خبری کوئ یا په مغالطه کښی لویدلی یئ چه مونږ په برزخ یا په دنیا کښی له یو مساعت څخه زیات نه یو پاتی شوی. تاسی د الله تعالیٰ د علم او د ده د خبر او د لوح محفوظ د لیکنی سره سم د قیامت تر ورځی پوری په دنیا او په برزخ کښی اوسیدلی یئ چه د یوی شیبی (لحظی) په اندازه هم په هغه کښی څه کمی نه دی واقع شوی. نن له هم هغی وعدی سره سم هغه ورځ رارسیدلی ده اوس هغه وګورئ چه تاسی پری نه پوهیدی او نه مو منله که له پخوا څخه مو په دغی ورځی یقین کړی وی او له تیاری سره ورته راغلی وی نو د دغه ځای له لنتونو او مسرتونو څخه به محظوظ او متمتع شوی وی. او د دغو انعامونو او اکرامونو د لیدلو په مقابل کښی به مو داسی ویل چه دغه ورځ په ډیر څنډ (ایسارتیا) او ډیل راغلی ده او مونږ د دی د راتللو ډیر انتظار او اشتیاق ویستلی دی لکه چه مؤمنان نی هم داسی ګڼی.

## هَيُوْمَ إِن لاينفَعُ الدِيْنَ طَلَمُوا مَعْذِر رَتُهُ وُ وَلاهُ وُيُسْتَعْتَبُونَ @

پِس په دغی ورځی کښی به نه رسوی ګټه (فائده) هغو کسانو ته چه ظلم کړی دی دوی (په ځانونو خپلو په کفر سره) عذر د دوی او نه به دوی وبللی شی راضی کولو د الله ته (یا به نه له دوی نه معذرت غوښتلی کیږی). اتلهااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

تفسیو: یعنی نه به کوم معقول عذر وړاندی کولی شی چه د دوی په کار ورشی او نه به دوی ته داسی ویل کیږی ښه ده اوس د توبی او اطاعت په ذریعه د الله تعالیٰ خوښی او رضا حاصله کرئ ! ځکه چه د هغو وخت تیر شوی دی. او اوس پرته (علاوه) له دی نه چه د دایعی سزا ربړونه (تکلیفونه) وګالئ(برداشت کرئ) بل هیڅ یوه چاره او مخلص نه دی پاتی

# وَلَقَدُ خَرَبْنَالِلنَّاسِ فِي هٰذَاالْقُرُ إِن مِن كُلِّ مَثَلِ وَلَهِ مُعَمَّمُ مُ

او خامخا په تحقیق بیان کړی دی مونږ دپاره د خلقو په دغه قرآن کښی له هر قسم مثال (چه مفید واقع کیږی دوی ته) او (قسم دی ای محمده!) که راوړی ته دوی ته کوم آیت د قدرت نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) هغه کسان چه کافران شوی دی (عنادأ) چه نه یئ تاسی (ای محمده! او مؤمنانو!) مګر (دروغجنان) باطل ویونکی

تفسیو: یعنی په دغه وخت کښی به ډیر انسوس او ارمان کوی مگر نن چه د الله تعالی د خوسی، رضا او لقاء حاصلولو وخت او موقع ده او عظیم الشان قرآن دوی ته داسی عجیب مثالونه او دلیلونه بیان او راز راز (قسم قسم) خبری ورته کوی او په هره ممکنه طریقه سره ئی په خپل خیر او شر پوهوی خو سره له هنه هم دوی په هغو باندی خپل ځان نه پوهوی او نه د هغو هیځ یو پند او خبره اوری، محومره مهم او عالی آینونه چه دوی ته واوروئ یا ډیر لوی اوصاف او مرکند (بنکاره) معجزات وربنکاره کړئ نو دوی د هغو په اوریدلو او لیدلو داسی وائی چه تاسی رسول الله او مسلمین کردو (ټولو) لاسونه سره یو کړی دی او دغه دروغ مو(المیاذ بالله) له خپله ځانه جوړ کړی دی، یو تن مو غو آیتونه جوړوی او درلولی ئی او نور د هغه تصدیق کوئ یو جادو او کوډی کوی او نور دغه ته تیار ولاړ دی چه په هغه ایمان راوړی، په دغه ډول (طریقه) مو گردو (ټولو) سره یو تړون کړی دی او یوه اتحادیه مو سره جوړه کړی ده او غواړئ چه په دغه چل سره خیل مذه یو مسلک خیور(خور) کړئ.

#### كَنْالِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ @

هم دا رنګه (لکه چه مهر لګولی دی) مهر لګوی الله په زړونو د هغو کسانو چه نه پوهیږی (او نه د پوهی غوښتنه کوی)

تفسیو: یعنی هغه انسان چه نه پوهیپری او نه د پوهیدلو دپاره زیار(محنت) او کوشش کوی او د ضد او عناد له سببه خامخا د هری خبری تردید او انکار ته هم تیار ولاړ وی نو د دغه وضعیت دوام ورو ورو په تدریجی توګه (طریقه) د ده زړه کلکوی او د شرک، شک، تردید او انکار مهر پری لکوی او بالاخر د ډیر ضد او عناد له سبه د ده زړه دومره سخت شی چه د حق د منلو قوت او استعداد پکښی بیخی پاتی نشی. (العیاذ بالله)

### فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقٌّ وَلايَدَتَخِفَّتُكَ الَّذِينَ لَايُوْقِنُونَ ﴿

پس صبر کوه (ای محمده! په ضرر د دوی) بیشکه چه وعده (د نصرت) د الله حقه ده او نه دی پورته کوی ته هغه کسان چه یقین نه راوړی (په آخرت)

تفسیر: یعنی کله چه د دغو بدبختانو د ضد، عناد، او تکرار احوال او مقدار تر دغو درجو پری ورسیدل نو ته د دوی له دغه شرارت، بغاوت، او طغیان محخه مه خپه کیده! بلکه د پیغمبری په صبر، تحمل او حلم سره ورنه تیریده! او په خپل دعوت، تبلیغ، پند او نصیحت کښی مشغول او لکیا اوسه! هغه د فتحی او نصرت وعده چه له تاسره رب العزت کړی ده، هغه په یقینی دول (طریقه) کامله او پوره کیدونکی ده او په هغه کښی د یوی ذری په اندازه هم محه تفاوت او تخلف واقع کیدی نشی، ته په خپل کار تل تینگ اوسه! دغه بد عقیده او بی یقینه خلق د یوی ذری په اندازه هم تا له خپله محابه شی خوځولی.

(تمت سورة الروم بعون الله الحى القيوم فله الحمد والمنة اولا و آخرا وظاهرا وباطنا)

«سورة لقَمْن مكية الا الايات ٧٧ و ٢٨ و ٢٩ فعدنية وهي اربع وثلاثون آية و اربع ركوعات رقم تلاوتها (٣١) و تسلسلها حسب النزول (٧٧) نزلت بعد سورة الصافات)

«د لقمٰن سورت مکی دی پرته له ۲۷، ۲۸، ۲۹ آیتونو نه چه مدنی دی (۳۴) آیتونه او (٤) رکوع لری»

«په تلاوت کښی (۳۱) په نزول کښی (۵۷) سورت دی وروسته د الصافات د سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِهُ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## الْقَرَّ تِلْكَ النِّ الْكِتْلِ الْحِكِيْدِ فَهُدًى وَرَحْمَةُ ثِلْمُمُحْسِنِيْنَ فَ الَّذِينَ مُن يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَنُؤْتُونَ الثَّاكُوٰةَ وَهُمُ وِالْآخِرَةِ هُمُ يُوْتُونُونَ الْوَلَلِكَ عَلَى هُدًى تِنَ تَرْتِي هِمُ وَالْوِلَلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \*

دا آیتونه د کتاب حکمت لرونکی (محکم قرآن) دی. په داسی حال کښی چه هدایت او رحمت دی دپاره د نیکو کارانو هغه کسان چه قائموی (سم ادا کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی دوی (واجب) زکوه او دوی په آخرت باندی هم دوی یقین کوی (چه خامخا راځی په حقه سره) دغه (ستایلی شوی کسان) په سمه لیاره دی له (طرفه) د رب د دوی او دغه «کسان» هم دوی په مراد رسیللی دی.

تفسیر: دغه کتاب خاص د نیکانو دپاره د رحمت او هدایت پنکه (سرمایه) ده ځکه چه هم دغه خلق ورنه ګته (فائده) اخلی که نه نو په نفس نصیحت او پوهولو کښی ذکر د جن او انس په حق کښی ښکاره هدایت او رحمت دی. د «سورة البقرة» په اوله رکوع کښی د دغه مقدس تفسیر په شپړم او اووم مخکښی هم داسی نور آیتونه هم تیر شوی دی او د «هم المفلحون» دوه ترجمی شوی دی دلته دی هم هغه بیا وکتل شی!

#### ۅؘڡۣڹۘٵڵڰٳڛڡۜڽٛؾؿؙؾۘڔؽؙڵۿۘۅؙٳڬۘڮڔؽڿٳؽؙۻؚڰۜۘۼڽؙڛؚؽڶؚ ٵٮڵۼڔۼؘؽؙڔؚۘۼڶ۪ۊ۪ؖٷۜؽػؚۧڹؘۮۿٵۿڒٛٷٞٵٛٷڵڵ۪ۣڬڵۿۄؙۼۮٵػۺؚ۠ۄؽؙڰ

او (ځینی) له خلقو څخه هغه څوک دی چه پیری، اخلی عبثی خبری (اړوونکی له حق څخه) دپاره د دی چه وښویوی (خلق) له لاری د الله نه بی له علمه (په عاقبت د فعل خپل) او چه ونیسی دا (لاره یا آیتونه) په توکو مسخرو، دغه (کسان) شته دوی ته عذاب سپکوونکی.

تفسیر: د مفلحینو نیکبختانو په مقابل کښی دلته د هغو بدبختانو ذکر دی چه د خپل جهالت او نادانی او آخری خاتمی ته د نه کتلو له امله (وجی) ئی قرآن کریم پری ایښی په لوبو، لهوو

لعبو یا په نورو واهیاتو او خرافاتو کښی مستغرق دی غواړی چه نور هم په هم داسی مشغولیتو او ساعت تیریو کښی مشغول او لگیا او د الله تعالیٰ له دین او یاد څخه غافل او بی پروا کړی او د الله تعالیٰ یاد تری هیر کړی او به دینی خبرو پوری خاندی او پری مسخری او ملنډی وهی. حضرت حسن رضی الله تعالیٰ عنه د «لهر الحدیث» په متعلق وائی «کل ما شغلک عن عبادة الله وذکره من السمر والاضاحیک والخرافات والغناء ونحوها (روح المعانی) یعنی لهر الحدیث هر هنه شی دی چه د الله تعالیٰ له عبادت او له یاد څخه لری کوونکی وی، مثلاً فضولی قصی ویل، چتی (بیکاره) د خندا او توکو خبری چتی (بیکاره)

په روایتونو کښی راغلی دی چه نضر بن حارث چه د کفارو له مشرانو مخخه و کله چه به د 
تجارت دپاره پارس ته تلو نو له هغه ځای به ئی د عجمو باچایانو قصی او د تواریخو کنابونه له 
خپله ځانه سره راوړل او قریشو ته به ئی ویل چه محمد صلی الله علیه وسلم تاسی ته د عاد او 
ثمود قصی آوروی راځئ چه زه تاسی ته د رستم او د اسفندیار او د آریانا د باچایانو قصی 
واوروم. ځینو خلقو هغه قصی بی او په نړه پوری کټلی او ورته به مترجه کیدل، هغه یوه 
سندرغاړی وینځه هم پیرودلی (اخیستلی) وه کله چه ده ولیدل چه د کوم سری زړه نرم او اسلام 
ته لیر څه متمایل شوی دی نو هغه به ئی د هغی سندرغاړی کړه لیږه او ورته ویل به ئی چه دغه 
ته به ډودی او د څښلو شیان ورکوه او ښی بدلی ورته اوروه ا بیا به ئی دغه سری ته ویل چه 
ګوره دغه میلی او چرچی له هغه څخه ډیری ښی او بهټری دی چه محمد صلی الله علیه وسلم دی 
گوره دغه میلی او چرچی له هغه څخه ډیری ښی او بهټری دی چه محمد صلی الله علیه وسلم دی 
آینونه نازل شول.

تنبیه: د دغه آیت شان نزول اگر که خاص دی مگر د الفاظو د عمومیت له وجی ئی حکم عام دی. هنه لهو (شغل) چه د اسلامی دین ځنی د خلقو ادوونکی وی یا د اډولو له موجباتو څخه وی ممنوع او حرام بلکه کفر دی او هغه شیان چه د ضروری شرعی احکامو څخه انسان ستنوی (منع کوی) یا د معصیت سبب گرځی ګناه او معصیت دی هو ا هغه لهو چه د کوم واجب امر مانع نه وی او کوم شرعی غرض او مصلحت په هغه کښی نه وی هغه مباح دی. لیکن د لایعنی والی له سببه خلاف الاولیٰ دی. آس مخطول، غشی او نوری نبنی ویشتل یا د زوجینو ملاعبت چه په شرعی حدودو کښی وی غرنگه چه په معتد به شرعی اغراضو او مصالحو مشتمل دی نو ځکه د باطل لهو غخه مستثنی گرځول شوی دی. پاتی شوه د غناه او سماع مسئله، بنائی د هغو تفصیلات دی په شریف کښی حدیث موجود دی. پاتی شوه د غناه او ملاهیو په حرمت خو په صحیح البخاری شریف کښی حدیث موجود دی. البته نفس الغنا تر یوی درجی پوری مباح ګڼل شوی ده خو د شریف کښی حدیث موجود دی. البته نفس الغنا تر یوی درجی پوری مباح ګڼل شوی ده خو د هنی قیود او شرطونه دی هم په کتابونو کښی ولوستل شی. د «روح المعانی» صاحب د دی آیت لامدی د غناه او سماع د مسئلی تحقیق په زیات تفصیل سره لیکلی دی. هلته دی وکتل شی!.

## ۅؘٳۮٙٳڎؙؿٝڸ؏ٙڮؽؚٵڸؾؙێٵۅڵ۬ؠؙڡؙۺؾؙڷؚؠٞۯٳػٲؽ۬ڰۿؙڛٞؠٛۼۿٵػٲؾۜ ڣٛٙٲڎؙڹؽؙٷۅٛٷ۫ۯٵڣۜۺؚۛٞۯٷؙڽؚۼڎٵٮۭٳڸؽٝۄٟ<sup>۞</sup>

او کله چه ولوستل شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) زمونږ نو وګرڅوی تری مخ حال دا چه متکبر غاړه غړونکی وی داسی چه ګواکی له سره ئی نه دی اوریدلی (دا آیتونه) ګواکی په دواړو غوږونو د ده کښی دروند والی، کوڼوالی دی پس زیری، خبر ورکړه ته هغه ته په عذاب دردناک سره.

تفسير: يعنى د غرور او تكبر له سببه نه غواړى چه زموني آيتونه واورى بلكه د هغه په مقابل كښى بيخى ځان كوڼ اچوى.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ الْمُنُواْ وَعِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْرِجَنَّكُ التَّعِيمُو فِي خَلِدِيْنَ فِيهَا وَعُدَاللهِ حَقَّا ﴿ وَهُوالْعَزِينُ الْحَكِيمُ ۞

بیشکه هغه کسان چه ایمان راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی لره جنتونه د نعمتونو (د هستوګنی له پاره) حال دا چه تل به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی (دغه وعده کړی ده) وعده د الله حقه، رښتیا او هم دی دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت لرونکی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یمنی هیڅ یو قوت دی د وعدی له سر ته رسولو څخه نشی ستنولی (منع کولی) او نه له چا سره بی موقعه وعده کوی.

## خْلَقَ السَّمْوٰتِ بِغَيْرِعَمَدٍ تَرَوُنَهَ

پیدا کړی دی (الله) آسمانونه بی له ستنو چه وینځ تاسی هغه

تفسير: د دغه (د عمد د) لفظ تفسير د «رعد» د سورت په اوله کښي تير شو هلته دی وکتل

شے, .

### وَٱلْقِي فِي الْأَرْضِ رَوَاسِي آنْ تَعِيْدَ بِكُوْ

او غورځولی (پیدا کړی ئی دی) په ځمکه کښی غرونه دپاره د دی چه ونه خوځیږی دا ځمکه پر تاسی

تفسیو: یعنی د محمکی د انتظام او استقرار له پاره خورا (ډیر) لوی او درانه غرونه پری درولی شوی دی چه د سمندر له موجونو یا د سختی هوا له جتکو یا د نورو طبیعیه و اسبابو له اثره ونه لرزیږی او یوی خوا ته مائله نشی. د «نحل» د سورت په اوله کښی دغه مضمون پخوا له دی نه تیر شوی دی. باقی د غرونو د پیدا کینلو مصلحت یوازی پر هم دغومره حکمت چندانی محدود او منحصر نه دی نور داسی ډیر فواید او حکمتونه هم پکښی مضمر او موجود دی چه هغه ګرد (تول) پاک الله ته معلوم او ښکاره دی.

## وَبَثَىٰ فِيْهَامِنُ كُلِّ دَالَهُةٍ وَانْزَلْنَامِنَ السَّمَاءِمَآءُفَانَبُتُنَا فِيْهَامِنُ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيْجٍ®

او وئی شیندل (خواره واره ئی کړل) په دغه ځمکه کښی له هر قسم خوځیدونکو ساکښو (جاندارو) څخه او نازلی کړی دی مونږ له «طرفه» د آسمانه اوبه پس زرغونه کړی دی مونږ په دغه (ځمکه) کښی له هر هر قسمه ګیاه ښی (خاصی جوړی).

تفسیر: یعنی هر قسم بهایسته، بنکلی، محتوری او نفیسی ونی ئی په محمکه کښی زرغونی کړی دی د «الشعراء» د سورت په شروع کښی په هم دغه مضمون یو بل آیت هم تیر شوی دی هلته دی وکوت شی!

#### ۿڵٲڂٞڷۛؾؙؙؙ۩ڵۼۏؘٞٲۯؙٷ۫ؽؚٞڡٵڎؘٲڂٙڵؘۛۛػٙٵڷۜۮ۬ؽؗؽؘڡؚڹؙۮؙۅؙڹڋڹڸ ٵڟ۠ڸٮؙٷؽ؋ٛڞؘڵڸۺؙؠؽڹ۞۫

دغه (ټول مذکوره شیان) مخلوق د الله دی پس وښیع (ای مشرکانو!) ماته هغه شی چه پیدا کړی دی هغو «بتانو» بی له الله نه بلکه دغه ظالمان مشرکان په گمراهی ښکاره کښی دی

تفسیر: کله چه د هغو مخلوق نشع رانبوولی نو په کوم مخ او خوله هغوی د الله تعالیٰ شریکان کرخوی ؟ او د معبودیت و (لائق) او مسنحق نی بولی ؟ معبود خو داسی یو جامع الصفات ذات کیدی شی چه د هغه په واک (اختیار) او قدرت کښی پیدا کول، وژل، روزی رسول او نور کرد(تول) شیان وی مگر دلته دوی د پیدا کولو او د نورو افعالو یوه ذره اختیار هم نه لری مگر دغه ظالمان د فکر، ذکر، غور او دقت سره هیڅ علاقه او ارتباط نه لری په توره تیاره کنی پراته دی او حیران او سرگردانه گرځی. وروسته له دی نه د شرک او عصیان د تقبیح دپاره د حضرت لقمان نصایح نقلوی چه دی د الله تعالیٰ له طرفه په دغو شیانو پوهیدلی وو او هغه نی خپل زوی ته د پند او نصیحت په ډول (طریقه) بیان کړی دی.

#### ۅؘۘڶڡۜٙۮٲڶؿٞڹٵڷؙڡٞ۬ڹڶڮڰؠڎٙٳڹٲۺڰۯؙڔڶڷۼۅٚۅٙڡۜڽٛؾۺٛڴۯٷٙڰؠٚٵؽۺۧڰۯؙ ڸڹؘڡؙ۫ڛ؋ٷٙڡۜڽؙػڣؘ؆ؘۏٳؾٛٳڶڵڡۼؘؿؿ۠ڂؚڡؽڲٛ®

او خامخا به تحقیق ورکړی ؤ مونږ لقمان ته حکمت (عقل، علم او ویلی ؤ مونږ ده ته) چه شکر کوه الله ته او هر چا چه شکر وکړ پس بیشکه هم دا خبره ده چه شکر کوی دپاره (د ښیګنی «فائدی») د ځان خپل او هر څوک چه کافر شو پس بیشکه الله غنی ډیر بی پروا د ګردو محامدو څښتن (خاوند) دی.

تفسیر: د زیاترو علماؤ رایه داسی ده چه حضرت لقمان نبی نه ؤ، هو! یو پاک او متقی انسان ؤ چه الله تعالیٰ ورته اعلیٰ درجه عقل، فهم، متانت او پوهه ورکړی وه، ده د خپل عقل او پوهی په قوت داسی خبری ځان ته کشفی او څرګندی (ښکاره) کړی وی چه د انبیاؤ له احکامو او هدایاتو سره موافقی وی. د ده د عقل او پوهی نصایح او د حکمت خبری په خلقو کښی له قدیم الایامه معروفی او مشهوری وی. رب العزت د هغه یوه برخه دغه ده چه په خپل عظیم الشان قرآن کښی هم نقلوی او د ده مرتبه لا زیاتوی، ښائی له دی نه مطلب دا وی چه د شرک، کفر او عصیان قباحت هم هغسی چه د انسانی فطرت په شهادت او د انبیاء الله له وحی ثابت دی د دنیا د غورو او منتخبو عاقلاتو او فاضلاتو مفکوره او مقوله هم د هغه تائید او تصدیق کوی، پس کفار ولی د توحید څخه بیزاره او کفر او شرک ئی ځان ته غوره او اختیار کړی دی ؟ او د

اتلمااوحي(٢١)

دوی دغه وضعیت که شکاره گمراهی نه دی نو بل څه شی دی ؟

تنبیه: حضرت لقمان د کوم ځای اوسیدونکی وو ؟ او په کومه زمانه کښی ئی ژوندون درلود (لرلو)؟ د دغو خبرو پوره او کامل تعین نشی کیدی د زیاترو دا قول دی چه دی حبشی ؤ او د حضرت داود علیه السلام په زمانه کښی ئی ژوند کاوه د ده په نسبت ډیری قصی او اقوال په نورو تفاسیرو کښی نقل کړی شوی دی فالله اعلم بصحتها.

و تَصَيِّتُكُلُوْ الْمَلْاَيْكُلُوْ الْمَلْهِ فِي او هر چا چه شكر وكر پس بیشكه هم دا خبره ده چه شكر كوى دپاره د بینگنی (فائدی) د ځان خپل او هر څوک چه كافر شو پس بیشكه چه الله غنی ډیر بی پروا د گردو (تولو) محامدو څښتن (خاوند) دی) یعنی پر دغه لوی احسان او نورو احساناتو بائی چه د حقیقی منعم شكر اداء او د ده حق پیژندل ضروری وگڼل شی. لیكن دغه خبره دی واضحه وی چه د دغه حق پیژندلو او شكر ایستلو څخه الله تعالیٰ ته هیڅ یوه فائده نه رسیږی په خپله هم دغه عارف او شاكر ته رسیږی چه په دنیا كښی ډیر انعام او اكرام او په آخرت كښی اجر، ثواب او بهه مقام ئی ور په برخه كیږی. كه دوی ناشكری او كفران كوی نو خپل ځان ته تاوان رسوی الله تعالیٰ داسی شكر گزاریو ته هیڅ ضرورت او احتیاج نه لری د الله تعالیٰ په حمد او ثناء كښی د دنیا تول مخلوقات د حال په ژبه مشغول او لكیا دی. او په فرض محال كه كوم حامد او ثنا ویونكی له سره هم نه وی خو پا هم پاک الله د خپل جامع الصفات او منبع الكمالات والی په بناء په خپله محمود دی او د چا د حمد او شكر كولو یا نه كولو څخه د ده په كمالاتو كښی د یوی ذری په اندازه هم څه زیاتی او كنی نه پیښیږی.

## وَإِذْ قَالَ لُقُمْنُ لِابْنِهٖ وَهُوَيَعِظُهُ لِبُنَىَّ لَاثَتْرِكُ بِاللَّهِ

او یاد کړه (ای محمده! هغه وخت) چه وویل لقمان زوی خپل ته حال دا چه ده پند ورکاوه ده ته ای زوی ګوټیه زما مه شریک کوه له الله سره

تفسیو: دا نه ده معلومه چه د ده زوی مشرک و که موحد، که مشرک و خو ښکاره ده چه ده ته ئی سمه لاره جوولی ده او غوښت ئی چه د هدایت په لاره لاړ شی. او که موحد و نو په دغه سره ئی د ده لا استحکام او مضبوطتیا په توحید غوښتله او د تینګ اوسیدلو په غرض ئی ورته دغسی وصیت کړی دی.

#### اِتَّ الشِّرُكِ لَظُلُوْ عَظِيْرُ الْ

بیشکه چه شرک خامخا ظلم دی ډیر لوی.

تقسیو: له دی نه به بله بی انصافی څه وی چه عاجز مخلوق نه د مختار خالق درجه ورکړی شی ؟ او له دی نه به زیات حماقت او ظلم په خپل ځان بل څه وی چه له اشرف المخلوقات والی سره سره د دیرو خسیسو او سپکو شیانو په مقابل کښی د خپل عبودیت سر ښکته کړی ؟ لا حول ولاقوة الا بالله المظیم

## ۅؘۘۅؘڞۜؽٮ۫ڬٵڶڒۣؽٚڛٙٵؽؠؚۅٙٳڸٮؘؽۼؚؖػػؾؙۘۿؙٲؿ۠؋ؙۅؙۿؾؙٵۼڶۅؘۿڹ ٷٙڣۣڝڶڎؙڣٛٵػؽڹڶٳڶۺڴۯڮٛۏڸۅٚٳڸؽڵۣڎٝٳڰٙٵڵؠڝؽۯؙؖ

او وصیت، امر کړی دی مونږ انسان ته له مور او پلار خپل سره (په نیکی کولو ځکه چه په نس کښی) ګرځاوه ده لره مور د ده په سستی سره له پاسه د بلی سستی او بیلول د ده دی (له تی نه) په (پوره کیدلو د) دوو کلونو کښی (او ورته ویلی دی مونږ داسی) چه شکر کوه! ماته او مور پلار خپل ته خاص بیا ماته دی راتله (ستاسو ای انسانانو!)

تفسیو: یعنی د مور حق له پلار نه هم زیات دی گحکه چه مور تر نحو میاشتو پوری دی په خهله گیده کنبی گرخوی بیا د حمل له وضمی نه وروسته تر دوؤ کلونو پوری تی ورته ورکوی او د ده د تربیی او پاللو په ضمن کنبی راز راز(قسم قسم) تکالیف او ربرونه (زحمتونه) گالی (برداشت کوی) او زحمتونه او تکالیف په ځان اخلی او خپله آرامی او هوسائی (راحت) تری جاروی (قربانوی) نو ضروری ده چه هر انسان پومبی د الله تعالی او بیا د خپل مور او پلار حقق په مخصوص دول (طریقه) سره وپیژنی او په ځای ئی کړی. یعنی د الله تعالیٰ عبادت وکړئ! او د مور او پلار په خدمت او اطاعت کښی له توان سره سم بوخت اوسئ! او له سره تری غاړه مه غړوئ! خو تر هغی پوری چه د الله تعالیٰ معصیت ته مفضی نشی ځکه چه د الله تعالیٰ علی حق په دوی مقدم دی او د ده په حضور کښی تاسی او دوی گود (تول) سره حاضریوئ نو ښائی چه انسان دی په خپل زړه کښی چه فکر او غور وکړی چه په کوم مخ او خوله به دی له پاک الله سره مخامخ کیږی.

تنبیه: د تی نه بیلولو موده چه دلته دوه کاله بیان شوی ده د غالب عادت او اکثریت په ملحوظ ده، زمونږ امام اعظم ابوحنیفه رحمة الله علیه چه د تی ورکولو زیاتره موده دوه نیم کاله بولی له ده سره به بل کوم دلیل وی د نورو جمهورو په نزد هم هغه دوه کاله ده والله اعلم.

#### وَإِنَّ جِهَدَاكَ عَلَى آنُ تُشُولَةٍ بِي مَالَيْسَ لِكَ يِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا

#### وَصَاحِيْهُمَافِي الدُّنْيَامَعُرُوفًا وَّاتَّتِيعُ سَبِينَلَ مَنْ اَنَابَ إِلَىَّ

او که کوشش وکړی دا مور او پلار په تا په دی چه شریک کړی ته له ماسره هغه شی چه نه وی تاته په هغه سره څه علم، پوهه نو اطاعت مه کوه د دی دواړو او ملګرتیا کوه له دوی سره په دنیا کښی ښه غوره (ملګرتیا له شرعی سمه) او متابعت کوه په دین کښی د لاری د هغه چا چه بیرته راګرځیدلی دی ماته (په توحید سره)

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی چه «شریک ورسره مه پیدا کوه هغه شی چی تاته نه دی معلوم! یعنی په شبهه کښی نی هم مه منه! او که په یقین سره پری پوهیپری خو له سره ئی مه منه!» د دین په خلاف د مور او پلار وینا مه منه! هو! په دنیوی معاملاتو کښی له هغوی سره نیکی او ښه سلوک کوه! په هم دغه مضمون یو بل آیت هم د «العنکبوت» په سورت کښی تیر شوی دی د هغه تفسیر دی هلته ولوستل شی! د انبیاؤ او مخلصو بندګانو په لیاره درومه! او د دین په خلاف د خپل مور او پلار تقلید او اطاعت مه کوه!

## تُوِّالَ ٱرْجِعُكُوْ فَأَنْتِنَكُوْ بِمَاكُنُتُوْ تَعْمَكُونَ @

بیا (خاص) ماته راتله ستاسی دی ( د تولو په قیامت کښی د حساب دپاره) پس خبر به کړم زه تاسی په هغو عملونو چه وی تاسی چه کول به تاسی (په دنیا کښی له خیر او شر نه)

تفسیو: یعنی وروسته له دی نه چه د الله تعالیٰ دربار ته ورسیدئ نو اولاد او والدینو او نورو کردو (بولو) ته به دغه خبره معلومه او غرکنده (بهکاره) شی چه کوم یو متجاوز او مقصر و؟ تنبیه: له «ووصینا الانسان» شخه تر دی شمای پوری د الله تعالیٰ کلام دی پرومبی خپل زوی ته د لقمان وصیت فی او وروسته هم له «پابنی انها ان تک» شخه د هم دغه وصیت سلسله ده. به منشخ کنبی الله تعالیٰ له خپلی خوا یو ضروری تنبیه و کره یعنی شرک دومره سخت او قبیح شی دی تر دی چه که مور او پلار خپل اولاد پری مجبور کری خو بیا ئی هم شوک نشی غوره کولی. حضرت شاه صاحب لیکی «لقمان خپل زوی ته د مور او پلار حق نه فی ورسوولی چه د ده غرض پکنی معلومیده، الله تعالیٰ د توحید له نصیحت شخه وروسته او له نورو نصایحو شخه مخکنی د مور او پلار حق دی بلار د الله درو او پلار حق دی. پلار د الله

تعالیٰ حق او الله تعالیٰ د پلار حق بیان کر باقی د نبی یا مرشد یا هادی حق هم د الله تعالیٰ د حق په ذیل کښی وګټئءا چه دوی دغه راز (قسم) د الله تعالیٰ نائبان دی» (موضح په لیړ تغیر سره) نو وویل لقمان خپل زوی ته داسی

## يْبُنَىُ إِنْهَالَ نَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنَ خَرُدَ لِ فَتَكُنْ فِي مَخْرَةٍ اَوْفِي السَّمْوْتِ اَوْفِي السَّمْوْتِ اَوْفِي الْمَدِينَ اللهُ إِنَّ اللهَ لَطِيفُ خَبِيُرُ

ای زوی ګوټیه زما بیشکه دا (د بدی او نیکی خصلت) که کوم شی وی په قدر د دانی له اوری څخه پس وی دا دانه په کومی تیږی (ګټی) کښی یا وی په اسمانونو کښی یا په ځمکی کښی (چه هیڅوک پری خبر نه وی) نو رابه ئی وړی الله (حساب کتاب ته) بیشکه الله ښه باریک لیدونکی ښه خبردار دی.

تفسیو: یعنی کوم شی یا کوم خصلت به وی یا بد که د اوری په اندازه وړوکی هم وی او فرض نی کړی چه په کومی لوی غنی تیږی (گتی) کښی یا د آسمانونو د پاسه یا د ځمکی په تیارو کښی ایښودل شوی وی هغه هم له الله تعالیٰ څخه پت نشی پاتی کیدی، هر کله چه وخت راشی هغه به به هم هغه ځایه هر چیری چه اراده وکړی راحاضر کړی نو ځکه هر انسان ته لازمه او ضروری ده چه دغه خبری دی تر نظر لائدی ونیسی هر هغه کار چه په زرهاؤ پردو کښی دننه هم وشی هغه الله تمالیٰ ته حاضر او دی ورته ناظر دی لکه چه نیکی یا بدی چه په هر څومره پت ځای کښی وکړی شی د هغی اثر ضرور څرګندیدونکی (بنکاره کیدونکی) دی او اهل النظر هغه بی دکلفه محسوسولی شی.

#### يبئنى اَقِيرالصَّالُوةَ وَأَمْرُ بِالْمَعُرُونِ وَانْهُ عَنِ الْمُنْكِرِ

ای زوی گوتیه زما قائموه (سم ودروه سره له تولو حقوقو) لمونځ او امر کوه (خلقو ته) په نیکی او منع کوه خلق له بدی نه

تفسیر: یعنی ته پخپله هم د الله تعالیٰ پر توحید او بندگئ قایم اوسه! او هم نورو ته نصیحت کوه چه ښی خبری زده کړی، او له بدو او خرابو خبرو څخه څان وساتی!

#### وَاصْبِرْعَلَ مَاۤاصَابِكَ ۗ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُوُوڤِ

او صبر کوه په هغی سختئ چه رسیږی تاته (بالخاصه په امر او نهی کښی) بیشکه دغه (مذکوره نصائح) له مهمو مقصودی کارونو څخه دی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هر هغه سختی، کړاوونه او تکلیفونه چه درپیښیږی چه هغه اغلباً د امر بالمعروف او نهی عن المنکر په سلسله کښی وی نو هغه په تحمل او اولوالعزمی سره په ځان وګاله (برداشت کړه)! او له سختیو او تکلیفونو څخه له سره مه ویریږه! ځکه چه له دغو شیانو څخه د کلمة الله د اعلاء په مقابل کښی ویرینل د زړورو او د عزم د خاوندانو کار نه دی.

#### وَلَانُصُعِّرُخَدُكُ لِكَالِيَّاسِ

او مه کرځوه مخ خپل خلقو ته (له ډيره کبره بلکه ګوره دوی ته په تواضع سره)

تفسیو: یعنی په تکبر او غرور سره مه ګوره! خلق خوار، سپک او حقیر مه ګټه! د متکبرانو په شان خبری اتری مه کوه! بلکه په روڼ تندی، او په خندا، خوښی او خوشالی له خلقو سره غیی<u>ی</u>ه!

#### وَلا تَنْشِ فِي الْرُضِ مَرَحًا أِنَّ اللهَ لايُحِبُ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُرُوا

او مه کوه تک په ځمکه کښی په ناز او نخرو!، بیشکه الله نه خوښوی هر کبر کوونکی فخر کوونکی په «خلقو»

تفسیر: یعنی په غرور، تکبر، لوئی او لاپو د سری څه قدر او عزت نه زیاتیپی بلکه د دی په عکس ذلیل، حقیر او سهک ښکاری که څوک مخامخ څه ورته ونه وائی، پسی شا خو خلق ورپسی ډیر بد وائی او سهک ئی گئی.

#### ۅؘاقْصِدُونَ مَشْيِكَ وَاغْضُصُ مِنُ صَوْتِكَ إِنَّ ٱنْكُوالُاصُوَاتِ لَصَوُتُ الْعَيْدِيُّ

او میانه رو اوسه! یه تک خپل کښی (یعنی مه ډیر ګړندی او مه ډیر ورو ځه)

او ورو کړه غږ خپل بيشکه چه ډير بد د ټولو غږونو خامخا غږ د خرو دی.

تفسیو: یعنی تواضع، متانت، اعتدال او متوسط وضعیت ځان ته غوره او اختیار کړه. بی له ضرورت نه چغی مه وهه! که په ضرورت نه چغی مه وهه! که په لوړ(اوچت) غیر سره غیږیدل څه کمال وی نو د خره غیر ته به خلقو ډیر اهمیت ورکاوه حال دا چه څه وخت چه خر هنگیږی هغه په غورونو ډیر کریهه او بد لگیږی. ډیر ځله د انسان په زوره چه څه وخت چه مد داسی بینظمی او بی ترتیبی پیښیږی. (ربط) د لقمان کلام تر دی ځای پوری تمام شو. وروسته له دی نه بیا د اصل مضمون ته عود کړی شوی دی. یعنی د الله تعالیٰ عظمت، جلال، احسان او انعام راپه یادوی او د توحید او نورو فضائلو لوری ته مو متوجه کوی.

### ٱڬۘۄؙڗۘۯؙۜۅؗٵڷۜٵٮؾؗڡؘڛۜڿٞۯڵڴۄؙڰٵڣۣالتۜٮٛڡؗۏؾؚۅؘٮٵڣۣٱڷٳؘۯۻۣۅٙٱس۫ؠۼؘ عَكَيْكُمۡ نِعۡهَهُ ظَاهِمَ ةً وَّبَاطِنَةً \*

آیا نه وینی تاسی (ای انسانانو) چه بیشکه الله مسخر کړی په کار اچولی دی تاسی ته هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چی په ځمکه کښی دی او پوره کړی دی (الله) په تاسی نعمتونه خپل (هم) په ښکاره او (هم) په پټه

تفسیر: یعنی د آسمان او محمکی کرد (تول) مخلوقات ستاسی په کارونو کښی لګیا دی نو بیا 
تاسی ولی د هغه په کار نه لګیا کیږئ. او پوره کړی دی الله په تاسی نعمتونه خپل هم ښکاره 
هم په پته ښکاره نعمتونه هغه دی چه په حواسو سره ئی ادراک کیږی یا بلا تکلفه په فهم او پوهه 
کښی راتلی شی، پټ نعمتونه هغه دی چه په عقل فکر، غور او دقت سره موندل کیږی. یا به له 
ظاهری محنی مادی او معاشی او له باطنی محنی روحانی او معادی نعمتونه مراد وی کواکی د 
رسول ارسال، د کتاب نازلول، د نیکی توفیق ورکول کرد (ټول) په باطنی نعمتونو کښی شامل 
دی.

## وَمِنَ التَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ اللهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلاهْدًى وَلاَيْنِ مُّنِيْرِهِ

او (ځینی) له خلقو هغه څوک دی چه جګړه کوی په (حق د) الله کښی بی له پوهی (د توحید څخه) او بی له (لاری د) هدایت او بی له کتاب روښان څخه

تفسیر: یعنی له داسی ظاهرو او باهرو نمعتونو او احسانونو سره سره محینی خلق خهلی سترکی پتوی، د الله تعالیٰ په وحدانیت کښی یا د ده په شیونو او صفاتو کښی یا په احکامو او شرایعو کښی مباحثی او جگړی کوی او تش په بی سندو جگړو کښی سره نښلی. نه کوم علمی او عقلی اصول له هغوی سره شته، او نه د کوم برحق هادی څه هدایت او نه د کوم مستند او روښان کتاب حواله له خپله ځانه سره لری، تش د خپلو پلرونو او نیکونو پوند تقلید له هغوی سره شته چه ذکر ئی په راتلونکی آیت کښی راځی.

تنبیه: شیخ الهند قدس الله سره العزیز د دغه آیت ترجمه داسی کری ده. «او په خلقو کښی داسی هم شته چی جگړی کوی د الله په خبره کښی نه پوهه لری او نه بصیرت او نه روښان کتاب» او له دغی ترجمی څخه داسی معلومیړی چه غالباً محقق مترجم رحمة الله علیه له «علم» څخه په عقلی ډول (طریقه) «پوهیدل» مراد کړی دی. او له «هدی» څخه ئی یو قسم خاص بصیرت مراد دی چه د ذوق له سلامتی، وجدان، ممارست، عقل او فکر څخه نشئت مومی. مطلب ئی داسی شو چه دغه خلق نه معمولی پوهه لری او نه د وجدانی بصیرت خاوندان دی، او نه روبان کتاب یعنی نه نقلی دلیل لری، دغه معنی ډیره لطیفه او به ده مونی د دی آیت لپاره کور تقریر چه غوره او اختیار کړی دی هغه یوازی د آسانی په غرض کړی شوی دی.

# وَإِذَا قِيْلَ لَهُوُا تَتَبِعُوا مَا آنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَبَدُنَا عَلَيْهِ اللَّهِ مُعَالَى اللهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلْعِلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ

او کله چه وویل شی دوی ته چه متابعت وکړئ په صدق سره د هغه (قرآن) چه نازل کړی دی الله نو وائی دوی نه! بلکه متابعت کوو د هغه شی چه موندلی وو مونږ په هغه شی پلرونه خپل (نو وائی الله) آیا (متابعت کوی دوی د پلرونو) اګر که وی شیطان داسی چه بولی دوی (یا پلرونه د دوی) په طرف د عذاب د دوزخ (بلکه متابعت دی نه کوی).

تفسیر: یمنی که شیطان ستاسی پلرونه او نیکه گان د دوزخ په طرف بیولی وی بیا هم تاسی په هم هغو پسی درومئ او په کوم ځای کښی چه هغوی لوینلی دی تاسی هم خپل څانونه هم هغلته غورځوئ ؟

#### وَمَنْ يُسْلِوْ وَجُهِ لَا إِلَى اللهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوُتْقَىٰ ﴿

او هر مخوک چه وسپاری مخ (ځان) خپل الله ته (او پری تفویض او توکل وکړی) حال دا چه دی نیکوکار وی نو په تحقیق ده منګولی خښی کړی دی په کړی مضبوطی باندی

تفسیو: یعنی هر هغه چا چه په اخلاص سره د نیکی لاره غوره او اختیاره کړه او خپل ځان ئی الله تعالیٰ ته وسپاره نو وپوهیږه چه خپل لاس ئی په ډیری مضبوطی او کلکی کړئ لګولی دی او ځان ئی پړی تینګ کړی دی تر هغه وخته پوری چه ده دغه کړئ تینګه نیولی وی نو له سره نه ښائی چه د لویدو کومه اندیښنه ورته پیدا شی

#### وَإِلَى اللهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿

#### او خاص الله ته دی عاقبت خاتمه د (ټولو) کارونو

تفسیو: یعنی هر هغه چه دغه کړئ مضبوطه ونیوله بالاخره د هم دغی کړئ او سند په وسیله د الله تعالیٰ دربار او دیدار ته رسیږی او پاک الله د ده آخره خاتمه او انجام ښه کوی.

## ۅۘڡؽؗٙػڡؘۜۯڡؘٚۘڵڲؘٷؙؽؙػڴڡؙٛۯؙڎؖٳڷؽڹٵؗڡۯ۫ڿۣۿۿؙۿؘٮٚٛڹۜؠۜٞٵٛؗٛؠؙؠؠٵ ۼؠڵؙٷٵڗ؆ؘٳڵڮػؚڸؽؙٷؙؾؚۮؘٳؾٵڵڞ۠ۮؙٷ۞

او هر څوک چی کافر شو پس نه دی خپه کوی تا (ای محمده!) کفر د ده «ځکه چی» خاص مونږ ته دی بیا راتله د دوی په قیامت کښی پس خبر به کړو مونږ دوی په هغو اعمالو چی کړی ئی دی بیشکه چی الله ښه عالم دی په هغو خبرو چی په سینو (د دوی) کښی دی.

تفسیو: یعنی تاسی خپله علاقه له پاک الله سره تینګه او مضبوطه ولرئ ا د هیجا د تکذیب او انکار پروا له سره مه کوئ! د منکرینو بیرته راتګ او رجوع هرومرو (خامخا) زمونډ په لوری ده په دغه وخت کښی به د دوی ټول عملونه بی له کموالی او زیاتوالی د دوی په مخکښی ایښوول کیږی او هیڅوک به خپل هیڅ یو جرم له پاک الله څخه نشی پتولی ځکه چی الله تعالیٰ د زړونو په په خبر دی او هغه ګرد (ټول) به دوی ته ور وړاندی کړی.

## 'نَمَتِّعُهُمُ قِليُلائْةَ نَضُطَرُّهُ مُ اللَّ عَذَابِ غِليُظٍ®

نفع به ورکړو مونږ دوی ته (په دنیا کښی) لږ شانی بیا راولو دوی په ډیره ناچاری عاجزی سره په طرف د عذاب سخت (د دوزخ)

ت**قسیو:** یعنی د لیو ورځو عیش، عشرت، بی فکری او بیغمی ده کله چی د دوی دغه نیته او مهلت ختم شی نو خورا ډیری سختی سزا ته به راښکودل شی او هیڅ به د دوی له واکه (اختیاره) نه وی پوره چی چیری وتښتی یا پټ شی

#### وَلَيِنَ سَأَلْتَهُوْمِّنَ خَلَقَ التَّمَاوِتِ وَالْاَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لِللَّهِ بَلُ اَكْثَرُهُ وُلِيَعِلْمُونَ ۞

او قسم دی که وپوښتی ته دغه (کفار) چی چا پیدا کړی دی دغه آسمانونه او ځمکه نو خامخا وبه وائی دوی هرومرو (خامخا) چی الله (کله چی مقر شول دوی نو ای محمده!) ووایه ټوله ثناء خاص الله لره ده، بلکه زیاتره د دوی نه پوهیږی.

تفسیر: یعنی الحمد شه دغومره خو په خپلو ژبو اعتراف کوی چی د آسمانونو او د ځمکی پیدا کول بی له الله تعالیٰ نه د بل هیچا کار نشی کیدی نو بیا اوس کوم قسم خوبی پاتی شوه چی د ده په پاک ذات کښی نه دی موجوده؟ آیا د دغو عظیم الشان شیانو پیدا کول او بیا ئی په یو مضبوط او دینگ نظام په کار اچول بی له اعلیٰ درجی علم او حکمت، زور او قوت امکان لری ؟ نو هرومرو (خامخا) د «خالق السموات والارض» په ذات کښی د تولو کمالاتو د موجودیت منل لاژمیږی او دغه هم د ده د قدرت یوه نمونه ده چی تاسی غوندی مجرمینو او منکرینو باندی هم د خپل عظمت او قدرت اقرار او اعتراف کوی چی له دغه اقرار څخه وروسته تاسی ملزم ګڼل کیږئ یمنی کله چی ستاسی په نزد هم خالق یوازی هم هغه الله دی نو بیا ولی نور شیان مو خپل معبودان ګوځوئ ؟ خبره خو صافه او سمه ده خو سره له هغه ډیر کسان پری نه به هیږی باد دله چی رسیږی بند پاتی کیږی.

#### يله ما في السَّموتِ وَالْرَضِ إِنَّ اللهَ هُوَالْخَيْنُ الْحِمنيكُ

خاص الله له پاره دی هر هغه څه چی په آسمانونو کښی دی او په ځمکه

کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً عبیداً) بیشکه چی الله هم دی دی غنی بی پرواه ډیره ثنا ورته ویلی شوی ده

تفسیر: یعنی هم هغسی چی د آسمانونو او د محمکی پیدا کوونکی الله تعالیٰ دی هم داسی تول هغه شیان چی په آسمانونو او محمکه کښی دی تول بلا استثنا بی د بل چا له اشتراکه د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک دی. او تعاماً د الله تعالیٰ محتاج دی او بالعکس پاک الله هیچا ته اړ (مجبور) او محتاج نه دی. محکم چی د وجود او د وجود د توابعو یعنی د گردو (تولو) کمالی صفاتو مخزن او منبع د ده ذات دی. د ده هیڅ یو کمال د بل چا محخه مستفاد نه دی. دی بالذات د تولو عزتونو او محاسنو او میگور (فائدو) مالک دی نو بیا به دی بل چا ته ولی محتاج او اړ (مجبور) وی؟ او د چا به محه پروا لری ؟

## وَلَوَاتَمَا فِي الْاَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقُلَامٌ وَّالْبَحُرُيَمُتُ هُ مِنَ بَعُدِهِ مَنْ بَعُدِهِ مَنْ بَعُدِهِ مَنْ بَعُدِهِ مَنْ بَعُدُهِ مَنْ بَعُدُهِ مَنْ بَعُدُهُ وَالْبَعُولِيَّةُ اللَّهُ عَزِيْزُ مُؤَكِّلَيْهُ ﴿ مَا لَا مَعْدُولِ اللَّهُ عَزِينُ مُؤَكِّلِيْهُ ﴿ هَا لَا مَعْدُولِ اللَّهُ عَزِينٌ مُؤَكِّلِيْهُ ﴿ هَا لَا مَعْدُولِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِيهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُ عَلَيْكُوكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ ع

او که چیری هغه څه چی په ځمکه کښی دی له ونو څخه (هغه ټول) قلمونه شی او (سیاهی شی محیط) بحر مرسته (مدد) وکړی له ده سره پس له (تمامیدلو د اوبو) د ده او اوه (نور) بحرونه نو خلاص به نشی کلمات د الله بیشکه چی الله دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی که د دنیا له گردو (تولو) ونو ځنی قلمونه جوړ کړی شی او دغه اووه موجوده ترخه بحرونه (سمندرونه) سیاهی (مرکب) تیار کړل شی او بیا د هم دغو سمندرونو په شان اووه نور سمندرونه هم د ده د کار د کومک او معاونت لپاره پیدا کړل شی او فرض ئی کړئ چی د تول عالم انسانان له خپل قدرت او قوت سره سم هم په لیکلو لاسونه پوری کړی خو سره له دغه هم د الله تعالی د کلمو د لیکلو د عهدی څخه دغه تول نشی وتلی او د الله تعالی د کمالاتو او جلال، عظمت او قدرت له اظهار څخه گرد (تول) سره عاجز او ناتوان پاتی شی، د لیکونکو بعرونه به به ډیرو لیکلو وسولیږی او مات شی، سیاهی به له ډیرو لیکلو څخه خلاصه شی، خو سره له دی به هم د الله تعالیٰ تعریف، توصیف محامد، محاسن او ثناء به خخه خلاصه شی، خبه خو هم دا ده چی محدود او متناهی قوتونه به محرنگه د الله تعالیٰ لامحدود او غیر متناهی صفات قید او ضبط کړی شی؟ اللهم لا احصی ثناء علیک انت

#### مَاخَلْقُكُو وَلِابَعْثُكُو إِلاَّكَنَفْسِ وَاحِدَةٍ

نه دی پیدا کول ستاسی او نه بیا ژوندی راپاڅول ستاسی مگر داسی دی لکه پیدا کول او ژوندی کول د یوه نفس

تفسیر: یعنی د تول جهان پیدا کول او د یوه انسان پیدا کول دواړه پاک الله ته یو شان سهل او آسان دی نه په دغه کښی څه سختی ورته پیجیږی په یوه «کن» سره هر شی ته چی اراده وکړی هم هغه کیږی بلکه د «کن» د لفظ په ویلو پوری هم څه موقوف نه دی مکر مقصد د دغه د «کن» د لفظ له تعبیر څخه محض زمونږ افهام او تفهیم مقصود او د مستمعینو د پوهولو لپاره یو عنوان دی. په واقع کښی د دی سره سم چی الله تعالیٰ اراده وکړی هم هغه مطلوبه شی سم د لاسه موجودیږی.

#### اِتَّ اللهُ سَمِيْعٌ بَصِيْرُ<sup>®</sup>

بیشکه چی الله دی ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی (د ټولو احوالو).

تفسیر: یعنی څرنکه چی د یوه غیر آوریدل، یا د یو شی لیدل یا په یو وخت کمی د تول جهان د شیونو لیدل الله تعالیٰ ته یو شان او برابر دی، هم داسی د یوه سری وژل او ژوندی کول او د گرد (تول) جهان د تولو موجوداتو وژل او ژوندی کول الله تعالیٰ ته برابر او مساوی دی او د الله جلاله د قدرت په مقابل کمنی یو شان دی، بیا له دوهم محلی ژوندی راپاڅولو محخه وروسته په یوه وخت کمنی د تولو لومړنیو او وروستنیو د پخوانیو او اوسنیو د گردو (تولو) اعمالو د یوی یوی ذری لیدل او سنجول (غور کول)، او حساب او کتاب ئی سره پری کول هم ده ته ډیر سهل او آسان دی او ورته دغه اعمال هیځ قسم سختی او جنجال نه پیښوی څکه چی الله تعالیٰ زمونږ گرد (تول) اقوال اوری، او تول افعال مو وینی او هیځ یوه پته او ښکاره خبره او حال تری پت

#### ٱڵۊؙڗؙۘۯؘڬٙٵ؇ڶڎؽؙۏڸڿؙٵڷؽڵ؈ؚ۬ۘٳڶۺۜٵڔۅڬؽۏڶڿٵۺۜٵۯ؈ؚ۬ٲؽؽؚ۠ ۅؘڛۜڿۜۯٳڶۺۜؠٛڛۅؘٲڵڡٙؠۯػؙڷۜ۠ڲۼڔۣؽٙٳڶڶؘؘؘؘؘؘؘؘؘؘؘٛڮڸۺؙڛۺؖ

آیا نه وینی (ته ای مخاطبه بلکه وینی نی) چی بیشکه الله ننباسی شپه (په کامل قدرت خپل سره) په ورځ کښی او ننباسی (الله) ورځ په شپه کښی او مسخر کړی په کار اچولی ئی دی تاسی ته لمر او سپوږمی هر یو (له دغو دواړو نه لکه نور سیارات) روان دی (په آسمان خپل کښی) تر ټاکلی (مقرر کړی) مودی پوری

تفسیو: د «مقرر وخت» څخه مراد قیامت دی، یا له لمر او سپوږمی څخه د هر یوه دوره ده ځکه چی د یوی دوری د پوره کیدلو څخه وروسته ګواکی دوی بیا له سره خپله دوره او تګ شروع کوی.

### وَّاَنَّااللهُ بِمَاتَّعُمَٰلُوْنَ خَبِيُرُ®

او بیشکه الله په هر هغه څه چې تاسي ئي کوئ ښه خبر دي.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ هغه قوت او قدرت ته چی له شپی څخه ورځ او له ورځی څخه شپه جوړوی او د لمر او سپوږمی په شان له خورا ډیرو لویو کراتو څخه د ادنا مزدورانو په شان کار اخلی له مرګ نه وروسته ستاسی بیا ژوندی راپاڅول څه اشکال لری؟ او کله چی دی له هر لوی او وړوکی عمل څخه پوره واقف او ښه عالم دی نو بیا په حساب او کتاب کښی به الله تعالیٰ ته څه اشکال او سختی ورپیښه شی.

#### ۮ۬ڸؚڮٙۑٲؾؘۜٲٮڵؗؗؗؗؗؖٛؗ؋ۅؘڷڂۜؿؙۘۏۘٲؾۜڡٵؠؘۮٷٛؽڝؽۮؙۏڹڎؚٲڷؠٙڵڟؚڵٛ ۅٙٲؾۜٲٮڵؗؗؗؗؗۮۿؙۅؘڶۛػؚڮٞٵڰؘڮؽؙڒؙٛٛٛ

دغه (شامل معرفت کامل قدرت) له دی سببه دی چی بیشکه الله هم دی حق دی او بیشکه هغه (بتان) چی بولی (عبادت ئی کوی) دوی بی له دغه (الله هغه نه) حق نه دی او بیشکه الله هم دی ښه پورته ډیر لوی دی

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ دغه عظیمه شئون او قاهره صفات محکه ذکر کرل شول غو آوریدونکی وپوهمیږی چی د یوه الله تعالیٰ منل او د هم هغه واحد لاشریک عبادت کول هم هغه سمه لیاره ده. له دی نه خلاف هر محه چی وویل شی یا وکرل شی باطل او دروغ دی. یا به نی دا مطلب وی

چی د الله تعالیٰ موجود بالذات او واجب الوجودتوب چی له ﴿ ذَٰلِكَیْنَۤاللّٰهُوۤلُوۡکُمُ ﴾ څخه نهمیږی او د نورو باطل او هالک الذات توب له هغو سره دا خبره لارمه ده چی یواځی هم هغه الله تعالیٰ ته دغه شئون او صفات ثابت دی بیا هغه ذات ته چی دغه شئون او صفات ثابت دی نو هم هغه د الوهیت او معبودیت وړ (لاکق) او مستحق دی نو د بنده انتهائی عجز او تذلل چی د هغه نوم عبادت دی خاص هم هغه ته ښائی چی ډیر پورته عظیمالقدرت او په هر چا غالب دی.

# ٱلَوۡتَرَانَ الْفُلْكَ تَعُرِى فِى الْبَحۡرِ بِعُمۡتِ اللهولِيُرِيَكُوۡمِنَ الْبَحۡرِ بِعُمۡتِ اللهولِيُرِيَكُوۡمِنَ الْيَتِهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

آیا نه وینی ته چې بیشکه (دا) بیړی (جهاز) تګ کوی په بحر کښی په نعمت (فضل) د الله دپاره د دی چی وښیی تاسی ته له دلائلو «قدرت» د ده، بیشکه په دغی (بیړی او بحر) کښی خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر ډیر صابر ډیر شاکر (په آفتونو او نعمتونو).

تفسیو: یعنی جهازونه او بیهی ډیر ثقیل او درانه بارونه وړی او د الله تعالیٰ په قدرت، فضل او مرحمت غرنګه د سمندر موجونه (غپی) سره غیروی او پکښی ځی؟ یعنی د دغه بحری سفر په احوالو او حوادثو کښی له غور کولو څخه انسان ته د صبر او شکر ډیر مواقع په لاس ورځی. کله چی طوفان (غیان) پورته شی او جهاز د طوفان په غیو کښی ګیر شی او له هری خوا له لویو پیښو او حوادثو سره مخامخ شی نو دغه وخت د لوی صبر او تحمل وخت او کار دی، او کلم چی الله تعالیٰ دوی د مرګ او ژوند له دغه کشمکش او ربرونو (تکلیفونو) څخه صحیح او سالم ویاسی نو حتمی او ضروری ده چی د الله تعالیٰ د دغه احسان او مرحمت شکر اداء کری!

#### وَإِذَاغَشِيُهُمُ مِّوْجُرُكَالظُّلِ دَعَوُااللهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ةَ فَكَتَاغِلُهُمْ إِلَى الْبَـرِ فَمِنْهُمُ مُّقْتَصِكُ \*

او کله چی لاندی کړی دغه (کفار) یو موج لکه وریځي نو بولي دوی الله په داسی حال کښی چی خالص کوونکی وی دوی خاص الله ته (د) دین خپل، پس کله چی نجات ورکړی دوی ته الله طرف د وچی ته نو ځینی د دوی ولاړوی په (هم هغی) لاری سمی

تفسیو: پاس ئی په دلاللو او شواهدو سره دغه خبره ښودلی وه چی د یوه خدای منل صحیح دی او د دی عقیدی او مفلوی دی. دلته ئی دی دی عقیدی او مفلوی یه خلاف نوری گردی (تولی) خبری دروغی او غلیظ مشرک هم په ډیر دغه راوښودل چی د طوفانی موجونو او محپو (چپو) له ویری ډیر سخت او غلیظ مشرک هم په ډیر اخلاص او عقیدی سره د الله تعالیٰ په دربار کښی دعاء او استنفار کوی او تری خپل نجات او حیات غوادی نو معلوم شو چی د انسان ضمیر او د فطرت اصلی غیر هم دغه دی او باقی تول جعلی، ساختگی، موهوم او چتی (بیکاره) شیان دی.

پس هر کله چی پاک الله دوی له طوفان (غپان) نه روغ رمت وچی ته راوباسی نو ډیر لږ کسان داسی دی چی د اعتدال او توسط په لاره قایم پاتی کیږی، که نه زیاتره څنګه چی له بحر څخه د باندی پل کیږدی بیرته په خپلو هم هغو شرارتونو لاس پوری کوی. شیخ الهند رحمة الله د (فمنهم مقتصد) ترجمه داسی کړی ده «نو ځینی وی له دوی څخه په منځنی حال باندی» حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی هغه حال چی د خوف په وخت کښی فر اوس هغه حالت په هیڅ یوه کښی نشته مگر هغه وضمیت بینی تری هیر شوی هم نه دی. داسی کسان هم ډیر لږ دی. که نه زیاتره د قدرت له معاونته منکریږی او د خپل نجات او خلاصون راز راز (قسم قسم) تدبیرونه لتوی یا له کوم ارواح یا نورو ځنی استعداد غواړی.

### ۅؘڡۜٲؠؘڿؙۘڂۮؙڔٵڸڹڗڹٵۧٳ؆ڴڷؙڂۜؾۜٳڔٟػڡؙؙۅؙڔٟ<u>؈</u>

او انکار نه کوی له دلائلو د قدرت زمونږ مکر هر هغه چی ډیر عهد ماتوونکی غدار زیات ناشکره وی

تفسیو: یمنی اوس لږه شیبه (لحظه) پخوا ئی د طوفان له خوف او ویری محخه کوم قول او قرار چی له الله تعالیٰ سره ترلی و هغه بیخی غلط او دروغ ثابت شو، څو ورځی ئی هم د ده د هغه انعام او احسان حق ونه مانه او دومره ژر د قدرت له دلائلو محنی منکر شو.

#### ؽؘڲؿؙۜۘۿٵڵڰٵ؈ٵؾۜڠؙۊؙٳڒ؆ڮٛۄ۬ۅؘٳڂ۬ۺؘۅ۬ٳؽؘۅ۫ڡٞٵڰٳؽۼؚڔ۬ؽٙۅٵڮ ؙۘٛػڽۘۊٙڵڽ؇ؙۊؘڵٳڡٷؙۅؙۮ۠ۿۅؘجٳۮٟۼڽؙۊٙٳڸڽ؇ۺؙؽٵ۫

ای خلقو! وویریپرئ تاسی (ټول له عذابه) د رب خپل او وویریپرئ تاسی له هغی ورځی چی نه به شی دفع کولی عذاب هیڅ پلار له زوی خپل او نه هیڅ زوی (داسی وی) چی هغه دفع کوونکی شی له پلار خپل څخه کوم شی (څه عذاب)

تفسیر: د طوفان په وخت کښی د جهاز مسافران سخت پریشان، وارخطا وی او له هر انسان سره یوازی د خپل ځان د خلاصون فکر او اندیښنه وی، خو سره له هغه هم مور او پلار له خپلو اولادو، او اولاد له خپل مور او پلار څخه بیخی غافل او بی پروا نه وی. او هر یو د بل د نجات او خلاصی او مرستی (مدد) په فکر او چرت (خیال) کښی وی بلکه ډیر کله د والدینو شفقت غواړی چی هر راز (قسم) زحمت او مصیبت په خپل ځان واخلی چی خپل اولاد له هغه مصیبت څخه وژغوری (وساتی). لیکن د دی په عکس یوه داسی ویروونکی او هولناکه ورځ راتلونکی ده چی په هغی کښی به له هر طرفه هم دغه د «نفسی! نفسی!» غږ راپورته کیږی. نه اولاد او نه والدین بلکه هیڅوک به داسی یو ایثار او شفقت ونشی کړی چی د بل لږ څه مصیبت په ځان واخلی او بالفرض که دی وغواړی چی د خپل کوم عزیز لږ څه زحمت په ځان واخلی خو ځوک واخلی او بالفرض که دی وغواړی چی د خپل کوم عزیز لږ غه زحمت په ځان واخلی خو خوک له داسه د هغی عوبتنی او مطالبی ته څه اهمیت او قیمت نه ورکوی. نو په هر انسان لاژم دی چی لا له اوسه د هغی ورځی په فکر او اندیښنه کښی واوسی! او د هغی لپاره توبه برابره کړی! او زیار (کوشش) وکړی څو د د الله تعالیٰ له قهر او غفیب څخه مامون او مصون پاتی شی که نن دوی د سمندر له طوفانه روغ رمت ووتل نو سبا خو دوی د حشر له ډکر ځنی په هیڅ صورت نشی وتلی.

## إِنَّ وَعُدَامِلَةِ حَتَّى فَلَاتَعُرُّنَاكُوْ الْحَيْوَةُ التُّنْيَا "قُلَايَغُرَّنَّكُمُ بِاللهِ الْعَرُورُ

بیشکه وعده د الله رښتیا ده (د بعث، د حساب، د جزا وعده) پس نه دی غره کوی خامخا غره کوی خامخا تاسی په (عفو او کرم د) الله هیڅ غره کوونکی

تفسیر: یعنی هغه ورځ یقیناً او قطماً راتلونکی ده . او دغه د پاک الله داسی قاطعه او نافذه وعده ده چی له سره په هغی کښی هیڅ لاندی باندی او وړاندی او وروسته والی نشی راتلی نو نه ښائی چی تاسی د دنیا په دغو څو ورځو باغ او بهار، عیش او عشرت، زرق او برق او رونق تیروڅئ که نه تل به هم داسی له عقبیٰ محخه بی برخی او ناامیده پاتی شئ او داسی ئی مه گنئ چی هر څوک چی دلته په آرام وی نو بی له ایمان او صالح عمل محخه هلته به هم په آرامی او هوسائی (راحت) کښی وی. د نگ شیطان له مکر او فریب او اغواء محخه تل هوښیار او ویښ اوسئ اچی شیطان مو د الله تعالیٰ په نامه هم غولوی او داسی درته وائی څخه تل هوښیار او ویښ اوسئ اچرچی او مزی کوه ا پاک الله غفور او رحیم دی ښه په گناهونو او خطاؤ ځان موړ کړه ا او له سره تر پایه په دغه ډنډ کښی ځان ډوب کړه کله چی زوړ او سپین پیری شوی نو بیا یو ځلی له دغو کردو (تولو) محخه توبه وباسه! پاک الله به دی وبښی. که ستا په تقدیر کښی جنت لیکلی وی نو هر څوره گناهونه چی هم وکړی بالاخر به جنت ته ځی که په تقدیر کښی جنت لیکلی وی نو هره

وی نو په هیڅ ډول (طریقه) ته خپل ځان له دوزخه نشی خلاصولی نو بیا د غه لپاره په دنیا کښی چرچی او مزی نه کوی ؟

## ٳۜۜۛۜٵۥڶڵڡؘۘۘۼٮؙ۫ٮؙۘڎؙۼڷؙۄؙٳڵۺٵۼٷٷؽؙڹٚڔۨڵٲڶۼؽؙڞٷؽۼڬۄؙؗڡؙٵڣ ٵڷۯۯؘػٳڡؚڔٝۅؘڡٵؾۮڔؽ۬ٮؘؘۿڞ۠؆ۮٵڰۺۣ۠ٮٛۼ؞ٞٵ<sup>ۮ</sup>ۅڡٙٵؾۮڔؽ ؘۿۺؙٵۣؠٲؾۣٵۯۻۣؾٮؙٷؿٵؚؾؘٳڶڰؠٙۼڸؽۯڿؚؠؽۯ۞ٛ

بیشکه الله خاص هم ده څخه دی علم (د قیام) د قیامت او نازلوی الله باران (او د نزول په وخت ئی هم علم لری) او معلوم دی الله ته هغه شی چی په ارحامو (د میندو په نسونو) کښی وی (نرتوب او ښځه توب ئی) او نه پوهیږی هیڅ نفس چی په کوی سبا، او نه پوهیږی هیڅ نفس چی په کومه ځمکه کښی به مری بیشکه الله دی ښه عالم (په دغو شیانو او نورو تولو اوالو) شه خبردار (په ټولو احوالو) دی.

تفسير: يعني قيامت هرومرو (خامخا) راتلونكي دي. د دي علم يوازي له الله تعاليٰ سره دي دغه نه ده معلومه چې دغه دنيوي لويه کارخانه به کله ويجاړه او دړې وړې کيږي ؟ انسانان په دنیوی عیش او عشرت، سائست او مؤقتی تازگی نازیری او یکسی مزی او چرچی کوی آیا دوی یه دغه نه یوهیږی چې دغه دنیا په دی چې فاني ده في الحال هم دغه دنیا او هم ئې ټول اسباب او وسایل د الله تعالیٰ په واک (اختیار) او قدرت کښی دی د ځمکی تول رونق او مادی برکت چی ستاسی د خوښی خوشالی مدار دی په آسمانی باران موقوف دی که دوه دری کاله باران ونشی نو له هر طرفه به خاوری او دوړی پورته کیږی، نه به د ژوندانه څه سامان یاتی شی او نه به د راحت څه اسباب. بیا تعجب دی چې انسان د دنیا په زینت، ښائست او سینګار ولي غولیږی؟ او هغه لوی ذات د څه لپاره هیروی؟ چې د خپل رحمت په باران سره نې ورته ښائست او سمسورتیا او رونق مرحمت کری دی. چاته څه معلومه ده چې په دنیا کښې په د ده د دنیوی عیش او عشرت برخه محومره وی؟ ډیر خلق زیات کوشش کوی او زیار (محنت) کوی او له ډيرو ريرونو (تکليفونو) له ګاللو (برداشت کولو) څخه مري ليکن په خپل ژوند کښې يې له سره هوسائی (خوشالی) او آرام نه یه برخه کیږی. بالعکس ځینو نورو ته بی له رېړ (تکلیف) او زیار (محنت) څخه دولت او راحت ور په برخه کیږی د دغسی حالاتو او واقعاتو له لیدلو سره سره هم هر هغه انسان چی په دینی او دنیوی معاملاتو کښی د الله تعالیٰ په تقدیر اعتماد او اطمینان لری، یه دینی او دنیوی امورو کښی لږ څه هم یه جداوجهد او سعی او کوشش کښی

قصور او لنډون نه کوی او سره له دی چې په تقدير پوره ډاډ او قناعت لری په رياضت او مجاهدت کښی هم لږ څه مساهلت نه کوی هغه پوهیږی چی انسان لره تدبیر په کار دی ځکه چی ښه تقدیر عموماً د هم دغه کامیاب تدبیر په ترڅ کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) دغه علم په واقع یوازی او یوازی الله تعالیٰ ته حاصل دی چی زمونږ تقدیر به څرنګه وی؟ او زمونږ له لاسه به صحیح تدبیر ظاهریږی که نه؟ که مونږ د هم دغی معاملی رعایت په دینی امورو کښي لا په ښه شان سره وکړو نو د شيطان د چل او فريب په لومه او دام کښې به له سره ونه نښلو بيشکه چی جنت او دوزخ هر ځای چی زمونړ په برخه کیږی هغه د تقدیر په اساس دی او د هغه علم له یاک الله سره دی مګر عموماً د ښو او د بدو د تقدیر څیری د ښو یا د بدو تدبیرونو په آئینه کښي لیدلی کیږی نو ځکه مونږ د تقدیر په حواله او اساس تدبیر نشو پریښودی ځکه چې دغه خبره خو هیچا ته نه ده معلومه چی د الله تعالیٰ یه علم کښی کوم یو سری سعید یا شقی، جنتی یا دوزخی، غنی یا فقیر یا نور دی؟ نو ظاهری عمل او تدبیر داسی یو شی دی چی د هغه له لیدلو څخه عادتاً مونږ ته د تقدیر له نوعیت نه لږ څه معلومات راحاصلیږی که نه د دغی خبری حقیقی علم خو یوازی له الله تعالیٰ سره دی چی د ښځی یه ګیده کښی هلک دی که جینع ؟ او وروسته له ځیږیدلو څخه به د هغه عمر څومره وی ؟ روزی به ئی ارته وی که تنګه ؟ سعید دی که شقی ؟ د هم دی په طرف ئی په ﴿ وَيَعْلَوْمَا إِنْ الْآَوْمَاءِ ﴾ کښی اشاره کړی ده، باتی شوه د شیطان دغه تکی او برګی چی فی الحال خو یه دنیا کښی چرچی او مزی کوه! بیا وروسته توبه وباسه! او ښه سړی شه! د دی ځواب ئی په 🍇 وَمَاتَكْدِئْ لَفُكُمَّ تَافَائْلِسُبُ غَدًا 🗞 الآية ـ کښي ورکړي دي يعني هيڅوک په دې باندې نه دې خبر چې دې به سبا څه کوي ؟ او د څه کولو له پاره آیا دی به ژوندی پاتی کیږی که نه ؟ او کله به مری ؟ او چیری به مری ؟ نو بیا دی به یه کوم اعتبار او اعتماد سره د نن ورځی د بدی تدارک سبا هرومرو (خامخا) وکړی شي او د توبي توفيق به ضرور ومومي په دغو شيانو او نورو ګردو (ټولو) امورو يواځي عليم او خبير الله تعالىٰ ښه پوه او خبر دى. تنبيه: په ياد ئي ولرئ! چې مغيبات يا به د احكامو له جنسه وى يا به د اكوانو له جنسه وى.

تنبیه: په یاد ئی ولری ! چی مغیبات یا به د احکامو له جنسه وی یا به د اکوانو له جنسه وی. 
بیا غیبی اکوان زمانی وی یا مکانی او زمانی د ماضی، مستقبل او حال په اعتبار په دری ډوله 
(قسمه) ویشل شوی دی له دغو څخه د غیبی احکامو کلی حکم رسول الله صلی الله علیه وسلم ته 
ورکړی شوی دی 
گلایگلور کل کیه آمکا الآمن ائن تلفی وی کی گلی یا آیة - (الجن ۲ رکوع ۲۰-۲۷ آیت 
(۲۹) جزه چی د هغه د جزئیاتو تفصیل او تبویب د امت اذکیا و کری دی او د غیبیه و 
اکوانو د کلیاتو او د اصولو علم الله تعالیٰ د خپل څان له پاره خاص کړی دی هو! د هغو په 
منتشره و جزئیاتو ئی ډیرو خلقو ته سم له هغو قوتونو او استعدادونو اطلاع ورکړی ده او رسول 
الله صلی الله علیه وسلم ته هم له دی نه داسی ډیره وافره او عظیم الشانه برخه ور رسیدلی ده چی 
اندازه ئی بیخی نشی کیدی. خو سره له دی هم د غیبیه و اکوانو کلی علم له رب العزت سره 
مخصوص دی په دغه آیت کښی چی دا پنځه شیان مذکور دی په احادیثو کیمی ئی دغو ته

«مفاتيح الغيب» ويل شوى دى چى د هغو كلى علم پرته (علاوه) له الله څخه بل هيچا ته نشته. په حقیقت کښې په دغو پنځو شیانو کښې د غیبیه ؤ اکوانو ټولو انواعو ته اشاره وشوه. په «بای ارض تموت» کښی مکانیه غیوب په 🍓 مُلاَاکِتُسِبُعَدًا 💸 کښی د مستقبله زمانیه ؤ غیوب او په 🦫 مَافِيالْآلِمُتَامِر که کښی د حالیهُ زمانیه و غیوب او په «ینزل الغیث» کښی غالباً یه ماضیه زمانیه و غیوب تنبیه ده . یعنی کله چی باران راځی او ووریږی معلومیږی لیکن دغه خبره هیچا ته نه ده معلومه چی بخوا له باران څخه څرنګه اسباب او وسایل سره راغونډ شوی دی چې د هغو په اثر، يوره په هم هغې ټاكلې (مقرر كړى) نيتې او ځاى او موقع كښې په هم هغه مقدار او اندازه باران وشو. مور خپل ووړکی په خپله ګیډه کښی ګرڅوی مګر په دی باندی نه یوهیږی چی دغه د دی په ګیډه کښي هلک دی که جینئ ؟ انسان غواړی چی په راتلونکو حالاتو ځان یوه کړی مګر په دی نه یوهیږی چې دی به بخپله سبا څه کار وکړی؟ او د ده مرګ چیری واقع کیږی ؟ له دغه جهل، ناپوهی او بیچاره کی سره د تعجب ځای دی چی په دنیوی ژوندون مفتون او مین کیږی او خپل حقیقی خالق او هغه لویه ورځ بیخی هیروی او له یاده ئی وباسی کله ئی چی د الله تعالیٰ لوی دربار ته به راښکودلو سره حاضروی. په هر حال د دغو ينځو شیانو له ذکر کولو سره یه ټولو غیبیه ؤ اکوانو د کلی علم یه طرف اشاره کول دی او حصر نه دی مقصود. او اغلباً یه ذکر کښی به د دغو پنځو شیانو تخصیص د دی له امله (وجی) شوی وی چی کوم سائل به د هم دغو پنځو شیانو په نسبت سوال کړی وی چی د هغه یه ځواب کښی هم دغه آیت نازل شوی دی. لکه چی په حدیث کښی راغلی دی. د علم الغیب په نسبت پخوا له دى نه يه سورت «الاتعام» او اوس يه سورت «النمل» كښي هم څيني نور معلومات ليكلي شوى دى هلته دى وكتل شي.

#### «تمت سورة لقمان بمنه و كرمه»

«سورة السجدة مكية الا من آية (١٦) الى غاية آية (٢٠) فعدنية وهى ثلاثون آية وثلاثة ركوعات»

« رقم تلاوتها (۳۲) تسلسلها حسب النزول (۷۵) نزلت بعد سورة «المؤمنون» «د السجدة سورت مکی دی. پرته (علاوه) له (۱٦) آیت مخخه تر آخر د (۲۰) آیت چی مدنی دی (۳۰) آیتونه او (۳) رکوع گانی لری»

«په تلاوت کښی (۳۲) او په نزول کښی (۷۰) سورت دی وروسته د «المؤمنون» له سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

اتلمااوحي(٢١) السجدة (٣٢)

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## الَةَ أَتَذُرِيْلُ الْكِتْبِ لَارَبْبَ فِيُهِ مِنُ رَّبِّ الْعَلَيْيَنَ أَ

نازلیدل د (دغه) کتاب (قرآن) چی نشته هیڅ شک په دغه کښی له (جانبه) د رب د عالمیانو دی

تفسیر: بی شکه دغه مقدس کتاب رب العالمین نازل کړی. په دغه کښی نه څه شک شته او نه شبهه. او نه د فریب او تیرویستلو ځای دی. لیکن کفار دا خبره نه منی چی راغلی دی دا قرآن له طرفه د الله تعالیٰ.

### اَمُ يَقُولُونَ افْتَرَلِهُ ۚ بَلُ هُوالْحَقُّ مِنْ تَرِبِّكَ لِتُنْذِرَقَوْمًا مَّأَ ٱتٰهُمُ مِّنْ تَذِيرُ مِّنْ قَبْلِكَ لَعَكَّهُمُ يَهُتَدُونَ۞

آیا وائی (دغه کفار) له خپله ځانه ئی جوړ کړی دی دا (قرآن محمد داسی نه دی) بلکه هم دغه (قرآن) حق دی (نازل شوی دی) له جانبه د رب ستا چی ویروی ته (په قرآن سره) هغه قوم چی نه دی راغلی دوی ته هیڅ ویروونکی پخوا له تانه (تر اسمعیل علیه السلام پوری) دپاره د دی چی سمه لاره ومومی دوی (په سبب د ویرولو ستا).

تفسیو: یعنی د هغه کتاب په باب کښی چی اعجاز او حقانیت ئی دومره ښکاره او واضح دی چی د هیڅ شک او شبهی ځای پکښی نشته آیا د هغه په نسبت کفار داسی اظهار کوی چی رسول الله دغه قرآن له خپله ځانه جوړ کړی دی او معاذالله د لویو دروغو نسبت پاک الله ته کوی ؟ نو دغه د دوی انتهائی لجاجت، ګستاخی او سپین سترګی ده چی په داسی واضح او روښانه بیان کښی هم له خپله ځانه شبهی پیدا کوی. که دوی لړ څه غور او انصاف کولی نو دوی ته به معلومه شوی وی چی په رښتیا سره دغه کتاب د پاک الله له طرفه راغلی دی او ته کوشش کوی چی د هغه په وسیله یو داسی قوم ویښ او هوښیار او په سمه لاره ئی راولی چی له څو پیړیو راپه دیخوا په دوی کښی ویښوونکی نبی نه دی مبعوث شوی دغه خبره د غور او فکر کولو وړ (لاتی) ده چه انسان له خپله ځانه داسی یو شی جوړوی او خلقو ته ئی وړاندی کوی چی د هغه مثل یا دی غری غری غری خد داسی یوی غثی خبری له خولی څخه ویستل چی د خلقو د سل هاؤ کلونو د مسخ شوی ذهنیت او مذاق څخه خبری له خولی څخه ویستل چی د خلقو د سل هاؤ کلونو د مسخ شوی ذهنیت او مذاق څخه

السجدة (٢٦)

غلطه او بیخی مخالفه وی او د هغی د قبول ډیره ادنیٰ قوه او استعداد هم ظاهراً په هغو کښی نه وی د کوم پوه او عاقل انسان کار له سره نشی کیدی هو! که د الله تعالیٰ قاهره قدرت کوم انسان په دغسی یو سخت او مشکل کار مامور کړی هغه بیله خبره ده. پس نبی الامی صلی الله علیه وسلم چی د نورو خلقو په نسبت د ده د عقل په زیاتوالی او پوخوالی باندی هغه کسان هم قایل دی چی (معاذالله) ده ته نی مفتری ویل که کومه خبره نمی له خپله عجانه جوړوله او خلقو ته نمی اوروله نو یقیقاً ، داسی خبری به نمی راوړی وی چی هغه به له عربی فضا سره مطابقی او له عمومی جنباتو سره به موافقی او د هغی امثال او اشباه به د دوی په شاو خوا کښی زیاتی موندلی کیدلی هم دغه خبره یو په و او انصاف خوښوونکی انسان متیقن کولی شی چی بیشکه محمد صلی الله علیه وسلم په خپله خوښه دغسی یو لوی او مهم کار ته اقدام نه دی کړی او نه هغه کلام چی ده راوړی دی د ده تصنیف دی.

#### ٱللهُ الَّذِي ُخَلَقَ السَّمُوتِ وَالْرَضُ وَمَابَيْنَهُمَافِي ُسِتَّةِ اَيَّامِر تُعَاسُتَوٰىعَلَى الْعَرْشِ \*

الله هغه (مطلق قادر) دی چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه او هر هغه چی په منځ د دغو دواړو کښی دی په (مقدار د) شپږو ورځو کښی بیا استوا ئی وکړه په عرش باندی (هم هغسی چی لائقه وه له شانه د الله سره نو ایمان راوړی پری)،

تفسیو: د «استوا<sub>»</sub>» بیان د «الاعراف» په (۷) رکوع کښی تیر شوی دی هلته دی بیا ولوستل شی!

## مَالَكُوْمِينَ دُونِهٖ مِنْ قَرِلِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَالَتَكَ كُرُونَ ۞

نشته تاسی لره (ای کفارو) غیر له الله هیڅ دوست او نه شفاعت کوونکی (چی عذاب درڅخه دفع کړی)، آیا پس نه اخلئ پند (په دغه وعظ)

تفسیو: یعنی غور او فکر نه کوئ! د الله تعالیٰ د پیغام او د ده د رسول صلی الله علیه وسلم د دروغجنولو مخخه وروسته به تاسی چیری عجئ ؟ په ګردو (تولو) آسمانونو او محمکه کښی له فرشه تر عرشه پوری د الله تعالیٰ حکومت دی. که ونیولی شوئ نو بی د هغه د اجازی او رضاء به مو هیڅ غوک غه حمایت او سپارښت ونشی کړی او نه به داسی کوم حامی او سپارښت کوونکی اتلهااوحي(٢١) السجدة(٣٢)

ومومئ! او الله تعالیٰ داسی مطلق قادر دی چی

### يُكَةِّرُ الْأَمْرَمِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّةً يَعُرُّجُ اِلْيُعِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُةُ الْفَ سَنَةِ قِمَّنَا تَعُثُّونَ ۞

تدبیر کوی (او نازلوی) امر کار له آسمانه ځمکی ته (تر ورځی د قیامت پوری) بیا بیرته خیژی هغه کار ده ته په هغی ورځی کښی چی ده اندازه د هغی (ورځی) زر کاله له هغو «دنیوی وختونو» چی ئی شمیرئ تاسی،

تفسيو: د لويو كارونو او خورا (ډيرو) مهمو انتظاماتو له پاره حكم له عرش عظيم څخه مقرر او نازلیږی ټول حسی، معنوی، ظاهری او باطنی اسباب له اسمانونو او ځمکی څخه راجمع کیږی بيا د هغه به انصرام (سر ته رسولو) كښي مشغول او لګيا كيږي بالاخر هغه كار او انتظام د الله تعالیٰ یه مشیت او حکمت تر مودو یوری جاری یاتی کیږی، بیا له یوی اوږدی زمانی څخه وروسته یای (آخر) ته رسیږی یه دغه وخت کښی د الله تعالیٰ له خوا بل ډول (طریقه) حکم نازلیږی. لکه چی د لویو لویو انبیاؤ اثر تر پیریو پیریو پوری پاتی دی، یا په کوم لوی قوم کښي سرداري او مشرتوب تر نسلونو نسلونو يوري جاري وي. هغه زر کاله د الله تعالیٰ په نزد يوه ورځ ده (موضح په لږ تغير) مجاهد رحمة الله عليه وائي چې «الله تعالىٰ د زرو كلونو انتظامونه او تدبیرونه پرښتو ته القا کوی او دغه موده د ده په نزد یوه ورځ ده، بیا هر کله چی پرښتی هغه پای (آخر) ته ورسوی او تری خلاصی ومومی بیا د نورو راتلونکو زرو کلونو انتظامونه هغوی ته القاء کوی هم دغه سلسله به تر قیامت پوری تسلسل او دوام لری» محینی مفسرین د دغه آیت مطلب داسی بیانوی چی «د الله تعالیٰ حکم د آسمانونو له یاسه تر ځمکی یوری رسیږی بیا هر هغه کاروائی چی د هغه یه متعلق دلته کیږی هغه د اعمالو یه دفتر کښی د درج کیدلو له یاره یاس خیژی چی د دنیا د آسمان به محدب واقع دی. او له ځمکی څخه د هغه ځای فاصله د انسان په متوسط تګ سره د یو زر کاله لیاره ده چی د الله تعالیٰ په نزد هغه د يوى ورځى لياره تاكلي (مقرر كړى) شوى ده. مسافه خو هم دغومره ده دغه خو بيله خبره ده چې پرښته هغه په يوه کړي کښې وهي، يا له دې نه هم په لږه موده کښې وررسيږي.» ځينې نور مفسرین داسی معنی کوی «د کوم کار د کولو اراده چی پاک الله وکړی د هغه د مادیو او اسبابو سلسله زر کاله پخوا شروع کوی بیا هغه له بالغه حکمت سره سم یه مختلفو ادوارو کښی تیریوی او مختلف ادوار او صورتونه ځان ته اختیاروی او ورو ورو د خپل کمال انتها ته رسیږی یه دغه وخت کښي کومي نتیجي او آثار چې له هغه څخه څرګندیږي (ښکاره کیږي) د ربوبیت دربار ته د وړاندې کیدلو له یاره یورته کیږي» د ځینو نورو په نزد له «یوم» ځني «یوم

القیامت» مراد دی. یعنی الله تعالیٰ له آسمانونو محخه نیولی تر محمکی پوری د تولی دنیا او مافیها انتظام کوی، بیا یو داسی وخت هم راتلونکی دی چی دغه گرده (توله) قصه به پای (آخر) ته ورسیپی او د گردو (تولو) شیانو رجوع به پاک الله ته وشی او تول به د خپلی وروستی فیصلی لپاره الله تعالیٰ ته وړاندی شی چی هغه ته د قیامت ورځ ویل کیپی. د قیامت یوه ورځ د زرو کلونو په اندازه ده. په هر حال ځینو «فی یوم» له «یدبر» سره او ځینو له «یعرج» سره متعلق کړی دی او ځینو د «تنازع الفعلین» په صورت منلی دی. والله اعلم.

#### ذلك علِمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَ ادَةِ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْثُ

هم دی (خالق او د امورو مدبر) عالم دی په هر پټ او ښکاره ښه غالب قوی دی (په تقدير) ښه مهربان دی (په فرمان وړونکو باندی)

تفسیر: یعنی د داسی اعلیٰ او عظیم الشان انتظام او تعبیر قایمول د هغه پاک ذات کار دی چی په هر یو پټ او ښکاره شی علیم او خبیر دی او ډیر زبردست او نهایت مهربان دی.

# الَّذِئَ ٱحْسَنَ كُلُّ شَئُ مُخَلَقَة وَبَدَا خَلْقَ الْرِنْسَانِ مِنْ طِيُرٍ<sup>نَّ ا</sup>ثْمَّجَعَلَ تَسْلَهٔ مِنُ سُلِلَةٍ مِّنْ مَّآلٍ مِّمِيْنٍ ثَّاثَةً سَوْدِهُ وَنَعَزِفْيُهِ مِنْ تُوْجِهِ

هغه الله چه ښایسته کړی ئی دی هر شی چی پیدا کړی ئی دی هغه (هر موجود بالخاصه انسان) او شروع کړی ئی دی پیدایښت د انسان (یعنی آدم) له ختی څخه بیا ئی پیدا کړ نسل اولاد د ده له خلاصی له اوبو ضعیفو حقیرو څخه بیا ئی برابر کړ (قالب د) هغه او پو (داخل) ئی کړ په دغه (قالب) کښی له روح خپل څخه (چی مخلوق د ده دی)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د انسان نسل او اولاد له خلاصی له اوبو ضعیفو حقیرو محخه چی د خورا دیرو غذاګانو عصاره او خلاصه ده بیا ئی برابر کړ قالب د هغه یعنی شکل، صورت او اعضاء ئی موزون او متناسب خلق او موجود کړی دی. او پو، داخل، ئی کړ په دغه قالب کښی روح خپل حضرت شاه صاحب لیکی چی «ګرد (ټول) مخلوقات د ده مال دی مګر هر چاته ئی چی ډیر پت او عزت ورکړی دی هغه ئی خپل بللی دی لکه چی وائی ﴿ اِنَّ اَجْتَادِی ۡ لِیُوۡکَمُ ۡ لِیُوۡکَامُوۡکُوۡمُ اِلْمُوۡلُوۡمُ اِلَّاٰمُ اِللّٰمُ اِللّٰمُ اِللّٰمُ اِللّٰمُ اِللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اِللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

دی او یواځی له خاورو اوبو، او نورو څخه نه دی جوړ شوی که نه د الله تعالیٰ د روح څخه که هغه مطلب واخیست شوی دی نو ښائی چی دغه مطلب واخیست شوی دی نو ښائی چی دغه روح په کوم بدن کښی وی که په بدن وی، ترکیب راځی، حال دا چی د ترکیب له وجود څخه حدث پیدا کیږی او د الله تعالیٰ پاک او منزه ذات او صفات له دغو شیانو څخه پاک او منزه دی (موضح په لږ تغیر سره).

## وَجَعَلَ لَكُوُ السَّمْعَ وَالْكَبْصَارَ وَالْكَفِيدَةَ تَولِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞

او وئی کرځول (در ئی کړل) تاسی ته (ای د آدم اولاده) غوږونه او سترګی (چی پری اورئ! او وینئ)! او زړونه (چی عقل او فکر پری کوئ) خو سره د دغو نعمتونو بیخی لړ شکر کوئ تاسی!

تفسیر: د دغو نعمتونو شکر دا 3 چی پخپلو سترګو مو د ده تکوینی آیتونه په غور سره کتلی وی او په خپلو وی او په خپلو وی او پخپلو غرونو مو د ده تنزیلی آیتونه په پوره توجه او شوق سره آوریدللی وی. او په خپلو زړونو سره مو د دغو دواړو په پوهیدللو او غور او فکر کولو کښی پوره کوشش او زیار (محنت) ایستلی وی. او وروسته له پوهیدللو مو پری عمل کړی وی مگر تاسی خلق ډیر لږ شکر اداء کوئ.

## وَقَالُوُآءَ إِذَاضَكُلُنَا فِي الْاَرْضِ ءَاكَا لَفِي خَلْقٍ جَوِيْدٍهُ بَلُ هُدُ بِلِقَآ ءَ رَبِّهِ مُحَلَّفِرُونَ ۞

او وائی (منکران د بعث) آیا کله چی ورک شو مونږ په ځمکه کښی (چی خاوری شو) آیا بیشکه مونږ خامخا په نوی پیدایښت کښی یو ؟ (بلکه نه یو، نو الله وائی نه ده داسی چی دوی وائی) بلکه دوی له ملاقات د رب خپل څخه منکران دی (چی په قیامت باندی ایمان نه راوړی).

تفسیر: یعنی په دغه خبره نی غور او فکر ونه کر چی پاک الله دوی اول له خاورو محخه پیدا کړی دی او په خلاف د هغه ئی د شبهو په پیدا کولو شروع وکړ چی آیا له دی نه وروسته چی زمزنږ جسم له خاورو سره ګډوډ شی بیا به غرنګه مونږ ژوندی راپاغول کیږو. دغه خو تشه یوه شبهه او استبعاد نه دی بلکه په صاف ډول (طریقه) سره دغه خلق له بعث بعد الموت محخه منکر شوی دی.

## ڠؙڶؙؽؾۜۅٙڨٚٚٚٛڮؙۄ۫ڡۜٙڵڬٛٵڶؠۅۛؾٵڷڹؽٷػۣڷۑۘڮؙٷ۫ڗ۫ڠۜٳڶڶڔؾڲؚڮٛٷڗٛڿٷؽ۞۫

ووایه (ای محمده! دوی ته) قبض کوی ارواح ستاسی پرښته د مرګ (عزرائیل) هغه چی مقرره شوی ده په تاسی (دپاره د قبض د ارواحو) بیا به رب خپل ته بیرته بوتلل شع (پس له مرګ نه د حساب دپاره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی تاسی خیل مخان یوازی بدن او جسد کن ع چی له خاورو سره کدود او خاوری کیړی داسی نه ده. تاسی په حقیقت کښی روح یئ چی هغه پرښتی له خپله ځانه سره وړی او بیخی نه فنا کیړی! (موضح).

## ۅؘڵۊؘڗؘڮٳۮؚؚٳڷؠؙٛڿؙڔۣڡؙۅؙؽڽؘٵؽٮٮؗۅؙٳؿٛٷڛٟؠؗؠۼڹ۫ۮۯۣۨؠٞٝۯڷڹۜٵٛٲڹڝۘۯٮۜٵ ۅؘڛؚٙڡؙٮؘٵٚڡؘٳڽؙڿڡ۫ٮٚٲٮۼؠؙڵڝٳۼٵٳٮۜٵمؙٷؾڹؙٷڹ۞

او که ووینی ته (ای محمده!) کله چی دغه کافران ښکته اچوونکی به وی د سرونو خپلو په نزد د رب خپل (په ورځ د قیامت کښی له ذلت ندامت او خجالت نه او وائی به) ای ربه زمونږ ولیده مونږ او واوریده مونږ «وعده ستا او تصدیق د رسولاتو» پس بیرته بوزه مونږ «دنیا ته له پاره د دی» چی و کړو ښه عمل بیشکه چی مونږ یقین کوونکی یو (نو وبه کوری ته یو سخت بد کار او دغه وینا به دوی ته له سره څه ګټه (فائده) نه رسوی.)

تفسیو: یعنی زموند غوړونه او سترګی، خلاصی شوی، د رسول الله په هغو خبرو چی ویلی ئی دی زمونډ یقین راغی او دغه ګرد (ټول) شیان مو په خپلو سترګو سره ولیدلل او ښه وپوهیدو چی یواځی ایمان او صالح عمل د الله جل جلاله په نزد منظور او مقبول دی او په کار راځی اوس مو یو ځلی بیا دنیا ته ولیږه او ومو ګوره چی مونډ څرنګه ښه عملونه کوو.

# وَلَوْشِمُنَا لَابَيْنَاكُلَّ نَفْسٍ هُلَامِهَا وَلَكِنَ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّيُ الْمُلَكِّ جَهَنَّا الْمُلَكِيَّ جَهَنَّا الْمُلَكِيِّ جَهَنَّا الْمُلَكِيِّ جَهَنَّا الْمُلَكِيِّ جَهَنَّا الْمُلَكِيِّ جَهَنَّا الْمُلَكِيِّ جَهَنَّا اللهِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلَكِينِ الْمُلْكِينِ الْمِلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِي الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ ا

او که اراده کړی وی مونږ نو خامخا ورکړی به ؤ مونږ هر نفس ته (په دنيا

کښی) هدایت د هغه ولیکن مقرره شوی ده دغه وینا (حکم) له ما چی خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) دوزخ (له کفارو نه) له پیریانو او انسانانو ټولو څخه.

تفسیر: د الاتمام په (۳) رکوع ۲۸ آیت کبی نی ویلی دی و وَلَوَدُوْلْقَالْدُوْلِمَانُوْلْوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوْلُوَاْنَدُوْلُوَاْنَدُوْلُوَا وَدِی د دنیا ته بیجرته ولیپلی شی بیا به هم دوی پخپلو هم دغو شرارتونو کبی بوخت (مشغول) وی د دوی د طبیعت اقتضاء او غوشته هم داسی ده چی د شیطان اغواء او لمسون قبلوی او د الله تعالیٰ له او زور سره د هنایت په لاره راولو او پری قائم نی کړو چی د هغه په لوری د انسانان په جبر فطریقه نظرتاً مایل دی لیکن په دغه تمویر و پری قائم نی کړو چی د هغه په لوری د انسانان په غو طریقه اختیارولو مجبور کول دغه نرمونو د حکمت او مصلحت خخه مخالف و چی د هغه بیان په غو نزو انزو غایونو کبی پخوا له دی نه شوی دی نو هم هغه خبره پوره کیدونکی وه چی د ابلیس د دغی دوعی د علیونو کبی پخوا له دی نه شوی دی نو هم هغه خبره پوره کیدونکی وه چی د ابلیس د و فی دعی دویلی دی دو هم و په کیدی ویلی دی دو سود کانونو کبی پخوا له دی نه شوی دی نو هم هغه خبره پوره کیدونکی وه چی د ابلیس د و پالینونو کبی پخوا له دی نه شوی دی نو هم هغه خبره پوره کیدونکی وه چی د ایونونو و پری قانونو کبی ویلی در و پرونونو کونونو که دی دو هم هغه خبره پوره کیدونکی وه چی د هغو پیروان

## ڣؘڎؙڡؙٷۧٳۑؠٵؘڛٚؽؾؙٷٙڸڡۜٲ؞ٙڮۅؙڝڴۄؙۿڶٲڵؖٵٚڛؘؽڬڴۄٞۅؘۮؙۏٷۛٳۘٵڡؘۮؘٳڹ ڵڬؙڵڔػ۪ٳػؙڹؙڎؙڗۘ۫ڡؙؠۘڵؙۅؙڹ۞

پس وڅکئ تاسی (دا عذاب) په سبب د دی چی هیر کړی ؤ تاسی ملاقات د ورځی ستاسی چی دا دی بیشکه چی مونږ به هم هیر کړو تاسی او وڅکی تاسی عذاب دائمی په سبب د هغه (کفر او تکذیب) چی وی تاسی چی کاوه به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی مونیر هم تاسی هیر کری ئی، یعنی هیڅکله به په رحمت سره نه یادول کبیرئ. وروسته له دی نه د مجرمینو په مقابل کښی د مؤمنانو حال او مآل بیانوی.

## ٳت۫؉ٙٳؽٛٷٛ؈ٛؠٳڶێڗٵڷڶڹؿؘٳۮؘٲۮؙػۯٷٳؠۿٲڂڗ۠ۏٲڛؙۼۜۮ۫ٵۊۜڛۼۜٷٳؠڿؠؙۮؚۯێؚۿۣٶٞ

# وَهُوُ لَا يَسُتَكُبِرُونَ فَاتَعَانَى مُنُونُهُوْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ وَهُو لَا يَسُتَكُبِرُونَ فَعُونَ وَهُو لَيْفَوْنَ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ وَلَيْعُونَ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ وَلَيْعُونَ وَالْمُعَانِّ مِثَارَتَهُ الْمُؤْنِيُّ فِقُونَ الْمَضَاجِعِ مِيدًا مَنْ الْمُؤْنِيُّ فَوْنَ الْمُضَاجِعِ مِيدًا مَنْ الْمُؤْنِيُّ فَوْنَ الْمُضَاجِعِ مِيدًا مَنْ الْمُؤْنِيُّ فَيْ فَالْمُؤْنِيُّ فَيْ فَالْمُونُ الْمُفَالِحِمِ مِنْ الْمُضَاجِعِ مِينَا الْمُضَاجِعِ مِيدًا مُؤْنِي الْمُضَاجِعِ مِينَا الْمُضَاجِعِ مِيدًا مُؤْنِي الْمُضَاءِ مِنْ الْمُضَاجِعِ مِيدًا مُؤْنِي الْمُعْمِلُونِ اللَّهُ مُنْ الْمُفْرِقِينَ الْمُضَاجِعِ مِيدًا مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُضَاءِعِينَا لَمُنْ الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي مُنْ الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعَلِّي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِّي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمِنْ الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِ

بیشکه هم دا خبره ده چی ایمان راوړی په آیتونو زمونږ هغه کسان کله چی پند ورکړی شی دوی ته په دغو (آیتونو) نو پریوځی په داسی حال کښی چی سجده «عبادت» کوونکی وی الله ته او تسبیح وائی سره له ثناء د رب خپل او دوی تکبر لوئی نه کوی (له عبادت نه) لری کیږی ډډی د دوی له ځایونو د خوب (دپاره د تهجد) بولی دوی رب خپل (پټ له خلقو نه) له ویری (د قهره د الله نه) او له طمعی (د رحمت د ده نه) او ځینی له هغو مالونو چی ورکړی دی مونږ دوی ته لگوی (ئی په لاره د الله کښی)

تفسیر: یعنی په خون او خشیت او خشوع او خضوع په سجده لویږی، په ژبه سره د الله تعالیٰ تسبیح او تحمید اداء کوی او په زړه کښی د کبر، غرور، لوئی، ځانمنی (غرور) داسی خبری نه ګرځوی چی د الله د آیتونو په مقابل کښی د تیتیدلو څخه مانع وی. له خوږو خوبونو او پستو بسترو څخه پورته کیږی او د پاک الله په حضور کښی دریږی. له دی نه مراد د تهجد لمونځ دی لکه چی په صحیح حدیث کښی راغلی دی.

او ځینو تری د سبا او د عشا د لمانځه یا د مغرب او د عشا د لمانځه په منځ کښی کوم نفلونه چی کیږی هغه مراد کړی دی. ګواکی په الفاظو کښی د دی خبری د څائیدلو ځای هم شته. لیکن قوی هم هغه لومړی تفسیر دی. والله اعلم.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له الله تعالیٰ محنی هیله (امید) او طمع لرل او ویریدل بد نه دی اعم له دی نه چی په دنیوی امورو کښی وی یا په اخروی کښی. که په دغه مقصد کوم بنده عبادت کوی نو مقبول دی. هو! که د بل کوم موجود د خوف یا رجاء له سببه بندګی وکړی نو هغه ریاء ده له سره نه قبلیږی».

## فَلاَتَعْلَكُونَفُسٌ مَّاالْخَقِيَ لَهُمُ مِيِّنَ قُثْرٌةِ الْمَيُنِّ جَرَآءُكِمَا كَانُوالِيَعُلُونَ ®

پس نه دی معلوم هیڅ نفس ته (نه پرښتی او نه نبی ته) هغه شی چی پټ کړی شوی دی دوی ته له یخوالی د سترګو نه دپاره د جزاء د هغه عمل چی وو دوی چی کاوه به ئی (یټ)

تفسیر: یعنی غرنگه چی د شهر په تیارو کښی له خلقو څخه په پته دوی بی ریا، عبادت کړی دی د هغه په بدل کښی الله تعالیٰ هغه نعمتونه چی پټ ساتلی دی او د هغو پوره کیفیت هیچا ته نه دی معلوم دوی ته ورکوی چی د هغو د لیدلو څخه د دوی سترګی روښانه کیږی. په حدیث کښی راغلی دی چی ما خپلو نیکو بندګانو له په جنت کښی دوه شیان پټ ساتلی دی چی د هغو مثال نه سترګو لیدلی دی او نه د کوم انسان په نوړونو آوریدلی دی او نه د کوم انسان په زړه کښی ګرځیدلی دی.

تغییه: سرسید او نورو د دغه حدیث په اساس په جنت کښی له جسمانی نعمتونو څخه انکار کړی دی د دوی په ځواب کښی د (مولیٰنا شبیر احمد) یو مضمون د «هدیه سنیه» تر عنوان لاندی چاپ دی ښائی چی هغه دی ولوست شی.

## افَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ كَانَ فَاسِقًا لَانينَتَونَ ©

آیا پس هغه محوک چی وی مؤمن لکه هغه محوک دی چی وی هغه فاسق نه دی برابری (دا دواړه ډلی)

تفسیو: یعنی که د یوه ایماندار او د یوه بی ایمانه آخره خاتمه او انجام یو شانته شی نو وپوهمیوئ چی (العیاذ بالله) د الله تعالیٰ په دربار کښی توره تیاره ده.

## ٵ؆ٙٲڷڒۣؿؘؽٵڡۧٮؙؙۉٲۅؘۼؖڷۅٵڵڞڸڂؾؚڡؘٙڵۿؙڡؙۄ۫ۘڿؿ۠ؾٛٵڵؠڵۏؽؙٮؙٛۯ۠ڮؙٵ ڽ۪ؠٵػاۏؙٷؽۼۘػؙۉڽ۞

هر څه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس شته دوی لره جنتونه د هستوګنی په طریقه د میلمستیا په سبب د هغو عملونو چی وو دوی چی کول به ئی (په دنیا کښی).

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په فضل به د دوی صالح عمل د جنت د میلمستیا سبب ګرځی.

وَامَّاالَّذِينَ فَسَقُواْفَمَاوُمُمُ النَّارُكُلُمَا اَرَادُوَااَنْ يَخُرُجُواْمِمُ اَاْعُيَدُواْفِيهُا وَقِيْلَ لَهُوُدُوُوُوْاعَذَابِ النَّارِالَّذِي كُنْتُوْرِهِ ثُلَيِّهُونَ ۞

او هر محه هغه کسان چی فاسقان شوی دی پس محای د هستوګنی د دوی اور (د دوزخ) دی (هر کله چی اراده وکړی دوی د دی چی راوځی له دغه اوره نو بیرته به غورځول کیږی دوی په دغه اور کښی او ویل کیږی به دوی ته (د اهانت په ډول (طریقه)) وڅکئ تاسی عذاب د اور «د دوزخ» هغه عذاب چی وئ تاسی چی د هغه به مو تکذیب کاوه (په دنیا کښی او باور مو پری نه کاوه).

تفسیر: یمنی کله کله چی د اور شغلی دوزخیان د دروازی په لوری وغورځوی په دغه وخت کښی بنائی دوی د تښتیدلو په فکر کښی ولویږی نو پرښتی به له هغه ځای څخه دوی په تیل وهلو سره بیرته بیائی او دوی ته به وائی چیری ځئ ؟ هغه شی مو چی دروغ باله او باور مو پری نه کاوه اوس د هغه خوند او مزه وڅکئ (اللهم اعذنی من النار واجرنی من غضبک).

# وَكَنُكِنِيْقَنَّهُمُّ مِّنَ الْعَنَابِ الْأَدُنْ دُوْنَ الْعَنَابِ الْأَدُنْ دُوْنَ الْعَنَابِ الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمُّ مِيرُجِعُوْنَ ® الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمُّ مِيرُجِعُونَ ®

او خامخا وبه محکوو مونږ هرومرو (خامخا) په دوی باندی له هغه عذاب نژدی (په دنیا کښی) لږ له عذاب لوی نه (چی د آخرت دی) دپاره د دی چی دوی وګرځی (له کفر نه اسلام ته).

تفسیر: یعنی د آخرت د لوی عناب څخه پخوا په دنیا کښی لږ څه کمه درجه عناب پری نازلؤو څو هغه کسان چی د رجوع توفیق ور په برخه وی له الله تعالیٰ څخه وویریږی او الله تعالیٰ ته رجوع وکړی. کمه درجه عناب هم دغه دنیوی مصائب دی لکه ناروغی، قحطی، قتل، قید، د مال او د اولاد او د نورو تباهی او نور.

## ۅۘڡۜڽؙٲڟ۬ڮڔؙڝؠۜڽؙڎؙػؚٚڒڔٳڵڸؾؚۮؾؚؖ؋ؿؙڗۜٲۼۘۅؘڞؘۼۛؠؗٲٳٝڰٵ ڡؚؽٲڶٮؙۼؚۛڽؠؙڹؘٛؠؙؙؿؘؾؙڹؙۏڹۧ

او څوک دی ډير ظالم له هغه چا چې پند ورکړ شي په آيتونو د رب خپل

(قرآن) بیا مخ وګرځوی تری (فکر او غور ونه کړی پکښی او وروسته له پوهیدلو تری بیرته وګرځی بلکه له دی نه ډیر ظالم نشته) بیشکه چی مونږ له دغو مجرمانو څخه انتقام اخیستونکی یو (په عذاب سره)

تفسیو: کله چی موند له تولو گنهگارانو او ظالمانو او مجرمانو محخه انتقام او بدل اخیستونکی 
یو نو دغه ډیر ظالم به خرنگه نجات تری وموندلی شی ؟ له دی نه وروسته رسول الله صلی الله 
علیه وسلم ته تسلی ورکوی چی ته د دوی له ظلم او اعراض محخه مه خمه کیږه! پخوا مو موسیٰ 
علیه السلام ته هم کتاب ورکړی و چی په هغه سره بنی اسرائیلو هدایت وموند او د ده په تابعانو 
کښی لوی لوی دینی پیشوایان او امامان تیر شول تاته هم بیشکه د الله تمالی له طرفه دغه عظیم 
الشان کتاب درکړی شوی دی چی ډیر خلق به پری لار ومومی او له بنی اسرائیلو محخه به زیات 
ستا په امت کښی لوی لوی امامان او پیشوایان پیدا شی. پاتی شوه د منکرانو فیصله هغه به 
پخپله پاک الله کوی.

#### وَلَقَدُالْتَيْنَامُوْسَى الْكِتْبَ فَكَا تَكُنُّ فِي مِرْيَةٍ مِّنُ لِقَآلِهِ وَجَعَلُناهُ هُكَاى لِّبَنِيُّ السُّرَاءِ يُلَ شَ

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (د تورات لکه چی تاته مو ای محمده قرآن درکړی دی) پس مه کیږه ته! په شک کښی له ملاقاته د دغه (موسیٰ) او ګرځولی وو مونږ تورات یا موسیٰ هدایت دپاره د بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب)

تفسیر: ﴿ فَلَاَكُنُّنُ فَرْصِرْتِهُ تِسُلِقًا ﴾ په منځ کښی معترضه جمله ده یعنی بیشکه او بی شبهی موسی علیه السلام ته کتاب ورکړی شوی ؤ او تاته هم داسی کتاب درکړی شوی دی چی په دغه کښی هیڅ قسم چل او فریب او پلمه (تدبیر) نشته یا ئی د موسیٰ علیه السلام د ذکر په نسبت وویل چی تاسی له موسیٰ علیه السلام سره د معراج په شپه کښی ولیدل هغه واقعی او حقیقی ملاقات ؤ او په هغه کښی هیڅ قسم چل، تیرایستل، سترګی پتول او نور شک او شبهه نه وو.

#### وَجَعَلْنَامِنْهُمُ آيِمَّةً يَّهُدُونَ بِأَمْرِنَالْتَاصَبُرُوا الله

او گرځولي ؤ مونږ ځينې له دوی نه امامان چې لاره به ئې ښووله (خلقو ته)

#### په حکم زمونږ کله چې صبر وکړ دوی (په دين خپل)

تفسیر: یعنی د دنیا په سختیو او د منکرانو په ظلم او تیریو ئی صبر وکړ او خپل دین ئی تینګ وساته

#### وَ كَانُوْا بِالْلِتِنَا يُؤْقِنُوْنَ ⊕

او وو دوی چی په آیتونو زمونږ (چی له انبیاؤ الله سره ؤ) یقین به ئی کاوه.

تفسیو: یعنی مسلمانان دی د الله تعالیٰ په وعدو یقین او باور ولری او په سختیو دی صبر وکړی او پخپلو کارونو کښی دی ثابت او قائم اوسی نو له دوی سره به پاک الله هم داسی معامله وکړی لکه چی وشوه او بهه وشوه.

## اِنَّ رَبَّكِ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُ وُ يَوْمَ الْقِيلِمَةِ فِيمُا كَانْوُ افِيُهِ يَغْتَلِفُونَ<sup>©</sup>

او بیشکه رب ستا هم دی به فیصله (حکم) کوی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی په هغه شی کښی چی وو دوی په دغه شی کښی (په دغه دنیا کښی چی سره) اختلاف به نی کاوه.

تفسیو: یعنی د اهل الحق او منکرانو په منځ کښی قاطعه فیصله او عملی پریکره به د قیامت په ورځ وشی هو! په دنیا کښی هم ډیر مثالونه داسی ښوول شوی دی چی انسان د هغو له لیدللو څخه پوهه او عبرت حاصلولی شی آیا د عاد او د ثمود د تباه او ویجاړ شوی کلی او کنډوالی او مخروبی نښی دغو منکرانو نه دی لیدللی ؟ چی په هغو د شام او د مکی د سفر په وخت کښی مسافرین او عابرین تل تیریږی آیا د دوی د هلاکولو او تباهی قصی ئی نه دی آوریدلی ؟. د تعجب څای دی چی د دغو شیانو د لیدللو او آوریدلو نه وروسته هم دوی متنبه نشول او د نجات او فلاح لاره ئی ونه لیدله.

ٲۅؘۘڵۄۛؽۿڮڵۿؙۅ۠ػۄٛٲۿڵڴؽٙٵڡؚؽؙۊؽڸۿؚۄۛڡۺۜٲڶڞؙۯؙۏڽؽۺؙٛۏؽ ڣؙٛۺڶڮؽۿؚؠٞٛۦڵؾڣٛڎڵڮػڵٳڽؿٵؘڡؘڵڵۺٮؙۼٷؽ۞ٲۅٙڵۄؙؾڔۜٷ ٵڰؘڶۺؙڂؚۊؙٵڵؠٛڵٵٙٳؙڶ۩ڶڒۯۻۣ۩ڷؙؙۘۘۻؙۯڔ۫ڣؘڂٛۯؚڿؙڔؠ؋ڒۯؙؙؚ؏ٵ

آیا (لاره د عبرت) نه ده ښوولی دغو (مکیانو) ته (دی خبری) چی څومره هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له اهل د زمانو چی تل تیریږی (دغه کفار) په (ورانو) کورونو د دوی، بیشکه په دغه (هلاکولو د پخوانیو) کښی خامخا لوی دلائل د قدرت دی آیا پس نه اوری دوی (د عبرت په غوږونو) آیا نه وینی دوی چی بیشکه مونږ بهوو (ویالی د) اوبو طرف د ځمکی وچی ته (چی ګیاه پکښی نه وی) پس راوباسو مونږ په هغو سره کښت (فصل)

تفسیر: یعنی بهوو موند د نهرونو، ویالو او د سیندونو اوبه یا د باران اوبه. نو آیا نه وینی دوی دا چی بیشکه موند راوکایو اوبه ځمکی وچی ته چی ګیاه پکښی نه وی له «الارض الجرز» څخه هغه وچه توره ځمکه مراد ده چی له نباتاتو څخه تشه او خالی وی ځینی تری خاص د مصر ځمکی مصداق او مراد ګرڅوی او له «نسوق الماء» څخه د نیل د سیند اوبه مرادوی ولی دی تخصیص ته هیڅ ضرورت نشته کما نبه علیه این کثیر رحمه الله.

## تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَآنَفُسُهُمْ أَفَكُ لِيُبْعِيرُونَ ®

چی خوری له دغه کښته (فصله) چارپایان د دوی (واښه، پاڼی) او نفسونه د دوی (دانه او میوه) آیا پس نه وینی (نښی د قدرت د ده)

تفسیر: یعنی ښائی چی دغه نښی ئی کتلی او د الله تعالیٰ په کامل قدرت، حکمت او رحمت قائل شوی وی او ښه پوه شوی وی چی دی هم داسی د مړی په لاش کښی هم بیا روح ننباسی او دغه «بعث بعد الموت» ده ته محه اشکال او سختی نه لری او هم ښائی چی د الله تعالیٰ په نعمتونو ئی د زړه له کومی شکر ویستلی وی.

#### وَيَقُولُونَ مَنِي هٰذَا الْفَتُولِنُ كُنْتُمُ طِدِقِينَ @

او وائی (کفار) کله به وی دغه فتح (فیصله) که چیری یئ تاسی رستینی (په دغه فتحه کښی)

تفسیر: پخوا ئی ویلی وو چی د دوی فیصله به د قیامت په ورځ کیږی. د ده په نسبت به منکرینو داسی ویل چی ته پرله پسی قیامت قیامت والی. که ته رښتینی ئی نو راوښیه چی هغه ورځ به کله راځی؟. مطلب دا دی چی دغه خو تثل ډارول او چتی (بیکاره) انذار دی قیامت او

نور هیڅ شي نشته

## قُلْ يَوْمَ الْفَتْهِ لَايَدْفَعُ الَّذِينَكَفَهُ وَالدِّينَانَهُو وَلاهُمُ مُيْظَرُونَ 🔞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی په ورځ د فتح (قیامت) کښی هیڅ نفع به ونه رسوی هغو کسانو ته چی کافران شوی دی ایمان راوړل د دوی (په دغه ورځ کښی) او نه به دوی ته مهلت ورکړ شی او نه به دوی ته انتظار وکړ شی.

تفسیو: یعنی اوس وخت دی چی د الله تعالی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خبرو یقین او باور و کرئ او د هغی ورځی د تاسف او تحسر او له عذابه ځان وژغورئ (وساتئ)! او ورته بیخی آماده او تیار شئ! وروسته له هغه چی قیامت شی بیا ایمان او باور له سره نه پکاریډی او نه به په سزا کښی څه تاخیر تخفیف او مهلت وی او نه به مجرم ته داسی کومه موقع او فرصت ورکاوه کیږی چی په هغه کښی دی د خپلو اعمالو تعدیل او اصلاح وکړی او بیا خپل حساب او کتاب ته حاضر شی. نو د دغه وخت فرصت او مهلت غنیمت وگئئ! او په تکذیب او استهزاء خپل وخت مم ضائع کرئ ! هغه ساعت چی راتلونکی دی یقیناً او قطعاً راځی او له سره پکښی هیڅ ډیل، تعطیل او تاخیر نشته نو داسی پوستنی او وینا بیخی فضولی او بیکاره دی چی هغه ورځ به کله راځی؟ او څه وخت به دغه فیصله صادریډی؟

#### فَأَعُرِضَ عَنْهُو وَانْتَظِرُ اللهُ مُنْتَظِرُونَ ٥

پس مخ و گرځوه! له دوی نه او منتظر اوسه (د الله نصرت ته) بیشکه دوی هم منتظر دی (د غلبی یه تا)

تفسیو: یعنی هغه کسان چی داسی بی نکره او بی حسه دی چی د انتهائی مجرموالی او د سزا د و (لائق) گرځیدلو سره سره د فیصلی د ورځی او د سزا د صدور په نسبت توکی او مسخری کوی او ورپوری خاندی نو له دوی څخه څرنګه داسی هیله (امید) او توقع کیدی شی چی گوندی دوی په سمه لاره راشی نو تاسی د خپل تبلیغ او د دعوت د فریضی په اداء کولو کښی مصروف او لگیاء اوسئ! او د دوی له زیات نکر او خیال څخه بیخی بی پروا شئ! او هغوی پخپل سر پریږدی! او د دوی د هلاکیدلو او تباهی په انتظار کښی اوسئ! لکه چی هغوی هم پخپل زمم او اتکل (معاذالله) ستاسی د تباهی او خرابی په انتظار کښی دی (وهذا قبل الامو بقتالهم)

(تمت سورة السجدة ولله الحمد والمنة)

(سورة الاحزاب مدنية وهي ثلاث وسبعون آية وتسع ركوعات) (رقم تلاوتها (٣٣) تسلسلها حسب النزول (٩٠) نزلت بعد سورة «آل عمران» الاحزاب) سورت مدني دي (٧٣) آيت (١) ، كوع لئ، به تلابت كنير (٣٣) إلى به

د الاحزاب) سورت مدنی دی (۷۳) آیت (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۳) او په «نزول کښی (۱۰) سورت دی وروسته د آل عمران د سورت څخه نازل شوی دی

#### 

شروع کوم، په نامه د الله چی ډیر زیات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ڲٳؿۿٵڵێؚؖؿؿ۠ٵٮٛٚؾٵٮڵڎؘۅؘڵٳؿؙڟؚۼٵڷڬڣڕؠؙؽؘۅٲٮؙٮٛٚڣڣؾؽ۬ێٵؚؾٵٮڵۿػٵؽ ۼڸؽؠؙٵۼڮؽؙؠٵ۫<sup>۞</sup>ٷٵؿؚؠۼؙؠٵؽؙٷۣڂؽٳؽڮ؈ڽؙ؆ۑؚۨڮ؞ٳؾؘۜٵٮڵڎۘػٵؽؠؠٵ ؿۼؙۅؙٛؽڿؘؽٷٛ۞ٷۧؿۅڰڵٷ؉ڶڵڿۅٛڰڣٝۑٳڶڶڿٷڮؽؙڰ۞

ای نبی (محمده!) وویریږه (تل) له الله نحخه او مه منه (حکم) د کافرانو او (نه) د منافقانو، بیشکه چی الله دی ښه عالم پر هر شی ښه حکمت والا. او متابعت کوه! (ای محمده!) د هغه (حکم) چی درلیږل کیږی تاته له جانبه د رب ستا بیشکه چی الله دی پر هغو کارونو چی کوئ ئی تاسی ښه خبردار او توکل وکړه په الله (او وروسپاره کارونه خپل)، او کافی بس دی الله کار جوړوونکی (ستا).

تفسیو: یعنی هم هنسی چی تر نن پوری معمول ؤ وروسته له دی نه هم تل له یوه خدای محخه ویریه! او د کافرانو او منافقانو خبره له سره مه منه! که دغه کرد (تول) سره یو ځای شی او خپل لاسونه سره یو کړی او راز راز (قسم قسم) پلمی(تدبیرونه) او حیلی هم جوړی کړی او تاسی ته د دروغو مطالبات او د تکی مشوری در وړاندی کړی او وغواړی چی خپل طرف ته دی متمایل کړی نو تاسی قطماً او اصلاً د هغوی پروا مه کوئا! او بی د الله تعالیٰ محخه د بل هیچا مخخه خوف او اندیښنه مه کوه! او د هم هغه یوه خدای خبره منه، او د هغه په دربار کښی خپله غاړه پده! اگر که کرد (تول) مخلوق سره یو ځای شی او تاته راشی. د الله تعالیٰ د احکامو په خلاف د هیچا خبرو ته غوړ مه پده! الله تعالیٰ پر کردو (تولو) احوالو به پوهیدونکی دی. الله تعالیٰ په هر وخت کښی هر حکم چی درکوی په نهایت حکمت او مصلحت او خبرداری سره نی

دركوى او په هغه كښى ستا اصلى خير او ښيكنه (فائده) ده . كله چى ته د الله تعالىٰ پر احكامو تك وكړى! او د ده پر لوى ذات توكل او اعتماد ولرى! نو دى به ستا كرد (ټول) امور پخپل فضل او مرحمت او قدرت سره جوړ كړى. يواځى د الله تعالىٰ ذات د توكل او اعتماد وړ (لائق) دى دى . هر څوك چى قلباً ، خالصاً ، او مخلصاً په ده پورى خپل ځان وتړى، نو دى به په بل چا يا بلى خوا ته له سره خپل زړه نشى تړلى. هو! كه دى د دوو زړونو خاوند وى نو طبيعى ده چى هغه بل زړه به ئى بلى خوا ته درومى ليكن د هر يوه انسان په تتر (سينه) كښى فقط هم دغه يو زړه وى . حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى « كفار غواړى چى د ده زړه نرم او خپل لورى ته ئى متمايل كړى او منافقان په خپل چال او چل درزده كولو پسى لويدلى دى او رسول الله يواځى پر الله تعالىٰ باندى اعتماد او توكل كوى چى له هغه مخنى زيات عليم او خبير بل څوك نه دى.»

## ڡٚٲڿؘڡؘڶ۩ؗؿؙۮؚڶڔڿؙڸۺٙڽؙۛۛڡٞڷۘڹۘؽڹ؈۬ٛڿۅ۫ۏ؋ۧۅۜڡۜٲڿڡؘڶٲۯ۫ۄۘٵڿڬؙۅؙ ٵڮٛٞٛؿڟۿؚڔؙۅٛڹڡؠ۬ۛۿؗؾٲ۠ۺۿؾڴؙۏۧۅؘٮٵڿڡؘڶٲۮۼؚؽٲۼػؙڎؚٵڹٮۜٚٲۼۘڰ۠ڎٟۮڸڴۄؙ ۼۘۘۏؙڷڴڎ۫ڽٲؘڡؙٝۅؙٳۿػؙۄ۫ٷٳٮڵۿؽڠؙۊؙڷؙٵڷڂۊؘۜۅٙۿٷؽۿڎؚؽٵڶڛۜٙؠؽڷ۞

نه دی پیدا کړی الله دپاره د هیخ سری دوه زړونه په دننه د ده کښی او نه دی ګرځولی (الله) ښځی ستاسی هغه چی ظهار کوئ تاسی له هغو څخه میندی ستاسی او نه دی ګرځولی (الله) هغه په زامنو بلل شویو ستاسی (واقعی) زامن ستاسی دغه (دری مذکوره خبری چتی (بیکاره)) خبری ستاسی دی په خولو ستاسی (چی هیڅ حقیقت نه لری) او الله وائی حقه (رښتیا خبره) او هم دغه الله ښیی لیاره (سمه صافه حقه)

تفسیو: یعنی شنکه چی انسان به تتر (سینه) کنی دوه زړونه نه لری هم داسی به حقیقت کنی یو انسان دوه میندی یا دوه پلرونه هم نه لری. د جاهلیت به زمانه کنی به که کوم سری خپله ښځه مور وبلله نو پخپل گرد (تول) عمر کنیی به له هغی سره نه یو ځای کیده کواکی دوی به داسی گڼل چی په هم دغه لفظ سره هغه ښځه د ده د حقیقی مور په شان وگرځیده که چاته به ئی د خپل زوی یا د لور نسبت کاوه نو هغه به ئی واقماً خپل اولاد گانه او د پلارتوب او زوی توب گرد (تول) احکام به پر هغو مترتب کیدل عظیم الشان قرآن د دغه مصنوعی او لفظی تملق له حقیقی او قطری تملق ځنی د جلا (جدا) کولو لهاره د دغو رسومو او مفروضاتو په ډیر تشدید او تهدید سره تردید وکړ او دغه ئی ښکاره کړه چی که څوک خپلی ښځی ته مور ووائی

په دغه تش ویلو سره هغه د ده واقعی مور نه ګرځی که نه د دغی خبری له منلو څخه دا لارمیوی چې دغه سړې د دوو ښځو له ګیډو څخه پیدا شوې دې یوه هغه چې دې لي زیږولي دې او دوهمه دغه چې دې ورته مور وائي، په دغه صورت سره که څوک زید خپل زوې وبولي نو د زید یو پلار خو لا له پخوا څخه موجود وو چې دی د هغه له نطفي څخه پیدا شوی دی نو آیا د واقعیت له مخی دغه خبره ومنله شی چی زید د دوو پلرونو څخه بیل بیل بیدا شوی دی لکه چی داسی نه ده نو د حقیقی مور ؤ بلار او اولاد احکام بر دوی باندی نشی جاری کیدی لکه چی خپلی ښځی ته د مور ویلو حکم د (تحریم) په سورت کښی راځی او د متبنی (زوی بللو) حکم وروسته له دی نه راځی له دغو دواړو خبرو سره ئی دغه دريمه خبره د تمهيد او تشريح په ډول(طريقه) هم واوروله چی داسی ډیری خبری له ژبی او خولی څخه راوځی چی په واقع کښی حقیقت او واقعیت نه لری لکه چی کوم غیر مستقل مزاج یا دوه رکه انسان یا کوم قوی الحفظ او قوی القلب سری یا داسی چا ته چی یه یوه وخت کښی د دوو مختلفو شیانو یه طرف متوجه کیدی شی داسی وائی چی دی د دوو زړونو خاوند دی حال دا چی که څوک ئی ټټر ورڅیری کړی او وئی کوری نو هغه به ضرور هم هغه یو زړه لری. هم داسی پر خپلی مور سربیره (علاوه) بله ښځه مور بلل، یا برسیره (سوا) پر پلار بل کوم سری پلار نیول، یا له خبل زوی څخه پرته (علاوه) بل کوم هلک ته خپل زوی ویل په واقع کښی په دغو ګردو (ټولو) کښی قطعاً هغه نسبت نه ثابتیږی چی زمونږ د ژبی له ویلو څخه پرته (علاوه) د قدرت په قوت قائم شوی دی نو ځکه نه ښائی چی د حقیقی او مصنوعی تعلقاتو په منځ کښی ګډون او خلط وکړی شی.

#### ادُعُوهُ وُلِا بَآبِهِمُ هُوَا قَسَطُعِنُ كَاللَّهِ

وبولئ تاسی دغه (ادعیاء) پلرونو د دوی ته دغه (نسبت د دوی پلرونو د دوی ته) ډیر برابر (او غوره) دی په نزد د الله

تفسیو: یعنی به او د انصاف خبره خو دا ده چی د هر سری نسبت د ده حقیقی پلار ته و کر شی که کوم سری کوم هلک خپل زوی وبولی (متبنی ئی و گرځی) نو هغه د ده حقیقی پلار نشی کیدی. که هم داسی د شفت او محبت له مخی کوم سری کوم هلک مجازاً په زوی توب سره ونیسی یا کوم وروکی یو سری ته پلار ووائی هغه بیله خبره ده. الغرض نه بنائی چی په نسبی تعلقاتو او د هغه په احکامو کښی د دغسی شیانو له امله (وجی) محه التباس او اشتباه واقع شی. د اسلام په ابتدا کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم زید بن حارثه آزاد کړ او خپل متبنی ئی و گرځاوه، لکه چی سم له دستوره به خلقو هغه ته «زید بن محمد صلی الله علیه وسلم» ویل، کله چی دغه آیات نازل شول گردو (تولو) خلقو زید بن حارثه ورته ویل.

اتلمااوحی(۲۱) الاحزاب(۳۳)

## فَإِنْ لَّوَتَعْلَمُوَّاالِاَّءَهُمۡ فَإِخْوَانَكُوۡ فِى الدِّيۡنِ وَمَوَالِيُكُوُّ وَكَيْسَ عَلَيْكُوُ جُنَاحُ فِيْمَا اَخْطَانُتُوْبِهِ وَلِكِنُ مَّاتَعَتَّنَتْ قُلْتُكِلْمُ ۚ وَكَانَ اللهُ عَفُوْرًا رَّحِيْمًا۞

پس که نه پیژنئ تاسی (ای مؤمنانو!) پلرونه د دوی پس دوی ورونه ستاسی دی په دین کښی او دوستان ستاسی دی (په دین کښی) او نشته پر تاسی (هیڅ) ګناه په هغه شی کښی چی خطا شوی یئ تاسی پکښی (لکه چی وایئ زید بن محمد) ولیکن شته ګناه په هغه شی کښی چی قصد ئی وکړی زړونه ستاسی او دی الله ښه بښونکی د (خطیاتو) ډیر رحم لرونکی (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: یعنی که ئی پلار نه وی معلوم نو په هر حال ستاسی ورور او دینی ملگری خو دی. نو په هم دغو القابو سره ئی یادوئ! الکه چی نبی کریم صلی الله علیه وسلم زید بن حارث ته ویل «ا**نت اخونا ومولانا »** که په هیره یا ناپوهی یا غلطی سره ئی وویل چی فلاتی د فلاتی زوی نو دغه معاف دی د خطاء او نسیان گناه په هیڅ شی کچی نشته. په دغه کچی هم که الله تعالیٰ اراده وکری نو بچی ئی.

## ٱلنَّبِيُّ ٱوْلِى بِالنَّوُّ مِنِينَ مِنَ ٱنفُسِهِ مَوَازُوَاجُهَ ٱمَّهٰ مُهُوُّ وَاوُلُوْاالْرَحَامِر بَعْضُهُ مُ اَوْلِي بِبَعْضِ فِي كِتْبِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُهْجِرِيْنَ اِلْاَآنَ تَفْعَلُوْ َ اللَّهِ الْمُؤْمِّعُوُّ وَكُالْكَانَ ذَلِكَ فِي الكِتْبِ مَسْطُورًا ۞

(محمد د الله) نبی ډیر وړ (لائق) دی له مؤمنانو سره له نفسونو د دوی (د احکامو په انجام) او ښځی د دغه (نبی الله) میندی د دوی دی (تعظیماً او تحریماً) او خاوندان د خپلوی ځینی د دوی ډیر وړ (لائق) دی پر ځینو نورو (په میراث کښی) په کتاب (حکم) د الله کښی له مؤمنینو (انصارو) او له مهاجرینو مکر خو دا چی وکړئ (پخپل ژوند کښی) له دوستانو خپلو سره څه احسان (یا ورته وصیت وکړئ په دریمه یا لږ له هغی) دی دغه (میراث په ایمان او په هجرت) په کتاب (قرآن یا لوح محفوظ) کښی لیکلی شوی

تفسيو: كه په غور سره وليدل شي د مؤمن ايمان د هغه لوى نور يوه شعاع ده چي د نبوت له

الاحزاب(٣٣) اتلمااوحي(٢١)

لمر څخه خوریږی. د نبوت لمر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم دی. نو یه دی اعتبار که مؤمن «من حیث هو مؤمن» د خپل ځان د حقیقت یوهیدلو لپاره یه فکری حرکت شروع وکړی نو له خيل ايماني شتوالي څخه يخوا ښائي چي د رسول الله صلى الله عليه وسلم معرفت ځان ته حاصل کړی نو په دغه اعتبار ویلی شو چې د رسول الله صلی الله علیه وسلم مسعود وجود زمونډ له وجوده هم زیات راته نژدی دی. که د دغه روحانی تعلق په بناء وویل شی چی د مؤمنانو په حق کښی رسول الله صلى الله عليه وسلم د پلار په شان دى بلكه له پلار څخه هم په مراتبو ډير زيات دى نو دغه به بیخی یه ځای او صحیح وی. لکه چی د ابو داؤد یه سنن کښی د «انما انا لکم بمنزلة الوالله الحديث او د ابي بن كعب او نورو يه قرائتونو كښي د (النبي اولي بالمؤمنين) آیت او د «وهواب لهم» جمله دا حقیقت څرګندوی (ښکاره کوی) که د یلار یه تعلق کښی فکر وکړئ نو د هغه حاصل هم دا راوځي چې د زوی جسماني وجود د بلار له جسمه راوتلي دی او د يلار طبيعي شفقت او تربيت له نورو څخه زيات دی ليکن آيا د رسول الله صلى الله عليه وسلم تعلق د ده له امت سره له دی نه لږ دی ؟ يقيناً د محمدی امت ايماني او روحاني موجودیت د رسول الله صلی الله علیه وسلم د لوی روحانیت یوه پلوشه او د هغه سیوری دی. او هغه شفقت او تربیت چی د نبی صلی الله علیه وسلم څخه څرګند (ښکاره) شوی دی د مور او يلار له طرفه لا څه بلكه په ټولو مخلوقاتو كښي د هغه نمونه نشي موندلي. د يلار په ذريعه الله تعالیٰ مونو ته د دنیا دغه عارضی حیات راکړی دی لیکن د نبی صلی الله علیه وسلم په برکت موند ته ابدی او دائمی حیات راحاصلیدی. نبی کریم صلی الله علیه وسلم زموند یه نسبت داسی شفقت، مرحمت، خیر غوښتل، او همدردی کړی ده چې مونږ ئې د خپلو ځانونو لپاره نشو کولی نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم زمونږ په مال او په ځان او نورو شیانو کښی د تصرف هغه حق لری چی یه دنیا کښی نور هیچا ته دغه حق نه دی حاصل. حضرت شاه صاحب لیکی چی «نبی د الله نائب(بمعنی رسول) دی، یخپل ځان او مال زمونو دومره تصرفات او اختیارات نشی چلیدی څومره چې د نبي تصرفات په مونړ چلیږی مونږ ته دغه نه ده روا چې خپل ځان په سره لمبه او اور كښي واچوو كه نبي صلى الله عليه وسلم دغه حكم صادر كړى نو بيا فرض كيږي. د هم دغو حقایقو په ملحوظ په احادیثو کښي راغلي دی « هیڅ یو له تاسي نشي مؤمن کیدي څو د ده به نزد زه له پلار او ځوی او نورو ګردو (ټولو) انسانانو بلکه د ده له خپله ځان څخه هم ډير زيات ګران او محبوب نه شم.» (وازواجه امهٰتهم، او ښځي د نبي ميندي د دوي دي) یعنی ستاسی دینی میندی دی په تعظیم او احترام او په ځینو نورو احکامو کښی چی د هغوی لپاره د شریعت له مخ ثابت شوی وی نه به تولو احکامو کښی ﴿ وَاوْلُوااالْرَبْمَالِمِ ﴾ او خاوندانو د خپلوی ځینې د دوی ډیر لائق دی په ځینو نورو الخ) یعنې له رسول الله سره دوی خپل وطن پریښی دی او له خپلو دوستانو او خپلوانو ځنی بیل شوی دی.

رسول الله صلى الله عليه وسلم د مهاجرينو او د منورى مديني د انصارو يه منځ کښي د دوو تنو په منځ کښي ديني اخوت او اسلامي وروري تړلي وه. وروسته له دې چې د مهاجرينو نور خپلوان

مسلمانان شول نو دلته ئی داسی وویل چی د قدرتی خیلوی رعایت په دغه مؤاخات ړومبی او مقدم دی ښائی چی میراث او نور شیان د نسبی قرابت په اساس تقسیم کړل شی. هو! ښائی چی ښه سلوک او احسان دی له هغو ملګرو څخه هم منع نه شی.

سلوک او احسان دی له هغو ملکرو څخه هم منع نه شی. ﴿ گَانَانْلِكَوْلَائِقِيْلَائِنَّ ﴾ دی دغه میراث او وصیت په کتاب قرآن لوح محفوظ کښی لیکلی شوی) یعنی په قرآن کښی دغه حکم د تل لپاره جاری او نافذ دی یا به په تورات کښی هم وی. یا به له کتاب څخه لوح محفوظ مراد وی.

## ۅؘٳۮ۫ٲڂؘۮؙٮٵڝٵڷێؚؠؠٚؽٙڡؽؙٵۊٙۿؙؗۄؙۅٙڡؚڹؙڬۅٙڡٟڽٛڗؙٷٟ؏ڟؙؠٝۯۿۣؽؙ ۅؘڡؙؙٷڛؽۅؘۼؽۺٵؠۛۑڞؘۯؽۜڎٷڶڂٛۮؙٮٵۄڹۿڎۺۣؿٵڰٵۼٚڸؽڟڵڽٚ

او یاد کړه (ای محمده!) کله چی واخیست مونږ له (ټولو) انبیاؤ څخه عهد د دوی (په الست کښی چی هم دی پخپله دوی عبادت کوی او هم دی نور زما عبادت ته رابولی) او (بالخاصه) له تانه او له نوح او (له) ابراهیم او (له) موسیٰ او (له) عیسیٰ زوی د مریعی نه (چی عبادت د الله کوئ) او واخیست مونږ له دغو (ټولو انبیاؤ) څخه (په قسم سره) عهد محکم.

تفسیر: یعنی دغه قول او قرار چی یو به د بل تائید او تصدیق کوی او د دین په قائمولو او د الله تعالیٰ د پیغام په رسولو کښی به له سره هیڅ قسم نقص او قصور نه کوی په «آل عمران» کښی د دغه میثاق ذکر تیر شوی دی. حضرت شاه صاحب لیکی «پاس ئی د رسول په حق کښی وو چی په مؤمنانو د دوی له ځانونو څخه زیات تصرف کولی شی. دلته دی ته اشاره ده چی دغه درجه انبیاؤ ته څکه وررسیدلی ده چی په دوی محنت مسؤلیت او ذمه واری هم له کرو (تولو) څخه زیات دی. یواځی له تولو خلقو سره مقابله او له هیچا څخه هیڅ ډول (طریقه) خوف او رجاء نه لرل» پرته (علاوه) له انبیاؤ نه د بل چا له لاسه پوره ده؟ د دغو پنځو رسولانو نومونه چی دلته په خصوصیت سره یاد شوی دی اولوالعزم بلل کیږی د دوی هدایت او لیار بیوونی تر زرهاؤ کلونو پاتی دی او تر څو چی دنیا ودانه ده پاتی به وی، له دوی څنی پرومیی ئی زمونی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم نوم واخیست حال دا چی د ده ظهور په عالم شهادت کښی له ګردو (تولو) څخه شهادت کښی له ګردو (تولو) څخه وړاندی دی. او د ده وجود هم په عالم غیب کښی له ټولو څخه مقدم دی لکه چی په حدیث

#### لِيَيْنَكَ الصّٰدِوَيْنَ عَنْ صِدْقِهِمْ وَاعَدَّ لِلْكِفِرِيْنَ عَنَا بْالْإِيَّاحْ

#### دپاره د دی چی وپوښتی (الله) له صادقانو څخه له صدق (رښتيا) د دوی او (الله) تيار کړی دی دپاره د کافرانو عذاب دردناک

تفسیو: یعنی له قول او اقرار سره مطابق د انبیاؤ پر ژبه ئی خپل احکام خلقو ته ورسول او د حجت اتمام نی وفرمایه بیا به له هر یوه څخه بیلی بیلی پوښتنی کوی څو د صادقینو پر صداقت قائم پاتی کیدل مکاره شی وروسته له دی نه د «احزاب) د جنگ واقعه یادوی چی د رښتین رسول الله صلی الله علیه وسلم او د رښتینو مؤمنینو په مقابل کښی د دروغجنانو منافقانو او د منکرانو څه حال احوال شو ؟ او د دوی د ظاهری ثمراتو او نتائجو ذکر کوی.

## ڲؘٳؿۜۿٵڷڕ۬ؽڹٵؗڡٮؘٶ۠ٳٳۮ۬ڴٷٳڹۼؠڎٙٵ؉ڸٶۼڷؽڬؙۅؙٳۮ۫ۻٵٚؿٛػؙۄؙڿٛڹٷۮ۠ٷؘٲۺۘڶؽٵ ٵؿۜڿؚۿڔڝؙٵۊۜڿٛٷؙڐ۩ٞۄؙڗۜٷۿٵٝٷػڶٵ؉ڮؙٵٞۼؖٷڽڹڝؚؽڗؖٲ۞ۧ

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) یاد کړئ تاسی نعمت د الله پر تاسی کله چی په (غزوه د احزاب کښی) راغللی تاسی ته لښکری (د کفارو) امر یعنی راولیږو مو پر دوئ باد او داسی فوځونه (د ملائکو) چی (هیڅ) نه لیدلی تاسی دوی (یعنی د پرښتو فوځونه چی د کفارو په زړونو کښی به ئی رعب او ویره غورځوله) او دی الله پر هغو (کارونو) چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی

تفسیو: د هجرت په مخلورم او پنځم کال کښی د بنی نفیرو یهودان له منوری مدینی مخخه وویستل شول چی ذکر ئی د «الحشر» په سورت کښی راځی دغه فراری یهودان کور په کور او قوم په قوم و کرځیدل او هغوی ئی د اسلام او مسلمینو په خلاف ولمسول او کرد (ټول) ئی د مسلمانانو په خلاف جنک ته مستعد او تیار کړل، او د بنی فزاره او غطفان او د عربو د نورو قبائلو د متحده و طاقتونو هجوم او حمله پر منوره مدینه باندی بریالیان او کامیاب شول. تقریباً دولس زره سره او کره لهبکر سره له پوره وسلو، سامان، تجهیزاتو او لوازمو د فتح او ظفر په نشو کښی مست ورتوی شول د «بنی قریظه وی د یهودانو یوه تینگه او کلکه کلا د مدینی منوری په شرقی جانب کښی وه . دوی پخوا له دی نه له مسلمانانو سره معاهده تړلی وه . بالانحر دوی د نفیری یهودانو په ترغیب او ترهیب هغه معاهده ماته کړه او د متعارضینو د امداد او معاونت له پاره د مسلمانانو په خلاف ودریدل د مسلمانانو عمومی جمعیت ټول دری زره تنه و

چی په هغه کښی يو لوی تعداد دغابازان منافقان ؤ چی د تکليف او سختی په وخت کښی به ئی د دروغو بهانی او پلمی (تدبيرونه) جوړولی او د جنګ له ميدانه به ئی ورو ورو خپل ځانونه ايستل رسول الله صلی الله عليه وسلم په دغه مورد کښی له مسلمانانو سره مشوره و کړه بالاخر د پارسی سلمان رضی الله تعالیٰ عنه په مشوره د ښار په اطرافو کښی په هغو ځايونو کښی چی د کفارو د تعرض او د حملی انديښه وه خندقونه وکنستل شو د سختی يخنی وقت ؤ غله هم ډيره قيمته او ډيره ليه پيدا کيده د لوړی له سببه صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم او پخپله رسول الله مبارک هم پر خپلو ګيدو تيږی (ګټی) تړلی وی مکر سره له هغه د الله تعالیٰ په عشق او مينه کښی ګرد (ټول) مست او بيخوده وو، او دغه ګرد (ټول) د خپلو سرونو ځنی تير صحيح اسلامی مجاهدان او د دی لوی قوماندان سيد الاس والجان په دغی سختی ځمکی کښی د خندق په کنستلو کښی په يوه حيرت پيدا کوونکی مجاهدت او د ميرانی (بهادری) په همت او غيرت مشغول وو، مجاهدين پر دغی سختی ځمکی کښی په کودال وهلو مشغول او لګيا وو او په خپلو منځونو کښی به نی په ډير جوش او خروش سره داسی ويل.

#### (نحن الذين بايعوا محمداً على الجهاد مابقينا ابدا)

بالمقابل زموني د لوى سردار حضرت محمد رسول الله سيدالابرار او افضل الاخيار له طرفه به چى هنوى هم بالذات د خندق به كنستلو كنبى مشغول وو د دوى عجواب داسى ويلى كيده (اللهم لا عيش الا عيش الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجرة)

کله چی خندق تیار شو نو اسلامی مجاهدین د متعارضینو به مقابل کښی په خپلو سنګرونو او مورچو کښی تینګ ودریدل تقریباً تر ینځه ویشتو ورځو یوری دواړه فوځونه سره مخامخ براته وو او د دغو دواړو قواوو په منځ کښې خندق حائل ؤ سره له دې چې د کفارو تعداد ډير زيات وو خو د دوی له لاسه ونشو چې له خندقه تیر او بر ښار عمومي هجوم او پرغل (حمله) راوړی. مگر له لری ځنی به ئی غشی ویشتل او کله کله به د فریقینو مخصوص زلمیان د مبارزی په ډګر کښې هم سره وتل. او يو له بله سره به ئې لاس او پښې پستول د مشرکينو او د بنې قريظه وو د پهودانو په منځ کښې مسلمين د محصورينو د جمعيت حيثيت درلود (لرلو) خو سره له هغه دوی تولی ښځی او ووړکی د ښار په مضبوطو او محفوظو انګړونو کښی خوندی کړل او دوی بخیله به دیر شجاعت او استقامت سره د ښار په محافظت او مدافعت کښي مؤاظبت او مراقبت كاوه. مالاخره د نعيم ابن مسعودالاشجعي رضي الله تعالىٰ عنه د يوه عاقلانه او لطيف تدبير يه اثر د مشركينو او د بني قريظه وو د يهودانو به منځ كښي اختلاف او مشاجره واقع شوه. له بل طرفه د کفارو په زړونو کښې د الله تعالیٰ د غیر مرئی فوځونو له لوری ویره او رعب وغورځاوه شو یه هم دغه ضمن یه یوه شپه کښې یوه سخته ویروونکي سیلي راوالوته چې د هغې په اثر د دوی تولی خیمی او کیږدی وشلیدلی او له ځمکی څخه وشکولی شوی او ډیری لری ولویدلی. د دوی کرد (ټول) څاروی او حیوانات توری شول اورونه ئی مړه او دیکونه او لوښې ئی په بل مخ نسکور او کرد (ټول) سره مات او ګډوډ شول شکی به په داسی شدت او حدت سره الوتلی چی

ته د «احزاب» یا د «خندقی» جنگ وائی د سخت برودت او سختو لوړو په وخت کښی د داسی خندق کنستل او د دغومره دښمنانو په مقابل کښی په میرانه (بهادری) سره ټینګ ودریدل داسی اوضاع او حالات و چی د منافقانو د زړونو پټی خبری ئی څرګندی (ښکاره) کړی او د مؤمنینو ثبات او استقامت په به شان سره تثبیت شو په هم دغه جنګ کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی وروسته له دی نه به بیا کفار پر مونډ تعرض او یرغل (حمله) نه کوی بلکه بالعکس مونډ به پر هغو هجوم وروړو لکه چی هم داسی هم وشول،

## إذْجَآءُوْكُومِنْ فَوْقِكُوومِنْ أَسْفَلَ مِنْكُوْ

(یاد کړی) کله چی راغللی (لښکری د کفارو) تاسی ته له پاسه (جانبه) د تاسی او له ښکته (جانبه) د تاسی

تفسیر: یعنی د منوری مدینی په شرقی جانب چی جګ (وچت) دی او له غربی جانبه چی ښکته دی

## وَإِذْ ذَاغَتِ الْأَبْمَارُو بَكِغَتِ الْقُلُوبُ الْعَنَاجِرَوتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا ۞

او کله چی کډی خړی شوی سترګی (له ډیری ویری) او ورسیدل زړونه چننړکو (بیخونو د مریو) ته «له ډیره خوفه» او ګمانونه وکړل تاسو پر الله راز راز (قسم قسم) ګمانونه

تفسیو: یعنی له ډیره دهشته او حیرته سترګی ردی بډی پاتی شوی او د خلقو اشکال او بنی والوتی د دوستی او خپلوی مدعیانو به ځانونه پتول او له سترګو ځنی به ئی ځان ګوښی (جدا) کاوه. او ورسیدل زړونه چنفرکو بیخونو د مریو ته یعنی له ډیر خوف او هراسه زړونه لړزیدل او داسی په زور او شدت سره له خپله ځایه غورځیدل لکه چی د ستونی له لیاری د باندی راوتل. او

کمانونه وکړل تاسو پر الله تعالیٰ راز راز (قسم قسم) کمانونه یعنی یو به په یو شی پوهیده، او بل به بل شی اتکلاوه. مسلمانانو به داسی کنل چی دا محلی یو بل قسم سخت امتحان راباندی راغلی دی وگورو چی موند ته په دغه آزموینه کښی څه راپیښیږی ؟ ناقص الایمان کسانو به داسی ګڼل چی اوس له دغی پیښی محخه زمونډ ژوندی وتل سخت او مشکل دی د منافقینو له احواله خو له سره پوښتنه مه کوئ چی هغوی په څه حال کښی وو ؟ د منافقینو مقولی وروسته راځی.

#### هُنَالِكَ ابْتُلِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلْوْ ازْلُوْ الْأَشْدِيلًا ®

په دغه وخت کښی وازمویلی شول مؤمنان (له منافقانو څخه) او وخوځولی شول په خوځولو سختو سره (له ډیری ویړی)

تفسیو: رسول الله صلی الله علیه وسلم حضرت حذیفة رضی الله تعالیٰ عنه ولیږه څو د دښمن صحیح احوال راوری د دغی واقعی مفصله قصه دی په حدیث کښی ولوستله شی څو د دغه تردد او تذبذب او اندیښنی د کیفیت اندازه تری وشی دلته د هغی د ترجمی ګنجایش نشته.

#### ۅٙڶؚڎٝؽڠؙۅٛڷؙٲؠ۠ٮؗڹٝڣڠؙۯڹۘۅؘٲڰڔؽؽ؈۬ٛڠؙڶؙڎ۫ؠۣۼۣڡؙ؆ۜۯڞؙۜ؆ۧٲۅؘۘۼػڹؘٵ ٵٮڵؙٷۯڛؙٷڷٷٳؖڒۼۯٷٳۛٳ

او ( یاد کره هغه وخت) کله چی وویل (ابن ابی ابن فیشر او نورو) منافقانو او (وویل) هغو کسانو چی په زړونو د دوی کښی مرض (د نفاق) و چه نه ده وعده کړی له مونږ سره الله او رسول د دغه (الله په فتح د شام یمن، پارس) مګر په غرور تیرایستلو سره

تفسیر: گینو منافقینو به داسی ویل چی محمد صلی الله علیه وسلم به داسی دعوی کولی چی زما دین در مشرقه او مغربه خور او منشوریپی او د روم، پارس او صنعا بنگلی او مانی ماته راکړی شوی دی حال دا چی اوس مسلمانان د اودس د تجدید لپاره هم له خپلو سنگرونو څخه نشی وتلی هغه وعدی چیری لاړی ؟ حضرت شاه صاحب فرمائی «مسلمانانو ته ښائی چی اوس هم د ناامیدی یه وخت کښی د بی ایمانی خبری ونه کړی!»

#### وَإِذْ قَالَتُ طَالِهِ فَهُ أُمِّنُهُ هُو لِيَا هُلَ يَثْرُبَ

او کله چی وویل یوی طائفی له دغو (منافقانو) چی ای اهل د یثربه (مدینی)

تفسیو: «یثرب» د طیبی مدینی قدیمی نوم و کله چی رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه ځای ته تشریف راوړ د بثرب نوم په «مدینة النبی» سره تبدیل شو.

## ڵٳڡؙڡۜٵؗڡٙؗڒڮڬ۠ۄ۫ػٵۯڿٟۼٷٵٷؽؽؙٮؗؾٵڋ۬ؽؙڣٚڔؽؙؾ۠؈ۨؠٞۨٲۿؙٵڷڹؚؚٛۜؾۜؽڠؙۅۛڶٷڹٳؖۜ ؙڹڽؙٷؾٮؘٵۼۘۉڒڠؓٷ؆ۿؚؽۑ۪ۼٷۯۼٚٵؚ۫ڶؿ۠ڔؽؙۮؙٷؽٳڵٳڣۯٳڗٳ۞

نشته ځای (د هستوګنی) تاسی ته پس بیرته وګرځځ او اذن (د بیرته تللو) غواړی یو فریق ډله له دوی له نبی وائی (بنو حارثه او بنو سلمه) چی بیشکه کورونه زمونږ تش پراته دی (له سړیو) حال دا چی نه دی تش پراته کورونه د دوی نه لری اراده دوی (په دغه تګ سره) مګر د تیښتی (له جنګه).

تفسیر: یعنی کرد (تول) عرب زمونی دسمنان شول او زمونید لهاره هیچیری د توقف او د هستوکنی ځای پاتی نشو تول له اسلامی لښکرو جلا (جدا) او خپلو کورونو ته لاړ شی! رسول الله صلی الله علیه وسلم سره د اسلامی مجاهدینو د باندی ولاړ وو او د ښار د مضبوطو او محفوظو انکرونو په مزید تأمین او تحکیم او په هغو کښی د ښځو او وړوکو په خوندی کولو او ځای په ځایولو کښی مشغول ؤ په دغه وخت کښی به دغو منافقینو داسی پلمی (تدبیرونه) او بهانی سره کولی چی زمونی کورونه د باندی په ډاګ ډبر میدان کښی پراته دی مونیو له دی نه ویرییو نه چی غله زمونی په کورونو ولویږی او زمونی کرد (ټول) مال او شته به تالا او لوټ یوسی. دغه محض د دروغو بهانی او پلمی (تدبیرونه) وی او له داسی خبرو څخه د دوی مقصود دا و چی په کوم چل او فریب سره خپل ځان د جنګ له میدانه وباسی لکه چی هومره سریو چی له حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه اجازه وغوښتله دوی هغو گردو (ټولو) ته اجازه ورکړه او د مرخصینو د تکثیر او تزئید هیڅ پروا ئی ونه کړه له گینو روایتو څخه داسی معلومیږی چی مختصد دی سره قلمسیه نفوس له دوی سره باقی پاتی شول.

## وَلُودُ خِلَتُ عَلَيْهُ وُمِّنُ ٱقْطَارِهَا تُعَرِّسُ إِنُوا الْقِتْنَةَ لَاتَوْهَا وَمَا تَلَبَّتُو الهِ الاكيبِيثِ ال

الإحزاب(٣٣)

او که راننه ایستی شی پر دوی (دغه کفار په مدینه کښی او تری چاپیر شی) له اطرافو د دغی (مدینی) بیا طلب وکړ شی تری فتنه (شرک یا له مسلمانانو سره جنګ) نو خامخا رابه شی دوی هغی (فتنی) ته او ځنډ (ایسارتیا) به ونه کړی په دغی (قبول د فتنی) کښی مګر لږ

تفسیو: یعنی منافقان د دروغو حیلی او بهانی جوړوی، فرض ئی کرئ که دغه کسان په ښار کښی هم وی او کوم یو دښمن د دی خوا یا د هغی خوا راشی یا پر دوی ورتوی شی او له دوی غخه داسی یوه مطالبه وکړی چی د اسلام دغه دین پریږدئ چی تاسی ظاهراً هغه مغلی دی یا ورته غخه داسی یوه مطالبه وکړی چی د اسلام دغه دین پریږدئ چی تاسی ظاهراً هغه مغلی دی یا ورته اچولو لهاره ولاړ او تیاریږی او په دغه وخت کښی د دوی دغه مکر او فریب او دروغ په ښکاره ډول (طریقه) سره ظاهریږی. گکه چی علی الغور دوی د کفارو د هغو مطالباتو د تعمیل لهاره خپلی ملاوی تری او د دوی مرستی (مدد) او تاثید ته چټ پټ ودریږی، نه به د خپلو کورونو د خالی کیدو او بی سر پرستی او د ساتلو عنر وړاندی کوی او نه د هغو د غلا او لوتیدلو او په تاراح تللو څخه غه اندینیت کوی ماسوا له هغه توقفه چی په دغو مذاکراتو او د وسلی په اغراج تللو څخه غه اندینیت کوی ماسوا له هغه توقفه چی په دغو مذاکراتو او د وسلی په اخیستلو کښی واقع شوی دعوی دغېه هم لاس اخلی او بی له کومی معطلی او ډیل سریماً د جنګ د اور کښی خورځوی.

#### وَلَقَدُكَانُوْاعَاهَدُوااللَّهُ مِنْ تَبُلُ لاَيُولُونَ الْادُبَارَ وَكَانَ عَهُدُاللَّهِ مَسْئُولًا ۞

او خامخا په تحقیق وو دوی چی وعده ئی کړی وه له الله سره پخوا له دی نه چی وبه نه ګرځوی (په جنګ کښی) شاوی خپلی (او نه به تښتی)، او دی عهد د الله پوښتيدلی شوی (په قيامت کښی له وفاړ کولو سره).

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی « وروسته د احد له جنګه منافقانو اقرار کړی وو چی بیا به مونږ داسی یو حرکت ونه کړو» د دغه مخالفت پوښتنه به الله تعالیٰ له دوی ځنی وکړی چی ستاسی هغه قول او اقرار چیری لاړ ؟ یعنی بنو حارثه او بنو سلمه د احد په غزوه کښی هم له لیاری څخه بیرته کرځیدللی وو او بیا پښیمان شول او له رسول الله صلی الله علمی و علیه وسلم سره نی عهد وکړ چی بیا به له جنګه نه تښتو دغه دی چی دوی اوس بیا هم هغسی

الاحزاب(٣٣)

و کړل.

اتلمااوحي (٢١)

# قُلُ لَنَّ يَتَفَعَكُمُ الْفِرَ الْرِانُ فَرَرْتُومِّنَ الْمَوْتِ أَوِالْقَتُلِ وَإِذَّا لَا لَمُتَالِ وَإِذَا اللهُ الْفَتُلِ وَإِذَا اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ووایه (ای محمده دوی ته) چی له سره به نفعه نه رسوی تاسی ته تیښته که چیری وتښتیځ تاسی له مرګه یا له قتله او کله چی وتښتیدئ نو ژوندی به پاتی نه کړی شځ مګر لږ (مدت)

تفسیو: یعنی د هر چا په قسمت کښی چی مرګ دی هغه هیچیری په تښتیدلو سره له مرګه ځان نشی ژغورلی (بچ کولی) د الله تعالیٰ قضاء هر چیری انسان ته رسیږی او که اوس مرګ ستاسی لپاره نه وی مقدر نو له میدانه څخه تښتیدل بیکاره دی آیا دوی د جنګ په میدان کښی تول وژل کیږی ؟ او فرض ئی کړئ که د جنګ له میدانه وتښتئ نو بیا به له مرګه مامون یئ ؟ آیا دغه مامونیت به تر غو پوری وی ؟ بالاخر مرګ خو راتلونکی دی که اوس رانشی. نو څه موده وروسته خو خامخا راتلونکی دی ولی معلوم نه دی چی په څه ذلت او خواری سره ؟

## ڠؙڷؙڡۜڽؙۮؘٵڵٙڮ۬ؽؠۼڝؙؚػؙػؙۊؚٚ؈ٙٵڽٳڶٵۯٳۮؠؙٟػؙۄٞۺؗٷٙٵٲۅؙڷۯٳۮ ؠٟڴۄٞۯڝ۫ؠڎۜۧٷڵڒؽۼؚۮڡؙڽؘڷۿٶ۫ۺٷٷڹٳڶڵڡؚٷڵؾۜٳۊٞڵڵۼڝڽؙٷ<sup>۞</sup>

ووایه (ای محمده! دوی ته) څوک دی هغه (ذات) چی وساتی تاسی له (عذابه) د الله که چیری اراده وفرمائی الله په تاسی باندی د بدی (هزیمت) یا اراده وفرمائی په تاسی باندی د رحمت، نصرت او نه به مومی دوی خپلو ځانونو ته بی له الله کوم دوست (نافع) او نه کوم مددکار (دافع د ضرر).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ اراده هیخ یو زور او طاقت نشی کرغولی نه کومه حیله او تدبیر د هنه په مقابل کښی کار کولی شی انسان ته لارم دی چی پر پاک الله توکل وکړی او په هر حالت د الله تعالیٰ د مرضی غوښتونکی وی که نه د دنیا نیکی یا بدی، سختی یا نرمی خو یقیناً رسیدونکی دی نو بیا د الله تعالیٰ د احکامو په تعمیل او د ده په لیار کښی به ولی انسان خوف، ویره او دار له خپله ځانه ښکاره کړی. او په لارمه وخت کښی ولی ځان تری بیل او لری

کړی او په لوی لاس خپل عاقبت خراب کړی او له تکلیفه څخه هم خپل ځان خلاص نشی کړئ تاسو خو د عربو له مخالفت محخه ویریږئ او دغه فکر او اندیښنه له تاسو سره نشته که الله تعالیٰ حکم وکړی مسلمانان تاسو علیالفور وژنی.

#### 

په تحقیق ښه معلوم دی الله ته منع کوونکی (له جهاده) له تاسی او ویونکی وروڼو خپلو ته (چی) راشځ زمونږ په لوری (چی آرام او هوسائی(راحت) وکړئ) او نه راځی دوی جنګ ته مګر لږ (کله نا کله)

تفسیو: یعنی د خودنی، ریاء او ظاهرداری له سببه یا له شرم او ننگ او د نورو په ترهیب او ترغیب کله کله د جنگ میدان ته راځی او د نورو حقیقی مجاهدینو په مخنگ کښی ودریږی. که نه عموماً دوی پخپلو کورونو کښی مشغولیږی او خپلو نورو عزیزانو او خپلوانو ته چی صادق مسلمانان دی هم وائی چی جهاد ته مه ځئ ! او دوی جهاد ته له ځئ ! او

#### أشِخةً عَلَيْكُومًا

#### بخیلان دی (په اعانت له تاسی سره او انفاق) پر تاسی

تفسیو: یعنی د مسلمانانو د امداد او معاونت څخه ځان ساتی او د دوی له هر قسم همدردی او خیر غوښتلو او خیر رسولو څنی بخل کوی. هو که د غنیمت مواقع راشی نو د ډیر حرص او طعع لامله (له وجی) غواړی چی بل هیچا ته دی هیڅ شی ورنه کړه شی او دغه ګرد (ټول) مال او غنیمت دی یواڅی زمونډ برخه شی او په هم دغه امید او هیله (طمع) ځینی په جنګونو کښی هم حسب الظاهر شرکت کوی.

## فَإِذَاجَاءَ الْحَوْثُ رَايْتَهُوْ يَنْظُرُون الِيك تَكُوثُم آعَيْنُهُو كَالَّذِي يُغْسَى

# عَلَيْهِ مِنَ الْمُوْتِ ۚ قِاذَاذَهَ بَ الْخَوْثُ سَلَقُو كُوْرِ السِّنَةِ حِدَادٍ اَشِكَةٌ عَلَى الْخَيْرِ

پس کله چی راشی ویره (د دښمن) نو وبه وینی ته دوی ګوری به دوی تاته (ترهور) چی چاپیر به چورلی (ګاتی د) سترګو د دوی په شان د هغه انسان چی بیهوشی راوستلی شوی وی پر هغه له (وجه د سکراتو د) مرګه پس بیا کله چی لاړه شی دغه ویره (او ټول شی غنانم) نو ضرر دررسوی دوی تاسی ته په ژبو تیرو سره په دغه حال چی بخیلان (حارصان) وی په خیر (او لاس اچوی پر غنیمت)

تفسیو: یعنی د سختی او تنگسی په وخت کښی د رفاقت څخه ځانونه بیرته واپس کوی او له ډیری ویری ئی ساه راخیژی وروسته له بری او فتح راځی او له خپله ځانه خبری جرړوی او خپل شجاعت او میړانه (بهادری) ښکاروی او له ډیر حرص او طمع د غنیمت پر اموالو پرمخی نسکور لویږی. یا ئی دا مطلب چی د اسلام او مسلمانانو پر خلاف په طعنو او تشنیعو کښی خوله سپری او ژبه کوی.

#### اُولَيِكَ لَمُرْيُغُمِنُوا فَاحْبَطَاللهُ اَعْمَالَهُمُو وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرُوا ۞

دغه (کسان د جنگ گیدران او د ولجي زمريان) ايمان ئي نه دی راوړی (په اخلاص سره) پس خراب (باطل) کړل الله عملونه د دوی او دی دغه (ابطال د اعمالو) پر الله آسان

تفسیو: یعنی تر غو پر الله تعالیٰ او رسول الله ایمان رانه وړی د دوی هیغ یو عمل نشی مقبول واقع کیدی. حضرت شاه صاحب لیکی « کوم ځای کښی چی د حبط الاعمال ذکر دی نو فرمائی چی الله تعالیٰ ته آسانه ده یعنی ظاهراً د الله تعالیٰ عدل او احسان ته کتلی دغه امر صعب او مشکل راښکاری چی غرنګه به پاک الله د چا محنت او اجر ضایع کوی ؟ لیکن دغه کار ځکه سخت او مشکل نه دی چی پخپله په هم هغه عمل کښی داسی یو نقص او خرابی پته وی، چی په هیخ صورت هغه عمل پری نه صحیح او نه درست کیږی لکه «د بی ایمان عمل» چی ایمان ورته شرط او روح ئی دی او هر عمل بی له هغه مړ او بی نتیجی دی نو غرنګه به قبلیږی. کافر هومره محنت چی وکړی او ربرونه (تکلیفونه) وګالی (برداشت کړی) ګرد (تول) ئی ابته (خراب) او بیکاره ځی.

#### يَحْسَبُونَ الْرَحْزَابَ لَوْيَنَهُ هَبُواْ وَإِنْ يَاإِتِ الْرَحْزَابُ بَوَدُّوْا

#### كُوَانَّهُ مُ بَادُوْنَ فِي الْرَعْرَابِ بَيْمُ الْوُنَ عَنَ اَتُبْكَإِكُمُّ

گمان کوی «دغه منافقان» پر لښکرو (د کفارو) چی نه دی تللی (بیرته په ماتی) او که چیرته بیا راشی لښکر د (کفارو جنګ ته) نو دوست ګڼی (منافقان) دا چی کاشکی دوی اوسیدونکی وی په (لریو کلیو د) اعرابو کښی (له ښاره) چی پوښتنی به ئی کولی (له لری) له (احوالو) خبرو ستاسی.

تفسیر: یعنی د کفارو لبنکری ناکامه بیرته لاړی لیکن دغه ویریدونکی منافقان لا تراوسه هم نه دی متیقن چی هغوی ماتی موندلی ده او فرض ئی کړئ که د کفارو افواج بیا بیرته وګرڅی او پر مسلمانانو حمله او یرغل وکړی نو د دوی هم دغه هیله (امید) او تمنا وه که وروسته له دی نه د جنګ تر ختمه پوری بیخی په ښار کښی هم ونه اوسیږی او چیرته کوم کلی ته ولاړ شی او هم هلته لری ناست ننداری وکړی او له تلونکیو او راتلونکیو محخه پوښتنی وکړی چی مسلمانان شع حال لری ؟ او د جنګ نخچه (نقشه) او وضعیت غرنګه دی ؟

## وَلَوْكَانُوْافِيكُوْتِا فَتَلُوْآالِا وَلِيكُلاَثَ

او که چیری وی (دغه منافقان) په تاسی کښی نو جنګ به ئی نه وو کړی دوی مګر لږ «دیاره د ریاء»

ت**فسیو:** یعنی د خولی پر خبرو کښی ستاسی خیر غوښتنه په ظاهری ډول (طریقه) سره ښکاره کوی او په جنگ کښی زیات کار نه کوی او تش د مجبوریت او ضرورت لامله (له وجی) چی نوم ئی وشی یه جنگ کښی شرکت کوی.

#### ڵڡۜٙڶػٵؽڵڬؙڎۣؿٛۯڛۢٷڸٳٮڟۄٲۺۘٷۊٞ۠ڂڛۜڹڎ۠ڵؠؽٛڮٵؽڽۯۼٛۅٳ ٳؠڵڎۅؘٲڶڽۘۅؙ۫ڡڔٳڵؖٳڂڒۅٙۮڴۯٳٮڴٷؿڹؙٷ۞

خامخا په تحقیق دی تاسی ته (ای ویریدونکیو) په (کار د) رسول الله کښی اقتداء غوره نیکه دپاره د هغه چا چی وی دی چی ډاریږی د الله (او امید لری د رضاء او د لقاء ئی) او (د ثواب د نعمتونو د) ورځی وروستنی (د

#### قيامت) او يادوى الله ډير (هم په خوله هم په زړه هم په راحت هم په زحمت)

تفسیر: یعنی رسول الله ته و کورئ ! چی په دغو سختیو او مصاعبو کبهی خرنکه ثبات او استقلال لری حال دا چی له گردو (بولو) عمنی د زیاتی اندیبهنی او فکر زور پر دوی لویپی مگر امکان نه لری چی لیر خه د دوی په استقلال او استقامت کبهی تزلزل او فتور واقع شی هغه خلق چی د الله تعالیٰ د رضاء او لقاء هبله من (امیدوار) او د آخرت د ثواب د حصول امیدوار دی او په کثرت سره د الله تعالیٰ په ذکر او یاد کبنی مشغول دی د هغوی له پاره د رسول الله ذات ډیر به اسوه او خورا (ډیر) به نمونه ده ښائی چی دوی په عباداتو، معاملاتو ماکولاتو، مشروباتو، ملبوساتو، حرکاتو، سکناتو، الاتو، ادواتو، محارباتو، جود، سخا، صبر، تحمل بلکه په هر حرکت او سکون او ناسته او ولاره کبنی د دغه جامع الصفات، منبعالبرکات ذات د قدم پر نقش حرکت وکړی ! او په همت او شجاعت او استقلال او استقامت او ثبات او حیات کبنی د دوی د عمل د طرز متابعت کوی ! او په به شان سره ئی زده کړی !

#### وَلِتَارَا الْمُؤْمِنُونَ الْرَحْزَابٌ قَالُواهِنَ امَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَا دَهُو إِلَّا إِيْمَانًا وَتَسُلِيمًا ﴾

او کله چی ولیدلی مؤمنانو لښکری (د کفارو) نو وویل (مؤمنانو) دا هغه دی چی وعده کړی ده له مونږ سره الله او رسول د دغه (الله د نصرت) او رښتیا ویلی ؤ الله او رسول د دغه (الله په وعده کښی) او زیات نه کړ دغو (لښکرو د کفارو) مؤمنانو ته مګر ایمان او تسلیم (احکامو د الله ته)

والیزین!منوامعه منی نصرانفه الراق نصرانفه لیریبا کها او د (ص) د سورت په (۱) رکوع ۱۱ آیت (۲۳) جزء کښی چی مکی دی فرمایلی دی ﴿ جُنْدُمْالْمُنَاكُ مُؤْدُمُرِينَ الْفِحْوَابِ ﴾

## ڡؚڹؘۘٲڶٮؙٷ۫ڡڹؚؽؙڹڔؚڿڵڷؙڞػٷؙٵڡٵڟۮؙۅٳڶڟڎۘۘۘؗٵؽۼٛڣٛؠؙؗٛؗٛٛ ڡٞؽؙڟۻۼٛڹڎؘۅڡ۪ڹ۫ۿؙۄ۫؆ؽؾؙؽٙڟؚٷؖۅٚٵڵڋۏٛٵؠٞڮؽڲڰٚ

ځینی له مؤمنانو څخه (داسی) سړی دی چی رښتیا کړی ئی ده هغه خبره چی عهد کړی ؤ دوی له الله سره په هغه باندی (چی ثبات، استقامت فی القتال دی) پس ځینی له دوی هغه دی چی تر سره ئی کړ نذر خپل «چی مړ شو یا شهید» او ځینی له دوی هغه دی چی انتظار کوی (دغه مرګ یا شهادت ته) او بدل ئی نه کړ (عهد خپل یوه ذره هم) په بدلولو سره

تفسیو: یعنی هغه وعده چی منافقینو کری وه او د هغی ذکر په پخوانی رکوع کښی په دغو الفاظ سره شوی و هو رکتنگاتراهاندگرافلهٔ ورکترگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراتراگراترا به صدافت او امانت پای (آخر) ته داسی پاخه مسلمانان هم شته چی هغو خپل عهد او پیمان په طواند کښی هم د دین له حمایته او د رسوه او د بیرو زیاتو مصاعبو او متاعبو او سختیو په اوقاتو کښی هم د دین له حمایته او د رسول الله له نصرته پاتی نه شول کوم عهد او پیمان او ژبه چی دوی د الله جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم سره کری وه د غره په شان پری جهاد کښی د شهادت په درجه نائل شوی دی لکه د «بدر» او «احد» شهدای چی په دوی کښی چی حضرت انس بن النفر رضی الله تعالیٰ عنه قصه ډیره مشهوره ده او زیات مسلمانان هغه دی چی په ډیره مینه او اشتیاق سره د فی سبیل الله موت په انتظار کښی دی، او دی ته گوری چی کله کومه مصاربه راپیښیډی چی مونډ په هغی کښی د شهادت په درجه نائل شو. په هر حال دغه دواړه قسمه مسلمانان چی د الله په لیاره کښی دی او له خپلو خبرو څخه ئی د یوه ذری په د خپلو عهدو او پیمانونو پوره حفاظت ئی کړی دی او له خپلو خبرو څخه ئی د یوه ذری په اندازه هم تجاوز نه دی کړی دی او له خپلو خبرو څخه ئی د یوه ذری په اندازه هم تجاوز نه دی کړی دی اندازه هم تجاوز نه دی کړی.

فائده: په حدیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم طلحة رضی الله تعالیٰ عنه ته وفرمایل هفد مهرایل هفدا ممن قضی نحبه دغه له هغو کسانو څخه دی چی خپله ذمه واری ئی پای (آخر) ته رسولی ده » کواکی دی ئی په حیات کښی شهید درولی دی. دی هغه اعظم مجاهد دی چی د «احد» په غزا کښی ئی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حفاظت کښی د کفارو له غشو څخه په خپل وجود سره مدافعه فرمایله او په دغه ضمن کښی ئی لاس هم د خیر الناس څخه جار (فربان) شو رضی الله تعالیٰ عنه وارضاه .

## لِيَجْزِي اللهُ الصَّدِ وَيُن بِصِدُ رِّمُ مُ وَيُعَيِّبُ بَ الْمُنْفِقِيُنَ إِنَّ شَاءَ اَوْ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهُ كَانَ خَفُورًا لِيَّحِيمًا ﴿

دپاره د دی چی جزاء ورکړی الله رښتينو ته په (سبب د) رښتينی د دوی او په عذاب به کړی منافقان که اراده وفرمائی (د تعذيب ئی) يا رجوع په رحمت سره وکړی پر دوی (چی ايمان راوړی) بيشکه چی الله دی ښه بښونکی (د خطياتو) ډير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیو: یمنی هغو ته چی په خپل عهد باندی تینګ ولاړ ؤ او په خپل قول او اقرار کښی رښتین پاتی شوی دی پر دغه د رښتیا تینګ پاتی کیدلو بدل به وررسیږی بد عهد او دغابازانو منافقانو ته که اراده وفرمائی سزا ورکوی او که اراده وفرمائی د توبی توفیق ور په برخه کوی او معافوی ئی او دغه د الله تعالیٰ له مهربانی څخه بعید نه دی.

#### وَرَدَّاللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُ وَابِغَيْظِهِمْ لَمُ يَبَالُوُ اخَيُرًا أُ

او بیرته وشرل الله (له مدینی نه) هغه کسان چی کافران شوی وو (په ماتی بی له جنګه) سره له قهره خپله (ډک زړونه) چی وئی نه موند هیڅ خیر (بری پر مؤمنانو)،

تفسیو: یعنی د کفارو افواجو سره له ذلت او ناکامی په دغه حال کښی چی سره تاوونه او پیچونه ئی خوړل او له ډیره قهره او غصی څخه به ئی غاښونه چیچل د جنګ میدان ئی پریښود او بیرته خالب او خاسر خپلو کورونو ته لاړل هو ا د عمرو بن عبدود په شان د کفارو ډیر نومیالی (نوموړی) سور چی خلقو به ده ته د یو زرو سورو په شان اهمیت ورکاوه په دغه جنګ کښی د سیدنا علی کرم الله وجهه په توره ووژل شو مشرکینو وغوښته چی مونږ تاسی ته لس زره دیناره درکوو خو د عمرو بن عبدود مړی مونږ ته راکړی ! رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی «راځئ په ډیره خوښی سره خپل مری یوسئ او پیسی دی هم ستاسی وی ولی چی مونږ د مری د پیسو خوړونکی نه یو»

#### وَكُفِّي اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ قَوِيًّا عَزِيْزًا اللهُ قَوِيًّا عَزِيْزًا ا

او کفایت وکړ الله مؤمنانو ته د جنګ کولو (په امداد د پرښتو) او دی الله قوی ښه زورور (په انفاذ د احکامو) ډیر زېردست (په هر چا او په هر شی)

تفسیو: یعنی له مسلمانانو سره د عمومی جنګ او جګړی وار ونه رسید، الله تعالیٰ په خپل قدرت سره ډیره سخته سیلی پر دوی مسلطه کړه او د پرجنتو لښکر ئی ورولیږه، او داسی آثار ئی پیدا کړل چی کفار په خپل سر وارخطاء او پریشان شول او فرار ئی پر قرار اختیار کړ د پاک الله د زورور او زبردست قوت په مقابل کښی څوک ودریدی شی ؟

## ۅؘٲٮؙۯؙڵٲڷۮؚؽؽؘڟۿۯؙٷؙؙٛؗٛۿۺؙٞٷڵڶڷڵؿڹڡؚ؈ؙڝێٳڝؽۿؚڂ ۅؘۊؘۮؘڡ۬؈۬ٛٷؙۯڹۣۿؚٵڗؙٷڣ؋ۯؚؽۜٵػؘڡؙۛؿؙڶۯؙؽۅٙؾٲۛؽۯۏؽ؋ؚۯؽڟ۪<sup>۞</sup>

او راکوز کړل (الله) هغه کسان چې کومک ئې کړې ؤ له دغو (ډلو د احزابو) سره له اهل د کتابه (چې بنې قريظه ؤ) له کلاګانو د دوی او وغورځوله (الله) په زړونو د دوی کښې ويړه (د رسول الله او د مؤمنانو) يوه ډله ووژله تاسي او بندې کوله به تاسې بله ډله.

تفسیو: دغه د بنی قریظه و یهودان دی چی د منوری مدینی به شرقی جانب کمیی د دوی یوه تینکه او مضبوطه کلا وه او دوی لا له پخوا له مسلمانانو سره د روغی معاهده درلوده (لرله) لیکن دغه د احزابو به جنگ کمیی (دحیی بن اخطب) به اغوا او لمسونه دوی هغه کرد (تول) لیکن دغه د احزابو به جنگ کمیی (دحیی بن اخطب) به اغوا او لمسونه دوی هغه کرد (تول) معاهدات نقض کرل او د مشرکینو به امداد ودریدل له دوی محنی شیع و کسانو پر مسلمانی بنگی شجاعت سره ورکری و کله چی د قریشو کفار عاجز او ناچاره شول او بیرته لایل نو بنی قریظه په خپلو تینکو او مضبوط کلاو کمیی ننوتل او دروازی ئی کلکی وترلی کله چی حضرت نبی کریم صلی الله علیه واسلم د احزابو له جنگه فارغ شو او په غسل او نورو تطهیراتو مشغول و کریم صلی الله علیه السلام پر مخهره هم د دویو حضرت جبرئیل علیه السلام پر مخهره هم د دویو پر بنی او غبار آثار وو او وی ویل یا رسول الله! تاسی له خپل مخانه وسلی ایسته کری دی حال دا چی پر بنی قریظه و دی حمله و کره شی! فوراً منادی وشوه چی «د بنی قریظه و عهد ماتوونکیو یهودیانو باندی د برغل (حملی) ورویلو حکم دی!» نو اسلامی افواجو په منتهی سرعت او شطارت (جلتی) سره د دوی کلاوی تر محاصری لاندی ونبولی دغه معاصره تر مخلیرویشتو یا پنځه ویشتو ورمو وه بالاخر محصورین ناطاقته شوه او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور د پیغامونو په

لیږلو ئی شروع وکړه بالاخر د دوی له طرفه دغه خبره ومنله شوه چی «مونډ له خپلو کلاؤ څخه د باندی راوځوو او د «اوس» د قبیلی مشر حضرت سعد بن معاذ رضی الله تعالیٰ عنه خپل منځګړی حکم او منصف دروو ځکه چې هغه د دوی حلیف ؤ هر هغه فیصله چې سعد زمونږ په نسبت صادره کړی مونږ ئي منو» د دوی دغه خبره رسول الله صلي الله عليه وسلم هم ومنله لنډه ئی دا چی حضرت سعد تشریف راوړ د یوه مسلم حکم په حیثیت ئی فیصلی وکړه چی «د بنی قریظه و کرد (تول) جنگی زلمیان دی ووژلی شی ! او ښځی او وړوکی دی تول د مریتوب په قید کښي ونیولي شي ! او د دوی د داسي بد عهدي سزا هم داسي وه او دغه فیصله بیخي د مسلم او منلی شوی آسمانی کتاب (توریت) د احکامو سره موافقه وه. لکه چی د توریت یه کتاب د استثناء په (۲۰) اصحاح (۱۰) آیت کښی مسطور دی «کله چې پر کوم ښار د حملي په قصد ورځئ نو ړومبي هغوی ته د روغي بيغام وليږي ! که هغوی له تاسي سره روغه وکړه او تاسی ته ئی دروازی برانستلی نو هومره خلق چی هلته موجود دی هغه به گرد (تول) ستاسی مریان کیږی لیکن که هغوی له تاسی سره روغه ونه کړه نو هغوی محصور کړئ او کله چی ستاسی الله تاسی ته بر هغوی بری او فتح درکره او هغوی ستاسی یه قبضه کښی راغلل نو د دوی تول نارینه سره ووژنیع ! باقی ووړکی، ښځی او ساکښان (جاندار) او نور شیان هومره چی په هغه ښار کښی موجود وی هغه ګرد (ټول) تاسی ته غنیمت دی » سم له دغی فیصلی سره څو سوه زلمی یهودان ووژل شول او څو سوه ښځی او ووړکی قیدیان شول او د دوی پر املاکو او اموالو مسلمانانو قبضه وكره.

#### ۅؘٲۉۯؾؙؙٚٛڬۉؙٲۯڞؘۿؗؠٛٞۄؘڿؽٵۯۿؙۮۅؘٲڡۘٷاڶۿۮؙۅٲۯڞؙٲڷڎڗؘڟٷٛۿٲٝۅۛڰٲؽ ۘٳڵؿؙٷڵڮؙڴ؆ۺٛؿؙؖڰ۫ۊڔؠٞڗؙٳؖۿ

او په میراث ئی درکړه تاسی ته ځمکه د دوی او کورونه د دوی او مالونه د دوی او هغه ځمکه چی نه وه پایمال کړی تاسی هغه (په ځغلولو د آسونو سره) او دی الله پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر (چی ځینی ئی فتح د امصار دی په لاسونو د ابرارو)

تفسیر: دغه ځمکه چی منوری مدینی ته نژدی ده په لاس ورغله رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه پر مهاجرینو باندی تقسیم کړه او په دغه سره د دوی د معاش وسیله پیدا شوه او د دوی د ژوندون بار د انصارو له اوړو څخه لری شو. له نورو ځمکو څخه مراد د خیبر څمکی دی چی له دغی واقعی څخه دوه کاله وروسته د مسلمانانو په لاس ورکړی شوی او په هغو سره د نبوی اصحاب آرام او هوسا (خوشاله) شول. ځینی وائی چی بله ځمکه معظمه مکه ده ځینی تری د

پارس او روم ځمکی مرادوی چی وروسته له رسول الله صلی الله علیه وسلم د راشده و خلفاؤ رضی الله تعالیٰ عنهم په لاس مفتوح شوی. ځینی وائی تر قیامت پوری هومره ځمکی چی د مسلمانانو په لاس فتح کیږی هغه ګردی (ټولی) په دی کښی شاملی دی والله اعلم.

## يَايَهُا النَّبِيُّ قُلْ لِاَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِّدُنَ الْحَيْوةَ الثُّنْيَا وَزِيْنَتَهَافَتَعَالَيْنَ اُمَتِّعُكُنَّ وَاسْرِّحُكُنَّ سَرَاحًاجِيئِلاً ۞ وَإِنْ كُنْ ثُنَّ تُرَّدُنَ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالدَّارَ الْاِخِرَةَ فِإِنَّ اللهَ اَعَلَىٰلِلْمُحُسِنْتِ مِنْكُنَّ اَجْرًا عَظِيْمًا ۞

ای نبی ووایه ته ښځو خپلو ته که چیری یئ تاسی چی غواړی هم دغه ژوندون لږ خسیس او ښایست رونق د هغه پس راشئ چی څه فایده درورسوم (د متعه طلاق درکړم) تاسی ته او خوشی کړم تاسی په خوشی کولو نیکو سره او که یئ تاسی چی اراده لرئ د الله او د رسول د دغه (الله) او د کور د آخرت (او د نعمتونو د جنت) پس بیشکه الله تیار کړی دی دپاره د نیکی کوونکیو (ښځو) له تاسی نه اجر ډیر لوی (ثواب زیات په جنت کښی)

تفسیر: د رسول الله مطهراتو ازواجو کله چی ولیدل تول خلق ماړه او هوسا (خوشاله) شول نو وی غوښتل چی بدائی زمونی د ژوندون وسائل هم په به صورت سره شی! نو له دوی څخه محینو بیبیانو له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره په دغه مورد کښی خبری اتری وکړی او تری وی غوښتل چی زمونی د مزیدو نفقو او سامانونو تهیه وفرمائی! غو مونی هم لکه د نورو مسلمانانو په شان په عیش سره ژوندون وکړی شو. پر رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه خبره شاقه تیره شوه او قسم ئی یاد کړ چی تر یوی میاشتی پوری به د هیڅ یوی بویی کره نه ورځی، مسجد ته قریب په یوی پاسنی کوته (مشربه) کښی دیره شو صحابه له دغه وضعیت څخه مضطرب شول، حضرت ابویکر رضی الله تعالیٰ عنه په دغه فکر کښی ولویدل چی په څه ډول (طریقه) سره دغه جگړه له منځه لری شی له دوی سره زیاته اندیښته د دوی د لونو بی عایشه رضی الله تعالیٰ عنها و چی هغوی رسول الله صلی الله علیه وسلم له خپلو کانونو خپه او غمجن نه کړی او بالوسیله خپل دین او دنیا دواړه له لاسه ور نه کړی. دوی دواړه پر هغوی دواړو په قهر شول او په خپلو خطاؤ نی وپوهولی بیا د رسول الله صلی الله علیه وکړی څو د رسول الله صلی الله علیه ولی سره نی د انس او د بیټکلفی څه خبری او اتری وکړی څو د رسول الله صلی الله علیه وکړی څو د رسول الله صلی الله علیه وکړی څو د رسول الله صلی آیت نازل شو یعنی خپلو بیڅو ته یه صافو الفاظو سره ووایه چی له میاشت وروسته دغه د تخییر آیت نازل شو یعنی خپلو بیڅو ته یه صافو الفاظو سره ووایه چی له

دوو خبرو څخني ښائي دوي يوه خبره ځان ته غوره او اختياره کړي که دوي دنيوي عيش او عشرت او د امیرانو یه شان ژوندون غواړی نو دوی ته ووایه چی زما او ستاسی ژوندون سره سخت او مشکل دی او نه سره جوړيږو نو راځئ چې زه تاسې ته څه يعنې د جامو هغه جوړه چې مطلقاتو ته ورکوله کیږی درکړم او په ډیر ښه صورت سره مو مرخصي کړم یعنی په شرعی طریقه سره تاسی ته طلاق درکرم او که د الله تعالیٰ او د رسول الله خوښی او د آخرت د اعلیٰ مراتبو طالبات یئ نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم سره د یاتی کیدلو له سببه به هغه دررسیږی هره هغه بی پی چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم کره بخپله خوښه او زړه یاتی کیږی او په صلاحیت سره ژوندون کوی د الله تعالیٰ له طرفه هغی ته خورا (ډیر) لوی اجر تیار کړی شوی دی له دغه ځنی به نور څه ښه شي وی چې په جنت کښې له ګردو (ټولو) ځني په اعلیٰ او ارفع مقام كښي له سيدالاتام عليه افضل الصلوة والسلام سره اوسيږي ! د دغه آيت له نزوله وروسته رسول الله صلى الله عليه وسلم كور ته تشريف يووړ او ړومبي ئي د الله تعالىٰ دغه حكم بيهي عایشی صدیقی رضی اللہ تعالیٰ عنها ته واوراوه دی د اللہ او د رسول اللہ مرضی ځان ته غوره کړه وروسته له هغه نورو ګردو (ټولو) ازواجو هم داسي وکړه او د دنيا د عيش او عشرت تصور ئي له خپلو زړونو څخه وویست. د رسول الله صلی الله علیه وسلم په کورونو کښی به همیشه اختیاری فقر او فاقه موجوده وه څه شی چی دوی کره راتله سم د لاسه به په مصرف رسیده بیا به ئی په قرض او پور خپل حیات تیروه پر هم دغسی ژوندون مطهرات ازواج راضی ؤ او دغه ئی چی فرمایلی دی «هر هغه چی پر نیکی دی هغه ته به لوی ثواب وی» د رسول الله صلی الله علیه وسلم ازواج تول سره نیک و ﴿ وَالتَّلِيُّتُولِيُّكُ ﴾ مكر الله تعالیٰ په قرآن كښی صاف بشارت چاته نه ورکوی تر څو ئی بندگان بی خوفه نشی او تل په خپل حسن الخاتمه پسی سعی وکړی او هم دغه ښه ده وروسته هغو ښځو ته خطاب دی چې د نبي معیت ئي اختیار کړی دی چې د دوی درجی د هغه نسبت له وجی ډیری لوړی (اوچتی) دی نو ښائی چی د دوی اخلاقی او روحانی حیات هم پر هغه معیار وی چی د هغه رفیع مقام سره مناسب دی ځکه چی علاوه د دوی پر ذاتی عظمت دوی امهات المؤمنین دی او پر میندو د اولادو زیاته ذمه واری عائدیږی او لاژم دی چې د دوی اعمال او اخلاق د امت لپاره حسنه اسوه وګرځي.

## ينِسَآءُ النَّبِيِّ مَنُ يَانِّتِ مِنْكُنَّ بِهَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُتُضعَفَ لَهَا الْعَنَابُ ضِعُفَيْنِ وَكَانَ ذلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيُرًا۞

ای ښځو د نبی هر څوک چی راشی له تاسی په یوه کار ناکاره ښکاره (چی دغه عصیان دی له رسول الله نه) نو دوچنده به کړ شی هغی ته عذاب په دوچند (د عذاب د نورو ښځو) او دی دغه (دوچندی د عذاب) پر الله آسان

تفسیو: د لویانو غلطی هم لویه وی که بالفرض له تاسی ځنی له کومی یوی د بد اخلاهی کوم فعل صادر شی نو هغه سزا چی نورو ته پر هغه عمل ورکوله کبږی د هغه دوچنده تاسو ته درکوله کبږی او دا کار الله تعالیٰ ته آسان دی یعنی ستاسی وجاهت او د زوجیت نسبت د الله تعالیٰ د عقوبت څخه له سره څه ممانعت نشی کولی.

## وَمَنُ يُقَنُثُ مِنْكُنَّ لِلهِ وَرَسُولِهٖ وَتَعَمَّلُ صَالِحًا تُؤْتِهَا اَجَرَهَا مَرَّتِيُنِ وَاعْتَدُنالَهَارِنُ قَاكِرِيُمًا ۞

او هر نحوک چه (تل) اطاعت وکړی له تاسی الله او رسول د دغه (الله) ته او عمل کوی د نیکیو نو ور به کړو مونږ هغی (ښځی) ته اجر د هغی دوه کرته (دوه مثله د ثواب د نورو ښځو) او تیار کړی دی مونږ هغی ته رزق روزی نیکه (زیاته په جنت کښی)

تفسیر: یعنی پر نیکی او اطاعت هغومره اجر چی نورو ته وررسیدی د هغه دوچنده تاسی ته دررسیدی او مزید پر هغه یوه خاصه روزی او عزت به هم درعطاء کیډی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له دغی لویی درجی سره لارمه ده چه د نیکی ثواب دوچنده او د بدی عذاب هم دوچنده وی» پخپله رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ئی فرمایلی دی ﴿ وَالْاَثْمَالُكُوْمَةُ الْعَبْمُ الْمَيْقَا وَوَعَمَالْتَمَانِی ﴾ جزء ۱۵ (اسراء (۸) رکوع) ۷۵ آیت

#### ينِسَاءَ النَّبِيّ لَسُتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء

ای ښځو د نبی نه یئ تاسی لکه یو تولګی (په شان د بل تولګی د محمدی امت) له ښځو

تفسیر: یعنی ستاسی حیثیت او مرتبه د عامو ښځو په شان نه ده ځکه چی تاسی د الله تعالیٰ له جانبه د سیدالمرسلین صلی الله علیه وسلم د زوجیت دپاره انتخاب او غوره شوی یئ او تاسی ئی امهات المؤمنین گرځولی یئ نو که د تقوئی او طهارت ډیره ښه نمونه شئ لکه چه له تاسی څخه هم دغه صفات او ستاینه متوقعه ده نو د هغه وزن به د الله جل جلاله په دربار کښی ډیر زیات وی او که بالفرض کوم بد حرکت له تاسی څخه څرګند (ښکاره) شی نو په هم هغه تناسب سره د هغه سزا به هم زیاته درنه وی او ډیر زیات قبیح کڼلی کیږی. الغرض که د فضائلو خوا وی یا د رفائلو خوا په دواړو کښی ستاسی وضعیت (طور طریقه) له نورو عامو مؤمناتو څخه جلا (جدا) او ممتاز دی.

## إِنِ ٱتَّقَيْثُنَّ فَكَاتَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ

### مَرَضٌ وَقُلْنَ تَوْلِامَّعُرُونُاهُ

نو که چیری پرهیزګاری کوله تاسی پس مه کوئ نرمی په ویلو کښی پس (که پسته خبره تاسی وکړه) نو په طمع کښی به پریوځی هغه څوک چه په زړه کښی لی رنځ وی (د نفاق یا د فجور) او ووایئ تاسی خبره ښه (ځیړه).

تفسیر: یعنی که تقوی او د الله جل جلاله ویره پخپلو زړونو کښی لرئ! نو له پردیو سریو سره چی خبری اتری کوئ چی د هغه ضرورت خصوصاً امهاتالمؤمنین ته علی الاکثر پیښیږی په پستی او زړه وړونکی لهجی سره ئی مه کوئ! بلاشهه د ښځو په خبرو کښی قدرت په طبیعی ډول (طریقه) سره یو طبیعی پوستوالی ـ نزاکت او لطافت ایښی دی لیکن د پاکو مظهراتو ـ متقیاتو ښځو شان او صفت ښائی داسی وی چه حتی المقدور د اجانبو سریو سره د ضروری خبرو کولو په وخت کښی لږ شانی په تکلیف سره داسی خبری او اتری او لهجه اختیار کړی چه په کښی لږ څه خشونت او ضبط النفس څرګند (ښکاره) شی او د کوم یوه بد باطن قلبی میلان خپل طرف ته جنب او کش نه کړی امهاتالمؤمنین ته د دوی د لوړ (اوچت) مقام په لحاظ په هسی مواردو کښی لا احتیاط لارم دی څو کوم روحانی مریض او د زړه رنځور خپل عاقبت تباه او برباد ونه گرځوی. حضرت شاه صاحب لیکی «دغه ئی یو ادب وروښود چی که له کوم نارینه سره خبری کوی نو ښائی چه داسی ئی وکړی لکه چه میندی له خپلو ځامنو سره خبری کوی او کومه خبره چی کوی ښائی هغه هم معروفه او معقوله وی».

## وَقَرْنَ فِي بُبُوتِكُنَّ وَلَاتَ بَرَّجُنَ تَكَبُّحَ الْجَلْهِلِيَّةِ الْأُولَى

او قرار ونیسئ (ای شځو!) په کورونو خپلو کښی او مه ښکاروئ (ښایست خپل بیګانه سړیو ته) په شان د اظهار (او ښائست) د جاهلیت (د ښځو) ډومبنیو.

تفسیو: یعنی پخوا له اسلامه د جاهلیت په زمانه کښی به ښځی بی پردی ګرځیدی او د خپل بدن او د لباس ډول ښائست او د سینکار مظاهره او ښودنه به نی په علانیه صورت سره کوله د دغی بداخلاتی او بیحیائی وضعیت د مقدس اسلام په نزد منفرر او مهجور وګرځاوه شو او ښځو ته ئی صاف او پاک حکم صادر کړ چی دوی دی پخپلر کورونو کښی هستوګنه وکړی! او د جاهلیت د رمانی په شانی دی د باندی نه وځی او نه دی د خپل حسن جمال ـ ډول او سینکار نمایش او ښودنه کوی! د امهاتالمؤمنین فرض به په دغه معامله کښی د نورو په نسبت لا زیات نمایک د وی لکه چه د ﴿ لَمُنْهُمُ اَلْمِیْالْهُمْ ﴾ په تفسیر کښی ولیکله شوه ـ باقی د کوم

شرعی یا ضروری یا طبیعی احتیاج او ضرورت په بناء بی زینت او زیب په مبتذلو ـ او غیر قابل الاعتناء لباسونو کښي د ستر او يردي د مراعاتو سره د دوي احياناً د باندي وتل مشروط په دي چه د ماحول به اعتبار د فتنی او فساد مظنه نه وی بلاشبهه د دی اجازت له نصوصو څخه مستفاد دی بالخاصه د مطهراتو ازواجو یه حق کښی د هغه ممانعت نه دی ثابت ـ بلکه د متعددو واقعاتو څخه د دغې خبرې ثبوت هم په لاس راځې ليکن د شارع له ارشاداتو ځنې بالبداهه دغه ظاهريږي چه شریعت هغه نه خوښوي او په هر تقدير هم داسي حکم صادر دي چه خامخا دي يوه مسلمانه ښځه په خپل کور کښي کینې او د خپل کور زینت او سینګار دی جوړ او برابر کړی او د خپل د باندی وتلو څخه دی شیطان ته د کتلو او سترګو غورځولو موقع ور نه کړی د دی مسئلی تفصیل زموند د «شرعی حجاب» یه رساله کښی شته یاتی شوه د ستر مسئله یعنی ښځی خیل کوم اعضاء د نارینه و یه مخ کښی ښکارولی شی؟ او خیل کوم اعضاء دی یت کړی او کشف ئی ناجائز دی؟ د دی تفصیل د «النور» یه سورت کسی لیکلی شوی دی. **تنبیه:** کوم احکام چه به دغو آیتونو کښی مذکور دی د ګردو (ټولو) ښځو دیاره دی د مطهراتو ازواجو یه حق کښی کله چه د دی تأکید او اهتمام زیات ضرورت ؤ نو ځکه یه الفاظو سره دوی په خصوصیت سره مخاطبی ګرځولی شوی دی زما په نزد له ﴿ اِیْبَآمُالنَّیِقَ مِنْکَآیَاتِمِنْکُنَ پِهَاحِشَةِتُمْتِیّنَةً ﴾ څخه تر ﴿ لَسُٰتُنَكَاحَوِينَ اللَّمَالُو ﴾ يورى د دغو احكامو تمهيد وو په تمهيد کښی د دُوو شقوقو ذکر و د بیحیائی د خبری ارتکاب او د هغه انسداد هغه په ﴿ فَلاَتَحْشَمُنَ

یالقتل که خود سر و کنگر الجاهیاتهاالڈال کی پوری وکړی شو بل د الله تعالی او د رسول الله اطاعت او د رسول الله اطاعت او مسالح عمل د هغه سلسله د ﴿ وَاقِیْنَ الصَّلَوْا کَهُ خَمْه تر ﴿ اَبْوَاعِظْیَمًا کَهُ پوری دوام لری خلاصه نی داسی شوه چه د بدی له مواقعو شخه د ځان ساتنه او د نیکی په طرف سبقت گودو (تولو) ته ضروری دی مگر مظهراتو ازواجو ته له گودو (تولو) بیڅو محخه زیات هغه ضروری او حتمی ده د دوی د نیکی او د بدی وزن دوچنده درولی شوی دی له دغه تقریر سره موافق د ﴿ پَایَشِیْمَتْمُ تُمْیِیْکَةً ﴾ تفسیر هم بی تکلفه پوهیدلی کیږی.

### وَاقِمُنَ الصَّلْوَةَ وَالِتِينَ الزَّكُوٰةَ وَالْطِعُنَ اللهَ وَرَسُولَهُ

او سم دروئ لمونځ (چه د بدنی عباداتو اصل دی) او ورکوئ زکوٰة (چه د مالی عباداتو اصل دی) او (تل) اطاعت کوئ د الله او د رسول د دغه (الله).

تفسیر: یعنی له نورو څخه زیات تاسی د دغو شیانو اهتمام وکرئ! ځکه چه تاسی له نبی سره اقرب او د امت دپاره نمونه یځ!

### ٳٮۜٛٮۘٵؽؙڔٮؙؽؙٳٮڵۿؙٳؽؙۮؙۿؚڹۘۘۼٮؙٛڬٛٷٳڷڗؚڿۘڛؘٳۿڷٳڷڹؽؾۅؽڟۣۿؚڒڴۄٛڗڟۿٟؽؖؖڗٳۿۧ

بیشکه هم دا خبره ده چه اراده لری الله د دی چه لری کړی له تاسی ګناه ای اهل البیت (کورنی د محمد رسول الله) او چه پاک کړی تاسی (له ګناه) په یاکوالی.

تفسیر: د الله تعالی اراده هم دا ده چه د نبی صلی الله علیه وسلم پر کورنی باندی د دغو احکامو تعمیل په ښه شان سره وکړی او دوی ښه صاف او پاک وګرځوی او سم د دوی له رتبی سره دوی ته داسی قلبی صفائی او اخلاقی پاکی عطاء وفرمائی چه په هغی سره دوی له نورو څخه فائقی او ممتازی وی (چه د هغی په لوری ئی په ﴿ وَيُطِّهِّرُكُمْ ﴾ کښی د ﴿ تَطْهِيُّوا ﴾ په تزئید سره اشاره فرمایلی ده) دغه تطهیر او د رجس اذهاب هُم هغسی نه دی لکه ُچه د وُضوء په آیت کښی ﴿ وَالْإِنْ ثُيْوِيْدُالِيطُافِمَ كُوْرَايُدَيْزَ وَالْمُدَرِّةُ وَالْمُدَانِّةُ عَلَيْكُمْ ﴾ د المائدة (٢) ركوع ٦ آيت يا د «بدر» به قصه كُسى به ﴿ لِيُطْهَرُونُ مِهُ وَيُدُوبَ عَنُكُونِهِ وَالثَّيْظِينَ ﴾ د الانفال (٢) ركوع ١١ آيت دا ترى مراد شوى دى بلکه دلته له تطهیر څخه د تهلیب النفس ـ تصفیقالقلب او تزکیةالباطن هغه اعلیٰ مرتبه مراد ده چه اكملو اولياؤ الله ته حاصله وى او د هغى له حصول څخه وروسته اګر كه دوى د انبياء الله په شان معصوم نه ګرځی هو! محفوظ ویلی کیږی لکه چه د ﴿ يُرِيْدُاللَّهُ لِيُنْهِبُ ﴾ الآية \_ فرمایل او د (اراد الله) نه فرمایل پخپله د دغی خبری دلیل دی چه ُد اهل البیت دپاْره عصمت نه دی ثابت. **تنبیه:** په نظمالقرآن کښی تدبر کونکیو ته د یوی لمحی دپاره هم په دغه خبره کښی هیڅ شک او شبهه نشي واقع کیدی چه دلته د اهل البیت په مدلول کښي یقیناً مطهرات ازواج داخل دی ځکه چه د دغه آیت څخه ړومبی او وروستی په ټوله رکوع کښی ډیر خطابات له هم هغو سره شوی دی. او د «بیوت» نسبت هم پخوا په ﴿ وَقُرْنَ فِيْنِيُونَاتَكُ ﴾ او وروسته په ﴿ وَاذْكُرُنَ مَايْتُكُلْ فَيْ بُيُوْمِتِكُنَّ ﴾ کښی د هم دوی په طرف کړی ُشوی دی. علاوه پر دی په قرآن کُښی عموماً دغه لفظ په هم دغه سیاق مستعمل شوی دی. د حضرت ابراهیم علیه السلام ښځی بیړیی ساری رضی ِ الله تعالىٰ عنها ته د خطاب كولو په وخت پرستی ویلی ؤ ﴿ ٱتَّعَبِّينَ۞مِنۡ ٱلْمِرْمَمْتُاللَّهِوَ ٓ ۖ كَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْكِ ﴾ د هود (۷) رکوع ۷۳ آیت د بیت نسبت مطلقی ښځی په طُرف سره له دی نه چه د نکاح له قیده وتلی هم ده مگر د عدت د مدت د تیرولو دپاره هم لا د خپل خاوند كره ناسته ده په دغه آيت كښى كړى شوى دى ﴿ لَافْتِيْوَمُونَهُونَ مِنْهُيْرَقِينَ ﴾ (الطلاق اول ركوع ١ آيت ۲۸ جزء) د حضرت یوسف علیه السلام په قصه کښی هم د بیت نسبت د بیړی زلیخا رضی الله تعالیٰ عنها په طرف کړی شوی دی. ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِيْ الْوَيْ الِّيَرْمَةُ ۚ ﴾ (يوسف (٣) رکوع) ٢٣ آيت په هر حال به «اهل البيت» كښي دلته د ازواجو دخول يقيني دي بلكه د آيت خطاب ړومبي له هغو سره دی لیکن کله چه اولاد او زوم هم پخپل ځای په اهلالبیت (کوروالاؤ) کښی شامل دی لکه له

عمینو حیثیتونو دوی د دی لفظ لا زیات استحقاق لری لکه چه د احمد د مسند په یوه روایت کنی د «حق» له لفظ محخه ظاهریږی ځکه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له جانبه حضرات فاطمه ـ علی ـ حسن او حسین رضی الله تعالیٰ عنهم ته په یوه محادر کښی محای ورکول او د دوی په نسبت «اللهم هولاً امام الله یستی» او نور فرمایل او د حضرت بویی فاطمی رضی الله تعالیٰ عنها د کور له قریبه د تبریدلو په وخت کښی د الصلوق اهل البیت ﴿ یُویدالله فِیه یُویدالله فِیه یشت د ظاهرولو دپاره و اگر که د دی آیت نزول ظاهراً د الزواجو په حق کښی دی او له هم هغو سره تخاطب کیږی مگر دغه حضرات هم په طریق الاولیٰ سره په کښی شامل او د دغه لقب مستحق او د تطهیر د فضیلت اهل دی. باقی کله چه مطهرات سره په کښی شامل او د دغه لقب مستحق او د تطهیر د فضیلت اهل دی. باقی کله چه مطهرات ضورت نه دی پاتی، والله اعلم بالصواب.

## وَاذُكُونَ مَايُتُلَى فَيُبُيُورِتكُنَّى مِنَ اللِّتِ اللهِ وَالْحِكْمَةُ لَّـُ إِنَّ اللهُ كَانَ لَطِينُفَا خَبِيرًا ﴿

او یادوئ تاسی هغه چه لوستی کیږی په کورونو ستاسی کښی له آیتونو د الله (چه قرآن دی) او له حکمته (حدیث رسول) بیشکه چه الله دی ښه عالم الاسرار ښه خبردار

تفسیر: یعنی په قرآن او سنت کښی کومی خبری چه د الله تعالیٰ پر احکامو او د پوهی پر مطالبو شاملی دی هغه زده او یادی کرئ! او نورو ته ئی هم ورښیئ! او د الله تعالیٰ د عظیم احسان شکر اداء کرئ! چه تاسو ته ئی په داسی متبرکو کورونو کښی ځای درکړی دی چه د حکمتونو خزانه او د هدایاتو سرچینه ده.

د الله تعالیٰ په آیتونو کښی ډیر دقیق اسرار او د قدرت د علاماتو زیات رموزات دی هغه الله جل جلاله پر دی ښه پوهیږی چه کوم یو سړی د دی امانت د پورته کولو اهل دی؟ هم هغه په خپل لطف او مهربانی سره محمد صلی الله علیه وسلم په وحی او تاسی ئی د ده په زوجیت سره غوره کړی یځ ځکه چه الله تعالیٰ د هر چا د احوالو او استعدادو مخخه علیم او خبیر دی او هیڅ یو کار بی له حکمته او تدبیره او تناسبه او تعلقه او ارتباطه نه کوی.

### إِنَّ الْمُسُلِمِينَ وَالْمُسُلِمَةِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةِ

### والقنيتين والفينت والصيوين والضياف والضيرين والضيري

بیشکه چه مسلمانان سری او مسلمانانی ښځی او مؤمنان سری او مؤمنانی ښځی او اطاعت کوونکی سری او اطاعت کوونکی ښځی او رښتین سړی او رښتینی ښځی او صبر کوونکی سړی او صبر کوونکی ښځی.

قفسیو: یعنی تکالیف پر ځان اخیستونکی سختی او رېړونه (تکلیفونه) پر ځان ګالونکی (برداشت کونکی)، د شریعت پر احکامو قائم او تینګ پاتی کیدونکی.

### وَالْخُشِعِيْنَ وَالْخَشِعْتِ

او ویریدونکی عاجزی کوونکی سړی او ویریدونکی عاجزی کوونکی ښځی.

**تفسير:** يعنى د تواضع او د عاجزى او د انكسار غوره كوونكى يا په خشوع سره د لمانځه ادا<sub>ء</sub> كوونكى.

### وَالْمُتَصَدِّقِيْنَوَ الْمُتَصَدِّقْتِ وَالصَّأْبِدِيْنَ وَالضَّبِمٰتِ وَالُحْفِظِينَ فَرُوْجَهُمُ وَالْحُفِظْتِ وَالنُّ كِرِيْنَ اللهُ كَثِيْرًا وَ النَّكِرْتِ اَعَدَاللهُ لَهُمْ مَعْفِوْرَةً وَآجُرًا عَظِيْمًا ۞

او خیرات کوونکی سری او خیرات کوونکی ښځی او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی بنځو) او او ساتونکی ښځی (ځای د شهوت خپل له سریو) او ذکر کوونکی سری الله لره (به ذکر) ډیر او ذکر کوونکی ښځی (الله لره په ذکر ډیر) تیار کړی دی الله دغو (لسو واړو جامع الطاعاتو سریو او ښځو ته) مغفرت او اجر ډیر لوی (جنت).

تفسیو: ځینو مطهراتو ازواجو ویلی وه چه په قرآن شریف کښی ډیر ځایونه د نارینه و ذکر شته مګر د ښځو ذکر هیچیری نشته او ځینو نورو صالحانو ښځو ته داسی خیال پیدا شو چه په سابقه و آیتونو کښی د ازواج النبی تذکار وشو خو د نورو ښځو په نسبت هیڅ کومه تذکره ونشوه ـ نو په دغه تناسب دغه آیت نازل شو څو تولی سره متسلی شی چه که نارینه وی یا ښځه

د هیچا محنت او زحمت د الله تعالیٰ په نزد نه ضایع کیږی، هم هغسی چه نارینه و ته د روحانی او اخلاقی ترقی د حاصلولو ذرایع او وسایل شته ښځو ته هم دغه میدان خلاص دی دغه ئی د اناثیه و طبقی د اطمینان او تسلی دپاره وفرمایل که نه هر هغه احکام چه په قرآن کښی د نارینه و دپاره فرمایلی شوی دی هم هغه عموماً پر ښځو هم عائدیږی او د بیل نوم اخیستلو دپاره هیڅ ضرورت نه دی پاتی. هو ا په دوی پوری نور خصوصی احکام بیل بیان کړی شوی دی.

## وَمَاكَانَ لِمُؤْمِن ُ وَلامُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ َ آثَرَالَ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ آمُرِهِمْ وَمَنْ يَّعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ اَمْثَالُ صَلَّ ضَلاً ثِيْنِينَا ۞

او نه دی (روا) هیڅ مؤمن سړی او نه هیڅ مؤمنی ښځی ته کله چه حکم وکړی الله او رسول د دغه (الله) په یو امر کار کښی دا چه وی دوی ته اختیار له امره کاره خپله (په خلاف د امر د الله او د رسول) هیڅ او هر څوک چه اطاعت نه کوی د الله او د رسول د دغه (الله) پس په تحقیق ګمراه شو په ګمراهی ښکاره سره.

تفسیو: حضرت بویمی زینب رضی الله تعالیٰ عنها بنت امیمه بنت عبدالمطلب د رسول الله صلی الله وسلم علیه وسلم در ترور لور چه د قریشو له ډیری لوئی کورنی څخه وه رسول الله صلی الله علیه وسلم وغربت چه د هغی نکاح حضرت زید رضی الله تعالیٰ عنه بن حارثه سره وتری دغه زید هم اصلاً د عربو له شرفاؤ مخخه ؤ ـ خو کوم ظالم په وړوکوالی دی تښتولی او د مریبی په عنوان ئی د معظمی مکمی په بازار کښی پلورلی (خرغ کری) ؤ بیا دغه زید رضی الله تعالیٰ عنه د حضرت بیبی خدیجة الکبریٰ رضی الله تعالیٰ عنه د حضرت بیبی صاحبی دغه خپل مریبی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته وبانیه کله چه زید رضی الله تعالیٰ عنه له تعالیٰ عنه یته لوی او هښیار شو او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په ملکرتوب د شام په یوه تجارتی سفر کبی تلو څه وخت چه زید رضی الله تعالیٰ عنه د خپل کور او کلی له څنګه تیریده دلته ئی د خپل وازاربو او خپلوانو پوښتنه او پلتنه رتحقیق) وکړه ـ څو د زید رضی الله تعالیٰ عنه پلار ـ خپله اورور د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضر شول او داسی غوښتنه ئی تری وکړه چی «د زید معاوضه له مونږ څنی واخلئ! او پر مونږ ئی وسیارئ! » رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د معاوض هیڅ ضوروت نشته که زید پخپلی رضا او خوښی له تاسی سره ځی وسلم وفرمایل چه د معاوض هیڅ ضوروت نشته که زید پخپلی رضا او خوښی له تاسی سره ځی

وکړه زید وویل «چه زه له محمد صلی الله علیه وسلم څخه بل هیچیری نه ځم ځکه چه دوی له ما سره ډير ښه سلوک کوی او له مور او پلار څخه مي ښه ساتي.» په دغه تقريب رسول الله صلي الله علیه وسلم دی آزاد کړ او خپل زوی ئی وباله ـ لکه چه خلقو د هغی زمانی د رواج سره سم ده ته زيد بن محمد ويل. تر هغه پورى چه دغه آيت نازل شو ﴿ اَدُّمُوهُوْ لِلْإِلْهِمُومُوَاتَسُطُعِنْنَاللَّهِ ﴾ دلته به د زید بن محمد صلی الله علیه وسلم په ځای خلقو زید بن حارثه باله کله چه سم د قرآن له حکمه سره د ده له نامه څخه د دغه عظیم نسبت شرف بیل کړی شوی و ښائی د دغه د تلافی دباره د ټولو اصحابو له مجمع څخه یواځی هم ده ته دغه شرف وروبخښلی شو چه نوم ئى تصريحاً بِه قرآن كريم كښى وارد شو لكه چه وروسته راځى ﴿ فَلَمَّاقَطْهِ زَيْدُوٓتُهُمْ اَوْطُوْا ﴾ یه هر حال کله چه د حضرت زینب رضی الله تعالیٰ عنها د کورنی حیثیت ډیر لوړ (اوچت) و او زید رضی اللہ تعالیٰ عنه بن حارثه ظاهراً د مریتوب یه داغ داغلی شوی و نو ځکه نه یخپله بیپی زینبه رضی اللہ تعالیٰ عنها او نه د دی ورور یه دغه خوښ او رضاء و چی د دی نكاح له زيد سره وتړله شي ليكن د الله تعالمي او د رسول الله صلى الله عليه وسلم منظور داسي ؤ چه داسی موهوم تفریقات او امتیازات د دی د نکاح به لاره کښی نه ښائی چه حائل شی نو ځکه رسول الله مبارک پر بیبی زینب رضی الله تعالیٰ عنها او د دی پر ورور زور غورځاوه څو هغوی بر دغه نکاح راضی شول ـ یه دغه وخت کښی دا آیت نازل شو او دغه خلقو خپله خوښی او مرضى د الله جل جلاله او د رسول الله صلى الله عليه وسلم تر خوښى او مرضى جار او قربان کرله او د بیبی زینبی رضی الله تعالیٰ عنها نکاح له حضرت زید رضی الله تعالیٰ عنه بن حارثه سره وترله شوه.

ۅؘٳۮ۫ؾڠؙٷٛڵؙڸڵڎؽٞٲۼۘٛٷڶڵڎؙۘۘۘۼۘۘؽڽۉٲٮؙ۫ۼۘٛؾؘۘۘڝڬؽٙ؋ٲڡؙڛڬۘؗۼؽڬۏؘۉۘڿڬ ۅٵٮۜٛؾؚٵڵڵ؋ۘٷۼؙۼ۫ؿ۬؋ؽؙٮؘڡؙٛڛػڡٵڶڵٷؙڡؙؠٛڽؽۼۉؾۼٛۺؽڶڵٵۺۧۉڶڵڮ ٲڂڞٛ۠ٲڹؙۼٛۺ۠ۿ۠ فَلَتَا قَطٰىڒؘؽڮ۠ۺٞؠٚٵۅؘڟٵڒۊۜڿڹڬۿڵڸػٛڵڒڲ۠ۏڽۼڶ ٵڶؙٮٷؙڣڹؽڹػڗڿ۠ڣٛٲۮؙۅٳڿٲۮؚۼؚؽٳۧؠٟۿؚؚ؞ؙٳڎٵڡؘۜۻٛۅٳڡؚڹ۫ۿؙؾۜۅؘڟڒؖٲۏڰڶڹٵؙؙٛۘٛۯٛ ڶڵڮڡؘڡٞڠؙٷؙڵ۞

او (یاد کړه ای محمده!) کله چه وویل تا هغه (زید) ته چی انعام کړی ؤ الله پر هغه (په اسلام سره) او انعام کړی ؤ تا پر هغه (په آزادولو سره) چی

وساته ته په ځان ښځه د تا (زينب بنت جحش) او وويريږه له الله (په طلاق) حال دا چې پتوله (اى محمده!) تا په زړه خپل کښې هغه خبره چې الله ښکاره کوونکي ؤ د هغې (چې زوجة النبي کيدل د زينب دی) او ويريدې ته له خلقو او الله ډير لايق دى د دى چه وويريږي ته له ده نه کله چې تمام کړ زيد له دغې (زينب) څخه خپل غرض (او طلاقه ئې کړه او عدت ئې تير شو) نو په نکاح درکړه مونږ تاته دغه (زينب) دپاره د دى چې نه وى پر مؤمنانو سختې (او وبال) په (نکاح کولو د) ښځو د ادعياؤ د دوى کله چې تمام کړي (دغه ادعياء) له دوى نه غرض (خپل چې طلاقي ئې کړى او عدت ئې تير شي) او دى امر حکم د الله کيدونکي هرومرو (خامخا).

تفسيو: يعنى حضرت زيد رضى الله تعالىٰ عنه حضرت بيهي زينب رضى الله تعالىٰ عنها ته طلاق وركم او د دى عدت هم تير شو او اوس زيد رضى الله تعالىٰ عنه له بى بى زينبى رضى الله تعالىٰ عنها سره هیڅ غرض او تعلق نه لری. کله چې بېړيې زینب رضي الله تعالیٰ عنها د زید رضي الله تعالیٰ عنه په نکاح کښی ورغله نو زید بن حارثه رضی اللہ تعالیٰ عنه د دغی میرمنی یه نظر کښی خوار او حفیر ښکاریده، د دی طبیعت او مزاج به له هغه سره نه لګیده او پخپلو منځو کښی ئی له هم دی سببه موافقت نه کاوه همیشه د دغو دواړو په منځ کښی به جنګ او جګړه نښتی وه. نو زید رضی اللہ تعالیٰ عنه به د رسول اللہ صلی اللہ علیه وسلم په حضور کښی حاضریدہ او خپل دغه شکایت به ئی وروړاندی کاوه او هم داسی به ئی ویل چی زه دغه خپله ښځه خوشی کوم محکه چی زما گذران ورسره نه کیږی او شپی می ورسره نه تیریږی ـ خو رسول الله صلی الله علیه وسلم به تل دی منع کاوه او د صبر او استقامت توصیی به ئی ورته کولی او ورته به ئی ویل چه هغی زما له خاطره او د الله او د رسول په حکم د خپلی منشاء او خوښی په خلاف له تاسره خپله نکاح وتړله نو که ته ئی اوس خوشی کړی نو دغه طلاق به هم هغی او هم د هغی نورو عزیزانو او خپلوانو ته د بل ذلت او سپکوالی به منزله وی نو ځکه له الله څخه وویریږه! او به وړوکو وړوکو خبرو دغسی خبری ته اقدام مه کوه او څو دی له وسه کیږی ګفران کوه! او شپی او ورځی دی ورسره په ښه شان تيروه ! کله چه په هيڅ ډول (طريقه) د دوی دواړو په منځ کښی موافقت رانغی او تل به د دوی په منځ کښی جنګ او جګړی نښتی وی ـ او په شپه او ورځ کښی به د دوی د مناقشی مرافعی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رسیدی نو ممکن دی چه د رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم په زړه کښی به دغی خبری خطور کړی وی که زید لاعلاجه شی او مجبوراً خپله ښځه خوشي کړی نو د بیړيي زینبي تسلی او اطمینان بي له دی نه په بل شي نه کیږی څو چه زه خپله نکاح ورسره ونه تړم لیکن د جاهلانو او منافقانو له بد ویلو څخه په اندیښنه کښی ؤ چه دوی به داسی وائی چه «محمد د خپل زوی ښځه په نکاح واخیسته» حال دا چه دغه خبره دوی ته لا له پخوا څخه معلومه وه ـ چه د الله جل جلاله په نزد متبنی په هیڅ یوه خبره کښی د

زوی حکم نه لری.

له بل جانبه د الله تعالیٰ اراده په دی سره تللی وه چه دغه د جهالت خیال او مفکوره هم د خپل رسول په وسیله په عملی طور سره لری او ورکه کړی څو مسلمانانو ته په مستقبل کښی له داسی مسائلو ځنی هیڅ قسم تکلیف او زحمت ورپیښ نشی ـ او د هیڅ توحش او استنکاف مورد ورپاتی نه وی. نو الله تعالیٰ خپل رسول ته اطلاع ورکړه چه «زه بریسی زینب ستا په نکاح کښی درکوونکی یم» ولی ئی درکوم؟ دغه پخپله د پاک قرآن دغه الفاظ ﴿ لِگَالاَئِيْنَ اَلْمُولِئَيْنَ حَرِّمُهُ اِلْكُائِيْنَ حَرِّمُهُ اِللَّهُمِیْ ﴾ په صاف او ښکاره ډول (طریقه) سره ظاهروی یعنی

غرض له دغی نکاح څخه دا دی چه د نورو له زړه څخه دغه د جاهلیت خیال بیخی محو او معدوم شی او د دغی باطلی مفکوری بیخی قلع او قمع وکړه شی او وروسته له دی نه بل هیڅ قسم تنګسه او ممانعت په دغه معامله کښی پاتی نشی. او ښائی چه د هم دغه حکمت په اساس به ړومبي د بیړي زینبي رضي الله تعالیٰ عنها نکاح حکماً زید رضي الله تعالیٰ عنه سره تړلي شوی وی ځکه چه دغه خبره یاک الله ته معلومه وه چه دغه نکاح به تر ډیر مدت پوری نه پاتی کیږی. څو مهمه مصالح ؤ چه د هغوی حصول پر دغه عقد پوری معلق و. الحاصل نبی الکریم علیه افضل الصلوٰة والتسليم د خپل دغه شخصي خيال او د دغه آسماني پخوا ويلو له اظهاره د عوامو د طعن او د تشنیع لامله (له وجی) شرمیده او له دی نه به ئی هم حیا کوله چه زید ته د طلاق مشوره ورکړی لیکن د الله تعالیٰ خبره هرومرو (خامخا) رښتیا کیدونکی ده او حتمی او ضروری ؤ چه د الله تعالىٰ دغه تكويني او تشريعي حكم نافذ او تعميل شي بالاخره زيد رضي الله تعالىٰ عنه بیہی زینبی رضی اللہ تعالیٰ عنها ته طلاق ورکر ۔ او عدت ئی تیر شو وروسته اللہ تعالیٰ د بیہی زينبي رضي الله تعالىٰ عنها نكاح زمونډ له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره وتړله. له دغه تقرير څخه معلوم شو کوم شي چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په زړه کښې يټ ؤ هغه هم دا د نکاح یخوا ویل او د هغه خیال ؤ چه د هم دغه اظهار یخیله الله تعالیٰ وفرمایه لکه چه د ﴿ زَوْجُكُهُمَا ﴾ له لفظ څخه ظاهر دی او ويره له دغې خبری څخه وه چه نه چه ځينې خلق به پر دُغه خبره بدگمانی یا بد ویل وکړی او خپله آخره خاتمه او عاقبت به خراب او ویجاړ وګرځوی یا به یه خپله ګمراهی کښی لا ترقی وکړی څرنګه چه د مهمه و شرعیه و مصالحو په مقابل کښی دغسی تذبذب او تردد هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم له رفیع شان څخه نازل و نو د «حسنات الابوار سيئات المقربين» له قاعدى سره سم هغه يه عتاب لرونكي لهجي سره دروند او ثقیل ښکاره کړی شوی دی لکه چه عموماً د انبیاؤ علیهم السلام د زلاتو په ذکر کښی شویدی. تنبيه: دغه مو چه وليكل الله تعالىٰ د بهيمي زينبي رضي الله تعالىٰ عنها د نكاح خبر له رسول الله سره یخوا له دی نه ورکړی ؤ ـ دغه روایات یه فتح الباری د «الاحزاب» د سورت یه تفسیر کښی موجود دی یاتی شوی هغه چتی (بیکاره) او بی موردی قصی او خبری چه حاطباللیل مفسرین او مؤرخین او بالخاصه اروپایی مستشرقینو به دغه مقام کښی لیکلی دی او زمونږ ځینی متجدد

زلمیان هم هغه د خپلی پوهی د نمونی پشان بیانوی د هغو په نسبت حافظ ابن حجر رحمة الله

عليه داسي ليكي «الينبغي التشاغل بها» او ابن كثير رحمة الله عليه ليكي

#### «احببنا ان نضرب عنها صفحاً لعدم صحتها فلانوردها».

## مَاكَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجِ فِيْمَافَرَضَ اللهُ لَهُ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِيْنَ خَكُوامِنَ تَبُلْ وَكَانَ آثُواللهِ فَلَاَامَّقُدُولاهُ إِلَّذِيْنَ يُمِلِّغُونَ رِلِسلَتِ اللهِ وَغَيْنَةُ وَلَا يَخْشُونَ اَحَلَالِا الله لَّ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيْبًا ﴿

نشته پر نبی هیڅ قدر سختی (او وبال) په هغه کار (د نکاح د زینبی) کښی چه مقرره کړی ده الله په هغو (انبیاؤ) چه چه مقرره کړی ده الله په هغو (انبیاؤ) چه تیر شوی دی ډومبی له دی نه، او دی امر حکم د الله یو حکم مقرر کړی شوی (په قطع او جزم سره) هغه (انبیاء) چه رسوی پیغامونه د الله (امتیانو خپلو ته) او ویربری له دغه (الله) او نه ویربری د بل هیچا مګر یواځی له الله او کافی (بس) دی الله ښه حساب کوونکی (د بندګانو).

تفسیو: یعنی د الله تمالیٰ حکم قاطع او نافذ دی کومه خبره چه د ده له جانبه طی او صادر شوی وی هغه هرومرو (خامخا) کیدونکی ده . بیا نبی صلی الله علیه وسلم ته په داسی کولو کبی هی هی خمضایقه نشته چه په شریعت کبی روا درولی شوی ده . انبیا او رسولان د الله تمالیٰ په پیغام رسولو کبنی له ماسوا الله د بل هیچا مخخه نه دی ویریدلی لکه چه تا هم خپل د دغه پیغام تصوره لو مخه متاثر شوی پوری د هیخ شی پروا نه ده کری - او نه د چا د ویلو او اورولو له تصوره لو مخه متأثر شوی نی نو بیا د دی نکاح په معامله کبنی به ولی محه ممانعت واقع شی حضرت داؤد علیه السلام یو سل بنگی درلودی (لرلی) - هم داسی حضرت سلیمان علیه السلام هم انبواؤ په سوانح کبنی مفهور دی سفها او ناپوهان هغه الزام چه پر تاسی اووی د سابقینو انبواؤ په سوانح کبنی له دی نه زیات د هغه اشباه او نظائر شته - لهذا تاسی ته به بائی چه دغو سفاهتی او جهالتی تنقیداتو ته وگورئ! وروسته دغه رامیبی چه حضرت زید بن حارثه رضی الله سفاهتی او جهالتی وی تنقیداتو ته وگورئ! وروسته دغه رامیبی چه حضرت زید بن حارثه رضی الله تمالیٰ عنه مجه بلکه د هغه د مطلقی بنځی سره به تاسی نکاح نشی ترلی - او یو زید رضی الله تمالیٰ عنه مجه بلکه تاسی له اولادی مخنی خو تاسی له نورو نارینه و مجنی هم د هیغ یو سری پلار نه نی محکه چه ستاسی له اولادی مخنی خو یا هذه هلکان و چه به وروکوالی کبهی مره شول - او مجینی د دغه آیت د نزول به وخت کبهی

بیخی نه و پیدا شوی یا خو جونی وی چه د هغوی له منځه د سیدتنا حضرت فاطمة الزهرا رضی الله تعالیٰ عنها اولاده په دنیا کښی منتشره او خوره شوه.

## مَا كَانَ هُحَمَّنَّا أَلَاكُم تِنْ يَجَالِكُمْ وَلَكِنْ تَسُولَ اللهِ

نه دی محمد صلی الله علیه وسلم (حقیقی) پلار د هیڅ یو تن له سړیو ستاسی ولیکن رسول د الله دی (خلقو ته په شان د معنوی پلار)

تفسيو: يعنى هيڅوک د ده زوى مه کنئى! هو! محمد صلى الله عليه وسلم د پاک الله رسول دى نو په دغه حساب سره ګرد (تول) د ده روحانى زامن دى لکه چه د ﴿ ٱللَّيْمُ ٱوْلَىٰهِالْتُوْلِمِنِيْمُنَّ وَالْشِّيهِمُ ﴾ په تفسير کښى وليکل شو.

# وَخَاتَنَوَ النَّدِبِيِّنَّ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْمُا ﴿

او مهر د (ټولو) انبياؤ دی (چه پس له دی نه بل نبی نه دی). او دی الله پر هر څيز ښه عالم

تفسیو: د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په تشریف راوړلو سره د انبیاؤ پر سلسله د اختتام مهر ولگید ـ اوس به هیچا ته نبوت نه ورکاوه کیږی ـ پس هر چانه چی نبوت رسیللی دی نو له هم دی جهته د دوی د نبوت دوره له گردو (نولو) انبیاؤ څخه وروسته ایښی شوی ده چی د قیامت تر قیام پوری به اوږدوالی لری حضرت مسیح علیه السلام به هم په آخره کښی د محمد صلی الله علیه وسلم د یوه امنی په شان او حیثیت راځی او د عیسوی د نبوت او رسالت عمل به په هغه وخت کښی جاری نه وی لکه چی نن ورځ هم د گردو (تولو) انبیاؤ ادیان پخپلو حلیث کښی موجود شته مکر په شپږو جهاتو کښی یواځی د محمدی نبوت جاری او ساری دی په ماسواء زما له متابعته بله چاره نه وه بلکه د ځینو محققینو په نزد پخوانی انبیاء به هم پخپلو رمانو کښی د خاتم الانبیاء صلی الله علیه وسلم له عظمی روحانیته مستفید کیدل لکه چی په شپه کښی سهورسی او ستوری د لمر له رڼا (رنړا) څخه مستفید کیدی کا دا چی په دغه وخت کښی لمر له سره په سترګو نه راځی هم هغسی چه د رڼا (رنړا) ګرد (تول) مراتب په عالم الاسباب کښی پر لمر تمامیږی هم داسی د نبوت او رسالت ګرد (تول) مراتب او د کمالاتو تولی سلسلی هم به محمدی روح ختمیږی، په دغه وسلم د رتبی او هم چه محمدی روح ختمیږی، په دغه وسلم د رتبی او زمانی او له هر حیثیته خاتم النبیین دی او هر چا ته چه نبوت وررسیدلی دی، د دوی د مهر زمانی او له هر حیثیته خاتم النبیین دی او هر چا ته چه نبوت وررسیدلی دی، د دوی د مهر

لكولو څخه وروسته وررسيدلي دي. والله اعلم بالصواب.

تنبیه: د نبوت د ختم په متعلق له قرآنه \_ حدیث \_ د امت اجماع محخه په سلهاؤ دلایل محینو معاصرو عالمانو راتول کری دی او تری مستقل کتابونه ئی لیکلی دی چه د هغو له کتلو محخه لږ محه تردد او اشتباه نه پاتی کیږی چه د دغی عقیدی منکر قطعاً کافر او له اسلامی ملت محخه خارج دی او دی الله پر هر محیز جه عالم یعنی هم دغه الله تعالیٰ پر دغه باندی هم علیم او خبیر دی چه د رسالت یا د نبوت ختم په کوم محای کیښی کیښود شی.

## يَّلَيُّهُا النَّذِيْنَ الْمَنُواا ذُكُرُوااللهَ ذِكُرُاكَتِيْرًا ﴿ وَسِبِّحُوهُ بُكُرَةً وَاصِيلًا

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) یادوئ الله په یادولو ډیرو سره او تسبیح وایئ (لمونځ کوئ) ده ته په صبا او په بیګا کښی.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ دومره لوی احسان فرمایلی دی چه داسی عظیمالشان رسول او د انبیاؤ سردار محمد رسول الله علیه وسلم ئی ستاسی د هدایت دپاره لیولی دی نو پر دغه د ده شکر اداء کری! او له سره حقیقی منعم مه هیروئ! په ناستی او ولاړی \_ په تللو او راتللو \_ په شپه او ورځ \_ په صبا او بیگا په گردو (تولو) اوقاتو او حالاتو او محلاتو کښی د الله تمالیٰ په ذکر او فکر کښی لگیا اوسئ!

# هُوَالَّذِي يُصِلِّلُ عَلَيْكُوْ وَمَلَلِكَتُهُ لِيُخْرِعَكُوْمِنَ الظَّلُمٰتِ اللَّهُ لِيُخْرِعَكُوْمِنَ الظَّلُمٰتِ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللللِّهُ وَاللَّهُ وَمِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَلِيْعَالِمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَا لَهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالل

دی هغه (الله) دی چی رحمت (نازلوی) پر تاسی او پرښتی د دغه (الله هم مغفرت درته غواړی) دپاره د دی چی وباسی (الله) تاسی له تیارو (د کفره) رڼا (رنړا) ته (د اسلام) او دی (الله) پر مؤمنانو ډیر رحم والا.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د زیات ذکر او په کثرت سره د بادولو نتیجه داسی کیږی چه الله تعالیٰ هغه خپل رحمت پر تاسی نازلوی چه د پرښتو په وسیله ئی لیږی ـ هم دغه رحمت او برکت دی چه ستاسی لاس ئی نیولی دی او د جهالت او ضلالت له تیارو څخه ئی ایستلی ئی او د علم ـ پوهی او تقویٰ د رنا (رنړا) په طرف ئی لاره درښوولی او بیولی ئی یئ که د الله تعالیٰ خاصه مهریانی پر ایمان لرونکیو نه وی نو د ایمان دولت به دوی ته له کومه ځایه ورعطاء کیده؟ او

غرنګه به هغه له دوی سره محفوظ پاتی کیده؟ د الله تعالیٰ په لطف او مهربانی مؤمنین د رشد او هدایت ـ او ایمان او احسان په طریقو کښی ترقی کوی دغه خو د دوی دنیوی حال دی د دوی د اخروی اعزازو او اکرامو ذکر وروسته راځی.

## تِّعِيَّتُهُمْ يَوْمَرِيلُقَوْنَهُ سَلْوُ ۗ وَالْعَدَّلَهُمُ اَجُرُاكِرِيبُا ۞

(د الله) پیشکش دوی ته په هغی ورځی چه ملاقات وکړی دوی له دغه (الله) سره سلام دی او تیار کړی دی (الله) دوی ته اجر ډیر لوی (جنت).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ به پر دوی سلام لیږی او پرښتی به هم پری سلام اچوی او بیا ورنژدی کیږی مؤمنین به هم پخپلو منځونو کښی د سلامونو هم داسی مبادله او تعارف کوی لکه چه په دنیا کښی ئی سره کوی.

### ؽٲؿؙۿٵڵؿؖؠؿؙٳؾۜٛٵۯڛٛڵڬڰۺٵۿؚٮٞڶۊۜڡؙڹۺۣٞڗٳۊۜڹؘۮؚؽڗٳ<sup>ۿ</sup>

ای نبی بیشکه موندِ لیدِلی مو ئی ته شاهد (یه هغه چا چه ورلیدِلی شوی ئی) او زیری ورکوونکی (په نعیم سره مؤمنانو ته) او ویروونکی (له جحیم څخه کافرانو ته).

تفسیر: یعنی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تاسی ته د الله تعالیٰ توحید درزده کوی او تاسو ګردو (تولو) ته سمه صافه لاره درښیی هر هغه شی چه وائی په زړه او په عمل سره پری شاهدی ورکوی او په محشر کښی به هم د امت په نسبت شاهدی لولی چه د الله تعالیٰ پیغام کوم یوه سری تر کومی اندازی پوری منلی دی؟ (او زیری ورکوونکی دی مؤمنانو ته په نمیم سره او ویروونکی دی منکرانو ته له جحیم څخه) یعنی غاړه اینهودونکی او فرمان منونکی ته په ثواب سره زیری ورکوی غاړه غړوونکی او نافرمانان په عذاب سره ویروی.

### وَدَ اعِيَّا إِلَى اللهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرُاا

او بلونكى (د خلقو عبادت د) الله ته په اذن حكم د دى (الله) او ډيوه روښانه كوونكى.

# وَيَثِيرِ الْمُؤْمِنِيْنَ بِأَنَّ لَهُمُ مِّنَ اللهِ فَضَلَّ لَكِيدُوا@

او زیری و کړه په مؤمنانو په دی چه بیشکه شته دوی ته له (طرفه د) الله فضل ډیر لوی (جنت).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دنیا او عقبیٰ کبیی دغه محمدی امت ته د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په طفیل پر نورو ټولو اممو لویوالی او لوړوالی (اوچت والی) ورعطا فرمایلی دی.

### ۅؘڵٳؿؙڟؚڔٵڷڮڣؚؠؙؽؘۅؘٲڷؠٛؽڣۊؽڹۘۅؘۮؘٷڶٲؠؙٛ؋ۅٛؾۘٷڰڷٸٙڸٵۺؖ ۅؘػڣ۬ۑٳٙ۩ؗڽۅۊڮؽؙڰ۞

او مه منه (حکم) د کافرانو او منافقانو (چی مخالف له شریعته وی) او پریږده ضرر د دوی (په انتقام اخیستلو کښی) او توکل وکړه پر الله، او کافی (بس) دی الله وکیل (کار جوړوونکی).

تفسیو: یعنی کله چه الله تعالیٰ تاسی ته داسی کمالات او داسی غوره او منتخبه جماعت عنایت فرمایلی دی نو تاسی حسب المعمول د دعوت او اصلاح او تبلیغ فرائض په پوره قوت او مستعدی سره اداء کوئ! او پر هغه حکم چی الله تعالیٰ تاسی ته درکړی د هغه په ویلو او کولو کښی د هیڅ یوه کافر او منافق او د نورو د چتی (بیکاره) ویلو خیال او پروا مه کوئ! (ودع الحاهم الآیة ـ او پریډده ضرر د دوی په انتقام اخیستلو کښی او توکل وکړه پر الله او کافی (بس) دی الله وکیل) یعنی که دغه اشقیاء تاسی په ژبه او عمل وځوروی نو تاسی د دوی هیڅ پروا مه کوئ! او پر پاک الله توکل او اعتماد وکرئ! هغه به

پخپل قدرت او رحمت سره گرد (ټول) کارونه جوړوی د مجرمینو لار ښوونه یا د دوی په سزا رسونه دغه ټول د هم ده د قدرت په لاس کښی دی تاسی ته هیڅ ضرورت نه دی پاتی چه په دغه فکر او اندیښنه کښی خپل ځان وکړوئ ا د دوی مطلب خو هم داسی دی څو تاسی د دوی له طمنو او تشنیعو او نورو تعدیباتو څخه وویریږی! او د خپل دغه دعوت او تبلیغ له فریضی څخه مخ واړوی! که په فرض المحال سره تاسی هم داسی وکړئ نو ګواکی د دوی مطلب مو پوره کړ او د هغوی خبرو ته مو غوږ کیښود . (العیافرالله).

## يَايُهُا الّذِينَ امَنُوَالِدَا نَكَحُتُوا الْمُؤْمِنَٰتِ تُتَوَّطَلَقَتُمُوُهُنَّ مِنْ الْمُؤْمِنَّ مِنْ عِنَّةٍ مِنَ قَبْلِ اَنْ قَسَّوُهُنَّ فَمَا لَكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِنَّةٍ تَعْتَكُنُونَهَا "فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاعًا جَمِيلُلا

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چی په نکاح واخلی مؤمنی ښځی بیا طلاقی کړی تاسو دوی پخوا له دی نه چی مس (صحیحه خلوت) وکړی له دوی سره پس نشته تاسی ته پر دغو مطلقاتو هیڅ شمیر (د ورځو) چه شمیری به تاسو هغه، نو ورکړئ دوی ته څه فائده او خوشی کړئ دوی په خوشی کولو ښو سره.

تفسیو: یعنی هغه سری چه خپلی بنگی ته پخوا له جماع یا صحیح خلوت شخه طلاق ور کری که د دی دپاره ئی مهر تاکلی (مقرر کری) وی نو نیمائی مهر ئی پری اوړی که نه له شمه فایده ورورسوی یعنی سم له عرف او خپل حیثیت سره یوه جوړه جامه دی ورکړی او په بنه صورت سره دی خوشی او مرخصه کړی ـ او که بنځه په دغه صورت وغواړی چه له بل چا سره خپله نکاح دی خوشی او مرخصه کړی ـ او که بنځه په دغه صورت وغواړی چه له بل چا سره خپله نکاح خبری تفصیلات دی په فقهیه ؤ کتابونو کښی ولوستل شی دغه مسئله ئی دلته د رسول الله صلی الله علیه وسلم د مظهراتو ازواجو په ذکر کښی بیان وفرمایله چه د هغه سلسله له لری ځای شخه دوام لری په منځ کښی خو آیتونه د ضمنی مناسباتو له سببه راغلل ـ له دی ځایه بیا د سابق مضمون په طرف عود وکړی شو په روایاتو کښی راغلی دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم له یوی بنځی سره نکاح وتړله ـ کله چه هغنی ته ورنژدی کیده نو دغی بنځی وویل چه زه له تا شخه الله تعالیٰ ته پناه نیسم » رسول الله صلی الله علیه وسلم وویل چه «تا لوی پنا ځای څان ته غوره کړی نو په دغه نسبت دا آیت نازل شو او خطاب ئی ایمان لرونکو ته وفرمایه څو معلوم شی چه ده حکم په رسول الله صلی الله علیه وسلم چوره کړی نو په دغه نسبت دا آیت نازل شو او خطاب ئی ایمان لرونکو ته وفرمایه څو معلوم شی چه دغه حکم په رسول الله صلی الله علیه وسلم پوری خه خصوصیت نه لری بلکه پر کردو

(تولو) مسلمانانو هم دغه حکم شته سم له دغه سره رسول الله مبارک هغی ښځی ته جوړه ورکړه او مرخصه ئی کړه مګر دغی ښځی په ټول عمر کښی پر خپل دغه محرومیت ژړل.

يَايَهُا النَّبَىُّ اِنَّا اَحُلَلُنَا لِكَ اَدُوَاجِكَ الْتِيَّ اَنْكِتُ اُجُوْرَهُنَّ وَمَامَلَكُتُ يَمِيْنُكَ مِتَّا اَنَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَلْمِتِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَلْتِكَ الْمِقُ هَاجُرُنَ مَعَكَ لَ وَاصُرَاتًا مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتُ نَفْسَهَ اللَّيِّيِّ إِنْ اَرَادَ النَّبِيُّ اَنْ يُسْتَكْرِحَهَا فَكَلِصَةً لَكَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيُنَ قُلُ عَلْمُنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فَيَ اَزْوَا جِهِمْ وَمَا مَلَكَتُ آيُمَا نُهُ مُو لِكِيلًا مَكُونَ عَلَيْكَ حَرِيَّ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا لِتَحِيمًا @

ای نبی بیشکه موند حلالی کړی مو دی تاته ښځی ستا هغه ښځی چی ورکړی دی تا دوی ته مهرونه د دوی او هغه ښځی چه مالک شوی دی (د هغو) ښی لاس ستا له هغو (وینځو) چی راګرځولی دی الله په تا (له کفارو) او لونی د عمی (ترو،) ستا او لونی د عمل (نیایی) ستا او لونی د خاله (توړی) ستا هغه ښځی چی هجرت ئی کړی دی له تا سره او هغه ښځه مومنه چی وبښی نفس خپل نبی ته (بی له مهره) که اراده وکړی نبی د دی چی په نکاح واخلی (بی مهره) دغه (ښځه) خالصه (جایزه ده) تاته غیر له نورو مومنانو په تحقیق معلوم دی مونډ ته هغه (حکم) چه مقرر کړی دی مونډ پر دوی باندی په حق د ښځو د دوی او د هغو وینځو چی مالکان دی (د هغو) ښی لاسونه د دوی دپاره د دی چی نه وی پر تا باندی هیڅ درج سختی، او دی الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی له هغو وینځو چی په غنیمت او نورو کښی ستاسی په لاس درشی او ستا هغه ښځی چه د دوی مهر دی ورکړی دی یعنی چه اوس ستاسی په نکاح کښی دی که قریشی وی یا له مهاجراتو څخه وی یا نه وی ټولی تاسی ته حلالی دی له دوی څنی هیڅ یوه د دی وړ او قابله نه

ده چی خوشی کری شی. د تره - د ترور - د ماما - او د توړی لونی یعنی له قریشیانو محنی چی د مور یا د پلار له جانبه د تا قربت داری وی د هجرت په شرط حلالی دی او تاسی له هغوی سره نکاح کولی شی او هره ښځه چه خپل ځان نبی ته وبښی یعنی بی له مهره وغواړی چه به نکاح کښی نی راشی هغه هم حلاله ده - که تاسی داسی په نکاح راوړل خوښوی! دغه اجازت مخصوص رسول الله صلی الله علبه وسلم ته دی اگر که دوی پر دغه اجازت نه دی عمل کړی (کما فی الفتح) ښائی له ﴿وَانَرَادَاللهِیُ ﴾ څخه مرجوحه اباحت ګڼلی شوی وی. په هر حال نورو مسلمانانو ته هغه حکم دی چی معلوم شوی دی ﴿ آنَتَهَنُوْاَيُوَاللهُمُ ﴾ الآية - (النساء و ماله که دی چی معلوم شوی دی ﴿ آنَتَهُنُواَيُوَاللهُمُ ﴾ الآية - (النساء که وروسته له هغه تاکلی (مقرر) شوی وی او چه مهروت کمی د هغه ذکر شوی وی او که وروسته له هغه تاکلی (مقرر) شوی وی یا هیڅ نه وی تاکلی (مقرر) شوی نو په دغه صورت که مهرالمثل یعنی هغه مهر چه د دی په اقاربو او خپلوانو کښی معمول او مروج وی واجبیږی له رسول الله صلی الله علیه وسلم ځنی الله تعالیٰ دغه مهر قید لری کړی دی. په خلاف د مؤمنینو چه هغوی ده نه د دی خبری اجازه ده چه له څلورو ښځو څخه زیاتی ښځی واخلی او نه دا چه کومه ښځه بی له مهره یه کاح راولی.

تنبيه: رسول الله صلى الله عليه وسلم تر پنځه ويشتو كلونو پورى چه دوى د ځلميتوب جوش او خروش او د خوند او نشاط وخت وو محض په تجرد ئي ژوندون کاوه ـ بيا د دوی د اقرباؤ او خپلوانو په اصرار او د حضرت به بي خديجة الكبرىٰ رضي الله تعالىٰ عنها په غوښتني چه د ځواني وخت ئی تیر شوی وو او دوه ځلی کونډه شوی وه له هغی سره ئی عقد وفرمایه ـ تر دری پنځوس کلونو پوری د دوی ژوندون په پوره سکون او اطمینان له دغی متقیی او عفیفی ښځی سره تير شو دا هم دغه زمانه وه چې دوی به له ګردو (ټولو) مخلوقاتو څخه جلا (جدا) په سمڅو او کندو کښي د واحد الله تعالیٰ په عبادت ـ رياضت کښي مشغول او لګيا و او د الله جل جلاله دغی بختوری بندی بے پے خدیجة رضی اللہ تعالیٰ عنها به دوی ته د ژوندون ټول ضروریات تهیه او تيارول او د الله تعالىٰ په عبادت او د دوی د قلبي سکون په حصول کښي به ئې له دوی سره يوره مرسته (مدد) او اعانت کاوه. د ژوندانه به دغی اوږدی زمانی کښی چه د نورو خلقو لپاره د نفسانی جذباتو د انتهائی شدت او حدت زمانه وی د دوی حیات یه ډیر سکون او اطمینان سره تیر شو تر دی چه خورا ډیر معاند او له حده زیات کوم یو متعصب دښمن هم یو حرف، یوه نقطه هم د دوی د رسولانه عصمت او خارق العادت اتفاء او عفت یز خلاف نشی نقلولی او واضح دی وی چه دا د هغه اکمل البشر د سیرت ذکر دی چه دوی پخپله د خپل حق په نسبت داسی فرمایلی دی «هغه جسمانی قوت چه ماته عطاء کړی شوی دی د اهل الجنت د څلویښتو نارینه ؤ اندازه دی » چه د يوه جنتي قوت د سلو تنو سريو په اندازه جسماني قوت ورعطاء كړى وه او بیشکه چه د دنیا د اکمل البشر تمام روحانی او جسمانی قوتونه سائی چه یه هم داسی اعلیٰ او اکمله اندازه وی. په دغه حساب که فرضاً څلور زره بیبیانی د دوی په نکاح کښي راغلي وی نو د دوی د قوت په اعتبار په هم دغه درجه کښې شمير کيدې شوې لکه چه يو نارينه له يوې ښځې

سره نكاح وكړى. ليكن الله اكبر! د دغه شديد رياضت او ضبط النفس په نسبت څه وويلى شي چه دوی د خپل عمر تر دری پنځوسم کال یوری په هم هغه تجرد یا زهد په حالت کښی ژوندون وکړ بیا د به یمی خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها د وفات څخه وروسته د خپل ځان جاروونکی وفادار ملكرى له لور حضرت بيبي عايشي صديقي رضي الله تعالىٰ عنها سره ئي خيل عقد وتاړه ــ ماسواء له عایشی صدیقی اته کوندی بیبیانی هم د دوی په نکاح کښی ورغلی دی چه د دوی له وفات څخه وروسته نهه واړه موجودي وي چه د دوي اسماء دا دي (۱) حضرت بي يي عايشه صديقه رضی اللہ تعالیٰ عنها (۲) حضرت بیہی حفصه رضی اللہ تعالیٰ عنها (۳) حضرت بیہی سودہ رضی الله تعالىٰ عنها (٤) حضرت بيهي ام سلمه رضي الله تعالىٰ عنها (٥) حضرت بيهي زينب رضي الله تعالىٰ عنها (٦) حضرت بي بي ام حبيبه رضى الله تعالىٰ عنها (٧) حضرت جويريه رضى الله تعالىٰ عنها (٨) حضرت بي بي صفيه رضى الله تعالىٰ عنها (١) حضرت بي بي ميمونه رضى الله تعالىٰ عنهن وارضاهن دغه وروستنی دری بیبیانی قریشیانی نه دی د دنیا له گردو (تولو) محنی بیمثاله انسان چه د خیل فطری قوتونو به لحاظ اقلاً د څلورو زرو ښځو مستحق وی که دی له څلورو زرو سځو څخه یواځی تر نهو ښځو اکتفاء وکړی نو آیا کوم یو انصاف پسنده سړی پر دوی د ازواجو د کثرت الزام لګولي شي؟ بيا کله چه مونږ ګورو چې له يوه جانبه د دوې عمر له درې پنځوسم کاله متجاوز شوی وی او سره له عظیم الشانو فتوحاتو یوه ورځ هم په مړه ګیډه ئی ډوډی نه وی خوړلي \_ هر شي چه ئي په لاس ورتله د الله تعالیٰ په لاره کښي به ئي صرفول په اختیاری فقر او فاقه کښی به ئی پر خپله ګیده تیږی (ګټی) تړلی. په څو څو میاشتو کښی به ئي د مطهراتو ازواجو له كورو لوگي نه يورته كيده او اور به يه كښي نه بليده. على الاكثر د دوی ژوندون به په اوبو او په کهجورو ؤ يرله پسې به ئي روژي نيولي څو متوالي ورځي به ئي په روژه سره تیرولی او له سره به ئی افطار نه فرمایه ـ د شپی له مخی به هم د الله تعالیٰ یه عبادت کښي ولاړ وو تر دی چه د دوی پښې به پړسیدی ـ او د ټولو خلقو زړه به پرې سوځیده ـ د عیش او طرب سامان لا چیری بلکه دوی خیلو تولو بیبیانو ته داسی فرمایلی و «زما هره هغه ښځه چې د اخرت ژوندون خوښوی له ما سره دی ياتي شي او هره هغه چه دنيوي ژوندون خوښوی مرخصه دی شي!» سره له دغو حالاتو که بيا هم په غور او دقت سره وکتل شي د ټولو مطهراتو ازواجو حقوق به ئي يه داسي اكملي او احسني طريقي سره ادا فرمايل چه د هغه له تحمل او عهدی څخه به ډير زورور او خورا (ډير) طاقتور سړی هم نشي وتلي. او د جنګ په ډګر کښي به د ډیرو لښکرو په مقابل کښې څه وخت چې ډیر شجاع او جنګیالي سړی به هم له ډګره د باندی ووت دوی به لکه یو لوی غر یه ډیر شجاعت او حماست سره د اعداؤ الله یه مخ کښی تينك ولاړ وو او په لوړ (اوچت) غږ سره به ئى داسى فرمايل «الى عبادالله! انا رسول الله!» او «انا النبي لا كذب انا ابن عبدالمطلب» د بيبيانو يه تعلقاتو او د عبوديت يه واجباتو او د رسالت به فرائضو کښي د يوي ذري په اندازه هم له دوي ځني څه فرق او توپير نه ليده کيده او نه په کوم سخت او ډير ريروونکي (تکليفونکي) کار کښې د يوې شپېې له مخې هم له دوې

محنى ضعف او تعجب احساس كيده \_ دغه خارق العادت احوال د اهل البصيرت يه نزد له معجزى څخه کم نه دی هم هغسي چه د دوی هلکتوب او ځلميتوب يوه معجزه وه د دوی زوړتوب هم يوه معجزه ده. رښتيا خبره خو هم دا ده چه الله تعالىٰ د دوى د پاک ژوندون په هره يوه دوره کښي د عفيفو او متقي اشخاصو دياره څه نموني ايښي دی چې د انساني ژوندون په هره شعبه کښی دوی ته عملاً هم لار ښوونه وکړی شی د مطهراتو ازواجو په دغه اسمی زیادت باندی د مخالفانو کوم تنقید او اعتراض دی هم هغه دغه مرحومه امت ته د دغی خبری وسیله گرځیدلی ده چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم نارينه او ښځى اتباع كوونكى د هغو حكمو او نمونو څخه بي تكلفه واقف شي چه مخصوصاً به باطني احوالو او كورني ژوندون سره تعلق لري. كواكي د ازواجو په کثرت کښې يو لوي مصلحت هم دغه دي چه د کورني معاشرت او نسواني مسائلو په متعلق د رسول الله صلى الله عليه وسلم احكام او د دوى د حسنه اسوه اشاعت يه كافي حد سره بي تكلفه وكړي شي او هم د مختلفو قبائلو او طبقاتو د ښځو اوسيدل د رسول الله صلى الله عليه وسلم یه خدمت کښی هغو قبائلو او طبقاتو ته د دوی د زوموالی او دامادی شرف حاصل شو او په دغه صورت سره د دوی وحشت او نفرت هم لو شو او د خیلو دغو قومی شڅو په وسیله کله چه هغوی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له تقویٰ ـ عفت ـ شفقت ـ رأفت ښه اخلاق ـ ښو معاملو ـ ښې سچیېي او نورو صفاتو څخه خبریلل نو د هغو لامله (له وچې) د دوې شوق او رغبت د اسلامیت یه طرف زیادت مونده ـ او بالوسیله د شیطانی شکوکو او اوهامو ازاله یه ښه طریقه سره كيده \_ او يه دغه صورت سره د الله تعالىٰي د عشاقو او د رسول الله صلى الله عليه وسلم د مُحان جاروونکیو او د دنیا د هادیانو هغه عظیم الشان جمیعت تیار شو چی له هغوی محنی زیات يرهيزگار او عفيف او شريف بل كوم جماعت (ماسوا له انبياؤ الله څخه) تر آسمان لاندى له سره نه مونده کیږی او د هغو تهیه او تیاریدل د کومی بدی سجیی او بد ژوندون سړی په تربیت كښى مشكل او محال ؤ.

> ۺٛۼۣ ٞڡؙؽ؆ڟٚٵٚٷؠڹ۫ۿڽۜۏؿؙٷؽٙٳڵؽڬ؆ؽ؆ڟٚٷڝٚٳۺؽؽ ڡؚۼؖؽ۫ٷٙڷؾۏؘڵۮڹؙڶڂؘۼڸؽڬڐ۬ٳڬٲۮڹٛٲؽؙ؆ڰٵٙۼؽؙڬ۠ڡ۠ۜ؆ ۅٙڵٳۼؖۯ۬ؾٞۅٙؾۯۣڞؙؽؽؠؚڡٵۧٲؿؽڗۿڽۜڴڷؙۿڽٞۅٛٳٮڵڎؽۼڵۄؙڡٵ ۣۏؙڰؙؙۅؙڽڴؙۅ۫۠ٷٵؽٳٮڵڎۼٙڮۿٵڿڸۿٵ۞

بیرته کوی هر هغه ښځه چه غواړی ته له دغو ښځو خپلو او رانزدی کوی ځان ته هره هغه ښځه (خپله) چې غواړی ته (له دغو ښځو خپلو) او هغه چې بیا

نی وغواړی له هغو (ښځو خپلو) چی لری کړی دی پس نشته هیڅ ګناه پر تا باندی دغه (تفویض د کلی واک (اختیار) د ښځو خپلو) تاته ډیر نژدی دی چی یخی او روښانه شی سترګی د دوی (او خوشالی شی) او نه به غمجنی کیږی او راضی (خوشالیږی) دوی په هغه شی چی ورکوی ته دوی ته ټولی د دوی، او الله ته معلوم دی هر هغه څه چی په زړونو ستاسی کښی دی (له رغبت او کراهیت د ښځو) او دی الله ښه عالم ډیر تحمل والا.

تفسیر: یعنی د «واهبة النفس» په متعلق اختیار لری چه قبلوی ئی او که ئی نه قبلوی ـ او د موجوده ؤ ښځو څخه دی مختار ئی چی کومه ئی ساتی او کومی یوی ته ئی طلاق ورکوی او هم د هغو ښځو په نسبت چه ياتي شي پر تاسي قسم ( وار ـ نوبت) نه دې واجب چه خامخا يوه يوه شپه له هرې يوی سره به اوسېږي د هرې يوې په نسبت چې زړه مو غواړي وړاندې وروسته هم کولي شي او له هري يوي څخه مو چي ځان بيل کړي وي بيا د هغي د بيرته اخيستلو اختيار هم لری ـ سره له دی چه دغه حقوق او اختيارات دوی ته ورکړي شوي و مګر دوي په خپل تول عمر کښي له دغو اختياراتو څخه کار وانخيست. په معاملاتو کښي لي دومره زيات له علل او مساوات څخه کار اخیست او د هغه مراعات به ئی کاوه چه ډیر لوی او محتاط سری به هم هغسی نشی کولی ـ خو سره له دی نه که د دوی قلبی میلان د چا یه لوری بی اختیاره کیده ـ نو داسی به نی فرمایل «اللهم هذا قسمی فیما املک فلا تلمنی فیما تملک ولااملک ای اللہ! دغه زما تقسیم دی به هغو شیانو کسی چی ځما یه واک (قبضه) او اختیار کسی دی او یر هغه څیز کښي چې یواځي ستا په اختیار دی او ځما په اختیار کښې نه دی مه مي ملامتوه » ښانی په ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَوْمَمَا فِي تُعْلَوْمِكُمْ وَكَانَ اللَّهُ مَلِيمًا عَلِيمًا ﴾ كښې د هم دغه په لوري اشاره وی حضرت ُشاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «که کوم سری څو سځی لری نو یر ده واجب دی چی یه وار او نوبت سره دی له گردو (تولو) سره واوسیږی مگر یر رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه وار او نوبت نه و واجب او د دی لامله (له وجی) چی ښځی هغه خپل حق ونه ګڼی او هر څه چه دوی ته وررسیږی پر هم هغه دی خوښی او راضی اوسی او قبول دی کړی که نه هره ورځ به شور ما شور ـ جنګ ـ جنجال جاری او په دینی مهماتو کښی به خلل واقع کیده او د ازواجو نظر به هم له دنیا لری کیده او بیخی د هم هغه اخروی اصلی مقصد په طرف به متوجه کیدہ ۔ او یه دغو غمونو او اندیښنو کښی به سره نه اخته کیده مګر رسول اللہ صلی اللہ علیه وسلم د خپل طرف په دغه قسم نوبت او وار کښي هيڅ فرق او توپير (فرق) نه فرمايه ـ او د هری یوی یه وار کښی به له هم هغی سره د شپی اوسیدل. یواځی حضرت بییی سوده رضی الله تعاليٰ عنها كله چه د دى عمر زيات شو خيل نوبت ئي حضرت بيهي عائشي صديقي ته وروباښه».

### لَايِحِلُ لَكَ النِّسَاءُ مِنَ بَعْدُ وَلَا آنَ تَبَكَّ لَ بِهِنَّ

### مِنَ ٱزْوَاجٍ وَّلُوْ ٱعُجَبَكَ حُسُنُهُنَّ

نه دی حلالی تاته ښځی پس له دغو (نهو ښځو چه اوس دی په نکاح دی) او نه دغه (درته روا دی) چه بدل کړی په دوی له نورو ښځو اګر که تعجب درولی تاته ښائست د هغو نورو هم.

تفسیو: یعنی هومره اقسام ئی چه په ﴿ اَلْاَاتُمَلَّدُا اَلْاَاتُوْاکُوْنَا اَلْقِیْ ﴾ کښی فرمایلی دی له هغو څخه زیاتی نه دی حلال یعنی دی له هغو څخه زیاتی نه دی حلال یعنی دغه چی له دوی ځنی کومه یوه د دی لامله (له وجی) خوشی کړی چی د هغی په ځای بله کومه یوه راولی ـ له حضرت بی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها او ام سلمی رضی الله تعالیٰ عنها څخه روایت دی چه دغه ممانعت په اخر کښی موقوف شو مگر واقعه دا ده چی رسول الله صلی الله علیه وسلم وروسته له دی نه نه کومه بله نکاح وفرمایله او نه ئی په دغو موجوده ؤ بیڅو خپلو کښی به کومی یوی کښی تبدیل وفرمایه د دوی د وفات تر وخته پوری دغه گردی (ټولی)

### إلامامككت يبينك

مګر «خو روا دی درته» هغه وینځی چې مالک وی ښې لاس د تا «دوی ته»

تفسیو: یعنی وینځه ـ کنیزک ـ د رسول الله مبارک دوه ښځی مشهوری دی یوه «ماریة القبطیة چه د دی له نسه حضرت ابراهیم متولد او په هلکتوب کښی وفات شو ـ دوهمه ریحانه رضی الله تمالیٰ عنهما

### وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّلَّ شَيْ اللَّهُ عَلَى كُلِّلَّ شَيْ اللَّهِ عَلَى كُلِّلَّ شَيْ اللَّهُ اللَّه

او دی الله په هر څيز باندی (د اعمالو ستاسي) ښه ساتونکي.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ درته ګوری چه په کوم یوه د احکامو او حدودو پابندی کوی؟ او پر کوم یوه ئی نه کوی نو ښائی چه انسان د هر کار د کولو په وخت کښی هم دغه خبره تر نظر لاندی ونیسی.

## يَاكِيُّهُا الَّذِيْنَ الْمَنْوَالِاتَّدُخُلُوا بُيُوْتَ النَّبِيِّ

### ٳڴٵڽؙٛؿؙٷؙۮؘؽؘڰڴڎؙڔٳڸٛڟڡؘٳڡؚڔۼٙؿۯڹڟۣڔؽؽٳۺؗۿؙۅؘڸڮؽٳۮٳ ۮۼؽؾؙؿؙٷۮڂؙڰۊٳ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه ننوځئ کورونو د نبی ته مګر (هغه وختی ننوځئ چی اذن وکړی شی تاسی ته (خوړلو د) طعام ته په دغه حال کښی چه نه اوسی منتظر پخلی د هغه ته ولیکن کله چه وبلل شئ تاسی پس ننوځئ.

تفسیر: یعنی بی له حکمه او اجازی په دعوت کښی مه ځوځ! څو تاسی ئی نه یوځ غوښتی پخپل سر چیری مه درومځ که نه هلته به په انتظار کښی ناست پاتی کیږئ او د هغه کورنی د کارونو په اجرا کښی مانع ګرځئ او د حرج عوامل به پیدا کوئ!

### فإذا طعِمْتُو فَانْتَقِيْرُوا وَلامُسْتَالْنِيدَينَ لِعَدِيْثٍ

پس کله چی طعام وخورئ نو خواره شئ (نور ځنډ (تاخیر) مه کوئ هلته) او مه کینځ آرام نیوونکی دپاره د خبرو (یو له بل سره)

تفسیو: یعنی څه وخت چی له ډوډی څخه فارغ شوئ نو ښائی د خپلو کورونو په طرف بیرته ولاړ شئ! ځکه چی د هملته کیناستلو او مجلس جوړولو څخه هغی کوربه ته تکلیف او حرج واقع کیږی. دغه خبری اګر که د نبی الله صلی الله علیه وسلم د کورونو په متعلق فرمایلی شوی دی ځکه چه د شان نزول تعلق له هغه سره دی مگر تری د یوه عمومی ادب ښوونه مقصود ده چی بی له غوښتنی د چا کره تلل ـ یا د کوم میلمه سره مل شوی په طفیلی حیثیت د چا کره ننوتل ـ یا د کوم میلمه سره مل شوی په طفیلی حیثیت د چا کره ننوتل ـ یا پخوا له ډوډی هم داسی خوشی چتی (بیکاره) هلته پنډیدل ـ او خبری اتری کول ـ یا وروسته د ډوډی له فراغه هلته کیناستل او مجلس او ساعت تیری کول نه دی په کار.

## إِنَّ ذَٰلِكُوْكَانَ بُؤُودِي النَّبِيَّ فَيَسْتَعَيى مِنْكُوْ وَاللَّهُ لَانَسْتَحْي مِنَ الْحَقِّ

بیشکه دغه (ننوتل کیناستل خبری کول) دی داسی کار چی تکلیف رسوی نبی ته پس حیاً کوی (نبی) له تاسی (چی وباسی تاسی) او الله حیاً نه کوی له (ویلو د خبری) حقی.

تفسيو: يعنى نبى الله صلى الله عليه وسلم د شرم او حياً له وجى پر خپل ځان ربر (زحمت) او تكليف اخلى ـ او د خاطر او لحاظ لامله (له وجى) په صافو الفاظو سره دغو ميلمنو ته نه وائى چه ځئ! خپلو ځايونو ته لاړ شئ! چى ماته تكليف او اذيت پيښيږى دا خو د نبى الله صلى الله عليه وسلم د اخلاهو او د مروتو وضعيت دى مكر ستاسى له تأديب او اصلاح څخه هيڅ شى پاك الله نشى منع كولى او الله تعالىٰ هرومرو (خامخا) د خپل رسول صلى الله عليه وسلم په ژبه تاسى ته خپل احكام اعلام او درښكاره وى.

### ۅٙٳۮؘٳڛۘٵڵؾؙٮؙٛٷۿؙؾؘڡؘؾٵٵۿؘٮٛڠڵٷۿؾؘڡؚڽ۫ۊۜۯٳٙ؞ؚڿٳڽ۪ ۮ۬ڶؚڮػؙۊٵڟۿۯڸڨؙڷۯڮٟڋٛٷؘڷۏؠؚۿؚؾٞ

او کله چه غواړئ تاسی له دغو (مطهراتو ازواجو) څخه د کوم متاع کار کوم څیز پس غواړئ هغه له دوی نه د باندی د پردی دغه (غوښتل د باندی د پردی) د تاسی ډیر پاک ساتونکی دی د زړونو ستاسی او (ډیر پاک ساتونکی دی) د زړونو د دوی،

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دغه سره الله تعالیٰ مسلمانانو ته ادب سوولی دی. کله چی دوی به د دودی دپاره د رسول الله صلی الله علیه وسلم کره ورتلل نو وروسته له دودی محنی به هملته کمپیناستل او په خپلو خبرو اترو به مشغولیدل حال دا چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د هوسائی (آرام) او استراحت محای به هم هغه و. مگر دوی له شرمه او حیأ دوی ته نه ویل چی محرع پاخره! نو محکه پاک الله دوی ته وفرمایل ـ او په دغه آیت کنیی د پردی حکم صادر شو چی نارینه دی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له ازواجو سره مخامخ نشی. که کوم شی غواړی ښائی چی د پردی له شا ئی وغواړی. په دغه کښی د جانبینو زړه صاف او پاک باتی کیږی او د شیطانی وساوسو استیصال په عمل راځی».

# وَمَاكَانَ لَكُوْ آنَ تُؤُذُو السَّوْلَ اللهِ وَلَا آنَ تَكَيْحُوَ الرُواجَةُ وَمَاكَانَ لَكُوْ آزُواجَةُ وَمَن بَعْدِيمَ آنِكُ اللهِ عَظِيمًا ﴿

او نه ده روا تاسی ته دا چی تکلیف (او ضرر) ورسوئ رسول د الله ته او نه ده (روا تاسی ته) دا چی په نکاح واخلئ ښځی د ده پس له وفات (یا

طلاق) د ده هیڅکله بیشکه دغه (ایذا<sub>ء</sub> د رسول او د ازواجو نکاح ئی) ده په نزد د الله (ګناه) ډیره لویه

تفسير: يعنى د كفارو او منافقينو هر څه چې زړه ئې غواړي چتې (بيكاره) او فضول دي ووائي او بخیلو هم دغو ربرولو (تکلیفولو) او ایذاء رسولو کښي دی مشغول اوسي! مؤمنینو ته چی د ډیرو دلایلو او براهینو په رڼا (رنړا) د رسول الله صلی الله علیه وسلم انتهائی صداقت ـ امانت \_ عفت \_ طهارت ظاهر او څرګند (ښکاره) شوی دی \_ دغه خبره لاتقه او مناسبه نه ده چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په حيات يا ممات كښى داسى كومه خبره وكړى يا ئم, ووائم, چی دوی دی د ډیری ضعیفی درجی ایذاء او خفګان سبب وګرځی په مونږ او ټولو مؤمنانو لاژم دی چه د خپل دغه محبوب او مقدس رسول د عظمت شان تل ترتله رعایت و کرو او همیشه فهم او دقت وکرو چه یه غفلت او تساهل سره هم کوم داسی تکلیف ورکوونکی حرکت له مونږ ځنی صادر نشي چه د هغه لامله (له وجي) د دنيا او آخرت په زيان او خساره اخته او ککړ شو له دغه تکلیف ورکوونکو حرکاتو څخه یوه ډیره سخته او لویه ګناه دغه ده چه کوم سړی د دوی د مطهراتو او ازواجو سره وروسته د دوی له وفاته خپله نکاح وتړی. یا د داسی نالاتقی ارادی اظهار د رسول الله یه حیات کښي وکړي. ظاهر دي چه د مطهراتو ازواجو مخصوص عظمت د رسول الله صلى الله عليه وسلم د تعلق له سببه موجود او قائم شوى دى. او دوى له روحانى حيثيته د تولو مؤمنینو محترمی میندی ټاکلی (مقرر) شوی دی. آیا وروسته له دی نه چه د کوم امتی د نکاح یه عقد کښي راشي د دوی هغه عزت او احترام کماحقه ملحوظ یاتي کیدې شي؟ وروسته له دوی نه کله چی دوی په کورنی جنجالو او جګړو کښی ولویږی نو د تعلیم او تلقین او دینی احکامو د تبلیغ هغه اعلیٰ غرض او مقصود څرنګه په اطمینان او آزادی سره تکمیل او پوره کولی شی چه د هغه دیاره فی الحقیقت قدرت دوی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د زوجیت دیاره غوره کړی دی ـ او آیا کوم په انتهائي درجه سره بي حیاء او بیحسه او بي شعوره انسان به هم باور كولى شي چه له سيدالبشر امام المتقين او د خلق العظيم له مظهر سره كومي بيهي صاحبي چه خیل عمر تیر کړی وی هغه به د یوی شپې له مخې هم بې د دوی له کوره په بل ځای کښې اوسیدی شی؟ او هلته قلبی سکون او مسرت هم حاصلولی شی؟ یا د هغه هیله (ارزو) او امید یه خپل زړه کښې ګرځولې شي؟ خصوصاً څه وخت چه دغه خبره معلومه شوی هم وی چې دوی له هغو منتخبؤ او غورو خواتینو څخه دی چه د دوی په مخ کښي د دنیا او آخرت دواړه لیاري وروړاندی کړلي شوی مګر هغوی په خپل ذوق او خوښي سره د دنیا یر عیش، خوښي او عشرت د رسول الله صلى الله عليه وسلم صحبت او خدمت او د آخرت عظمت ته ترجيح او اهميت وركړ. او د آخرت د لیاری د اختیارولو اعلان ئی وکړ. لکه چه تاریخ راښیی چی د رسول الله صلی الله عليه وسلم له وفاته وروسته دغو مطهراتو ازواجو او جنتي مقدساتو خواتينو په څه عديمالنظير زهد ـ ورع ـ تقویٰ ـ صبر او توکل سره د الله تعالیٰ په عبادت او حیلو معنوی اولاده و په هدایت

کښی مشاغلت او د اسلامی احکامو په نشر او اشاعت او په دینی خدمت کښی مواظبت کاوه او خپل ګرد (ټول) اوقات ئی په هم دغو مهماتو کښی صرف او وقف کړل او هینځ یوی له دوی ځنی په سهو او خطأ سره هم دنیوی لذایذو او مشاغلو ته نه دی کتلی او څرنګه داسی کوم خیال به د دوی په نسبت داسی لطف او مرحمت به د دوی په نسبت داسی لطف او مرحمت فرمایلی و هر په زپه کښی لمیز په کښی المین کالین کښی کښی کالین کښی کالین کښی که دوی د ترکیی او د تطهیر د کفالت بشارت ورکړی وو. (فرضی الله عنهن! وارضاهن و جعلناممن یعظمهن حق تعظیمهن، فوق مانعظم امهاتنا التی ولدتنا.

آمین) د دغی مسئلی نهایت محققانه بحث د حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی قدس سره د آمین) د حیات» په کتاب کښی شته.

### إِنَّ تُبُكُ وَاشَيْعًا اَوْتُخْفُونُهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ يُكُلِّ شَيًّ عَلِيمًا @

که چیری ښکاره کړئ کوم شی (تاسی په خوله) یا ئی پټ وساتئ (په زړونو کښی) پس بیشکه الله دی پر هر څیز (د اعمالو ستاسی) ښه عالم.

تفسیو: یعنی مه په ژبه سره دغسی خبری کوئ او مه په زړه کښی داسی وسوسی ته لباره ورکوئ! ځکه د الله تعالیٰ په نزد ظاهر او باطن او نور ګرد (تول) یو شان عیان دی او هیڅ یو شی له ده ځنی پټ نه دی او دی پر ګردو (ټولو) اخبارو او اسرارو علیم او خبردار دی.

## ڵٳڂڹٵڂؘڡؘڲڣؙؿٞ؋ٞٵڹ؆ؠۣڡؚؾٞۅؘڷٲؠؗٮؙٵٚؠۣڡۣؾٞۅڵۯٳڂٛۅٳڹۣڡؚؾٞۅؘڵٲؠڹٵٞ؞ٳڂٛۅٳڹڡؚؾ ۅؘڷٵؠۛٮٵٚ؞۫ٲڂٳؿڡۣؾؘۅٙڵڹؚٮؘٳؠڡؚؾؘۅڶٳڡٵڡػڰؿٵؽؠٵڟؿ

نشته ګناه پر دغو ښځو په (مخامخ کیدلو د) پلرونو د دوی کښی او نه په ځامنو د دوی کښی او نه په وروڼو د دوی کښی او نه په ځامنو د وروڼو د دوی کښی او نشته (ګناه پر دغو ښځو په مخامخ کیدلو د) ځامنو د خویندو د دوی کښی او نه په ښځو د دوی (یعنی په ښځو د نورو مؤمنانو) او نه په هغو (وینځو) چه مالکان وی ښی لاسونه د دغو (ښځو لره).

تفسیر: پاس د مطهراتو ازواجو سره د نارینه ؤ مخامخ کیدلو ممانعت وشو. اوس دغه ښوولی کیږی چی دوی سره د دوی د محارمو مخامخ کیدل ممنوع نه دی. په دغه مورد کښی کوم عمومی حکم چی د عمومو مستوراتو په نسبت د «النور» په سورت کښی تیر شو هم هغسی د

مطهراتو ازواجو په نسبت هم حکم دی. د ﴿ وَلَائِمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُومَهُ تَشْريح چی موند هذه دی دلته بیا ولوسته شی.

# وَاتَّقِت يُنَ اللهُ أِنَّ اللهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ شَهِيُكًا@

او وويريږئ (اى ښځو) له الله! بيشكه الله دى پر هر شي باندى ښه شاهد عالم.

تفسیو: یعنی د پردی کوم احکام چه بیان شوی دی او هغه استشناء چه په کښی کړی شوی چه هغه په پوره ډول (طریقه) سره ملحوظ ولرئ او لږ څه هم په هغه کښی وړاندی وروسته لاندی باندی ونه کړئ ! او په ظاهر او باطن کښی ښائی چه د الله تعالیٰ د احکامو او د حدودو رعایت وکړی! څکه چه له الله تعالیٰ څخه ستاسی هیڅ شی نه دی پت ﴿ یَمُلُونَاً اِنْدَاْتُواْلِکَاْنِوْنَ وَمَانْتُحْفِیالْکَلُدُوْنُ ﴾

### ِ اِنَّاللَّهُ وَمَلَيِّكَتَّهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ َيَايُّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوُّ ا صَلُوُاعَكَيْهِ وَسَلِّمُوْاتَسُلِيمُاْ۞

بیشکه الله او پرښتی د الله درود وائی (رحمت لیږی) پر نبی باندی ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) درود ووایئ پر هغه (نبی) باندی او سلام (پری) ووایئ په سلام ویلو سره.

تفسیر: د (صلاق علی النبی) مطلب دا دی د نبی ثناء له تعظیم \_ رحمت او عطوفت سره \_ بیا د هر یوه په طرف چه صلوة منسوب وی سم د هغه د شان او مرتبی سره کومه ثناء \_ تعظیم \_ رحمت او عطوفت چی وړ او لایق وی هم هغه به تری مرادوه شی. لکه چی وایی پلار پر زوی \_ زوی پر پلار او ورور پر ورور مهربان دی یا هر یو له بل سره مینه او محبت کوی نو ظاهر دی د پلار کوم قسم محبت او مهربانی چی پر زوی ده د زوی هغه قسم مینه او محبت پر خپل پلار نه دی او د ورور له ورور سره هم هغسی نشته بلکه د دغو دواړو د مینی نوعیت بل شان دی ـ هم داسی دلته ئی هم قیاس و کرئ او و ووهیپئ ا الله تعالی هم پر نبی صلوة لیدی یعنی په رحمت او شفقت سره د ده ثناء \_ اعزاز او اکرام کوی پرښتی هم پری سلام لیدی مکر د هر یوه صلوة رحمت \_ تکریم او تعظیم سم د ده د شان، مقام او مرتبی سره دی. وروسته له دی نه پر مؤمنانو حکم دی چی داسی هم پر نبی صلی الله علیه وسلم صلوة او رحمت ولیپئ ا بنائی د دوی حبیت له دغو دواړو څخه بیخی چلا (جدا) او علیحده وی. علماؤ فرمایلی دی چی د الله حبیت له دغو دواړو څخه بیخی چلا (جدا) او علیحده وی. علماؤ فرمایلی دی چی د الله

تعالىٰ صلوٰة رحمت ليول دى او د يرستو صلوٰة استغفار دى او د مؤمنينو صلوٰة دعاء ده . يه حدیث کسی راغلی دی کله چی دغه آیت نازل شو صحابه و رضی الله عنهم عرض و کریا رسول الله د سلام طریقه خو مونږ ته معلومه شوی ده یعنی چی د لمانځه په تشهد کښی داسی لوستل كيوى السلام عليك ايها النبي و رحمة الله و بركاته د صلوة طريقه هم مونو ته ارشاد وفرمايع! څو یی مونږ په لمانځه کښی ولولو. رسول الله صلی الله علیه وسلم د دغه درود تلقین دوی ته وفرمايه «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كماصليت على ابراهيم وعلى آل ابراهیم انک حمید مجید ـ اللهم بارک علیٰ محمد وعلیٰ آل محمد کما بارکت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد» غرض دا دى چى الله تعالى مؤمنينو ته حكم وركر چي تاسي هم ير نبي صلوة (رحمت) وليوئ نبي دغه راوبنود چي ستاسي صلوة ليول دغه دی چی له اللہ جل جلاله ځنی وغواړئ څو هغه زیات له زیات خپل رحمتونه تر ابد الاباد يورى تل ترتله ير نبي صلى الله عليه وسلم نازل وفرمايي! ځکه چې د الله تعالىٰ رحمتونه بيحده او بی نهایته دی، دغه هم د الله تعالمیٰ رحمت دی چی بر دغه غوښتنه سره لا نور داسی رحمتونه بر خپل نبی صلی الله علیه وسلم نازل فرمائی چی مونږ د هغو د لیږلو څخه بی د ده د توفیقه عاجز او ناتوانه يو او بيا هغه خپل لطف مونږ ته منسوب وفرمائي چې ګواکي مونږ هغه د ده په حضور کښی وروړاندی کړی دی حال دا چې په واقع کښي رحمت لیږونکی هم هغه واحد ذات جل جلاله دى ولى چى د هيڅ بنده له اختياره او قوته دغه كار نه دى پوره چى رسول الله صلى الله عليه وسلم له رتبی سره لایق کومه تحفه او سوغات ده ته وروړاندی کړی شي. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «له الله تعالىٰ ځينې رحمت غوښتل پر رسول الله صلى الله عليه وسلم او له هغه سره د ده ير خپل خانه باندي هم درود ويل لوي قبوليت لري او ير دوي هم هغسي رحمت نازلیږی چې د دوی له شانه سره مناسب او لایق وی او له یو ځلي غوښتلو څخه لس رحمتونه پر هم هغه غوښتونکی نازلیږی اوس د هر چا چی هومره زړه غواړی هغومره رحمت دی ځان ته حاصل کری»

تنبیه: د صلواة على النبى صلى الله علیه وسلم به متعلق مزید تفصیلات به دغى مختصرى حاشبى كنبى نه محانیدى ـ دغه موضوع دى د احادیثو به شروحو كنبى ولوستله شى! به دغه مورد كنبى د شیخ شمس الدین سخاوى رحمة الله علیه رساله د «القول البدیع فى الصلواة على الحبیب الشفیع» د ویلو وړ (قابل) ده مونږ د «صحیح مسلم» به شرح كنبى د كفایت به اندازه د ده به متعلق څه لیكلى دى. فالحمد لله على ذلك.

### إِنَّ الَّذِينَ نَيْ يُؤَذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنِيَا وَالْاِخِرَةِ وَاعَدَ لَهُمُ عَذَا لِمَا مُعْيِنًا ۞

بیشکه هغه کسان چی ایذا ِ رسوی الله ته (په و لد او شریک) او (ایذا ِ رسوی) رسول الله (ته په نسبت د سحر ـ شعر ـ جنون) لری کړی دی دوی الله (له رحمته خپله) په دنیا او په آخرت کښی او تیار کړی ئی دی دوی ته عذاب سپکوونکی (د اور د دوزخ).

تفسیو: پاس پر مسلمانانو حکم و چی دوی دی د نبی کریم علیه افضل الصلواة والتسلیم د ایذا ی سبب ونه گرځی بلکه د دوی په انتهائی تعظیم او تکریم کښی دی زیار (محنت) او کوښس وکړی! چی د هغه یو صورت صلوة او سلام لیول دی اوس دغه راښیی چی د رسول الله اینا ی رسونکی په دنیا او آخرت کښی ملعون او مطرود او په خورا (ډیر) سخت شرموونکی عذاب اخته او ککریږی. د الله تعالیٰ اینا ی دغه ده چی د ده رسول صلی الله علیه وسلم ته څوک څه ربر (تکلیف) او اینا ی ورسوی یا د ده لوی جناب په نسبت نالایقی خبری وکړی.

### ۅٙٲڷۜۮؚؽؙؽؙڎؙۣڎؙۏٛڹٲڵٮٛٷؙڡۣڹؽؙڹٙۉٲڵؠۏؙڡۣڹڮؠۼؘؽڔۣڡؘٵڬٛۺۘڹؙڎؚٳڡٙڡۜٙڽ ٳڂػؘۿڵۉٳڹٛۿ؆ٙٵٵۜۊٳڎ۫؆ٵؿ۫ؠؽ؆ؙ۞

او هغه کسان چی ایذا و رسوی مؤمنانو سریو ته او مؤمنانو شځو ته (په اتهام) په غیر د هغه کار چی کړی ئی وی دوی (یعنی په ناکړی کار) پس په تحقیق باروی دوی پخپل ځان غټ دروغ او ګناه ښکاره (چی د عقوبت موجب دی).

تفسیر: دغه منافقان و چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم بد به ئی ویل یا د دوی د مطهراتو ازواجو په نسبت به ئی د دروغو خبری اتری لکه چی د «النور» په سورت کښی مسطوری دی کولی، وروسته له دی نه د ځینو هغو ایناؤ د انسداد په نسبت ځینی جوونی کړی شوی دی چی د دغو منافقینو له خوا به ځینی مسلمانانو ښځو ته رسیدی ـ په روایاتو کښی مذکور دی کله به چی مسلمانی ښځی خپلو ضروریاتو ته د باندی تللی نو بدکاره منافقان به دوی ته په پتونی کښی ناست و او د دوی د اذیت او پریشانی اسباب به یی ورپیښوه کله چی دغه منافقین به ونیول شول نو د پوښتنی په ځواب کښی به ئی داسی ویل چی مونی په دی باندی نه وو خبر چی دغه اصیله او حره ښځه ده مونی به داسی ویل چی مونی په دی باندی نه وو خبر چی

## يَأَيُّهُا النَّبَيُّ قُلْ لِإِزْ وَاجِكَ وَيَنْتِكَ وَنِسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ

## عَلَيْهُنَّ مِنْ جَلَابِيْبِهِنَّ

ای نبی ووایه ښځو ته دی او لوڼو ته دی. او ښځو (د نورو) مؤمنانو ته چه خواره دی کاندی پر ټولو ځانونو خپلو له ټکریو (څادرونو) پړونو خپلو څخه

تفسیو: یعنی وروسته د تول بدن له پتولو څخه د تکری (څادر) څه برخه پر سر او څه برخه نی له سر ځنی راغلی دی چی وروسته د دی له سر ځنی راغلی دی چی وروسته د دی آیت له نزوله مسلمانانو ینځو به خپلی څیری او ګرد (ټول) بدنونه په خپلو تکریو (څادرونو) سره پټول او بیا به د باندی داسی وتلی چی یواځی به د دوی یوه سترګه ښکاریده چی په هغه سره په لاره تلی شوی. له دی نه معلومه او ثابته شوه چی د فتنی او فساد په وخت کښی ښائی چی آزادی اصیلی ښځی خپله څیره هم پته کړی او وینځی د شدیده و ضروریاتو له سبه پر دغه نه دی مکلفی څکه چی د دوی په کارو او چارو کښی تکلیف او حرج پیښیږی.

### ذلك أدْنْ آنَ يُعْوَفَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ۞

دغه (پټول د بدن) نژدی دی دی ته چی وبه پیژندی شی دوی (چی اصیلی دی) پس ایذا به ونشی رسولی دوی ته (په زعم د وینځو) او دی الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی «به وپیژندله شی چی وینځه نه ده بلکه بیږی ده، د ننگ او ناموس میرمن ده بدبخته او بلناموسه نه ده نیک بخته ده بلذاته نه ده څو بلنیته خلق هغوی ته لاس ونه غځوی او نقاب (بغره) ئی د هغه نینه کیبوده دغه د بهتری حکم دی وروسته ئی وفرمایل چی الله بیبوونکی مهربان دی» یعنی که سره له دومره اهتمامه کوم تقصیر پاتی شی نو د الله تعالیٰ له مهربانی نه د بیتنی توقع شته. (تکمیل) دغه خو د آزادو بیڅو په نسبت انتظام و خو هر خوک دوی وپیژنی او د دوی ریرولو (تکلیفولو) ته زړه بهه نه کړی او بیا د دروغو پلمه (تدبیر) او حیله ورته جوړه نه کړی، وروسته له دی د عمومی گوتی وروړلو او لاس غڅولو په نسبت تهدید او ویرول دی اعم له دی د عمومی گوتی وروړلو او ویرغی سره وی یا له کومی

## لَيِنُ لَدُينُتَهِ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُونِهِمُ مَّرَضٌ

قسم دی که منع نشول منافقان (له نفاق څخه) او هغه کسان چی په زړونو د

### دوی کښی رنځ دی (د زناء کولو له بد کاری خپلی نه)

تفسیر: یعنی پر هغو خلقو چی د بدنظرئ او شهوت پرستئ مرض او کرک لکیدلی وی

### وَّالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِيْنَةِ

#### او بدی آوازی ګډوونکی په (ښار د) مدينی کښی

تفسیر: دغه غالباً بهودان دی یا ممکن دی چه هغه منافقان تری مراد وی چه علمیالاکثر به ئی دروغ خبری شائع کولی او د اسلام او د مسلمانانو په خلاف به ئی شائعات او انتشارات کول. او امکان لری چی منافقان تری مراد وی

### ڬٮؙۼٝڔٮؾۜڬؠڔٛؠؙٛٮؙٛٛڗؘڒڮۼٛٳۅۯۏؘؽڬۏؽؠؙٵۧٳ؆ۊؘڸؽؙڰؙ۞۫ٙڡٙڷۼۯڹؽڹٛ ٲؽؙؽؘٵؿۛڣؙۏٛٳٙٲڿؚؽؙۏٵۉڞؙؾؚڶٷٳٮٙؿ۫ؿؽڴ؈

نو خامخا به وګمارو مسلط به کړو مونږ خامخا تا پر دوی بیا به همسایه توب ونه کړی (دوی) د تا په دغه (مدینه کښی) مګر لږ وخت رټلی ترټلی شوی هر چیری چی وموندلی شی وبه نیولی شی او وبه وژلی شی په وژلو (د خواری سره)

تفسیر: یعنی که دغه بد سری د خپلو دغو حرکاتو مخخه لاس وانخلی نو مونیر به تا پر هغوی مسلط کوو چی په نخو ورځو کښی تاسی هغوی له مدینی منوری نحخه د باندی وشری \_ او هومره ورځی چی دلته اوسیږی د ذلت او مرعوبیت په صفت کښی به پاتی وی لکه چی دغه یهودان ګرد (ټول) وشرل شول \_ او منافقانو به د دغو ویرولو او ډارولو په اثر ښائی خپله رویه بدله کړی وی نو ځکه له سزا څخه ئی نجات وموند.

حضرت شاه صاحب لیکی «هغه خلق چی بدنیت وو \_ او په مدینی منوری کښی به ئی ښځو ته لاس آچاوه او په بدو سترګو به ئی ورته کتل \_ او دروغی خبری به ئی خورولی او پخپلو اوضاعو او حرکاتو سره به ئی د مسلمانانو د ضعف او ماتی او د مخالفانو قوت او قدرت به ئی خلقو ته ښکاره کوؤ دغه ئی هنو ته وفرمایل»

# سُنَّةَ الله فِي الَّذِينَ خَلُوامِنُ مَّالُ وَكَنْ يَجِدَالُسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا

دا یوه لاره ایښی ده الله لاره په حق د هغو (منافقانو مرجفانو) کښی چی تیر شوی دی پخوا له دی نه او له سره به نه مومی ته لاری د الله ته هیڅ تبدیل تغییر

تفسیو: یعنی عادت الله په هم دی دوام لری هغو کسان چی د انبیاؤ الله په مقابل کښی شرارتونه کوی او فتنه او فساد خوروی هم داسی ذلیل ـ خوار او هلاک کړی. یا دغه مطلب دی چی په پخوانیو کتابونو کښی هم دغه حکم شوی دی چی مفسدان له خپله منځه د باندی وباسځ ا لکه چی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه ئی له توریت څخه نقلوی.

### يَشْعَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلُ إِثْثَاعِلُمُهَاعِنُدَاللَّهِ وَمَا يُدُرِيُكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيْياۤ۞

پوښتنه کوی له تا څخه خلق له قیامت (د راتلو چی کله دی؟) ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده علم د قیامت (خاص) په نزد د الله دی او څه شی پوه کړی ئی ته (په قیام د قیامت؟ یعنی ته تری بیخبره ئی بیا نو ورته ووایه) ښائی چی قیام د قیامت دی نژدی.

تفسیو: ـ اگر که د قیامت د صحیح وخت تعیین الله تعالیٰ هیچا ته نه دی بیوولی مگر دلته نی د هغه د قرب په طرف اشاره فرمایلی ده. په حدیث کښی راغلی دی چی رسول الله صلی الله علیه وسلم خپله د شهادت او وسطی ګوتی پورته کړی او ورسره نی وفرمایل ـ «ا**ناوالساعة کهاتین»** زه او قیامت د دغو ګوتو په شان یو» یعنی هومره چه وسطی ګوته د سبابی په نسبت وړاندی ختلی ده نو زه له قیامت څخه هم دغومره قدر ړومیی راغلی یم ـ قیامت ډیر نژدی او په

هغه قیامت او آخرت به کله راڅی؟ چی ته مو له هغه څخه تل ویروی ــ آخر د هغه صحیح او تاکلی (مقرر کړی) وخت خو مونږ ته راوښیه!

### إِنَّ اللهَ لَعَنَ الْكِفِرِينَ وَأَعَكَّالَهُ وُسَعِيرًا اللهَ

بیشکه الله رتلی دی کافران (منکران د بعث له رحمت خپله) او تیار کړی ئی دی دوی ته سختی لمبی وهونکی اور.

تفسیو: یعنی د دغه لعنت اثر دی چی دوی داسی لاطائل سوالات کوی او د آخری خاتمی او د عاقبت هیڅ فکر نه کوی.

### ڂڸؚڔؠؙؽؘ؋ۣ۬ۿٵۘڹۘۘٵٲڵڲؚڔؚۮؙۏۘؽۘٷڶؾ۠ٳۊۜڵڒڹٙڝؽؙڗؙٳۿۧؽۅٛٙؗٛٛؗٛؗۯڠۘڟۜٛٛٛٛٛ ۘۏؙڿؙۅؙۿۿؙۄ۫ڶۣٙٚڶڵٵڔ

په دغه حال کښی چی همیشه به اوسیږی په دغه اور کښی تل تر تله نه به مومی دوی هیڅ دوست (چی غذاب تری لری کوم مددګار (چی عذاب تری لری کړی یاده کړه) هغه ورځ چی چورلولی به شی مخونه د دوی په اور کښی

تفسیر: یعنی پرمخی نسکور غورځولی کیږی او د دوی څیری به په اور کښی لاندی باندی کړی شی.

### نَيُّوْلُوْنَ لِلَيْتَنَا الْمُعَنَا الله وَاطَعُنَا الرَّسُولِ(®

وائی به دوی ای کاشکی مونږ اطاعت کړی وی مونږ د الله او اطاعت کړی وی مونږ د رسول (د الله).

تفسیر: په دغه وخت به ارمان او افسوس کوی چی کاشکی مونډ په دنیا کښی د الله او د رسول الله پر وینا غوږ ایښی وی او پر هغه مو عمل کړی وی څو له دغه بدی ورځی سره مخامخ شوی نه وی.

### وَقَالُوُارِبِّبَآ إِنَّا اَطَعْنَاسَادَتَنَا وُكُبُرَّاءَنَا فَأَضَلُونَا السِّبِيلُانَ

## رَتَبَنَا التِهِمُ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَادِ وَالْعَنْهُمُ لَعْنَا كَمِي رُوّا الْعَنْا لَكِي يُرّا

او وایی دوی ای ربه زمونږ بیشکه مونږ اطاعت کړی و مونږ د مشرانو خپلو او د غتانو خپلو پس ورکه کړه دوی له مونږ ځنی سمه لاړه . ای ربه زمونږ ورکړه دوی ته دوچنده له عذابه او لری کړه دوی له رحمته خپله رتلو ترتلو لویو سره

تفسیر: دغه به د غیظ او قهر له شدته وائی چی زموند دغو دنیوی سردارانو، مشرانو او مذهبی پیشوایانو وغولولو او تبری ایستلو او په دروغو او فریبو ئی په دغه غم او مصیبت کښی اخته کړو 
د هم دوی په اغواؤ او لمسون د حق له لاری څخه وښوئیدو او بی لاری شو. نو که اوس مونډ 
ته سزا راکوله کیږی ښائی دوی ته زمونډ په نسبت دوچنده سزا ورکړه شی. او هغه لعنت او 
زحمت چی پر مونډ نازلیږی له هغه څخه دی زیات او ډیر پر دوی هم نازل شی. ګواکی د دوی 
پر دوچنده سزا ورکولو سره د خپل زړه یخول غواډی. په هم دغه مضمون یو بل آیت د 
«الاعراف» په (٤) رکوع کښی تیر شوی دی هلته د دوی د دغی غوښتنی ځواب هم شته هغه دی 
هلته بیا ولوست شی.

### ؽٲؿ۠ػٵڷێڔؽڹۘٵڡؙٮؙٛٷٳڵڒؾؙڴٷؙٮؗٷٳػٳڰڹڔؽڹٵڎٷٳڡؙٷڛؽڣۘڔڰٳؖٷ ٳؠڵٷڝؠۜٵڠٵڵٷٲٷػٳڹۼڹۮٳؠڵڮۅۏڿۣؿڰٳ۞

ای هغو کسانو چی ایمان یی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه کیږئ په شان د هغو کسانو چی ایذا<sub>ء</sub> ئی رسولی وه موسٰی ته پس پاک کړ دغه (موسٰی لره) الله له هغو دروغو چی دوی پری ویل او وو (موسٰی) په نزد د الله کښی وجیه (مخور خاوند د عزت)

تفسیو: یعنی تاسی داسی کوم کار یا خبره مه کوئ چی له هغه نبی علیه السلام ته ایذا و ورسیدی دغه ایذا و نسر نشی رسولی ځکه چی دی د الله تعالیٰ به دربار کښی لوی عزت او پت لری او الله جل جلاله به له ده څنی هغه د اذیت کردی (تولی) خبری لری کوی مگر به هغه سره ستاسی آخرت خرابیدی. وکورئ چی د حضرت موسٰی علیه السلام به نسبت خلقو غرنگه د اذیت خبری کولی مگر الله تعالیٰ د موسٰی علیه السلام به نسبت خلقو غرنگه د اذیت خبری کولی مگر الله تعالیٰ د موسٰی علیه السلام د وجاهت او متبولیت له وجی د هغو تولو ابطال وفرمایه او د موسٰی علیه السلام بیخطائی او بیداغی ئی

ثابته کره . په روایاتو کښی راغلی دی چی ځینو مفسدینو پر حضرت مولمی علیه السلام تهمت لگاوه چی حضرت هارون علیه السلام نی بیدیا ته بیولی او هلته نی وژلی دی نو الله تمالیٰ په یوه خارقه طریقه سره د هغه تردید وفرمایه او په صحیحینو کښی راغلی دی چی حضرت مولمی علیه السلام د حیاء له وجی د هغی زمانی د خلقو د رواج او دستور په خلاف به په پټ ځای کښی تل په پټه غلل کاوه . خلیق د دوی په بدن کښی هرومرو (خامخا) محه عیب دی یا د برص داغ لری یا ئی خصیبی پرسیدلی دی یوه ورځ مولمی علیه السلام غسل کاوه او خپل کالی (جامی) ئی ایستلی پر یوی تیږی (گتی) ئی ایښی و هغه تیږه (گته) د دوی له کالیو (جامو) سره وتبتیده حضرت مولمی علیه السلام بربند له اوبو څخه ووت او خپله همسا نی واخیسته او په هغی تیږه (گته) پسی پر منډو شو په دغه وخت کښی تولو خلقو دوی ته کتل او گردو (تولو) ته دغه مخه نی ویلی هر چا چی ویلی دی

بټ ئي په جامو کړ. د هر چاچي څه عيب وليد

بي عيبو لره وركړله جامه د بربنډتيا

ځینو مفسرینو لیکلی دی چی قارون یوی ښځی ته څه پیسی ورکړی او ویی لمسوله څو هغه په یوه لویه مجمع کښی چیری چی موسٰی علیه السلام په موعظه او تذکیر کښی مشغول وی داسی ووائی چی (المیاذ بالله) موسٰی علیه السلام له ماسره مبتلا دی ـ بالاخر الله تمالیٰ قارون په ځمکه کښی خښ کړ او د هغی ښځی په ژبه ئی د هغه تهمت تردید وکاوه لکه چی د «قصص» په سورت کښی تیر شو.

تنبیه: د موسٰی علیه السلام بربند مختلیدل په تیږی (ګتی) پسی د مجبوریت لامله (له وجی) ؤ ۔
او سائی دا نی هم په خیال کښی نه وی ګرځیدلی چی دغه نیږه (ګټه) به برابره هغی لویی
مجمعی ته ورځی او هلته به دریږی پاتی شو د تیږی (ګټه) دغسی حرکت نو هغه د فوق العادت
په ډول (طریقه) وو د عاداتو پر خوارقو مونږ یو مستقل مضمون لیکلی دی د هغو له لوستلو څخه
وروسته په دغسی جزئیاتو کښی د بحث او تمحیص ضرورت نه پاتی کیږی. په هر حال له دغی
واقعی څخه ظاهریږی چی د الله تعالیٰ له جانبه د انبیاؤ علیهم السلام د پاکی اثبات له جسمانی
او روحانی عبوبو څخه تر کومی اندازی پوری منظور دی؟ او په څه اندازه د دغی شیانو په امحاء
کښی اهتمام کړی شوی دی؟ غو د خلقو په زړونو کښی د دوی له جانبه د تنفر او استخفاف
جذبات پیدا نشی او د قبول الحق په لاره کښی له هیڅ جانبه څه ممانعت ورپیښ نشی.

## يَايَّهُا الَّذِينَ الْمَنُوااتَّقُواالله وَقُولُوْاقَوُلُاسَدِينُكُا<sup>ف</sup>ُ

### يُّصْلِحُ لَكُوۡ اَعۡمَالَكُوۡ وَيَغۡفِى لَكُوۡ ذُنُوۡبَكُوۡ وَمَنۡ يُطِعِ اللهَ وَسُوۡلَهُ فَقَدُ فَا ذَفَوۡ رَاعِظهُما ۞

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وویریږئ له عذاب د الله او ووایئ خبره سمه محکمه رښتیا! چی نیک صالح کړی (الله) تاسی ته عملونه ستاسی او وبښی (الله) تاسی ته ګناهونه ستاسی او هر چا چی اطاعت وکړ د الله او د رسول د دغه (الله) پس په تحقیق بریالی (کامیاب) شو په بری ډیر لوی سره.

تفسیو: یعنی ای مؤمنانو! له الله تعالیٰ څخه وویریپوځا او وپوهیپوځ چی سمی خبری کوونکی ته د ډېرو ښو او مقبولو اعمالو توفیق ور په برخه کیپی او ګناهونه او تقصیرات ئی ورمعافیږی. په حقیقت کښی یواځی د الله تعالیٰ او د رسول صلی الله علیه وسلم په اطاعت کښی د حقیقی بری او کامیابی سر او راز پت دی هر هغه څوک چی دغه لاره غوره کوی په مراد رسیږی.

### ٳ؆۠ۼۘۘڗڞ۬ؽٵڷۯڡۜٵؽۜۼٙػڶٳڶۺڵۅ۬ۛڝٷٲڷۯۻٚۏٳڲؚ۬ڹٳڶؚ؋ٙڷؚؽڽٛٲڽٛڲؙڡؙؚؚڷؠؘؗؽؗٵ ۅٙٳۺٛڡؘڨؘؽڡؚؠ۫ؗؠٵۅؘحملۿٵڷٳؽ۬ٮٵڽ۠ٳتۜٷػٳؽڟڵۅؙڡٵڿۿۏڷٳ۞ٚ

بیشکه مونر وړاندی کړ مونر امانت (ثواب \_ عقاب) پر آسمانونو او پر ځمکه او غرونو (کله چی مو پیدا کړ په دوی کښی فهم او نطق) پس منع راوړه دوی له دی چی پورته کړی هغه (د امانت بار) او ویریدل دوی له هغه (امانت) او پورته کړ هغه (د امانت بار) انسان بیشکه چی دغه (انسان) دی ظالم ډیر بی ویری نادان (په عاقبت خپل).

تفسیر: یعنی انسان پر خیل ځان لوی ظلم او ستم وکړ ـ د هغه بار او پیتی په اوړو اخیستلو څخه چی آسمانونو ځمکی او غرونو د خپلی ناتوانی او عجز اظهار وکړ چی پورته کولی ئی نشو دغه ناپوه انسان هغه پر خپلو اوړو واخیست.

ددنيا له واكه نشو اخيستل د امانت

انسان واخیست دغه بیتی به خپل شا له جهالت

آسمان بار امانت نتوانست كشيد

قرعه فال بنام من ديوانه زدند

حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی پر خپل ځان ونه ویریده ـ او پری ونه پوهیده چی امانت څه شي دي؟ د بل چا څيز په داسي حال کښي ساتل چي خپل خواهش او غوښتنه تري وساتي. په آسمان او ځمکه کښې د دوی څه ذاتي غوښتنه او خواهش نشته او که دی خو هم هغه شي دی چی دوی پری قائم ولاړ دی په انسان کښی غوښتنه يو شان او په خلاف له هغی غوښتنی حکم بل شان دی. نو د دغه یردی څیز یعنی حکم یه خلاف د خپل ځان ساتنه ډیر لوی زور غواړی او د هغه انجام او عاقبت دا دی چی منکران پر خپلو گناهونو نیول کیږی او حکم منونکیو ته به قصور معافیږی. اوس هم د بل چا د امانت په نسبت هم دغسی حکم شته که څوک د بل چا امانت عمداً او یه قصد سره ضایع کوی نو بدل (ضمان) ئی پری اوړی که بی اختیاره تری ضایع کیږی نو پری (ضمان) او بدل نشته «موضح» اصلی خبره دا ده چی الله تعالیٰ یه خپل یو خاص امانت کیښودل د مخلوقاتو په کومه نوعه کښي اراده وفرمایله چې که هغه غواړي نو دغه امانت په خپلي سعي او کسب او د مټ په قدرت او قوت وساتلي شي بلکي تزئيد او ترقي هم ورته ورکړه شي څو په دغه سلسله کښې د الله تعالیٰ د هر قسمو شیونو او صفاتو ظهور وشي مثلاً د هغی نوعی هغه افراد چی هغه امانت به یوره ډول (طریقه) سره محفوظ ساتی او ترقی ورته ورکړی ـ ير هغو انعام او اكرام وكړى. او هر هغه چې يه غفلت او شرارت سره هغه ضائع كړى نو هغه ته به سزا ورکړه شي او هغه کسان چې په دغه مورد کښې لږ شان قصور وکړی له هغوی سره د عفوی او د بښلو معامله وکړ شي. زما په خپال دغه امانت د ايمان او د هدايت يو تخم دی چي د بنیادمانو به زړونو کښې شیندلي (نوستلي) او کرلي شوی دی چې هم هغه ته «مابه التكليف» هم ويلى شو «لاايمان لمن لا امانة له» چى د دغه د ساتنى او به حفاظت كښى له مداومت څخه د ایمان ونه زرغونیږی ګواکی د بنی آدمیانو قلوب د الله تعالیٰ ځمکه دی چی تخم هم یه هغو کښي پخپله الله شیندلي (کرلي) دی د باران ورولو له پاره ئي د رحمت وریځي هم لیږلی دی چی د هغوی له سینو ځنی د الله تعالیٰ د وحی باران هم وریدلی دی. د هر انسان فریضه دا ده چی د ایمان دغه تخم چی د الله تعالیٰ امانت دی ابته (خراب) او ضائع نه کړی بلکی په پوره سعی، کوشش، جهد، جد، تردد ـ او تفقد سره د هغه پرورش او بالنه وکړی او ډير زيات دقت دی وکړی څو په سهو، خطا او غلطي هم دغه تخم ونه سوزيږی او ضائع نشي د هم دغه په لوری د حذیفه رضی الله تعالیٰ عنه به دغه حدیث کښی اشاره ده «ان الامانات نزلت من السماء في جذر قلوب الرجال ثم علموا من القرآن ـ الحديث، دغه امانت هماغه د هدایت تخم دی چی د الله تعالیٰ له جانبه د انسانانو به قلوبو کښی خښ کړی شوی دی بیا د قرآن او د سنت د علومو باران پری وشو چه که له هغه څخه پوره ګټه (فائده) او انتفاع واخیستی شی نو د ایمان دغه مبارکه ونه زرغونه کیږی، لوئیږی، وده کوی، غتیږی میوو او ثمرو ته رسیری او انسان د هغی له خورو اثمارو څخه متلذذ او متمتع کیږی او د استثمار موقع

ومزيقنت(٢٢) الاحزاب(٣٣)

مومی او که یه انتفاع کښی څه قصور او کوتاهی وکړی شی نو په هماغه اندازه د دغی ونی په وده او لوئیدلو کښی نقصان واقع کیږی که بیخی تری غافل کیږی او له سره ورته نه متوجه کیږی نو دغه تخم بیخی خراب ـ ضائع او بربادیږی. هم دغه امانت و چی الله تعالیٰ آسمانونو او ځمکې او غرونو ته وروړاندې کړ ـ مګر په هيڅ يوه له هغو کښې دغسې يو قوت او استعداد نه و چې د دغه عظیمه امانت د یورته کولو زور او حوصله ولري او هر یوه له دوی د حال په لسان یا د قال په بیان د دغه غیر قابل متحمل بار او بیتی له یورته کولو څخه یه ویره سره انکار وکر او علیٰ رؤس الاشهاد ئی وویل چه زمونیو له عهدی او توانه دغه بار ډیر دروند او ثقیل دى او نه ئى شو يورته كولى. ته يخپله فكر او دقت وكړه چه ماسوا. له انسانه به بل كوم مخلوق وی چی پخپل کسب او محنت سره د ایمان د دغه تخم حفاظت او پرورش وکړی؟ او د ایمان دغه شجره مشجر او مثمر وګرځولی شی؟ فیالحقیقت د دغه عظیمالشان امانت د حق ادا کول او د یوی یابسی ځمکې څخه چې په هغې کښې د دی د مالک له جانبه تخم شیندلی (کړلي) شوی وی تکه شنه میوه داره ونه زرغونول او لویول د هم دغه ظلوم او جهول انسان حصه کیدی شی چی له هغه سره صالحالزراعت ځمکه شنه او په پخیل محنت سعی او تردد سره د الله تعالیٰ قدرت ده ته د کوم شي د زرغونولو او لويولو او په ميوو راوستولو قوت او قدرت ورعطاء کړي دي. «ظلوم» د «ظالم» او «جهول» د «جاهل» مبالغه دی. ظالم او جاهل هغه چاته ویلی شی چی بالفعل له علله او علمه تش وى مگر د هغه استعداد او صلاحيت او د دغو صفاتو د حصول قوه ولری پس هغه مخلوق چی بدالفطرت کښی په علم او عدل سره متصف وی او د یوی شیبی له مخی هم دغه اوصاف له ده څخه نشی بیلیدی مثلاً ملائکة الله یا هغه مخلوقات چه د دغو شیانو صلاحیت له سره نه لری مثلاً آسمان، ځمکه، غر او نور ظاهر دی چه دغه دواړه د الله تعالىٰ د دغه امانت حامل نشى كيدى بيشكه ماسواء له انسانه يوه بله نوعه هم شته چه هغه بيريان دى او یه هغوی کښی فیالجمله د دی د تحمل استعداد موندلی کیږی نو ځکه په ﴿ وَمَاغَلَقُتُالْمِنَۤوَالْوَلَىٰ الالْيَعَيْدُونِ ﴾ كښى دغه دواړه سره جمع كړى شوى دى. ليكن د انصاف خبره خو دا ده چه د دی امانت د حق د اداء استعداد په هغوی کښی دومره ضعیف وو چه د حمل الامانت په مقابل کښې دومره د ِتذکر قابل نه وو او قابل الاعتنا نه ګڼلې کیږي. ګواکې په دغه معامله کښي هغوی هم د انسانانو د تابعانو په شان درولي شي او د دوی د مستقل نوم اخستلو ته څه ضرورت نه دی یاتی. والله تعالیٰ اعلم بالصواب.

## ڵ۪ۜؽۼٮۜٚڔۜؼۘ۩ٮؖؗڰؙٲڶۘؠؙڹڣۊؿڹؽؘۅؘٲڶؠؙڹڣڠؾۅؘٲڶؠۺؙڔڮؽڹٙۅؘۘٳڷۺؙڔڮؾؚۅؘؾؿؙۅٛۘۘؼ ٵٮڵڡ۠ػٙڰؠٲڶٮٛٷؙؠڹؽڹۘؽؘۅٲڶؠٛٷؙؠڹؾ۫ٶػٲڹ۩ڽڰٛڠؘڡؙٚٷۘڗٳڗڿۣؠٛڴڴ

(دغه د امانت غرض د دی دپاره وو) چه عذاب ورکړی الله منافقانو سړيو او

ومن يقنت (٢٢) سبا (٢٢)

منافقاتو ښځو ته او مشرکانو سړيو او مشرکاتو ښځو ته او رجوع په رحمت سره وکړی الله پر مؤمنانو سړيو او مؤمناتو ښځو، او دی الله ښه بښونکی (د خطياتو) ډير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسيو: زما په خيال كه دلته د ﴿ وَيَتُوْبَاللهُ عَلَى الْيُؤْمِيْنَ ﴾ معنى په معافولو سره وانه خيسته شى بهتره ده شى بلكى كه پر حال د هغوى د متوجه كيلو او په مهربانى فرمايلو سره واخيسته شى بهتره ده لكه چه په ﴿ لَقَنْ تَأْلَبُ اللهُ عَلَى الْغَيْقِ وَالْغَجِيْنَ ﴾ كيبى اخيست شوى. دغه خو د كاملينو مؤمنينو بيان شو او په ﴿ وَكَانَ اللهُ عَنْوَرَاتُحِيمًا ﴾ كيبى ئى د قاصرينو او مقصرينو د حال په طرف اشاره وفرمايله.

«والله تعالىٰ اعلم لنسأل الله تعالىٰ ان يتوب علينا ويغفرلنا ويثبتنا بالفوز العظيم انه هو الغفور الرحيم جل جلاله وعم نواله واجل شانه واعظم برهاند

#### تمت سورة الاحزاب بعون الله الملك الوهاب فلله الحمد والمنة

سورة سبأ مكية الا آية (1) فعدنية وهي اربع وخمسون آية وست ركوعات رقمها (٣٤) تسلسلهاحسب النزول (٨٥) نزلت بعد سورة لقمان

د « سبأ » سورت مکی دی پرته (علاوه) له (٦) آیته څخه چی مدنی دی (۵۱) آیتونه او (٦) رکوع لری په نزول کښی (۸۸) او په تلاوت کښی (۳۴) سورت دی وروسته د «لقمان» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحْمُنِ الرَّحْمُنِ الرَّحْمُنِ الرَّحِمُونِ

(شروع کوم) په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ٱلْحَمَّدُ يِلْهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْاَدْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْاَخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ

ټوله ثناء صفت خاص الله لره دی هغه چه خاص هغه ته دی هر هغه «شیان» چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً عبیداً) او خاص هم دغه (الله) لره ده ټوله ثناء صفت په آخرت کښی (لکه چی په دنیا کښی هم دی) او هم دغه (الله) ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

ښه حکمت والا ښه خبردار دی.

تفسیر: یعنی گرد (تول) محاسن او محامد او تعریف هنه الله جل جلاله ته دی چه واحد احد دی او بی د نورو له شرکته د گردو (تولو) آسمانونو او د محمکو د شیانو مالک او خالق دی او په نهایت حکمت او خبرداری سره د دوی انتظام او تدبیر کوی او دغه سلسله ئی چتی (فضول) او بیکاره نه ده پیدا کری، د داسی حکیم او دانا په نسبت دغه گمان نشی کیدی. ضرور دغه نظام بالاخر پر کومی اعلیٰ نتیجی منتهی کیدونکی دی چه هغه ته آخرت وائی. او غرنگه چه هم دی په دنیا کمنی یوائحی د تولو تعریفاتو مستحق دی په آخرت کنیی هم یوائحی هم دی د تولو تعریفاتو مستحق دی په آخرت کنیی هم یوائحی هم دی د تولو میلواتو مستحق دی بلکه دلته خو ظاهراً د نورو کسانو هم له څه تعریف کیدی شی ځکه چه د مخلوق فعل د خالق اشعه او د دوی کمالات د ده د حقیقی کمال پلوشه ده لیکن هلته نور گرد (تول) وسایط او پردی لری کیږی او هر شی لیلل کیږی. هغه گرد (تول) د هم ده له طرفه وی نو گیدی.

## يَعُكُومَايَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنُولُ مِنَ السّمَا وَكَايَعُوجُ فِيهًا "

معلوم دی (الله ته) هر هغه شی چه ښکته ننوځی په ځمکه کښی او هر هغه شی چه بیرون راوځی له دغی (ځمکی) څخه او هر هغه څیز چه راښکته کیږی له آسمانه او هر هغه شی چه پورته خیژی په دغه (آسمان) کښی.

تفسیر: یعنی په آسمان او محمکه کښی هیخ یو لوی او رډوکی داسی غیز نشته چه د ده له علم غخه خارج وی هر هغه شی چی په محمکه کښی ښکته ننوځی مثلاً حشرات \_ خونحندی \_ د نباتاتو تخم \_ د باران اوبه \_ د مړیو اجساد او هر هغه شیان چه له محمکی محخه د باندی راوځی او بهر کیږی مثلاً زراعت \_ نباتات \_ معدنیات او نور او هغه شیان چه د آسمان له جانبه راښکته کیږی لکه باران \_ وحی \_ تقدیر پرښتی او نور او هغه شیان چی پورته خیژی آسمان ته مثلاً روح دعاء \_ اعمال \_ ملاتک او نور پر دغو کردو (تولو) انواعو او جزئیاتو د الله تعالیٰ علم محیط دی.

#### وَهُوَالرَّحِيْمُ الْغَفُورُ

او هم دغه (الله) ډير رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره) ښه بښونکی

#### دى (د خطياتو).

تفسیو: یعنی د دغه کرد (تول) د ژوندون رونق ـ ښائست د الله تعالیٰ له رحمته او بېښی څخه دی. که د بندګانو د دغی ناشکری او د حق نه پیژندلو په اثر ـ لاس په لاس د دوی په نیونو باندی لاس پوری کیدی نو دغه ګرد (تول) رونق او ښائست به په یوه لمحه کښی ختمیده ﴿ وَلَوْيُوَاَئِيْنَالِمُنَالِقُالِقُانِيَا کَشَيُواَمَاتُوَلِقَ مُلَّ مُلْفِيهُا مِنْ دَائِيةً ﴾ (د فاطر (١٥٥) آیت (ه)
رکوع (۲۲) جزه)

#### وَقَالَ الَّذِينَ كُفَنُّ وَالرَّتَالِتِينَا السَّاعَةُ "

او وائي هغه كسان چه كافران شوى دى چى رابه نشى مونږ ته قيامت.

تفسيو: ولى به قيامت نه رامحى؟ د هغه منشأ وروسته رامحى ﴿ إِذَامُزِقْتُوكُلُّ مُمَزَّقٍ ۖ إِنَّكُولُوكُ ۚ لَيْ خَلِق جَدِيْدٍ ﴾

## قُلُ بَلْي وَرِبِّي لَتَأْتِينَّكُمُ ۗ

ووایه (ای محمده! دوی ته چه ولی به رانشی) بلکه را به شی قسم دی زما په رب خپل چی خامخا رابه شی هرومرو (لارماً) دا قیامت تاسی ته.

تفسیر: یعنی هغه معصوم او مقدس انسان چه د ده د صدق او امانت اقرار له نورو گردو (تولو) موجوداتو څخه پومبی وو اوس له ساطعو او قاطعو براهینو څخه د ده صداقت په پوره ډول (طریقه) سره ښکاره شو. په مؤکد قسم سره د الله تعالیٰ له طرفه خبر ورکوی چه خامخا قیامت راتلونکی دی نو بیا ئی هیڅ علت او سبب نه دی معلوم چی ولی ئی دوی نه منی ـ هو! که کومه محاله خبره ئی کړی وی نو د تردید او انکار څای به په کښی وو ـ لیکن دغه خو نه محاله ده ـ او نه له حکمت څخه مخالفه ده نو بیا له هغه څخه انکار ک ضد او عناد او سرتمیکی (سرکشی) نه ده نو څه ده ؟

## ۼڸؚۅؚٱڶۼؽؙؽؚٵؙؚٞٙٚۛۛۛۛڮڹۘۼؙۯؙڣٛۘۼۘؿؙڡؘۜٲڷؙۮؘڗٞۊؚ؈ؚ۬ٛٳڶۺۜڶۅ۫ؾؚۅٙڵڒ؈۬ ٵڷۯڝ۬ۅؘڵٲڞؘۼؙۯؙڡؚڽ۬ۮڶڮٷڒٙٲػڹڔؙٳؙڷڒ؈۬ڮؾ۬ۑۺ۠ۑؠؙڹۣ<sup>۞</sup>ٚ

(هسی رب) چه عالم دی په غیبو نه پټیږی له ده په اندازه د یوی ذری په آسمانونو کښی او نه لوی که کښی او نه وړوکی له هغی ذری او نه لوی (تری) مګر (چه دا ټول لیکلی پراته دی) په کتاب ښکاره (لوح محفوظ) کښی.

تفسیر: یعنی په هم هغه عالمهالغیب قسم دی چی د ده له محیط علم محخه د آسمان او د ځمکی هیڅ یو لوی یا وړوکی شی یا یوه ذره یا له ذری څخه وړوکی یو شی هم نه دی پت او نه هیڅ شیڅ یو لوی یا وړوکی شی یا یوه ذره یا له ذری څخه وړوکی یو شی هم نه دی پت او نه هیڅ شی تری غائبیږی، ښائی چی دغه ئی ځکه فرمایلی وی چه د قیامت د وخت تعبین مونږ له سره نه کولی د هغه علم له هغه چا سره دی چه د هغه له علم څخه هیڅ یو شی خارج نه دی مونږ ته هم هغومره خبر چی هغه را کړی دی هغه مو بی له زیادته او تنقیصه درورسوه او په دی سره د هغی خبری جواب هم وشو ﴿ وَقَالُواَلَوَالَاَلَاقَالُونَ ﴾ الآیة ـ یعنی کله چی زمونږ ذرات په ځمکه کښی منتشر شی بیا به غرنګه سره یو ځای کیږی؟ نو دغه نی راوښوول چی هیڅ یوه ذره هم د الله تعالیٰ له علمه نه ده غالبه او پخوا ئی دغه راښولی وو چی د آسمان او د ځمکی پر هر یوه شی د ده قبضه ده نو بیا به ده ته څه مشکل وی چه ستاسی ګرد (ټول) منتشر ذرات یو

تغبیه: له ښکاره کتاب څخه «لوح محفوظ» مراد دی چی په هغه کښی هر شی سم د الله تعالیٰ له علمه سره ثبت دی. دا تول څکه لیکلی پراته دی په کتاب ښکاره لوح محفوظ کښی

## ڔێۘٛٛڿ۫ڔ۬ؽٵڷڒؠؗؽٵؗڡؙٮؙؙٷؙٳڡؘٶٮڵؙؙۅؙٳڵڞڸۣڂؾؚٵ۠ۅؙڵڸٟڮڵۿۄٛۛڡۜۼۛڣ؆ۛڐ۠ ۊۜٮؚۯ۬ۊ۠ػۯؚؽؙڴؚۅٵڴڔؽؽؘڛؘٷؚ؈ٚٛٳڸؾؚڹٵڡؙۼڿؚڔ۬ؽؽٳۅؙڵڸٟڮ ڵۿؙؗؗۄ۫ۘۘڮؘۮٵڣؖۺؚٞڽڗڋڔ۬ٳڸؽؙۄٞ۞

دپاره د دی چی جزا ورکړی (الله) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) دغه (نیکوکاران مؤمنان چی دی) شته دوی ته مغفرت بښنه او رزق روزی ښه (د عزت چی جنت دی). او هغه کسان چی سعی کوښښ کوی په (ابطال د) آیتونو (د قرآن) زمونږ په دی حال چی عاجز کوونکی وی د الله په زعم خپل دغه کسان شته دوی ته عذاب له عذابه دردناکه څخه.

تفسیو: یعنی د قیامت راتلل ځکه ضروری دی چی خلقو ته د دوی د نیکی او بدی نتیجه او ثمره ورکړه شی او د الله تعالیٰ د ټولو صفاتو کامل ظهرر په عمل راشی. **تنبیه:** «هغه کسان چی سعی او کوښش کوی په باطلولو د آیاتونو د قرآن زمونډ په دی حال چی عاجزونکی الله وی په زعم خپل» مطلب دا دی چی زمونډ د آیاتونو په ابطال او د خلقو په ممانعت کښی د هغو له قبول محخه قولاً او فعلاً زیار (محنت) او کوښش کوی او د دغه مقصد د په مخ بیولو دپاره تینګ ولاړ دی ګواکی دوی (العیاذ بالله) داسی غواړی چه الله تعالیٰ عاجز

کړی او يړ او مغلوب ئی وګرځوی او داسې ګڼې چه دوی د ده د قدرت په لاس کښې راتلونکې

نه دی او هرومرو (خامخا) له ده ځنی خپل ځان بچ کوی.

وَيَرَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ الَّذِيُّ أُنْزِلَ الْيُكَمِنُ رَّيِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِئَ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴿

او (بل دپاره د دی لیکلی پراته دی په لوح محفوظ کښی) چی ووینی هغه کسان چی ورکړی شوی دی دوی ته علم فهم هغه (قرآن) چه نازل شوی دی تاته له (جانبه د) رب ستا هم هغه حق دی او سمه لاره ښیی طرف د لاری (د هغه الله ته چه) ښه زېردست ډیر ثنا ویلی شوی دی.

تفسیر: یعنی محکه قیامت راتلونکی دی خو هغه کسان چی پری یقین او باور لری هغو ته عینالیتین حاصل شی او په خپلو ستر کو سره هم د هغه وقوع او قیام ووینی او به وپوهیدی چی د لوی قرآن بیان غرنگه بی له تزئیده او تنقیصه صحیح او جوت ثابت شو. او بیشکه چی قرآن هم هغه لوی او زبردست کتاب دی چی د دغه زبردست د محامدو او محاسنو مالک الله ته مو رسوی او سمه صافه لاره راهبیی. محینی مفسرین د ﴿ وَیَکَالَیْنَ ﴾ الآیة ـ مطلب داسی اخلی چی د ﴿ وَایَزیْنَ اَسْتَوْیْ اَلَیْتَا الله داسی اخلی چی له دی چی مسلمانان وی که کتابیان هغوی پوهبیری او وینی چی د قیامت او نورو په متعلق د قرآن المجید بیان بیخی صحیح دی او انسانانو ته د وصول الی الله به طریقه وربیبی او په سمه خرآن المجید بیان بیخی صحیح دی او انسانانو ته د وصول الی الله بنه طریقه وربیبی او په سمه خیلی صلی نی مفعول اول دی او دا (اللین) سره له خیلی صلی نی مفعول اول دی او دغه (هر) ضمیر د فصل دی او دا (اللین) سره له خیلی صلی نی مفعول اول دی او دغه (هر) ضمیر کنی عظف ده په تیره جمله د (یری) بیا په موضع د نصب کنی عظف ده په تیره جمله د (یری) بیا په موضع د نصب حاصل دا شو یعنی قسم دی چی رابه شی قیامت جزا به ورکړی خدای مؤمنانو لره او چی معلوم و به شی عالمانو ته په وخت د ظهور د قیامت کنی عیاناً چی دا منزل حق دی لکه چی معلوم و

ورته يخوا برهاناً.

## ۅؘۛۊؘٵڶٵؙؙۘۛڵڒؚؽؙڹؙػڡٞۯؙڡٳۿڶؾؙڽؙڰ۠ڴٷۼڶڔؘڿؙڵؿؙێؚؖڠؙڟ۠ۿڔٳۮؘٵڝؙ۠ڗؚٚۊٛؾؙۄؙڴڷ ڝؙؠڗۜؾٟٵؚڗؾۜۘٷٛڔڵڣؠؘٛڂڷٟؾؚڿڔؽؠٟ۞ٲڡؙۛۛؾٙڶؽۼٙڶ۩ڶٶػڹڔٵٵؘؙڞڕ؋ڿؚؿؖڐؙ

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی آیا (وښیو) دلالت کړو تاسی په یو سړی چی خبر درکوی تاسی ته کله چی ذری ذری کړی شی تاسی په کامل ذره ذره کیدلو سره بیشکه چی تاسی خامخا په پیدایښت نوی کښی یئ. آیا له خپله ځانه تړلی دی (محمد) پر الله باندی دروغ ؟ یا ورپوری لیونتوب دی؟.

تفسیو: د قریشو کفارو د رسول الله صلی الله علیه وسلم په شان کمپی دغسی محستاخی او سپین سترکی کوله یعنی راغیع چی مونی تاسی ته هغه سری دروښیو چی وائی چه ستاسی دوړی او ذری او بغرکی به وروسته له مر کیدلو او پرسیدلو او وراسته کیدلو او خاورو او دوړو کیدلو څخه بیا له خاورو څخه راتولیږی او له تاسو ځنی هم داسی رغ جوړ انسانان پیدا کیږی ـ او بیا به هم داسی ژوندی له قبرونو څخه راپاڅولی کیږئ. به نو پر داسی چتی (بیکاره) او مهملو خبرو څوک یقین او باور کولی شی؟ او مجرنگه ئی منل امکان لری؟ له دوو حالو محخه خالی نه دی یا خو دغه شخص عمداً په قصد سره پر پاک الله دروغ تړی چی ده داسی خبر راکړی دی که نه لیونی او سودائی دی او دماغ ئی پخپل ځای کښی نه دی. نو ځکه دا هسی اپلتی او چتی (بیکاره) خبری کوی (العیاذ بالله).

## بَلِ الَّذِينَ لَانُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلْلِ الْبَعِيْدِ ۞

(نو فرمائی الله تردیداً داسی نه دی) بلکه هغه کسان چی ایمان نه راوړی په آخرت په عذاب کښی به وی (په عقبیٰ کښی) او په ګمراهی لوی کښی (لویدلی دی په دنیا کښی)

تفسیو: یعنی نه دروغ دی او نه جنون بلکه خالی دغه خلق پخپله د عقل \_ پوه \_ صدق او صواب له لاری څخه ښوئیدلی دی او له حق او یقین څخه ډیر لری لویدلی دی چی دغسی چتی (بیکاره) خبری کوی او په خپل دغه انکار او تکذیب سره خپل څان په آفت او عذاب کښی اخته کوی فیالحقیقت دغه ډیر لوی عذاب دی چی د انسان دماغ په دغه اندازه سره خراب او مختل شی چی دی د الله تعالیٰ انبیاؤ ته مفتری \_ مجنون او نور شیان ووائی (العیاذ بالله)

# ٱفَكَوۡبِيۡرَوۡالِلۡ مَاٰبَيۡنَ ٱیدُیۡفِحۡوَمۡاٰخَلۡفَهُوۡمِیّنَ السَّمَاۤوَالۡاَرۡضُ اِنۡ تَشَاۡفَنۡیفۡ بِهِحُوالۡاَرۡضَ اَوۡنُسُقِطۡ عَلَیۡهِحُکِسَفَاصِّنَ السَّمَاۤءُ

آیا نه ګوری (دا کافران) هغه څیز ته چه په مخ کښی د دوی دی او هغه څیز ته چی وروسته د دوی دی. له آسمانه او له ځمکی (چی دوی په کښی محاط وی) که چیری اراده وفرمایو نو څیری به کړو په دوی ځمکه (او په کښی کښی به ئی ډوب کړو په شان د قارون) یا به وغورځوو پر دوی باندی یوه توټه له آسمانه.

تفسیر: آیا دغه خلق دانده شوی دی چه آسمان او محمکی ته هم نه کوری او خپل اطراف او حوالی او شاؤ خوا ته هم سترگی نه غروی چی پر موجوداتو خپل عقل او فکر وچلوی ـ پر دغی خبری باندی خو په خپله دوی هم قائلان دی چی د دوی او د گردو (تولو) علویاتو او سفلیاتو خباتی الله دی. بیا به آیا هغه الله ته چی د دغو شیانو مالک او خالق دی د دغو شیانو خرابول او ماتول او بیا جوړول هغه ته محه سختی او اشکال لری؟ او هغه ذات ته چی داسی عظیم الشان اجسام جوړولی شی او لائدی باندی او ویجادولی ئی شی د انسانی جسم تخریب ـ تفکیک او توخید او بیا ئی سره تولول ـ ژوندی کول او پاخول محه اشکال لری؟ آیا دغه خلق له دی نه نه نه ویریدی چی د الله تعالیٰ بر محمکه او تر آسمان لائدی اوسیدی او بیا داسی د بی ادبی او گستاخی خبری کوی او بیمایه خپلی ژبی خوځوی ـ حال دا چی که الله تعالیٰ اراده وفرمائی په بود کښی به دوی یا په محمکه خبنوی یا به له آسمانه یوه تونه پری وغورموری او دوی به ویسی.

# ٳؾٙڣٛڎ۬ٳڮ<u>ٙ</u>ٷڲڎٙؾػؙڷۣۜۼؠؙۅۭۺؙؽؠ

بیشکه په دغه (کتلو د پاس او تیټ او خسف او اسقاط) کښی خامخا دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر بنده رجوع کوونکی (الله ته)

تفسیر: یعنی هر هغه بنده چی له عقل او انصاف څخه کار واخلی نو د الله تعالیٰ په طرف ئی رجوع کبیری ځکه چی پوه او عاقل انسان ته په علویاتو او سفلیاتو او مافیهما کښی ډیر زیات د قدرت لوئی نښی او دلاکل موجود دی د دغه منظم او ډک له حکمته نظام له لیدلو څخه پوهیږی چی هرومرو (خامخا) دغه ګرد (تول) یوه ورځ خېلی علیا او اکملی نتیجی ته رسیدونکی دی

چی د هغه نوم «دارالآخره» دی کله چی دوی دغه تصور وکړی نو زیات له زیاته خپل مالک او خالق او الله تعالیٰ ته رجوع او میلان کوی او د هغو علوی او سفلی نعماؤ چی ورته رسیږی شکریه ادا <sub>د</sub> کوی له دغو بندګانو څخه د ځینو تذکره پاک الله داسی فرمانی چی.

# وَلَقَدُ الْتَبْنَادَ اوْدَمِتَّا فَضَلَّا لِجِبَالُ آوِّ بِنُ مَعَهُ وَالطَّلِيرَ

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ داؤد ته له جانبه خپله فضل (لوئی پر نورو، وموفرمایل غرونو ته چی) ای غرونو راوګرځوئ (ښه) غږونه خپل له ده سره (په وخت د تسبیح کښی او له ده سره تسبیح ویل) مرغانو هم.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ حضرت داؤد علیه السلام ته له نبوت سره غیر معمولی سلطنت هم ورعنایت فرمایلی وو حضرت داؤد علیه السلام به کله کله بیدیا او صحرا ته هم ووت او هلته به د الله تعالیٰ به ذکر او یاد مشغولیده او د الله تعالیٰ له خوفه به ئی ژل او په تسبیح او تهلیل به مشغولیده - او په خپل هغه به الحان او بدکلی غیر سره به چی ضربالمثل دی د (زبور) په لوستلو مصروفیده د ده د تسبیح او تهلیل د عجیب او غریب تاثیر په سبب به له ده سره غرونو هم تسبیح لوستلی او کرد (بول) طیور او مرغان په هم د دوی په شاق خوا کښی سره تولیدل او د ده په شان هغوی به هم تسبیح او تهلیل وایه الله تعالیٰ په خپل فضل او کرم ده ته دغه خاصه بزرکی او لوئی ورعطا، فرمایلی وه . که د غرونو له تسبیح مخه د ده د غیر محض عکس العمل (انگی) مراد وی یا هغه عمومی تسبیح مراد وی چی هر شی ئی د خپل حال یا د قال په ژبه سره اداء کوی یا ئی وائی نو د حضرت داؤد علیه السلام د مخصوص فضل او شرف په ذیل کښی به د دغی خبری تذکره بیخی مهمله او بی معنی وی (المیاذ بالله) د «یا جبال اوبی معه» حکم تکوینی دی «امر وفرمایه الله داؤد ته داسی»

## ۅؘٳڵٮۜٵڵڎؙٳڂؽڔؽڬ<sup>۞</sup>ٳؘڹٳۼۘؠڶڛۼ۬ؾٟٷۊڮؚۜۯڣۣٳڵؾۘۯۄ

او پسته کړی وه مونږ ده ته اوسپنه چی جوړوه ځغری ارتی اوږدی او اندازه کوه په اوبدلو کښی (چی حلقی ئی سره برابری وی)

تفسیو: د حضرت داود علیه السلام په حق کښی ئی اوسپنه لکه موم پسته وګرڅوله او ده به بی د اور او د صناعیه و آلاتو له مرستی (مدد) اوسپنه په هر شان سره چی غوښته کډوله او تاووله به ئی او پنډه او نری کوله او له هغی محنی به ئی محغری او نور دقیق او نفیس آلات او ادوات جوړول او پلورل (خرځول) به یی او له هغی محخه به ئی د خپل قوت او معاش وسایل برابرول او ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

پر اسلامی بیت المال به ئی خپل د اعاشی بار نه غورځاوه. وائی چی کړی لرونکی ځغری ړومبی ځلی د ده له لاسه ایجاد او اختراع وموندله چی ارتی او فراخی وی الله تعالیٰ ده ته امر ورکړ چی فراخی او ارتی ځغری جوړوه! او د هغو حلقی او کړی په ښه نظم او ترتیب سره ونښلوه! چی د خپل لویوالی ـ وړوکوالی او نری والی په اعتبار یو له بل سره هم متناسبی وی.

# وَاعْمَلُوا صَالِكًا إِنَّ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيُرٌ ١

او عمل کوئ تاسی د نیکیو بیشکه زه چی یم پر هغو کارونو چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی یم.

تفسیر: یعنی د دغو چارو او صنایعو په مشغولیت کښی د حقیقی منمم له یاده مه غافلیویًا او تل ترتله په صالحه فر اعمالو کښی مشغول اوسع! او دغه خبره په یاد ولرئ چی الله تعالیٰ ګرد (ډول) اعمال او احوال وینی.

# وَلِسُكَيْمُنَ الرِّيْمَ غُنُاثُهُمَا شَهُرُوَّرَوَاحُهَا شَهُرُّوَ اَسَلْنَالَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ

او (مسخر کړی مو ؤ) سلیمان ته باد (د) سبائی (منزل) د هغه (د) یوی میاشتی او (د) بیګائی (منزل) د هغه د یوی میاشتی (لاره) وه او بهولی مو وه د ده دپاره چینه د ویلیو کړیو شویو مسو،

تفسیر: د حضرت سلیمان علیه السلام داسی یو تخت و چی په فضا کښی الوته او دی به ئی له شام څخه یمن ته او له یمن څخه شام ته رساوه الله تعالیٰ د سلیمان دپاره باد تابع او مسخر کړی و نو څکه د باد وسیله به ئی د یوی میاشتی مسافه (واتن) په نیمه ورځ کښی طی کوله د «انبیاء» او د «نمل» په سورتونو کښی د دی څه بیان تیر شوی دی او وروسته له دی نه د «ص» په سورت کښی ئی هم څه بیان راځی. د ویلیو کړیو شویو مسو د چینی په نسبت وائی چی الله تعالیٰ دغه چینه د یمن په اطرافو کښی بهولی وه چی جناتو به هغه په قالبو او سانچو کښی اچول او تری لوی لری ظروف (دیکونه ـ لکنونه او نور) به نی جوړول چه پر هر یوه د هغنو کښی د یوه لینکر طمام پخیده او پری خوړول کیده ، سلیمان علیه السلام به لمر خاته له «دمشق څخه روانیده د غرمی خوب به ئی د (پارس) په (استخر) کښی کاوه او شپه به ئی زمونی کابل ته راوړه چی د ده دغه لس ساعته منزل مساوی ؤ له دوه میاشتی منزل سره» (روح

المعانى \_ مدارك)

## ۅؘڡؚؽؘٳۼؚؖڹۨڡۜڽٛڲڡؙٮؙڵؙؠؽؙؽٙؠؘۮڹۑڔٳۮ۬ڮڗڽۣۜڋۅۜڡٞؽؖؾ۬ڔ۬ۼٝڡؚڹؙۿؗؗۛۮ عَنُ ٱمۡرِنَائْذِقُهُمِنٛعَنَالِسِالسَّعِيْرِ۞

او (مسخر کړی مو ؤ ده ته) له پیریانو هغه مخوک چی کار به ئی کاوه په مخ د ده کښی، په اذن (حکم) د رب د ده، او هر چا چی به څنګ سرکشی وکړه له دوی له امره حکمه زمونږ (او د سلیمان اطاعت به ئی نه کاوه) نو وبه محکوو مونږ هغه ته (په آخرت کښی) له عذاب د اور.

تفسیر: یعنی ډیر پیریان چی هغه ئی په بل ځای کښی په شیاطینو سره تعبیر فرمایلی دی د معمولی چوپړانو او پنډیانو په شان به په راز راز (قسم قسم) چارو او خدماتو کښی مشغول و ـ د الله تعالیٰ له طرفه دوی ګرد (تول) محکوم شوی و څو سلیمان علیه السلام ته اطاعت وکړی او که لیم څه سرکشی وکړی نو په اور کښی به غورځول کیږی.

## ؽۼۘۘۘؠؙۉؙڽؘڵڬؙٵؽۺؙۜٳٛٷؽؙڰٳڔؽڹۘۅؘؾؠٵؿؽڶۅؘڃؚڣٳڹػٲڵڿۘۅٳب ۅٙؿؙۮؙۅڔڵڛڸؾۣ

جوړوه (دغو پیریانو) دغه (سلیمان) ته هر هغه شی چی ده غوښت له هسکو (اوچتو) کلاؤ او تمثالونه او لوی لګنونه په شان د تالاو او (په شان د لویو کلکو) دیګونو پر نغریو پراته.

تفسیر: یعنی لوی لوی مساجد \_ کلاوی \_ محلات به ئی پر پیریانو تعمیر او ودانول \_ او مجسمی او تصاویر به ئی پر دوی جوړول چی ممکن په هغه شریعت کښی به دغه تصاویر نه و ممنوع او په محمدیه شریعت کښی ممنوع درولی شوی دی او د مسو (تتو) لوی لوی داسی لګنونه به ئی جوړول چی لکه لوی تالاو او حوض به و او داسی لوی لوی دیګونه به ئی هم جوړول چی له خپل ځای څخه له سره نه خوځیدل او په هغه خپل ځای کښی ځای په ځای باندی کیدل.

## اِعْمَانُوٓالَ دَاوُدَشُكُرًا وَقِلِيْلٌ مِّنْ عِبَادِي السَّكُورُ السَّكُورُ

ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

# (وفرمایل موند) عمل کوئ (د نیکیو ـ ای) آل د داؤده! دپاره د شکر، او لد دی له بندگانو زما شکر ایستونکی (احسان منونکی).

تفسیر: یعنی ای د داود کورنی! د دغو عظیمالشانو انعاماتو او احساناتو شکر ادا یکوئ محض په ژبه سره نه بلکه په عمل سره هم داسی کار وکرئ چی له هغو د الله تعالیٰ شکر ایستل مترشح وی. خبره دا ده چه الله تعالیٰ شکر ایستونکی بندگان ډیر لو دی کله چی لو دی نو قدر به ئی زیات کیږی لهذا کامل شکر ایستونکی شئ! او خپل قدر او منزلت زیات کرئ! دغه خطاب د داود علیه السلام کورنی او تبر ته دی. ځکه محلاوه پر نورو مستقلو احساناتو پر داؤد علیه السلام باندی احسان من وجه پر گردو (تولو) احسان دی. وائی چی داود علیه السلام د خپل کردی (تولی) کورنی دپاره داسی د اوقاتو تقسیم جوړ کړی و چی د هغه په اساس د شپو ورڅو په مخلیرویشتو ساعتو کښی هیخ یو وخت داسی نه و چی د ده له کورنی څنی به یو نه یو تن د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول او لگیا نه وو.

## فَكَتَا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَادَلُهُمْ عَلَى مَوْتِهَ الْادَابَّةُ الْرُرُضِ تَأْكُلُ مِنْسَاتَهُ فَكَتَا خَرَّتَمَيَّتَتِ الْجِنُّ اَنْ كُوْكَانُوْا يَعْلَمُوْنَ الْغَيْبَ مَالِمُتُوْانِ الْعَنَابِ الْمُهِيُنِ

پس کله چی حکم و کر مونر پر سلیمان د موت (او دی مر ولاړ وو، تکیه پر همسا یو کال) نو هیچا خبر کړی نه ؤ دغه پیریان په مرګ د دغه (سلیمان) مګر چنجی د ځمکی (وینو) چی وئی خوړه همسا د ده پس کله چی ولوید (سلیمان پر ځمکه) نو معلوم شو پیریانو ته دغه که چیری وی چی پوهیدی په (علم د) غیب نو نه به ئی تیراوه (سلامت یو کال) په تکلیف مشقت سپکوونکی کښی.

تفسیو: کله چی حضرت سلیمان علیه السلام پر پیریانو د بیت المقدس په تجدید کښی مشغول او لگیا وو مطلع شو چی زما د موت نیته رانژدی شوی ده نو پر پیریانو ئی د خپل ځان دپاره یوه د بلورو داسی مانی جوړه کړه چی د هغی منځنی سطحه له ورا ښکاریده بیا سلیمان علیه السلام په هغی کښی ننووت او دروازی ئی پر ځان پسی وتړلی او لکه چه د دوی عادت وو چی تر څو خو میاشتو بوری به په خلوت کښی د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول وو بیا په داسی

يو وضعيت د رب العزت په عبادت کښي مشغول شو چې د قومي په حالت پر خپله همسا باندي ئی تکیه لګولی وه کله چی پرښتی د دوی روح هم قبض کړ د دوی مبارک نعش په هم دغه وضعیت ولاړ یاتی ؤ ـ او هیڅوک د دوی پر وفات متحسس نه شول. د دوی د وفات څخه وروسته تر ډير مدت پوري پيريان په هم هغه شان بخپلو تعميريه امورو مشغول وو کله چې تعميرات سم له سلیمانی نقشی سره یای (آخر) ته ورسیدل نو د هغی همسا یه بیخ کښی چی دوی د هغه یر موازنه ولاړ وو د لرګی چنجی (وینه) ولګید او هغه ئی وخوړه او دوی ولید نو دلته د دوی وفات بر گردو (ټولو) منکشف شو په دغه سره جناتو ته د دوی د غیبی امورو د پوهیدلو حقیقت هم ورښكاره شو ير پيريانو باندي معتقدو انسانانو ته هم دغه خبره څرګنده (ښكاره) شوه كه دغه بیریان بر غیبیه و امورو بوهیدی نو خرنگه به دغه ربر (زحمت) او تکلیف کسی به بلا موجبه باتي كيدل او لازم وو چې د سليمان عليه السلام ير وفات له مطلع كيدلو سره متصله به ئي له کاره لاس اخیست له دی نه دا هم ظاهره شوه چی د شیاطینو او د نورو تسخیر د حضرت سليمان عليه السلام كسبى كمال نه ؤ بلكه محض د الله تعالىٰ فضل وو چى كه اراده ئى فرمایلی وی نو هغه ئی د ده له تابوت سره هم قائم ایښودی شوی کوم انعامات چی پر حضرت سليمان عليه السلام د ده په ژوندون کښي کړي شوي وو دغه د هغه تکميل شو چې وروسته د دوی له موت څخه هم تر یوه ضروری حد پوری جاری کیښود شی. او دغه راښوولی شوی دی چه د انبياوو د شروع كړيو كارو تكميل الله تعالىٰ په څه تدبير سره پوره كوى!. (ربط) تر دی ځای یوری د ځینو منیبانو او شاکرانو بندګانو ذکر وو. وروسته له دی نه د یوه معرض او شکر نه کوونکی قوم (سبإ) ذکر کاوه شی چی د ډیر عیش، رفاهیت او خوشالی او فارغ البالی څخه وروسته د کفر او ناشکری په سزا کښې تباه کړ شو. دغه قوم د يمن ډير داسې دولتمن او ذی اقتدار قوم و چی تر سلهاوو کلونو پوری ئی په ډیر ښه جاه او جلال پر هغه مملکت کښي حکومت کاوه له هم دغو ځني يوه هم هغه ملکه (بلقيس) وه چې د هغې د حاضریدلو ذکر د حضرت سلیمان علیه السلام یه دربار کښی یه خوا له دی نه د (النمل) یه سورت کښي تير شو ـ ښائي چې دلته وروسته له سليمان عليه السلام د (سبأ) ذکر په هم دغه

# لَقَدُكَانَ لِسَيَافِي مَسْكَنِهِمُ اللَّهُ خَبَّتْنِي عَنْ يَعِيْنِ وَشِهَالِهُ

تناسب سره هم شوی وی.

خامخا په تحقیق وه خلقو د سبا ته په ځای د هستوګنی د دوی کښی یوه لویه نښه چی (هغه لویه نښه) دوه باغونه دی له ښی او کیڼ (طرف د مینو د دوی).

تفسیر: یعنی د باغونو دوه طویلی سلسلی په ښی او کین لوری اوږدی تر څو میلو پوری پرتی

ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

وی که دوی پوهیدلی نو د الله تعالیٰ د رحمت او د قدرت هم دغه نښه د ایمان راوړلو او شکر گزار کیدلو دپاره کافی وه .

# كُلُوْامِنْ رِّزْقِ رَبِّكُوُ وَاشْكُرُوالَهُ بْكُنَةٌ كَلِيّبَةٌ وَّرَبُّ غَفُورُ۞

(وویلی شو دوی ته) خورئ تاسی له رزق روزئ د رب خپل او شکر وباسئ دغه (الله) ته، (دا) بلده ښار دی ډیر پاکیزه او (دغه رب د تاسی) رب دی ډیر بښونکی (د شکر کوونکیو).

تفسیر: ګواکی دغه نښې لی د حال په ژبه سره ویلی چې د خپل رب له دغو در کړیو شویو نعمتونو څخه متمتع او ګټور شئ! او د دغه حقیقی منعم شکریه په ښه شان سره ادا. کړئ! د كفر او عصيان په اختيارولو سره مه ناشكره كيږئ! يا لكه چه د ځينو اسلافو قول دى چه د انبياؤ په ژبه به الله تعالیٰ دغه هدايت دوی ته ورکړی وی والي چې ديارلس تنه انبياء د دغه قوم یه طرف لیږلی شوی وو \_ که دغه صحیح وی نو د حضرت مسیح څخه به پخوا دوی راغلی وی او د دوی وارثان به هم وروسته له دوی نه د دغه قوم تر بربادی یوری دوی پوهولی وی والله اعلم. د «ارض القرآن» مصنف د «سبا» د عمارتونو د ذکر به منځ کښی لیکی چی «د دغو عماراتو یه سلسله کښي يو شي د اوبو بند هم دي چې هغه ته حجازي عرب «سد» او يمني عرب «عرم» وایی. په عربستان کښی دایمی بهیدونکی سیند نشته ـ اوبه له غرونو څخه بهیږی او د شګو په کوریو کښې وچیږي او بې له دغه چې د زراعت او د نورو په درد وخوري ضائع او ابته (خراب) کیږی. د «سبا» واکدارانو په مختلفو مواقعو او ځایونو کښي د غرونو او بیدیاؤ او خوړونو په منځ کښې لوی لوی بندونه جوړ کړی وو چې په هغو کښې به اوبه دريدلي او حسبالضرورت د زراعت په کار ورتلي ـ د «سبا» په مملکت کښې دا شان په سلهاؤ مختلف بندونه ؤ. یه دغو ګردو (ټولو) کښې له ټولو څخه مشهور بند د «سدالمارب» بند وو چې د دوی به دارالسلطنت «مآرب» کښي واقع وو د مآرب د ښار په جنوب کښي په ښي او کيڼ طرف کښی دوه غرونه دی چی په «جبل الابلق» سره مشهور دی د «سبا» کاردارانو د دغو دواړو غرونو یه منځ کښې نژدې په سنه ۱۶۰۰ قبل الهجرت کښې دا «سد المارب» تعمير کړې وو دغه بند نژدی یو سل او پنځوس فیته طویل او پنځوس فیټه عریض یو لوی دیوال وو. د دغه بند اکثره برخه اوس نریدلمی ده خو بیا یو ثلث برخه یی لا هم باقی ده. یوه اروپائی سیاح (ارناډ) د هغه ير موجوده و حالاتو يو مضمون يه «فرنج ايشياتک سوسايتي جرنل» کښي ليکلي دی او د هغه موجوده نقشه ئی په خورا (ډير) عمدګی سره تياره کړی ده ير دغه ديوال کښې ځای په ځای داسې کتبات او لیکنې دی چې هغه ګردی (ټولي) لوستلي شوی هم دی د دغه سد په یاسنیو او لاندنیو برخو کښي ډیری زیاتي کړکې هم وی چې حسبالضرورت به مفتوح او

مسدودی کیدی د «سد» یه سی او کینه خوا یه مشرق او مغرب کسی دوه لوئی دروازی وی چی د هغو په وسیله به اوبه تقسیمیدی او د ښی او کینې خوا ځمکې یری اوبه کیدی د اوبو رسول په دغه انتظام او ترتیب په دغو شګلنو او ښورو ځمکو کښی په ښی او کیڼ په دواړو جوانبو کښي په دريو سوو مربعو ميلو کښي تر سلهاؤ کروهو يورې وني غني ـ باغونه ـ ځنګلونه ـ او د جنت یه شان مناظر تیار شوی ؤ چی یه هغو کښی له هر ډوله (قسمه) میوی ـ دانی او معطری ونی حاصلیدی قرآن الکریم د «جنتان عن یمین و شمال» به ویلو سره د هم دغو باغونو به طرف اشاره فرمائی یونانی مؤرخ (اگانهرشیدس) چی په ۷۹۱ قبل الهجرت کښی د سبا معاصر ؤ بیان کوی چی سبا د عربو تکه شنه ودانه او خروبه سیمه ده چی به کښی ډیری ونی او بیشماره میوی دانی پیدا کیږی په هغو ځمکو کښې چې د سیند په دواړو جوانبو کښې پرتې دی ډیری ښکلی او سایسته ونی ولاړی دی د دغه ملک په داخلی برخه کښی د بخوراتو او د دارچینی او د کجورو او د هندی تمرو او د نورو خورا لوړی او ګڼی ونی او لوی ځنګلونه شته او له دغو ونه څخه ډير زورور او خوندور عطريات او ښي وږمي (ېوئي) يورته کيږي د ونو د اقسامو او انواعو د کثرت او تنوع له سبب د دوی د اصنافو او د اجناسو نومونه یادول او د دوی تعریف او پیژندګلوی کول سخت او مشکل دی هغه ښه وړم او معطره هوا چی د دغو ګڼو ځنګلو څخه پورته کیږی هغه د جنت له خوشبوئي او رائحي څخه کمه نه ده او د هغو تعریف په الفاظو سره نشي کیدی هغه اشخاص چی له دغو ځمکو څخه لری له ساحله تیریږی هغوی هم هر کله چی د ساحل له جانبه هوا وچلیږی له دغی خوشبوئی څخه محظوظ او مسروریږی او داسی ښکاری لکه چې ژوندون له اوبو څخه لطف او حظ اخلی او دغه تشبیه هم د ده د لطافت او نزاکت د قوت یه مقابل کښي ناقصه ده. (آرټي ميډ روس) چې د سبا د عهد په آخر کښي اوسيده ليکي چې «د سبا باچا ۔ او د دہ ایوان یه «مآرب» کښی دی چی یه یوه له ونو ځنی ډک او د (ښځو) د عيش او عشرت لوړ (اوچت) ځای کښي واقع دی» الغرض د شينوالي شته والي موړتيا خوړوېتيا \_ ودانی \_ هوسائی (آرام) \_ عيش \_ عشرت او د هوا اعتدال يه سبب «مآرب» د هم دغه كلام مصداق وو ﴿ بَلْدَةُ طَلِبَتَ ۚ وَبَرُبُّ غَفُورٌ ﴾ له رب غفور محخه دغه طرف ته اشاره ده چی ته له خپله جانبه شکرگزاُره اوسه! که د بشریت به مقتضاء څه نقص او تقصیر پاتی شی نو الله تعالیٰ پر وړوکو وړوکو خبرو دومره سخت نيول نه کوي او په خپلې مهرباني سره ئې معافوي. د ده د نعماؤ شکر «کما کان حقه» د چا له لاسه يوره کيدي شي؟.

# فَاعُرَضُوا فَارَسَلْنَا عَلَيْهِمُ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّ لَنَهُمُ بِجَنَّتَيْهِمُ عَلَيْكِ الْعَرَمِ وَبَدَّ لَنَهُمُ بِجَنَّتَيْهِمُ حَبَّتَيْنِ ذَوَاتُ الْكُلِ خَمْطٍ وَّاَثُلِ وَتَثَيْ مِّنْ سِدُدٍ قِلَيْلِ ۞

پس وګرزیدل (له شکره او له دعوته د انبیاو اهل د سبا) پس ومولیږه پر دوی

ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

سیلاو د یوه زورور خوړ او بدل ورکړ مونږ دوی ته په مُخای د دوو باغونو د دوی کښی دوه باغونه نور خاوندان د میوو بی مزی ترخو او د ښوره ګزه او یو قدر له بیرو هم خو ډیر لږ

تفسير: يعني يندونه او نصائح ئي په خپلو غوړونو کښي ونه نيول. او د حقيقي منعم له شکر ایستلو څخه ئی مخ واړوه نو بیا مونږ دوی باندی د اوبو عذاب ولیږه او هغه بند ونړیده او هغه ګرد (ټول) باغونه، ځمکې تر خړو اوبو او ختو لاندې ډوب شول او د هغو ښائسته ؤ او خوندورو ـ اعلیٰ ـ نفیسو میوو او ثمراتو یه ځای ډیر خراب او ښکته ونی او اغزی او د سوځولو وړ ځنګلونه زرغونه شول. کوم ځای کښې چې راز راز (قسم قسم) انګور (کور) او عدیم المثال خرما، کجور او د نورو ثمراتو اقسام پیدا کیدل او نعماؤ او د ښکلو انواعو محخه ډک او خړوب ـ او به اصنافو د پیداوارو او محاصیلو کښي مملو او ماړوب و اوس ماسواء د هغو بیکاره ونو مخخه چی محصولات ئی خراب او میوی ہی ترخی او بی مزی دی او له یو قسم سوره گز څخه یرته (علاوه) چی د هغی بانی سپینی دی ـ او یو قدر له بیرو ځنی خو ډیر لږ او نورو بدرنګو او بد خوندو او بدبویو ونو څخه بل هیڅ شي هلته نه لیده کیږي. دغه ځای ته باغ ویل تش دیاره د مشاکلت دی او د دغه لږ بیرو نوری بیکاره ونی د یائی کیدلو څخه مطلوب تذکر او يادونه ده څو د هغو پخوانيو په زړه يوري شيونو او ودانيو واقعات له افكارو څخه هير نشي. دغه واقعه د حضرت مسيح او د حضرت محمد صلى الله عليه وسلم يه منځ زمانه كښي واقع شوى ده. د قدیمه و آثارو محققینو په لاس کښی د «ابرهت الاشرم» د زمانی یوه لویه کتیبه د سد العرم د بقیه دیوال څخه لویدلی ده چې په هغه د دغه بند د نړیدو پیښه مذکوره ده مگر دغه غالباً د دغی واقعی څخه د وروستنی زمانی قصه ده چی د هغی ذکر په قرآن کښی مذکور دی والله اعلم.

حضرت شاه صاحب لیکی کله چی الله تعالیٰ اراده وکړه چی پر اهل السبا عذاب او بلا نازله شی نو د بیدیا لوئی ړندی مړی (کور موش) ئی پری مسلطی کړی او دغو د بند په بیخ او تاداو کښی ئی لوی سوری وکینودل چی د هغه په اثر یو ځلی یو لوی سیلاو او څپان تولید شو او هغه بند ئی مات کړ ۔ دغه اوبه د عذاب وی نو ځکه پر هره ځمکه چی دریدی هغه به ئی له فصل او کر څخه ایسته ۔ وائی چی د دی بند د ماتیدلو یوه کاهن په خوا ویل کړی وو چی د هغه په اثر ډیر خلق له هغه وطن څخه د باندی وتلی و ۔ او هغه کسان چی هلته پاتی و هغوی ته د هغو ښو او ښکلیو باغونو په عوض دغه خرابی او لا یعنی ونی او اغزی ورپاتی شول والله تعالیٰ اعلم.

## ذلِكَ جَزَيْنِهُمُ بِيَاكُفَنُ والوَهِلُ نُجْزِئَ إِلَّا الْكُفُورُ ۞

دغه (عذاب) جزاء ورکړه مونږ دوی ته په سبب د هغه چې کافران شوی ؤ، او

#### آیا جزا ورکوو (یعنی نه ورکوو) مګر نا شکری ته

تفسیر: دغسی لویه سزا لویو ناشکرانو ته ورکوله کیږی له کفر څخه بله ناشکری څه ده؟ د «نمل» په سورت کښی تیر شو ﴿ وَيَوْنَكُوْنَكُونَكُونَتُونِكُونَ ﴿ جَزْهِ ١٩ (٢ رکوع) ٢٤ آیت ظاهراً دغسی شرک به په دغه قوم کښی وروسته له بلقیس څخه پاتی وی.

# وَجَعَلْمُنَابِيْنَهُمُ وَبَيْنَ الْقُرَّى الِّقِي الْكِيِّ الْكِنَافِيهَا أَثْرَى ظَاهِرَةً وَقَكَّدُنَافِيهُا السَّيْرَ لِمِينُرُو افِيهُاليَالِي وَايَّامًا المِنِيْنَ ۞

او ګرځولی وو مونړ په منځ د دی (اهل د سبا) او په منځ د کلیو ښارونو هغو کښی چی برکت اچولی وو مونړ په هغه کښی کلی (ښارونه) ښکاره او په اندازه کړی وو مونړ په هغو کښی منازل (د تګ او راتګ) (ومو فرمایل چی) ځی راځی په دغو کلیو (ښارو) کښی د شپی او د ورځی په امان (له هر آفته)

تفسیو: برکت والا کلی د شام مملکت دی یعنی د دوی د ملک ځنی د شام تر ملک یوری توله لاره مأمونه او مصونه او ودانه وه د لاری پر دواړو خواو د ودانيو او کليو سلسله په داسي اندازه او تناسب سره موجوده وه چی مترددینو او مسافرانو ته یه هر منزل کښی ځای یه ځای ماکولات او مشروبات ور رسیدل او د آرامی او هوسائی (راحت) ځایونه ورمیسر کیدل د ودانیو د دغه مقاربت او برله یسی د یوه څخه وروسته د بل د ژر لیدلو څخه به ئی فهم غلطیده او تری توحش ـ هيبت او انديښنه په ورته نه پيدا كيده او نه د غلو او داړه مارانو څخه ډار او خرخشه ورته لویده \_ گواکی بر دغو لارو باندی تلل سفر نه \_ بلکه یو راز (قسم) تفریحی سیر او سیاحت ؤ د «ارض القرآن» مصنف ليكي «د سبا» دولت او ثروت ـ اساس يواحي تجارت و. يمن له يوه جانبه د (هندوستان) د سواحلو په مقابل کښي واقع دی او له بله جانب د (افريقا) د سواحلو یه محاذ کښي پروت دی. طلا ـ ډير قيمت داره احجار ـ مصالح ـ عطريات ـ د هاتي غاښ او نور شیان له حبشی او هندوستان څخه برابر په (یمن) کښی ښکته کیده ـ او له دی ځایه (سبا) ته ير اوسانو او نورو بود کانو باريدل د (بحر الاحمر) ير سواحلو له حجازه تير شوى شام او مصر ته وړل کیدل. قران مجید دغه لره په امام مبین یعنی ښکاره لاری سره موسومه او د دغه سفر نوم ﴿ رِمُّلَةَ الْفِتَأْوُالْقَيْفِ ﴾ ۔ د ژمی او د ووړی کوچ) ایښی دی چی د قریشو له خوا جاری شوی ً و . د دغو تجارتی جوپو تک راتک له سببه له یمن څخه تر شام پوری د ودانیو یوه لویه سلسله قائمه وه چی په هغو کښی بی له کوم خوف او خطر په ډیر سکون او اطمینان سره

ومزيقنت(٢٢)

مسافرت کیده یونانی مؤرخ (اراکوستهنس) د ۸۱۲ کال قبل الهجرت په احوالاتو کښی داسی بیان کوی چی له «حضرموت» څخه د «سبا» تر ملک پوری د څلویښتو ورځو لاره ده او له «معین» څخه سوداګران تر ایله (عقبه) پوری به اویا ورځو کښی رسیږی.

#### فَقَالُوْارَبِّنَا لِعِدْبَبُنَ ٱسْفَارِنَا

پس وویل دوی ای ربه زمونږ لریوالی پیدا کړه په منځ د منازلو (د سفرو) زمونږ کښی

تفسیو: دغسی به ئی د حال په ژبه سره ویلی وی او ممکن دی چی د قال په ژبه سره ئی ویلی وی چی ای الله! په داسی صورت سره په منزل او مسافرت کښی څه مزه او خوند نه وی که منازل لری وی او د لاری په شاؤ خوا کښی ودانی نه وی انسان ته د لوړی او تندی څخه تکلیف وررسیده نو هلته په مسافرت کښی لذت او خوند سری ته حاصلیدی. حضرت شاه صاحب لیکی «په آرامی کښی دوی مست او مغرور شول او له ډیری مستی اوس ځان ته تکلیف غواړی لکه چی د نورو ملکونو له احوالاتو څخه دوی مطلع کیدل چی هلته په سفر کښی اوبه نه پیدا کیږی، د ودانی او کلی اثر او پته بینی نه ښکاری هم هفسی ښائی چی مونږ هم پخپلو مسافرتو کښی وگورو. دغه لویه ناشکری ده لکه چی بنی اسرائیل له «من» او «سلویٰ» څخه ماړه او د هوګی او پیازو په فکر کښی ولویدل»

## وَظَلَنُوۡ اَنۡفُنُاهُمُ وَفَجَعَلُنٰهُمۡ اَحَادِيْكَ وَمَرَّقَٰنٰهُمُ كُلَّ مُبَرِّقٍ

او ظلم وکړ دوی پر ځانونو خپلو (چی راحت ئی بدل کړ په زحمت) پس وګرځول مونږ دغه (اهل السبا) قصی افسانی او تار په تار کړل مونږ دوی په پوره تار په تار کیدلو.

تفسیر: یعنی موند د دوی شیرازه وشلوله او هغوی مو سره تیت او پرک (منتشر) کمل د دوی اکثره خاندان او کورنی یو جانب او بل جانب ته کدی وکمی او منتشر شول ـ او یو ملک او بل ملک ته لاړل د دوی د ودانیو نوم او نبه د غلط حرف په شان بیخی د محمکی له مخ محخه محو او لری شوه اوس تش د دوی قصی باقی پاتی دی څو ئی خلق واوری او تری پند او عبرت واخلی. د دوی عظیمالشان تمدن او شان او شکوه کرد (تول) له خاورو سره کدود شول. د «ارض القرآن» خاوند د دوی د زوال او سقوط توجیه داسی کوی چی «یونانیانو او رومیانو په مصر او شام قبضه وکړه او د افریقی او هندوستان تجارت ئی د بری لاری په محای پر بحری لاره

ومزيقنت(٢٢)

شروع او منتقل کړ \_ او تول اموال ئی د بیریو په وسیله له سری بحیری څخه د مصر او شام پر سواحلو کوزول \_ نو د دغه بحری لاری د سلسلی د قائمیدلو په اثر له یمن څخنی تر شام پوری د بری لاری او د دی د هغو منازلو دوړی ئی پورته کړی \_ او د هغه تولی نوی ودانی سپیری او ویجاړی شوی» د «ارض القرآن» مصنف دغه توجیه د «مولر» له تحریره اخیستی ده. ممکن دی چی د تباهی او انتشار یو ظاهری سبب هم دا وی مگر پر دغه ئی حصرول صحیح نه دی.

## اِنَّ فِي دَالِكَ لَا يَتٍ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ

بیشکه په دغه «تمزیق د سبا» کښی خامخا لوی دلائل (د عبرت) دی دپاره د هر ښه صبر کوونکی ډیر شکر کوونکی.

تفسیر: یعنی د دغو حالاتو له اوریدلو څخه ښائی عقلمن سری پند او عبرت حاصل کړی! کله چی الله تعالیٰ ارتوالی عیش او عشرت ورپه برخه کړ نو د هغه شکریه دی په ښه شان سره اداء کړی! او که څه تکلیف او مصیبت پری راشی نو د صبر او تحمل لاره دی غوره کړی! او له الله تعالیٰ څخه دی توفیق او مدد وغواړی!

#### وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ الْمِلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُونُ الله فِينَقَامِّنَ الْمُؤْمِنِينَ ©

او خامخا په تحقیق رښتیا وموند پر دوی ابلیس ګمان خپل پس متابعت وکړ دوی تولو د دغه (ابلیس) مګر یوی فرقی (چی هغه فرقه ده) د مؤمنانو

تفسیو: په ړومبی ورځ کښی ابلیس په تخمین او انکل سره ویلی و ﴿ لَکُتُوَیْکُنَّوْتُوَیَّلُوَّ قَیْلِیَّا ﴾ جزء ١٥ (د اسراء (۷) رکوع ۲۲ آیت ﴿ کُیْلِیَّهُ یِّنْکُیْلِیَاتُهُ اَنْکُونُ کُلِّهِمُوَمُّنَ اِیْسَالِیْهِمُوَلِیَّانُ اَلْکُونُوْ غِیْلِیَّنَ جزء ۸ (د اعراف ۲ رکوع) ۱۷ آیت دغه پاس «من» بعضیه نه دی بلکه بیانیه دی.

## وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطِنِ الَّالِلِنَعُلَوَمِنُ يُؤْمِنُ بِالْلِخِرَةِ مِمَّنُ هُومِهُمَا فِي شَكِّ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَكِّ حَفِينُظٌ هُ

او نه ؤ دغه (ابلیس) ته په دوی څه تسلط مګر خاص دپاره د دی چی معلوم کړو (په علمالشهود) سره هم هغه څوک چی ایمان راوړی په آخرت له هغه چا څخه چی هغه له دی آخرت څخه په شک کښی وی، او رب ستا پر هر څیز باندی ښه ساتونکی دی.

تفسیر: یمنی شیطان ته دغسی کوم قوت او قدرت نه و حاصل چه لکره په لاس واخلی او په زور او جبر سره خلق له سمی لاری شخه منع کړی او وئی ښویوی، هو! لمسول \_ غلول \_ او تیر ایستل کوی \_ او دغومره قدرت محکه شیطان ته ورکړی شوی دی چی د بندګانو امتحان او ابتلاء هم منظوره وه شحو وکتل شی چی کوم یو پر آخرت یقین لری؟ او د الله تعالیٰ په فکر \_ ذکر او یاد کښی دوام کوی؟ او کوم یو په دنیوی لومه کښی نښلی؟ او له خپله انجامه او خاتمی شخه غالمه کیږی؟ او له خپله انجامه او خاتمی شخه غالمه کیږی؟ او له خپله عانه ناپوه او بیوقونه جوړوی؟ یا په چم چل او فریب غولیږی د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء هم دغه وه چه په دنیا کښی د انسانانو دپاره د دواړو خواؤ د تللو لاری خلاصی او ارتی وپرانستلی شی لکه چه پخوا له دی نه په شو ځایونو کښی پر دغه موضوع تقریر لیکلی شوی دی داسی نه دی چه (معاذالله) الله پری نه دی خبر \_ او په بی خبری کښی شیطان لیکلی شوی دی داسی نه دی چه (معاذالله) الله پری نه دی خبر \_ او په بی خبری کښی شیطان کرم بنده له لاری څخه بی لاری کوی یا ئی تښتوی ښه پری وپوهیږه چی هر شی د الله تعالیٰ تر عله د کردو (تولو) احوالو او شیونو نظارت او مراقبت کوی. هر چه هومره آزادی او واک (اختیار) ورکړی هغه د ده له عجزه او سفه نه دی بلکه د ده د حکمت او مصلحت په بنا دی.

## قُلِ ادْعُواللَّذِيْنَ زَعَلْتُوْصُ دُوْنِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُوْنَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمُوٰتِ وَلا فِي الْرَفِي وَمَالَهُمُ فِيهُمَامِنَ شِرُكٍ وَمَالَهُ مِنْهُدُيِّنَ ظَهِيْسٍ وَلَاتَنَفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَ لَا لِكَنِ اَذِنَ لَهُ ْ

ووایه (ای محمده ! دوی ته) چه وبولي تاسی هغه معبودان چه ګمان به کاوه تاسی (په دوی د خدایانو) غیر له الله چه نه لری دوی اختیار په اندازه د

یوی ذری (نه) په آسمانونو کښی او نه په ځمکه کښی او نشته (دغو معبودانو) د دوی ته په دغو (علویاتو او سفلیاتو) کښی څه شرکت او نشته دغه (الله) ته له دوی نه هیڅ مددګاره او نه رسوی هیڅ نفع شفاعت سپارښت په نزد د الله کښی مګر (شفاعت) د هغه چا چه اذن ورکړی (الله) هغه ته،

تفسيو: دغه «زعمتم» به اصل كښي «زعمتموهم آلهة» ؤ ځكه چه «زعمتم» دوه مفعوله غواړي او دلته يو ئي هم نشته بيا مفعول اول چه ضمير عائد دي حذف شو دپاره د دي چه طول د موصول له صلى نه راغلي دى او دى فضله دى او مفعول ثاني چه «آلهة» دى هغه هم حذف شو او په ځای د هغه دوه صفته قائم شول چه هغه 🍇 مِنْدُوْنِاللهِ لَاَيْمْلِكُوْنَ 🗞 الآية ـ دی» له دی ځايه د مکی معظمی مشرکینو ته خطاب دی چه دُ هغوی د تنبیه لپارهٔ د «سبا» قصه واوروله شوه یعنی ماسواء الله څخه پر هغو شیانو چی تاسی د خدائی ګمان کوئ نو لږ شانی د کوم ضرورت ـ احتیاج او اړتیا (مجبورئ) په وخت دوی وبولئ! تر څو ولید شي چې هغوی تاسي ته څه نفع رسولی شی؟ او څه یه کار مو درځی؟ یعنی دغه مسکینان د تاسی څه یه کار درځی چی یه آسمان او ځمکه کښي د يوي ذري په اندازه هم د مستقل واک او اختيار خاوندان نه دي بلکه بتان خو غیر مستقل اختیار هم نه لری نه یه اسمان او نه یه ځمکه کښی دوی څه شرکت لری، نه الله تعالیٰ د کوم کار یه انجام کښی د بل چا امداد او معاونت ته څه ضرورت لری، چی دوی د هغه معین او مددګار وګرځی او څه حقوق ځان ته حاصل کړی د الله تعالیٰ دربار هغه اعلیٰ او ارفع ځای دی چه خورا ډیر مقربین هم هلته د دغی خبری طاقت او توان نه لری چه بی د الله تعالیٰ له اذنه او رضاء د چا د شفاعت او سپارښت په نسبت یو حرف هم له خپلی خولی څخه وويستلى شي. د الله تعالىٰ د انبياؤ اولياؤ او د پرښتو شفاعت هم يواځي د هغو كسانو په حق کښي نافع واقع کیدی شي چې د هغو په نسبت د الله تعالیٰ له خوا د شفاعت اذن او حکم ورکړی شوی وی. او ویړه د ملائکو او د شافع او د مشفوع او د اهلالمحشر به باقی وی.

## حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمُ قَالُوُ إِمَاذَاْ قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواالْحَنَّ \* وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكِيدِيْنُ

تر هغه پوری کله چی پورته کړه شی ویره له زړونو د دوی وائی دوی (په خپلو منځو کښی) چی څه (حکم) وفرمایل رب ستاسی؟ نو وائی دوی چی حق ئی (وفرمایل) او هم دغه (الله) ډیر پورته او ډیر لوی دی.

تفسير: دغه ئي د پرښتو حال وفرمايه چه تل د ده په دربار کښي حاضري دي کله چې له پاسه

ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

د الله تعالیٰ حکم نازلیږی نو داسی غږ تری پورته کیږی لکه چی پر صافو او جویو تیږو (ګټو) کوم لوی څنځیر په شدت سره راښکودل شی ښائی اتصال او بساطت ته ئی د قرب الی الغهم کولو دپاره دغه تشبیه ورکړی شوی وی. پرښی له دهشته او خوفه او رعبه سره لرزیږی او په دغه حال کښی چه تسبیح کوونکی وی سر په سجده لویږی - کله چی دغه حالت مرفوع شی - او زیونه ئی تسکین او آرام ومومی او د ملکالعلام کلام نازل شی نو پرښتی یو له بل څخه پوښتنه کوی چی څه حکم صادر شو؟ پاسنی پرښتی برپښتو ته درجه په درجه د هغه حکم نقل اوروی چی د الله تعالیٰ له حکمته سره سم او موافق او لا له پخوا د هغه قاعده او ضابطه ورته معلومه وی او هم هغسی حکم صادر شری وی. ظاهر دی چه هلته د معقولی او واجبی خبری څخه ماسوا بل څه شی نشی کیدی پس هغه لوی ذات چی د ده د علو او عظمت داسی کیفیت وی څه وخت چی دی حکم صادروی نو مقربین د ده د هیبت او جلال په داسی وضعیت او حال مبتلا کیږی نو هلته به څوک دومره همت وکړی شی چی په خپل سر د بل چا شفاعت ته ودریږی. تنبیاد د دی آیت نور تفسیر هم کړی شوی دی چه د هغه په نسبت حافظ ابن حجر رحمه الله تنبید داسی لیکی «وجمیع فلک مخالف لهذالحدیث الصحیح (الذی فی البخاری)

## قُلْ مَنْ تَرُزُقُكُمْ مِينَ السَّمَاوِتِ وَالْاَرْضِ قُلِ اللَّهُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی څوک رزق درکوی تاسی ته له (جانبه د) آسمانونو او ځمکی ؟ ووایه (ای محمده! د دوی په ځای ته په خپله) چی (خاص رزق راکوی ټولو ته) الله.

تفسیر: یعنی له اسمانه او له مجمکی محنی رزق او روزی د وسائلو او د سامانونو تهیه او برابرول یواځی د هم هغه لوی الله په واک (اختیار) او قبضه کښی دی چی پر هغه مشرکین هم اقرار کوی لهٰذا تاسی وفرمایی چی دغه مسلمه خبره خو تاسی هم راسره منئ نو بیا په الوهیت کښی نور شرکاء له کومه شول ؟. او بیا داسی هم ورته ووایه ای محمده! چی

#### وَ إِنَّا اَوَاتًا كُوٰلِعَلَى هُدًّى آوَفِي صَلِل مُّبِينٍ<sup>®</sup>

او بیشکه مونږ (چی مؤمنان یو) او تاسی (چی منکران یئ) خامخا پر سمی صافی لاری کښی یو؟ یا په ګمراهی ښکاره کښی یو؟ (وروسته به معلومیږی).

تفسیر: یعنی دغه دواړه فرقی خو رستیا نه وائی (که نه د نقیضینو اجتماع لارمیږی) یقیناً په

ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

دواړو کښي يو دروغجن ـ او بل رښتين دى نو لا سم دى چى غور او دقت وکړى! او رښتيا خبره ومني! په دغه کښى د هغه ځواب دا دى چه ځينى خلق داسى وائى «خانه! د دغو دواړو فرقو په منځ کښى له قديمه راهيسى هم دغه وضعيت دوام لرى نو په دغه کښى د جگړو کولو څه ضرورت دى؟» او په دغه سره ئى دا راوښودل چه يوه فرقه خو هرومرو (خامخا) خطاکاره او بى لارى ده باقى په تعيين نه کولو د هغه کښى يو حکيمانه حسن الخطاب دى يعنى درواخلئ! مونږ له خپله جانبه هيڅ نه وايو تاسو خو په خپله پوهيړئ چى يو جانب هرومرو (خامخا) پر غلط تينگ ولاړ دى دغه پاس دلاكل خو مو واوريدل نو اوس تاسى به له خپله ځانه سره فيصله وکړئ چى کومه يوه پر غلطي ولاړه ده؟ گواكى له مخالف سره په نرمى خبرى کوئ او ورته فرصت او چى کومه يوه په په دغه مورد کښى په خپل نفس او ځان کښى غور او دقت وکړى.

## ڡؙؙڷ؆ۺؙٷؙۮڹ؏؆ؠۜٛٲٲۘڿؘۯڡؘٮٚٲۅؘڵۺ۬ٷٚ؆ٲۼؖڴۏڹ۞ڡؙؙڷڲۼۘؠۼؙ ڹؽؚڹؘٮٚٲڗؿؙٲؿؙؠٚۿ۫ٷؚؠؿؘڹٮٞڶٳڵۼؖؾٞٷۿۅٲڶڡٛؾۜٵڂۥٲڣڲڸؽؙۉ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) وبه نه پوښتیدلی شی تاسی له هغو بدیو چی کړی وی مرنږ او (هم داسی) نه به پوښتیدلی کیږو مونږ له هغو بدیو چه کوئ ئی تاسی ووایه (ای محمده!) چی جمع به وکړی په منځ زمونږ کښی رب زمونږ بیا حکم (فیصله) به وکړی په منځ زمونږ کښی په حق سره او هم دی دی شه فیصله کوونکی شه عالم.

تفسیو: هر یوه ته لاژم دی چی د خپل آخرت فکر او اندیبینه وکری! هیی یو به د بل د قصور او د غلطی محواب نه ورکوی که د داسی صافی خبری له اوریدلو څخه وروسته بیا هم تاسی پر خپل حال د غور او دقت کولو دپاره نه تیاریږی نو په یاد ئی ولری چی مونډ پر تاسی د حجت اتمام کړی دی ـ او د حق خبره مو در رسولی ده ـ اوس تاسی به په خپله د خپلو اعمالو محواب ورکوئ او پر مونډ هیڅ قسم ذمه واری نه ده عائده ـ او نه په دغسی یو حالت کښی به زما او ستاسی په منځ کښی کومه وسیله او واسطه پاتی وی. د الله تمالی د لقاء او رضاء د حصول لهاره هر یوه ته به بیاه یوله وکړی! ـ محکم چه الله تمالی به کرد (تول) مخلوقات سره یو محای او هر یوه ته به بیله بیله برابره سزا او جزاء سم له عدله او انسانه سره ورکوله کېږی.

## قُلُ ارُونِيَ الَّذِينَ الْحَقْتُو بِهِ شُرَكًّا ءَ

ومن يقنت (٢٢) سبا (٢٤)

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه راوشیی ماته هغه (معبودان) چی پیوست کړی دی تاسی له دغه (الله) سره شریکان ؟ (په عبادت کښی)

تفسیو: یعنی لد خو ئی راوړاندی کرئ! چه دغه کوم یو موجود دی چی د الله تعالیٰ په الوهیت کښی مداخله او مشارکت لری ؟ چی مونډ ئی هم وګورو چی په هغو کښی څه صلاحیت شته؟ او د کومو اختیاراتو خاوندان دی؟ آیا تاسو به مونډ ته د تیډو (ګټر) دغه له خپله ځانه توړلی او تراشلی بتان راوړاندی کوی؟.

## كَلَّابَلُ هُوَاللهُ الْعَزِيْزُ الْعِكِيُدُ®

نه ده داسی (او هیڅوک لایق د شرکت نه دی له الله سره)، بلکه هم دغه الله دی به غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیو: یعنی له سره به تاسی داسی کوم موجود او هستی نشی راوپاندی کولی. په دغو اوصافو سره موصوف ذات خو یواځی الله تعالیٰ دی چی واحد احد \_ زبردست \_ قادر \_ قاهر \_ غالب او د اعلیٰ درجی حکمت قدرت علم او حکم خاوند دی او گرد (ټول) د هغه په مقابل کښی مغلوب او مقهور دی.

## وَمَا السَّلَنْك الاكافَّةُ لِلتَّاسِ بَشِيُواوَّتِن يُواوَّلِيَّ ٱكْتُوالتَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ©

او نه ئی لیږلی مونږ ته مګر په دی حال کښی چی جامع ئی خلقو ته زیری ورکوونکی (د جنت مؤمنانو ته) او ویروونکی (له دوزخ کفارو ته) ولیکن اکثر خلق (له کفارو) نه پوهیږی (په فضائلو ستا او په رذائلو خپلو)

تفسیو: دغه ئی د توحید سره د رسالت ذکر وکړ ـ بعنی ستاسی فرض او ستاسی له بعثت محخه غرض دا دی چی نه یواځی عرب بلکه د دنیا ګرد (تول) خلق تاسی له نیکیو او بدیو څخه مطلع کړی چی دغه تبلیغ مو تاسی وکړ هغه کسان چی خپل ځانونو ئی پری نه دی پوهولی دوی پوهیږی او پوه سری خو خپله نفع او نقصان سنجوی او هرومرو (خامخا) ستاسی خبری منی. هو! مگر په دنیا کښی د جاهلانو او ناپوهانو کثرت دی د دوی په ماغزو کښی چیری د ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

دی خبری ځای او ګنجائش شته چې د داسې کاری خبری قدر وکړی.

## وَيَقُولُونَ مَتَى هِنَاالُوعَدُانِ كُنْتُوطِيوَيْنَ®

او وائی (کفار له ډیره جهله) کله به وی دغه وعده (د عذاب) که چیری یئ تاسی رستینی (په دی کښی چی عذاب به راشی نو رائی ولی!).

تفسیو: یعنی له هغی ګرئ او ساعت څخه چی تاسی مو درګرده ویروئ هغه به کله راځی؟ که دغه خبره رښتیا وی نو ژر ئی راوله! او راښکاره ئی کړه!.

## قُلُ لَكُمُ وِيِّيْعَا لُاكِنُو لِلْ تَسْتَا خِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَّلِ تَسْتَقُومُونَ ٥٠

ووایه (ای محمده دوی ته) چی (مقرره) ده تاسی ته وعده د یوی ورځی (په نازلیدو د عذاب) چی نه به وروستی کیږئ له هغی (ورځی) یو ساعت (قدر) او نه ړومبی کیږئ تاسی (تری).

تفسیو: یعنی مه وار خطا کیږی؟! د هغی ورځی د راتک وعده چی له تاسی سره شوی ده هغه ضرور راتلونکی ده او کله چی وخت راشی نو د یوی شیبی په اندازه به هم چاته وار فرصت نه ورکوی. نو د دغه ژر غوښتلو او شور او شر نښلولو په ځای د دغی خبری فکر تاسی ته ضروری دی چی د هغه وختی د راتللو څخه په خوا ورته څه تیاری وکړئ!.

# وَقَالَ الَّذِينَ كَفَن وَالَّن تُوْفِي بِهِنَا الْقُوْانِ وَلا بِالَّذِي بَنِي يَدَيُهِ \*

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی له سره به ایمان رانه وړو مونړ په دی قرآن (چی محمد ته راغلی دی) او نه پر هغه کتابونو چی راغلی دی په خوا له دی (قرآنه)،

تفسیو: یعنی منکران وائی مونی نه قرآن منو او نه نور هغه پخوانی کتابونه لکه توریت انجیل زبور چی تاسو ئی آسمانی کتابونه ګنئ ـ دغه ګرد (ټول) سره هم هغه یو ډول (قسم) او یو شان خبری کوی ـ د دوی په هر یوه کښی چی وګورئ هم هغه د حساب ـ کتاب ـ قیامت ـ شفاعت ـ ثواب ـ او عقاب او د توحید او رسالت قصی او افسانی دی. حال دا چی بیخی مونږ د دغسی شیانو منونکی نه یو ـ او نه یری یقین او باور لرو (العیاذ بالله). ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

## وَلَوُ تَرَى إِذِ الظّلِمُونَ مَوْقُونُونَ عِنْدَارَةِ مُ أَيْرُجِعُ بَعَضُهُمُ الِي بَعِن إِلْقَوْلَ

او که ووینی ته (ای محمده په آخرت کښی) کله چی دغه ظالمان ودرول شی په نزد د رب د دوی (دپاره د حساب) چی اړوی به ځینی د دوی له ځینو نورو سره خبره (داسی چی)

تفسیر: یعنی هم هغسی چی د مغلوبیت او ناکامی په اوقاتو کښی بالعموم داسی پیښی واقع کیږی چی ناکامان د پر والی او مغلوبی اسباب او وسائل یو پر بل اړوی او یو سری خپل مسولیت پر بل سری اچوی هم داسی په محشر کښی به کفار یو پر بل خپل بار غورځوی او غواړی چی مجرم او ملزم ئی کړی چی د هغه تفصیل داسی فرمائی

## يَقُولُ الّذِينَ اسْتُضْعِفُو الِلّذِينَ اسْتَكَبُووْ الْوَلّا اَنْتُو لَكُنّا مُؤْمِنِينَ ©

وبه وائی هغه (تابعان) چی ضعیف گڼلی شوی ؤ هغو (متبوعانو) ته چی تکبر به ئی کاوه چی که نه وی تاسی (منع کوونکی مونږ لره له ایمانه) نو خامخا وو به مونږ مؤمنان (نو خامخا وینی یو کار ډیر سختی او دغه محذوف «لو» جواب دی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی په دنیا کښی له ښکتو طبقاتو څمنی شمیرلی کیدل او د نورو مشرانو متابعت به ئی کاوه دوی به پر خپلو دغو مشرانو او غتانو الزام اړوی او وائی به چی مونږ ستاسی له لاسه په دغه غم او مصیبت کښی ککړ او اخته شوی یو که ستاسی لمسون او ممانعت نه وی مونږ به ضرور د انبیاؤ خبرو ته غوږ ایښود او په دغه عذاب به نه اخته کیدو.

## قَالَ الّذِينَ اسْتَكُمُرُوالِلّذِينَ اسْتُضْعِفُوۤااَعَیٰ صَدَدُنكُوْعِنِ الْهُدُای بَعُدَادُجُآءُکُوْبَلُ کُنْتُوْمُجُرِمِینَ ۞

وبه وائی هغه (متبوعان) چی تکبر به ئی کاوه دپاره د هغو کسانو چی

ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

عاجزان کړی شوی وو آیا مونږ منع کړی مو وئ تاسی له سمی صافی لاری پس له هغه چی راغلی ؤ. (دغه هدایت) تاسی ته (نه دی داسی) بلکه وئ تاسی یه خپله مجرمان (کافران).

تفسیر: یعنی کله چی تاسی ته حقه خبره ورسیده او پری وپوهیدئ نو بیا مو هغه ولی ونه منله؟ آیا موند په زور او زیادت سره ستاسی زړونه د ایمان او ایقان له قبوله اړولی ؤ ؟ پر تاسی دغه لاژم ؤ چی په دغه مورد کښی مو د هیچا خبرو ته غوږ نه کیښوده او هیڅ پروا به مو نه وی کړی او هرومرو (خامخا) به مو حق قبلولی اوس خپله ګناه او جرم په نورو ولی غورځوئ؟.

## ۅؘۘۊٞٵڶٳڷڒؠؽڹٳۺٮؙڞؙۼؚڡ۠ٛۅ۫ٳڸڷٳؽڹٵۺؾۘػڹٛۯۏٳڹڷڡٙڬۘۯٳڲؽڸ ۅٵڶؠۜٞٵڔٳۮ۫ؾؘٲٛڡٛۯؙۏؽؘڹۧٵڹٛ؆ػڡؙٛڔؘۑڶڮۅۏۼؘۼۘػڶڸؘۿٙٲۮؙڎٵڎ

او وبه وائی هغه کسان چی عاجزان ګڼلی شوی وو هغو (رئیسانو) ته چی تکبر به ئی کاوه بلکه دا فریب (ستاسی ؤ) د شپی او د ورځی کله چی امر به کاوه تاسی مونږ ته (هر وخت داسی ) چی کافران شو مونږ پر الله او پیدا کړو مونږ دغه (الله) ته شریکان،

تفسیر: یعنی بیشکه چی تاسی په زوره موند نه وی منع کړی مګر د شپی او د ورځی په مکر او فریب او په هر ځای فریب او په هر وخت او په هر ځای کنیب او په هر وخت او په هر ځای کنبی به ستاسی بدونه او تلقین موند ته هم داسی وو غو موند د انبیاؤ الله له ارشاد سره سم الله تمالیٰ په وحدانیت سره ونه منو بلکه ځینی نور مخلوقات د ده شریک او مماثل وګټو ـ آخر تاسی خو پوهیډئ چی ستاسی دغه د شپی او د ورځی دائمی او متوالی ترغیب او تشویق او لمسونی تر کومی اندازی پوری موند له لاری څخه بی لاری او بر موند ډیر بد اثرات غورځولی دی.

#### وَاسَرُّوا التَّدَامَةُ لَتَنَارَ وَالعُدَابُ

او پته به کړی (دغه تابعان او متبوعان يو له بله) پښيماني خپله کله چې وويني عذاب.

ت**فسیر:** یعنی غمه وختی چی دوی له هولناک عذاب سره مخامخ کیږی تابعین او متبوعین دواړه په خپلو زړونو کښی افسوسونه او ارمانونه کوی او هر یو به دغه محسوسوی چی په رښتیا سره ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

زه مجرم او گناهگار یم لیکن له شرمه به دغه کیفیت یو بل ته نه غرگندوی (ښکاره کوی) او د شدید خوف او اضطراب له امله (وجی) امکان لری چی دوی به هم د وینا قوت او قدرت ونه لری.

#### وَجَعَلْنَا الْأَغْلَ فِي ٓ أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ۗ

او وبه ګرځوو ځنځیرونه (د اور) په غاړو د هغو کسانو کښی چی کافران شوی دی (تابعان دی که متبوعان).

ت**فسیر:** د دوی په غاړو کښی به د فولادو غاړکی او په لاسونو او پښو د دوی کښی به لوی او غټ ځنځیرونه او زولنی لویدلی وی.

#### هَلُ يُغِزُونَ إِلَّامِا كَانُوْ اِيَعُمُلُونَ<sup>©</sup>

آیا جزا به ورکوله شی دوی ته (بلکه نه ورکوله کیږی) مگر خو د هم دغو (عملونو) چی دوی کول (په دنیا کښی).

**تفسیر:** یعنی هر هغه عمل چی مو کړی دی نن هغه د هم دغی سزا په شکل در څرګندی<u>ړی</u> (ښکاره کیږی) نو اوس وریبځ هغه دانی چی مو کړلی دی.

## وَمَاالَكُمُلَنَافِ قَرُيةٍ مِّنَ تَذِيبٍ إِلَّاقَالَ مُتَرَفُوْهَا إِنَّابِمَا اُرْسِلْتُوْرِيهِ كِنُوْرُونَ®

او نه وو لیږلی مونړ په هیڅ کلی (او ښار) کښی هیڅوک ویروونکی (له عذابه) مګر ویل به خوشاله (ماړه او مشرانو خلقو) د هغه (قربی) چی بیشکه مونږ په هغه څه چی رالیږلی شوی ئی تاسی په هغه شی کافران (منکران) یو.

تفسیر: په دغه سره رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی او اطمینان ورکړی شوی دی چی تاسی د معظمی مکی د رؤساو او غتانو د غاړه غړولو او سرکشی مخخه مه مغموم او مه خفه کیږئ! په هره زمانه کښی د انبیاؤ الله په مخ کښی هم داسی بد بخت رؤسا۔ او مشران په مخالفت سره دریدلی دی. د دولت او ثروت نشه او د عزت او اقتدار غوښتلو جذبه د انسانانو

سترګی ړندوی او دوی پر دغه باعث کوی چی د هیچا په مقابل دی ښائی غاړه کښینېږدی او د کشرانو په مجلس کښی کیناستل ځان ته عیب وګڼی نو ځکه د انبیاؤ ړومبی متبعین به عموماً هم دغه مسکینان او ضعیفان و کما ورد نی حدیث هرقل.

## وَ قَالُواْ خَنُ ٱكْثُرُ آمُوالُو وَآوُلادًا أَوْمَا خَنُ بِمُعَدَّبِينَ۞

او ویل به دوی چی مونږ ډیر یو (له تاسی) له جهته د مالونو او د اولاد او نه یو مونږ په عذاب کړی شوی.

تفسیو: یعنی معلوم شو چی الله تعالیٰ له موند ځنی راضی او خوښ دی که نه دومره مال او اولاد به ئی موند ته ولی راکوو؟ کله چی الله له موند څخه خوښ وی نو مونډ د هیڅ یو آفت څخه نه ویریډو ته چنی (بیکاره) مونډ له عذابه ډاروی.

## ڠؙڵٳڽۜڔٙۑٚؽؽۺؙڟٳڸڗۯ۬ۊؘڸؠٙڽؙؾۜؿٵۧ؞ٛۅؘؽڠ۬ڽۯۅٙڸڮڽۜٱڰ۬ڗۘٛ التَّاسِ ڶٳؽۼؖػؠؙۅؙؽؘ<sup>ڞ</sup>

ووایه (ای محمده دوی ته) چی بیشکه رب ځما فراخوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی او تنګوی ئی (پر هر هغه چا چی اراده وفرمائی) ولیکن اکثر خلق نه پوهیږی (چی دا استدراج دی).

تفسیو: یعنی د رزق وسعت یا ضیقت د الله تعالیٰ د خوښی یا د ناخوښی دلیل له سره نشی کیدی . آیا نه گورئ چی په دنیا کښی څومره بداخلاقان ـ شریران ـ دهریان او ملحدان مزی او چرچی کوی حال دا چی هغو ته هیځ یو مذهب هم ښه نه وائی. او ډیر متقیان ـ او مخلصان ـ د الله تعالیٰ نیک او خالص بندګان ظاهراً اوپی تړی بربنډ دی. نو معلوم شو چی دولت او افلاس ـ د رزق تزئید ـ یا تقلیل د هیچا د محبوب او مقبول توب عند الله دلیل نه دی. دغه معاملات خو پر نورو هغو مصالحو او حکمتونو مبنی دی چی پری یواځی پاک الله پوهیږی مگر اکثر خلق پر دغه نکته نه پوهیږی.

ومن الدليل على القضاء وحكمه

بؤس اللبيب وطيب عيش الاحمق

د قضأ قدر پر حكم بوله دغه يو مثال

چی پوهان وی په جنجال ـ ناپوهان وی ډیر خوشال

## وَمَاۤاَمُواۡلُكُوۡ وَلَآاُوۡلِادُكُوۡ بِالْكِيۡ تُقَيِّ بُكُوۡ عِنْدَنَا زُلُغَىٰ ۖ اِلْاَمۡنَامَٰنَ وَعَمِلَ صَالِعًا ۖ

او نه دی دغه مالونه ستاسی او نه اولاد ستاسی داسی څیز (خصلت هغه خصلت) چه نژدی کوی تاسی په نزد زمونږ نژدی کول مگر (نژدی کوی له تاسی) هر هغه څوک چی ایمان راوړی او کړی ئی وی ښه (عملونه)

تفسیر: یعنی د مال او د اولاد کثرت نه د الله تعالیٰ د قرب علامت دی لکه چی په پاس آیت
کبیی تیر شو او نه د الله تعالیٰ د قرب حاصلولو سبب دی. بلکه بالعکس د کفارو په حق کبیی
د دغو شیانو تزئید او تکثیر د دوی د بعد او د لریوالی سبب گرځی. هو! که مؤمنان خپل مال
او دولت په خبریه و امورو کبی ولکوی یا خپل اولاد ته به تعلیم او تربیه ورکړی او به ئی اهل
او صالح وپالی ـ نو دغسی مال او اولاد په یوه درجه د الله تعالیٰ د قرب وسیله گرځی. په هر
حال د الله تعالیٰ په دربار کبی د مال او د اولاد څه پومتنه نه کیږی بلکه هلته محض د ایمان
او د صالح عمل پومتنه کیږی. اللهم اوزقناه و وفقنابه!

## فَاوُلِيكَ لَهُمُ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَاعِمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفْتِ المِنُونَ ®

پس دغه (مؤمنان چی دی) شته دوی ته جزاء دوچنده په سبب د هغه (نیکیو) چی کړی دی دوی او دوی به په مانیو (د جنت کښی مطمئن) مأمون وی (له هر آفته)

تفسیو: یعنی پر یوه نیک کار د هومره اجر او ثواب استحقاق چه لری له هغه محخه به زیات بدل وررسیږی. اقلا لس چنده او که زیات وی تر اوه سوه چنده بلکه که الله تعالیٰ اراده وفرمائی له هغه محخه به هم هومره دیر اجر او ثواب ورپه برخه کوی چی بیحده او بیحسابه وی هم وَاللهُیْطُونُایُنَیِّمُثَالُواللهُوَاسِمُّوَائِیُمُ ﴾ (د البقرة ۳۱ رکوع) دلته له «ضعف» څخه مطلقاً زیادت مراد دی.

# وَ الَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِنَ الْيِتِنَامُعْجِزِينَ الْوَلِيكِ فِي الْعَنَابِ مُحْفَعُونَ @

او هغه کسان چی سعی کوښښ کوی په (ابطال د) آیتونو زمونږ په دی حال کښی چی عاجز کوونکی وی زمونږ (په زعم خپل) دغه کسان په عذاب (د دوزخ کښی) حاضر کړی شوی به وی.

تفسیر: یعنی هغه بدبختان چه د الله تعالیٰ د آیتونو تردید کوی او پر هغو طعنی وهی او د خلقو مخ له هغوی محنی ایوی او داسی دعوی کوی چه مونیر الله تعالیٰ او د هغه رسول مغلوب او عاجزوو دوی تول به په عذاب اخته کیږی او د الله تعالیٰ په مخ کښی به حاضر کړی شی او هیڅ یو به له دوی محنی د الله تعالیٰ له نیولو څخه نه خلاصیږی او نه به چیری تبنتیدی شی.

# قُلُ إِنَّ رَبِّىُ يَكْسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِمٍ وَيَقُدِرُ لَكُ ۗ وَمَا اَنْفَقُ تُوْمِّنُ شَيْءٌ فَهُوَ يُخْلِفُكُ وَهُوَ حَيُرُ الرِّيْ قِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه رب زما فراخوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی له بندګانو خپلو او تنګوی ئی ورته (چی اراده وفرمائی امتحاناً) او هر هغه څه چی لګوئ ئی تاسی (په لاره د الله کښی) له کوم شی څخه (ډیر وی که لړ) پس هغه (الله) عوض درکوی د هغی او هم دغه (الله) خیر غوره د روزی ورکوونکیو دی.

تفسیر: دغه ئی مسلمانانو ته اورولی دی هغه وجوه چی تاسی ئی په خیریه و امورو کښی لگوئ د هغو د لگولو په وخت کښی له تنگسی او افلاس څخه مه ویریږئ. له صرف کولو څخی سناسی رزق نه کمیږی ـ هغه شی چه تاسی ته مقدر او مقرر دی هغه هرومرو (خامخا) دررسیږی ـ الله تعالیٰ په خپل حکمت او مصلحت هر چائه چی د هومره شی د اعظاء اراده وفرمائی ورکوی ئی په هغه کښی ستاسی له صرفولو او نه صرفولو څخه هیڅ فرق او توپیر (تفاوت) نه واقع کیږی. بلکه په خیریبوو امورو کښی د اموالو له لگولو څخه برکت په کښی لویږی، الله تعالیٰ د هغه عوض درکوی ـ اعم له دی چی د مال په صورت وی یا د قناعت یا د قلبی غناء په شکل وی. په آخرت کښی د هغه د بلل درسیلو خو یو حتمی امر دی. الغرض د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیڅ یو شی تقلیل او کمی نشته. مسلمانانو ته ښائی چی له الله تعالیٰ سره تل حسزالظن ولری او د الله تعالیٰ د مرضی په مقابل کښی د فقر او فاقی اندیښنه په زړه کښی رانه وړی «ولا

تنبیه: په آیت کښي ګواکي دی لوری ته هم اشاره کړی شوی ده هم هغسي چې په دنیا کښي د

فقر او غناء او تنگسی او ارتوالی له پلوه د خلقو احوال متفاوت دی په آخرت کښی به هم د ثوابونو او عذابونو د مراتبو په اعتبار هم داسی توپیر (فرق) او تفاوت موجود وی.

# وَيَوْمَ يَخْتُرُوْهُ مَبِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَإِكَةِ اَلْهُولُ الْعِالِيَاكُو كَانُوا يَعْبُدُونَ ۞

او (یاده کړه) هغه ورځ چې (الله) ټول به کړی دوی ګرد (ټول) بیا به فرمائی (الله) ملاتکو ته آیا دا هغه ګمراهان دی چې خاص تاسی ته (بی له الله) ؤ (یه دنیا کښی) چې عبادت به ئې کاوه؟.

تفسیو: زیاتو مشرکانو به پرښتو ته د الله تعالیٰ لونی ویلی، ډیرو مشرکانو به د دغو پرښتو 
هیکلونه پخپل انکل سره جوړ کړی وو او هغو ته به نی عبادت کاوه بلکه ځینو لیکلی دی چی 
د اصنامو عبادت ابتداء ملائکو له عبادت څخه شروع شوی دی. او (عمرو بن لحی) دغه قبیح رسم 
له (شام) څخه (حجاز) ته راوړی دی په هر حال په قبامت کښی د کفارو د اورولو دپاره به له 
پرښتو څخه داسی سوال فرمائی آیا دغو خلقو به خاص تاسی ته عبادت کاوه ؟ سائی له دی نه به 
دا مطلب وی چی تاسی خو دوی ته څه نه وو ویلی؟ یا تاسی خو له دوی د دغه عبادت څخه نه 
نی خوشال شوی؟ لکه چی له حضرت مسیح علیه السلام څخه به هم داسی سوال کیږی 
گڼتگنائیالی اینونون کی الکیوی (المائدة د (۱۱) رکوع) ۱۱۱ آیت او جزء ۱۸ د فرقان د 
سورة په (۲) رکوع ۱۷ آیت کښی راغلی دی 
هی کنتونونو په (۲) رکوع ۱۸ آیت کښی راغلی دی

## قَالُوَاسُبُعْنَكَ اَنْتَ وَلِيُّنَامِنُ دُونِهِمُّ نَبُلُ كَانُوْا يَعْنُبُلُونَ الْجِنَّ ٱكْثَرُهُمُوْ بِهِوَمُّ مُؤْمِنُونَ۞

وبه وائی (پرښتی جواباً) پاکی ده تاته ته ئی مولیٰ (معبود) زمونیو بی له دوی نه (نه ده داسی چی دغه کفار وائی) بلکه وو دوی چی عبادت به ئی کاوه د پیریانو شیطانانو او زیاتره د دوی پر دغو (پیریانو شیاطینو باور کوونکی او) مؤمنان وو (نو منلی به ئی خبری د دوی)

تفسیر: یعنی عرض کوی یا الله! ستا ذات له دی نه پاک دی چی په کومه درجه څوک درسره شریک شی العیاذبالله مونیر به ولی داسی خبری کرو؟ یا له هسی واهیاتو حرکاتو څخه به خوښیږو؟ زمونیر رضاء خو ستا د رضاء تابع ده مونیړ له دغو مجرمانو سره هیڅ علاقه او واسطه نه لرو. مونیړ یواځی خاص ستا فرمان منونکی بندگان او مریان یو خو سره له دی دغو بد بختانو ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

کله زمونږ عبادت کاوه . دوی په حقیقت کښی زمونږ په نامه د شیاطینو په عبادت کښی مشغول وو ـ فیالحقیقت د دوی عقیدتمنی او اخلاص له شیاطینو سره اختصاص لری. شیاطین دوی خپل طرف ته کش کاږی او د ضلالت په لار ئی بالاستمرار بولی . دوی دائماً د شیاطینو په تعقیب روان دی . اگر که ظاهراً دوی د پرښتو یا د کوم ولی نوم اخلی مګر په واقع کښی پرته (علاوه) له شیطان مخخه بل محوک دوی نه منی بلکه محینی د دوی په علایه سره د هم دغه شیطان په بندګی کښی لگیا دی . لکه چی پخوا له دی نه د «الاتمام» د سورت (۱۲) رکوع زمونږ د دغه تفصیل سره لیکلی ده .

## فَالْيَوْمُ لِايَمْلِكُ بَعْضُكُوْ لِبَعْضٍ نَفَعًا وَلَاضَرَّا

(نو الله فرمائی) پس نن ورځ نه لری اختیار ځینی ستاسی (معبودان) دپاره د ځینو نورو (عابدانو) نه د نفعی او نه د ضرر.

تفسیر: یعنی نن د عابدانو او د معبودانو عجز او ناتوانی واضحه شوه، چی هیڅ یو د یوی ذری په اندازه هیچا ته څه ګټه (فائده) او تاوان نشی رسولی د دوی پر هغو معبودانو چی مغرور ؤ او هغوی ئی د خپلو ځانونو دپاره وسیله او شافع ګرځولی ؤ نن ورڅ هغه معبودان له دوی ځنی خپله بیزاری ښکاره کوی.

## ۅؘۘنَقُوْلُ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوُا ذُوْثُوًا عَذَابَ التَّارِ الَّيْقُ كُنْتُوْبِهَا تُكَذِّبُونَ®وَ اِذَاتُتُل عَلَيْهِوَ النُّنَا بَيِّنْتٍ قَالُوامَا لَهُنَا إلَّارَكِلُ يُوْلِيُالَ يَّصُكَّ كُوْعَكَاكانَ يَعُبُّكُ الْإَوْكُوْ

او وبه وایو مونږ دپاره د هغو کافرانو چی ظلم ئی کړی دی وڅکځ تاسی عذاب د اور هغه چی وئ تاسی چی د دی (اور) تکذیب به مو کاوه (په دنیا کښی) او کله چی ولوستلی شی پر دوی آیتونه زمونږ په دی حال کښی چی واضح دی نو وائی نه دی دغه (محمد) مګر یو داسی سړی دی چی اراده لری د دی چی منع کړی تاسی له هغه شی څخه چی وو (داسی) چی عبادت به کاوه پلرونو ستاسی،

تفسیو: دغسی به دوی د رسول کریم صلی الله علیه وسلم په نسبت په خپلو منځو سره ویل چی دغه سری خو نه رسول او نه نبی دی او فقط هم دغومره مقصد لری چی مونږ زمونږ د پلرونو او نیکه گانو له هغه دود (رواج) او دستور او طریقی څخه جدا او بیل کړی چی له قدیمه راهیسی مونږ ته پاتی دی او مونږ ئی حق گڼو او مونږ خپل دین او طریقی ته کش کوی او په دغه وسیله سره خپل ځان حاکم او متبوع او مونږ محکوم او تابع و گرځوی، گواکی دی یواځی خپل حکومت او ریاست غواړی (العیاذ بالله).

#### وَقَالُوامَاهِ نَآاِلَّا إِنَّكُ مُّفَتَرِّي ۗ

او وائی دغه (منکران) چی نه دی دغه (قرآن) مگر یو دروغ دی له خپله ځانه جوړ کړی.

**تفسیر:** یعنی دغه چیری قرآن دی (العیاذ بالله) بلکه د څو دروغو خبرو مجموعه دی چی د هغه نسبت الله تعالیٰ ته کاوه شی.

# وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُو الِلَّحَقِّ لَتَنَاجَأَءُهُمُ ۚ إِنَّ هَٰذَا اللَّهِ عُوسُّمُينٌ ۞

او وائی هغه (منکران د مکی) چی کافران شوی دی حق (قرآن ـ اسلام ـ نبوت) ته کله چی راغی دوی ته نه دی دغه مګر خو دی سحر کوډی ښکاره

تفسیر: یعنی دغه د نبوت دعوی چی د هغه د څو معجزو او خوارقو ښوونه هم کړی شوی ده یا د اسلام دین چی په خپل نزول سره ئی د میره (خاوند) او ښځی او زوی او پلار په منځ کښی بیلتون او تفرقه اچولی ده یا قرآن چی د هغه له فوق العاده تأثیره د خلقو په نړونو کښی فوق العاده اثرات او انفعالات پیدا کیږی د صریح جادو او ښکاره کوډو او سحر څخه ماسواء بل شی نه دی. (العیاذ بالله).

# وَمَاالتَيْنَاهُمْ مِنَّ كُنتُ إِيَّدُانُسُونَهَا وَمَاآلِسُلُنَالِيْمُ مَّلُكَ مِنْ تَذِيْرٍ ﴿

حال دا چی نه دی ورکړی مونډ دوی ته له کتابونو (منزله ؤ څخه) چی لولی دوی هغه (کتابونه) او نه وو لیډلی مونډ دوی ته پخوا له تانه کوم ویروونکی (له جحیمه)

تفسیو: یعنی محض امی وو \_ نه کوم سماوی کتاب د دوی په لاس کښی وو \_ نه په دومره اوږد مدت کښی کوم نبی په دوی کښی مبعوث شوی وو . الله تعالیٰ په دوی کښی داسی عظیمالشان رسول مبعوث او داسی جلیل القدر قرآن ئی ورولیږه چی دواړه ئی عدیم النظیر او بیمثاله دی . نو پد دوی لارم وو چی دوی به دغه نعمت غنیمت کانه! او د الله تعالیٰ د دغه انعام او احسان به ئی زیات قدر کاوه ! خصوصاً چی دوی به پخپله په خوا له دی نه داسی ویل «که په مونږ کښی کوم نبی مبعوث شوی وی یا پر مونږ کوم آسمانی کتاب نازلیدی نو مونږ به هغه مانه او په اطاعت کښی به مو له نورو څخه زیاته جلتی او مسارعت کاوه » اوس چی هغه مطلوب مقصود وررسیدلی دی نو دوی د هغه په مقابل کښی استکبار او انکار کوی. یا ئی دا مطلب چی مونږ دوی ته هیڅ یو کتاب او هادی داسی نه دی لیږلی چی د ده د تعلیم او ښوونی څخه ئی مخالف کومه ښونه او تعلیم کړی وی نو بیا د کوم عقلی او نقلی دلیل په اساس دغه خلق د رسول مخالفت

## ۅؙۘػۮۜۧڹۘۘٲڷڹؽؙؽؘڡؚڽؙۼۘڔؙڸۿؚٷٚۅٚڒٵؠڬٷٝٳڡؙڡۺٛٵۯٮٵٙٵؾؽ۠ڬۿؙۅ ڡؙڴۮۜؽؙٷٳۯۺؙڔڴۜ۬ڡ۬ڰؽڡٛػٵؘڽ؞ؘڮؽؙڔۣۿ۫

او تكذیب كړی وو (د انبیاؤ هم داسی) هغو كسانو چی په خوا ؤ له دوی حال دا چی نه دی رسیدلی (دغه كفار د مكی) لسمی برخی د هغه شی ته چی وركړی مو وو هغوی ته (له قوت او قدرت) پس تكذیب وكړ (هغو پخوانیو) د رسولانو زما، پس څرنگه ؤ انكار زما (په عذابولو د هغو).

تفسیو: یعنی هم هغسی اویده عمرونه ـ جسمانی قوتونه ـ مال ـ دولت عیش ـ عشرت چی هغوی 
ته ورکړی شوی وو د هغه عشرالعشیر هم تاسی ته نه دی درکړی شوی. نو هر کله چی هغوی له 
خپلو انبیاؤ سره مخالفت او د هغوی تکنیب ته ودریدل به وگورئ چی د هغوی آخره خاتمه 
غرنکه شوه؟ او د هغوی گرد (تول) ساز او سامان څنکه ابته (خراب) او بیکاره پاتی شو؟ او د 
الله تعالیٰ منزله عذاب د یوی شیبی له مخی هم معطل نه شو او نه ئی چا مخه ونیوی شوه نو بیا 
تاسی پر څه مغرور او د څه دپاره دومره لوئی او مخان منمی (غرور) کوی؟ آیا په دی نه پوهیوئ 
چی له دغسی وړئ څخه هم داسی شری اوبدلی کیږی؟ او کوچنی سری ته دغسی لویه خبره نه ده 
په کار.

## قُلُ إِنَّهَا آعِظُكُمْ بِوَاجِدَاةٍ ۚ أَنْ تَقُونُمُ اللهِ مَثْنَى وَفُرَادى شُعَّ

## ٮۜؾۜڡؙػۯ۫ۏٲٵٚ؞ٛٵؠڝؘٳڿؠڮؙۯؙؠؚڽۜڹڿۨڷڎٟٙٳڽؗۿۅٳڷٳڹڹؽڗ۠ڰڴۄؙ ڹؽؘڹؽؘؽػؽؙۼۮؘٳۑۺؘۑؽؠ۪۞

ووایه (ای محمده! منکرینو ته) بیشکه هم دا خبره ده چه پند در کوم تاسی ته په یوی خبری سره چی ودریږئ تاسی خاص الله ته دوه دوه او یو یو بیا ښه فکر (او غور) وکړئ چه نشته په دغه ملکری ستاسی کښی هیڅ لیونتوب نه دی دغه (محمد) مکر ویروونکی دی تاسی ته په مخ کښی د عذاب سخت (د قیامت).

تفسيو: يعنى تعصب او عناد يريږدئ! يه انصاف او اخلاص سره د ياک الله يه نامه سم ودريږئ او څو څو تنه سره يو ځای شيځ! او پخپلو منځو کښي سره مباحثه مرکه او مشوره او جرګه وکړئ! او يواځي له خپلو ځانونو سره هم بيل كينځ او ښه فكر ـ دقت او غور وكړئ! چه ستاسي دغه رفيق محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم چه له څلوپښتو كلونو څخه ډير ستاسي تر نظر لاندې حیات او ژوندون کوی او تاسی دغه د گردو (ټولو) حالاتو او له ذری ذری خصوصیاتو څخه ئی د طفولیت مخخه تر کهولت بوری کامل خبردار یئ ـ او د ده بر امانت ـ دیانت ـ صداقت ـ عفاف او يوه تل ترتله قائلان يئ او ښه يوهيږئ چه دی هيڅکله په هيڅ يوه معامله کښي په نفسانیت ـ اغراض او نورو بدو خبرو او اخلاقو ملزم او مشبوه نه دی گرځیدلی نو آیا تاسی په واقعی ډول (طریقه) سره اوس داسی اتکل او گمان یری کولی شئ چه دی (العیاذبالله) بی له کومو موجبه و اسبابو یو ناڅایه لیونی شوی دی؟ او بی سببه ئی ځینی خلق له خپله ځانه سره دښمنان او مخالفان ګرځولی دی؟ آیا کوم یو لیونی داسی د حکمت او مصلحت خبری کولی شي؟ يا كوم مجنون به دغه شان د خپل قوم خير غواړي؟ او د دوى د دنيوى او اخروى فلاح او ترقی دغسی زورور دستورالعمل وروړاندې کولي شي؟ دې ستاسي د مستقبل له ډيرو مهلکو خطراتو او شدیدو آفاتو څخه خبروی څو مو ځانونو تری وژغورئ (وساتی)! او د نورو پخوانیو اقوامو تواریخ در آوروی ـ او یه دلائلو او شواهدو سره تاسی ته د خیر او شر لاری درسیبی ـ چه دغه کارونه د هیڅ یوه لیوني له لاسه نه دې یوره بلکه دغه د هغو اولوالعزمو انبیاؤ له اعمالو څخه دى چې هغوي ته تل ترتله احمقانو او شريرانو د ليونيانو خطاب كاوه.

## قُلْ مَاسَأَلْتُكُوْمِ فَهُو لَكُوْ إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ قَلْ مَاسَأَلْتُكُومُ مِنْ اللَّهِ

ووایه (ای محمده! دوی ته) هر هغه څه چی وغوښتل ما له تاسی له اجرته (په

ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

#### دغه انذار) پس هغه دی هم ستاسی وی. نه دی اجر زما مګر پر الله دی.

تفسیو: یعنی زه د خپل محنت او زیار(کوشش) څه صله له تاسی څخه نه غواډم که ستاسی په خیال کښی داسی راغلی وی چه زه به له تاسی څنی څه معاوضه غواډم نو هغه ټول تاسی له خپله ځانه سره وساتنځ! بیخی هغه ته څه ضرورت نه لرم. زما صله خو د الله تعالیٰ په دربار کښی ده. هغه شی چه زه ئی له تاسی څخه غواډم یعنی ایمان او اسلام هغه یواځی ستاسی د فائدی او ګټی دپاره دی. له دی نه په دغه دعوت او تبلیغ کښی زما څه غرض او مقصد نشته.

#### وَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْعُ شَهِيُكُ®

او هم دغه (الله) ير هر شي باندي سه شاهد (خبردار دي).

تفسيو: يعنى زما رستيا او صداقت او نيت الله تعالىٰ ته معلوم او ښكاره دى.

### قُلُ إِنَّ رَبِّيُ يَقُذِ ثُ بِالْحَقِّ عَكَرُمُ الْغَيُوبِ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه رب زما ویشتل کوی (رالیږی) حق (دین) ښه خبردار دی پر تولو پتو اشیاؤ هم.

تفسیو: یعنی له پاسه وحی نازلیږی ـ او د دین باران اوری دغه موقع ویریا له له لاسه مه ورکوئ! او تری ښه ګټه (نفعه) او فائده واخلئ! په هغه زور او قوت سره چه پاک الله د باطل په سر ویشتل کوی او لری ئی غورځوی له هغه څخه اندازه وکړئ چه وروسته له دی نه به باطل چیری ودریدی شی؟ ضرور دی چه باطل محو او په سوړو کښی ننوځی او په ټولو آفاقو کښی به د حق دین غږ ډیر پورته شی. هغه علام الغیوب پخپل علم او پوهی سره موافق په ډیر مناسب وخت او عین الموقع کښی د باطل د سر د تکولو او لتاډولو دپاره حق نازل کړ ـ ﴿ اِلْمُنْوَنُولُوْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِللَّهِ اَلَّا الْمُؤْمِلُونَا اَلْمُوَاْوْقٌ ﴾

### قُلْ جَأَءَ الْحُقُّ وَمَا يُبُدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُنُ

ووایه ای محمده! دوی ته) راغی حق (قرآن ـ اسلام) او نشی پیدا کولی باطل (معبودان هیڅ شی) او نه نی بیا له سره ژوندی راپاڅولی شی. ومزيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

تفسیر: یعنی حق دین راورسید هغه زور او قوت له سره منع کیدونکی نه دی او حتماً او جزماً غالب او مظفریدی او باطل لائدی او شکته کوی. دروغ کله د رښتیا په مقابل کښی چلیدی شی؟ او باطل عمرنګه د حق په مقابل کښی راتلی شی؟ هغه اوس نه د دریدلو قوت او توان لری او نه د تبتیدلو او داسی ئی وګنئ چی لکه له منځه ورک او تری تم شوی وی. دغه د «جاء الحق» آیت د معظمی مکی د فتحی په ورځ د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر مبارکه ژبه جاری وو.

### ڠُڵؙٳ؈ؘٛڞؘؘؘؘؘڵڶؙؿۢٷؘڷؠؖٵۜٲۻؚڷؙٷڸؽؘڡؙؗؽؙٷٳڹٳۿؾؘۮؠؿؙ ڣؘؚػٲؽؙؿؿٞٳڵڗۜڔٙؠٞٞٳ۫ؾۜۼؙڛٙؠؽڠ۠ۊٙڔؽڽ۠۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری وښوئیدم زه (له سمی لاری په زعم ستاسی) پس بیشکه هم دا خبره ده چه وبه ښوئیږم په (ضرر د) ځان خپل (او زما نقص دی) او که سمه لاره می وموندله نو په سبب د دی به وی چه وحی کوی ماته رب زما بیشکه هم هغه (الله) ښه اوریدونکی دی ډیر رانژدی دی.

تفسیر: یعنی که ما دغه نوی دود (رواج) او دستور له خپله ځانه درولی وی نو تر غو ورځو پوری به وچلیږی؟ په دغه کښی بالاخر ماته نقصان راپیښیږی ـ دنیوی بغض او عداوت به ځان ته کتم ـ خواری ـ زحمت ـ او ذلت به پر ځان اخلم اخروی رسوائی به پر ځان کالم (برداشت کوم) (العیاذ بالله) لیکن که زه پر سعه لاره یم لکه چه په واقع سره هم په سعه صافه لاره روان یم نو بنه ویوهیږئ چه دغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ تائید او امداد ـ او د آسمانی وحی مرسته (مدد) ـ برکت او هدایت دی چه هیڅکله او هیچیری به زما ملکرتوب نه خوشی کوی او تل ترتله به له ما سره وی. زما پاک الله هر شی اوری، او هغه بیخی رانژدی دی. هغه به همیشه له ما سره الطاف او امداد فرمانی او خپل دغه پیغام هرومرو (خامخا) ګردی (تولی) دنیا ته رسوی او پر تولو مخلوقاتو ئی ظاهر او څرګندوی (ښکاره وی) اعم له دی نه چه تاسو ئی ومنئ او که ئی ونه

## وَكُوتُوكَيَ الْذُ فَزِعُوا فَلَافَوْتَ وَالْخِذُوامِنُ مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴿

او که ووینی ته کله چه وویریږی دوی (عندالنزع) پس نه به خلاصیږی په تیښته (له عذابه زمونږ) او وبه نیول شی دوی له ځایه نژدی (له ځمکی قبر ته یا له موقفه اور ته). ومن يقنت (٢٢) سبا (٣٤)

تفسیو: یعنی کفار خو دلته خپله لوئی، تکبر او غرور ښکار کوی مگر هغه وقت به د لیدلو وړ (لائق) او قابل وی چه دغه خلق د محشر ویروونکی مناظر او لم زوونکی مظاهر وګوری او سخت وریږی او د تبتیدلو په فکر کښی ولوپږی، مگر د تیبتی لوری تری ورک وی او هیچری به ونشی خوځیدلی - کله چه د دوی د نیولو او په اور کښی د غورځولو حکم صادر شی نو دوی بی له لتولو او دغی خوا او هغی خوا کتلو څخه سم د لاسه هم هغلته پیدا کیږی بلکه په نهایت آسانی سره علیالغور د حکم د اصدار سره متصل او جوخت نیولی کیږی او د خپلو اعمالو په سزا (هیداد) اخته کیږی،

#### وَّقَالُوٓٳَالْمَتَابِهِ ۚ وَإِنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَّكَانِ بَعِيْدٍ ۗ ٥

او وبه وائی (دا کفار) ایمان مو راوړی دی پر دغه (الله) او له کومه به وی دوی ته نیول (د ایمان یا بیرته گرځیلل دنیا ته) له ځایه لری (چه آخرت دی).

تفسیر: یعنی په دغه وخت کښی به وائی چه اوس مو باور د رسول الله پر خبرو راغی \_ او اوس ایمان راوړو حال دا چه د اوس ایمان به غرنګه وی؟ هغه وخت او موقع ډیره لری لاړه چه ایمان راوړل به مفید او نافع او د نجات وسیله واقع کیده \_ اوس د دوی لاس تر دومره لری ځای پوری چیری رسیدی شی؟ چه له هغه ځایه د خپل ځان دپاره ایمان راوړی \_ مطلب ئی دا دی چه مقبول او منجی ایمان هغه دی چه پخوا له مرګه په هم دغی دنیا کښی د انسان په برخه شی. په اخرت کښی کله چی ګرد (ټول) احوال ګرد (ټول) سړی پخپلو سترګو سره ګوری نو هلته ګرد (ټول) متیقن کیږی. نو هلته به د ایمان راوړلو څه فائده وی؟

### ۅؘۊٙڰؙػڡؘٚۯؙۊٳڽ؋ؚڡؚڽؙۊۜڹؙڵٛٷؘؿؘؿؚؗٷؙؽڔٳڷۼٚؽڣؚڡؚڹٞ؆۫ػٳڹۼؽؠۅ<sup>ڰ</sup>

او په تحقیق کافران شوی وو په الله پخوا له دی نه (په دنیا کښی) او ویشتل به کول دوی په غیب له ځایه لری (د حق ـ صدق او د صواب پر امورو د معاد).

تفسیو: یعنی پخوا له دی نه چه د ایمان راوړلو وخت وو تاسی پر کفر او انکار تینګ ولاړ وئ او هم داسی په خپل خیال او اټکل سره مو نښی، ویشتلی د دنیا په ژوندون کښی به مو تل بی تحقیقه خبری کولی ـ او رښتیا او محققی خبری به مو هیڅ نه منلی اوس د افسوس او ارمان ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

څخه هیڅ شي په لاس نه درځي.

### وَحِيْلَ بَيْنَهُمُ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ

او پرده (جدائی) به واچولی شی په منځ د دوی او په منځ د هغه شی چه ارمان نی کوی دوی (لکه ایمان او اعاده الی الدنیا).

تفسیر: یعنی دهغو شیانو په نسبت چه دوی ئی هیله او ارمان لری مثلاً مقبول ایمان یا نجات یا د دنیا په لوری بیرته ورتگ ـ دنیوی لذائذ، عیش او آرام د دغو شیانو او د کفارو په منځ کښی به سخت سد او مانع وی چه د هغه لامله (له وجی) په دوی له سره تر هغه پوری نشی رسیدی.

#### ؖػٵڣؙڡؚڶؠٳٛۺؙؽٳۼؚؠؗؠؙڝٚؽؘڣۧڷٳڷ۫ؠٛٛؠؙڰٲڎ۬ٳ؈ٛۺڮؚۨؠؚٝ۫ؽؠۣ۞۫

لکه چه کړی شوی وو (دا کار) له سیالانو د دوی سره پخوا له دی نه، بیشکه هغوی وو په داسی شک کښی چه ډیر تردد اچوونکی وو (خلقو ته).

تفسیو: یعنی ړومبی له دی نه له هغو مخلوقاتو سره چی د هم دوی په وضعیت او هیئت تیر شوی دی کومه معامله چی کړی شوی ده له دوی سره هم هغه معامله وکړه شوه ځکه چی هغو خلقو به هم داسی مهملی او بی ځایه شبهی کولی او په داسی بیموردو شکوکو او تردیداتو کښی اخته وو چی دوی ئی له سره مطمئن او په آرام نه وو پری ایښی.

تمت سورة سبأ بفضل الله تعالى ومنه و كرمه وله الحمد

ومن يقنت (٢٢) فاطر (٣٥)

سورة فاطر مكية وهى خمس و اربعون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٥) تسلسلهاحسب النزول (٣٤) نزلت بعد سورة الفرقان د فاطر سورت مكى دى (٤٥) آيتونه او (٥) ركوع لرى په تلاوت كښى (٣٥) او په نزول كښى (٣٤) سورت دى ـ وروسته د (الفرقان) له سورت څخه نازل شوى دى.

#### بِهُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### الحمَدُ وللهِ فَاطِر السَّمَاوْتِ وَالْأَرْضِ

ټوله ثناء صفت خاص (هغه) الله ته دی چې بې له نموني څخه پیدا کوونکي دی د آسمانونو او د ځمکې

تفسیر: یعنی آسمان او ځمکه ئی ابتدا. له عدم څخه وجود ته راوړه ـ حال دا چه له پخوا څخه د دغو علویاتو او سفلیاتو کومه نمونه یا د تخلیق قانون نه و موجود.

#### جَاعِلِ الْمَلَيْكَةِ رُسُلًا

ګرڅوونکی د پرښتو دی رسولان.

تفسیو: یعنی ځینی پرښتی انبیاؤ ته د الله تعالیٰ پیغام رسوی او ځینی نوری د نورو جسمانی او روحانی نظام پر تدابیرو او تشکیلاتو مامورانی دی. ﴿ فَالْمُنْكَرِّاتِ ٱمْرًا ﴾

### اوُلِيَ ٱجْنِعَةٍ مَّتْنَىٰ وَثُلْكَ وَرُلِعُ

(هسی ملائکی) چی خاوندانی د وزرو (متو) دوو دوو او دریو دریو او څلورو څلورو دی

تفسیو: یعنی د ځینو پرښتو دوه دوه متی (یا وزرونه) او د ځینو دری دری او د ځینو خلور وی. د دغو متو او وزرو کیفیت یواځی پاک الله ته معلوم دی یا هر هغه څوک چی لیدلی ئی وی څه راښوولي شي.

#### يَزِيْدُ فِي الْخَلْقِ مَايِشَا أَوْلِ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ قَدِيْرُ ٥

زیاتوی (الله) په پیدایښت کښی هومره چی اراده وفرمائی (د هغو) بیشکه چی الله پر هر شی باندی (چی ځینی ئی دغسی تزئید او تخلیق دی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په هر مخلوق کښی هر هغه عضو او صفت چی اراده وفرمائی سم له خپله حکمته سره زیاتوی پرښتو ته دوه دوه یا دری دری یا مخلور مخلور متبی (وزرونه) هم هغه ورپیدا کړی دی که اراده وفرمائی نو ځینو پرښتو ته له مخلورو ځنی زیات هم ورکوی. لکه چی په حدیث کښی راغلی دی چی حضرت جریل علیه السلام شپږ سوه متونه یا وزورنه لری او له ﴿ بَالِي النَّهُ لِمَاتُكُلٌ ﴾ څخه داسی ونه کنله شی چه ګوندی الله تمالیٰ دغو وسائلو ته مجه ضرورت او احتیاج او ضرورت نه لری او احتیاج لری! پاک الله دغسی وسائلو ته بیخی مجه اوتیا (احتیاج) او ضرورت نه لری او بالنات دی پر هر مخیز باندی به قادر او مقتدر دی. ولی محض د حکمت او مصلحت دپاره ئی د دغو اسبابو او وسائلو سلسله قائمه کړی ده.

#### كَايْفَتْحِ اللهُ لِلسَّاسِ مِنْ رَحُةٍ فَلَامُسِكَ لَهَا \*

هر هغه شی چی پرانیځی الله دپاره د خلقو له رحمت خپل (لکه صحت وسعت) پس نشته هیڅوک بندوونکی د هغه،

تفسیو: رحمت جسمانی وی لکه باران روزی او نور \_ یا روحانی وی لکه انزال د کتابونو او ارسال د رسولانو الغرض هر کله چه الله تعالیٰ پر خلقو د خپل رحمت ورونه وپرانیځی نو څوک ئی ترلی شی؟.

#### وَمَا يُسُكُ فَلَامُرُسِلَ لَهُ مِنَ بَعْلِ ﴿ وَهُوا لَعَزِيزُ الْحَكِيدُونَ

او هر هغه شی چی بند کړی (له عطاء خپلی) پس نشته لیږونکی د هغه (هیڅوک) پس له بندولو د الله او هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسيو: يعنى سم له خپله بالغه حكمته سره د هر شي د كولو او په وجود راوړلو اراده چي

وفرمائی علیالفور ئی کوی او داسی قوی مقتدر \_ غالب او زبردست ذات دی چی هیڅوک د ده د ارادی مخه نشی نیولی.

### يَايَّهُا النَّاسُ اذْكُرُوانِمُتَ اللهِ عَلَيْكُمُ هُلُ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمُ مِن التَّمَاءِ وَالْرَضِ لَاللهُ الاَهُوَ كَانَىٰ ثُوْفَكُون ۞

ای خلقو! یاد کرئ نعمت احسان د الله پر تاسی (چی حیات او روزی او نور ئی درکری دی) آیا شته بل کوم پیدا کوونکی بی له الله (بلکه نشته) هم دغه (الله) روزی دررسوی تاسی ته له (طرفه) د اسمانه (په سبب د باران) او( له محصولاتو د) ځمکی (په سبب د زرغونولو) نشته لایق د عبادت بل هیڅوک مګر هم دی دی پس له کوم جهته ګرځولی کیږئ ( له توحیده شرک ته).

**تفسیر:** یعنی تاسی دغه تول سره منع چی پیدا کول او د روزی د وسائلو او اسبابو برابرول ژوندی ساتل او نور گرد (ټول) د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښی دی نو بیا د معبودیت استحقاق بل شی ته له کومه پیدا شو؟ هر هغه ذات چه حقیقی خالق او رازق دی واقعی معبود او لوی الله هم هغه دی.

## وَانُ يُكِذِّ بُوْكَ فَقَدُ كُذِّ بَتَ رُسُلُ مِّنَ قَبْلِكَ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْوُمُورُ

او که دروغجن وشمیری (دغه کفار ای محمده!) تا پس په تحقیق دروغجن شمیرلی شوی وو ډیر رسولان پخوا له تانه (نو ته هم صبر کوه په شان د هغو) او خاص الله ته بیرته ګرځولی شی ټول کارونه (په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی سره له دومره پوهولو او د حجت د تمامولو بیا هم دغه خلق تاسی دروغجنوی . نو تاسی په دغه سره مه غمجن کیږئ! گخه له نورو پخوانیو انبیاؤ سره هم داسی رویه او سلوک کړی شوی دی. دا کومه نوی خیره نه ده متمصبنیو او مماندینو هیڅکله له خپله ضده او عناده لاس نه دی اخیستی. د دغسی خلقو معامله پاک الله ته وسپارځ! کله چه دوی په آخرت کښی الله تمالیٰ ته بوتلل شی نو الله تمالیٰ به د دغو گردو (تولو) جگرو فیصله صادروی.

### ؘۘۘؽٳؘڲۿٵڶٮۜٞٵ؈ؙٳؾؘۅؘڡ۫ٮٵٮڵۼۅڂڨ۠؋ؘۘڵڒؾؙۼۘڗؿػ۠ٷٲڬؽۅٷٵڶڰۥؙؽٵۨ ۅؘڵٳؠۼؙڗۧٮٞٞڲؙڎڔڸڵڶۼٳڷۼۯؙۅؙۯ؈ٳڽٙٳۺؽڶ؈ؘڷڴؠؙ۫ڡۮڗؙٞڣٲۼؚؖٛڹؙۉٷؙڝۮۊٞؖٳ ٳٮٛؠٚٵڽؽٷٛٳڂؚۯ۫ؠ؋ڸؽڮؙۏؙٮٷٳڝؙٲڞٷٮؚٳڶڛۜۼؽڕ۞

ای خلقو بیشکه وعده د الله حقه ده (چه قیامت حساب کتاب جزا شته) پس خبردار چی نه دی کړی غره نه دی تیر باسی تاسی دغه ژوندون لو خسیس او نه دی غره کړی (تیر باسی) تاسی په (کرم د) الله غره کوونکی (شیطان) بیشکه چی شیطان تاسی ته دښمن دی پس تاسی هم ونیسځ دی (خپل) دښمن بیشکه هم دا خبره ده چه بولی شیطان ډله خپله (ځای د هلاک ته) دپاره ددی چی شی دوی له ملګرو د دوزخ (په آخرت کښی).

تفسیو: یعنی قیامت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی. او علی الیقین تول مخلوقات د پاک الله په مخ کښی حاضریدونکی دی د دغی دنیا پر عیش او نشاط ـ عشرت ـ راحت میلو او چرچو ـ باغ او بهار ډیر مه مغروریږی او مه پری غولیږی او د دغه مشهور دغاباز شیطان په چلونو او فریبونو مه تیروځی ا ککه چی دی ستاسی ازلی دښمن دی او له سره تاسی ته کومه مفیده مشوره نه درکوی او دی تل په هم دغه کوښی او زیار(محنت) کښی دی چی تاسی هم له خپله ځانه سره په دوزخ کښی وفورځوی ، راز راز (قسم قسم) خبری اتری درجوړوی څو تاسی د الله او د آخرت له جانبه غافل کړی . نو پر تاسی لاژم دی چی دغه دښمن خپل دښمن وګڼی ا او د ده خبرو ته غوږ مه پردځا او دغه خبره ورثابته او جوته کړئ چی مونږ له سره ستا په خبرو او لمسولو نه تیروځو او نه ستا د مکاری په جال کښی راتلی شو . او په دغه باندی ډیر ښه پوهیږو چی ته د دوستی په لباس کښی له مونږ سره دښمنی کوی .

ٱڲۜڹؠ۫ؽؘػڡٞۯؙۉٲڷۿؙؙۘۮؙؚۼۮٙٵۻٛۺٙڔؽڽ۠ڎ۫ۉٵٙێڹۣؽٙٵڡؘٮ۬ٚۊٛٵٷؚٛڴؚڶۉٵڵڟۑڶؾ ڵۿؙ؞ٛڡۜۼؙڣڒۊؙٞۊۜٲۼٛڒ۠ڲؠۣؽؗ۞ؙڣؘؽؙڒ۫ؾؽڬڎؙڛؙۏؙ۫ۘٷۼٮڸ؋ۏٞۯڵٲػڛۘڶٵٚۊٛٲڽ ڶڵ۬ڡۘؽۻ۠ڷؙؙڡؽۘؾۺٛٲٷؽۿۮؚؽڞؙؽۺؙٵٛ ٷؘؽۿؚڂۘڝؘٷؾڔٝٳؾٛٳڵڎٷڋؽؠؙڮٵؽڞٮٞٷؽ۞

هغه کسان چی کافران شوی دی شته دوی ته عذاب سخت او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی (او له شیطانه ئی مخالفت کړی دی) او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته مغفرت بښنه او اجر ډیر لوی. آیا پس هغه څوک چی ښائسته کړی شوی وی ده ته بد عمل د ده پس وینی ئی دی ښائسته پس بیشکه چی الله گمراه کوی هر هغه څوک چی اراده وفرمائی (د گمراهی ئی) او سمه صافه لاره ښیی هر هغه چاته چی اراده وفرمائی (د هدایت ئی) پس نه دی ځی (نه دی هلاکیږی) نفس ستا په (گمراهی) د دوی له جهته د افسوسه بیشکه چی الله جل جلاله ښه عالم دانا دی په هغو کارونو چی کوی ئی دوی (نو جزاء به ورکړی دوی ته).

تفسیر: یعنی شیطان چی د هر چا په سترګو کښی خراب کار ښه ورڅرګند (ښکاره) کړی آیا دغه سړی له هغه چاسره برابر کیدی شی چی د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره د خیر او شر په منځ کښي فرق او تميز کولي شي! نيکي نيکه بولي \_ او بدي بده ګڼي \_ کله چې دوی دواړه سره نشی برابریدی نو د دغو دواړو آخره خاتمه او انجام به څرنګه برابر کیدی شی؟ او داسی خیال مه کوئ چی کوم انسان به سره د خپلو رڼو سترګو پر بدو څنګه د ښو ګمان وکړی. د الله تعالیٰ اراده د هر چا به نسبت چی د ده د سوءالاستعداد او سوءالاختیار یه بناء یه ګمراهی او ضلالت تللی ده د هغه عقل به هم هغسی منقلب او یه بل مخ اوری او هر چاته چی د ده د حسر:الاستعداد او حسز:الاختيار د سببه سمه صافه لاره ښيې نو له سره د شيطان له واکه دغه نه دی یوره چی دی له سمی لاری څخه بی لاری کړی یا چتی (بیکاره) خبری او نامناسبه ښوونه ورته وکړی. په هر حال هغه سړی چې په شيطاني اغواوو سره بدو ته ښه او ښو ته بد وائي او په زهرو باندی د تریاقو ګمان کوی د ده په نسبت داسی توقع نشی کیدی چی ګوندی دی به پر سمه صافه لاره راشي کله چې دغسې نشي کيدې او د هدايت او د ضلالت ټوله سلسله د الله تعالیٰ د مشیت او حکمت تابع ده نو تاسی د دغو معاندینو یه غم او اندیښنه کښی خپل ځان مه ویلی کوئ! او مه یه دوی پسی کریږئ! او مه د دغی خبری حسرت او ارمان کوئ چی دغه بدبختان ولی پر خپلو منافعو او زیانونو نه یوهیږی؟ او ولی حقه خبره نه منی؟ آیا تاسی غواړئ چې په دوی پسې خپل ځان او روح له لاسه وباسځ؟ تاسې د دوی دغه قصه یوی خوا ته پریږدئ! الله تعالیٰ ته د دوی گرد (ټول) اعمال او احوال ښه معلوم او ښکاره دی او بالذات له دوی سره حساب او کتاب کوی او د دوی په نسبت خپله لاژمه فیصله صادروی تاسی مه خفه او مه غمجن كيدئ!

### والله الّذِي ٱرسَل الرّياح مَنتُ يُرسَحُ أَبّا هَمُقَناهُ إلى بَلَدٍ مَّيَّتٍ فَأَكْمَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ

## بَعُدَا مَوْتِهَا كَذَالِكَ النَّشُونُ

او الله هغه (مطلق قادر) دی چی لیږلی ئی دی بادونه پس راپورته کوی (بادونه) وریځی پس راکاړو مونږ دغه وریځی هغه کلی (ځمکی) مړی (وچی کلکی بی وښو) ته پس ژوندی کوو مونږ په هغو (اوبو) ځمکه پس له مړوالی (وچوالی) د هغی هم داسی به وی حال د بیا ژوندی پورته کیدلو هم.

تفسیو: یعنی د الله تمالیٰ په حکم د هواؤ په وسیله وریځی پورته شوی او په هغی سیمی رقبه کنی چی مره وچه کلکه پرته وه یعنی هیڅ واښه ، کښت (فصل) او شینکی په کښی نه ؤ ـ او له اتو خواؤ نی دوړی او غبار پورته ؤ . د باران د اوبو له سببه په کښی ساه ولویده . هم داسی وګنوغ چی الله تعالیٰ به تاسی هم وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅوی . په روایاتو کښی راغلی دی «څه وخت چی الله تعالیٰ د مړیو د بیا ژوندی راپاڅولو اراده وفرمائی نو له ماتحت العرش څخه به و مخصوص قسم باران واوروی چی د دغه باران په اوبو سره به تول مړی داسی ژوندی لاپاڅیړی لکه چی د پسرلی د معمولی باران په اثر پتنګان او نور مچان او خوځندی د ځمکی له سوریو څخه ووځی سائی چی مزید تفصیلات نی په روایاتو کښی ولیدل شی.

#### مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلْهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴿

#### هر هغه څوک چی وی چی اراده لری د عزت پس خاص الله ته دی عزت ټول

تفسیو: یعنی کفارو نور معبودان محکه د خپلو ځانونو دپاره نیولی و چی ګوندی د دغو معبودانو د الله تعالیٰ په دربار کښی ډیر عزت او پت وی ﴿ وَاتّفَنْدُاْسِوْمُولِاَلْهِاْلِهَالْمُولِّوَالْمُرَحِوَّا ﴾ ١٦ جزء د مریم ه رکوع ۸۱ آیت او ډیرو کسانو له مسلمانانو څخه مخ اړولی و او له کفارو سره ئی خپله دوستی او خپلوی تینګه کړی وه څو په دغه وسیله سره دوی پتمن او باعزت شی ﴿ اِلْدَیْنَیَقُونُونَالْفِیْنِیَ اَدَیْنَادِیْنُ وُونِالْمُویِیْنَ اِنْیَتَوْنَ عِیْنَامُ اِلْوَیَّ قِانَالْهِوَ کَلْهُوَمِیْنِهُ ﴾ جزء ه

د نسای (۲۰) رکوع ۱۳۹۹ آیت نو دغه قسم خلقو ته ئی دغه وروبنودل چی هر هغه انسان چی د دنیا او آخرت عزت غواړی چی مطلق عزیز هم دنیا او آخرت عزایی چی مطلق عزیز هم دی دی. او د الله تعالیٰ له اطاعت او یادولو څخه اصلی پت او عزت میسر کبیی. د گردو (ټولو) اعزازونو مالک همغه واحد احد الله دی. هر هغه څوک چی عزت مومی یا ئی موندلی دی د هم دغه الله له خزائنو څخه ورته رسیدلی دی یا به ورورسیږی.

#### إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكِلُوُ الطِّيبُ

خاص هم دغه (الله) ته پورته خیژی خبری پاکی (یعنی مقام د قبول او رضاء د ده ته)

تفسيو: يعنى پاكيزه كلام ذكر الله، دعاء ، تلاوةالقرآن ، د علم او نصيحت خبرى دى چى دغه كرد (تول) شيان د رب العزت دربار ته ورخييرى ـ او د قبول او اعتناء عزت حاصلوى.

#### وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرِفَعُهُ ﴿

#### او عمل صالح نیک پورته کوی. دغه (خپل عامل او عزتمن کوی ئی)

تفسیو: د پاکیزه و کلامو (ذکر الله) او نورو ذاتی اقتضاء هم دا ده چی پاس خبری. له هغه سره که نور صالحه اعمال وی نو د هغه په طفیل او وسیله هغوی هم پاس ورخیژی ـ او هغه ته زیات قوت ـ نشاط او تازگی ـ رفعت او عظمت بنهی. نبه کلام ته بی له نبو کارونو پوره د رفعت شان نه حاصلیږی. ځینی مفسرین د ﴿ وَلَهَنَاللَمَالِهُمُرَّفَقُهُ ﴾ د ضمائرو مرجع سره بدلوی او داسی معنی تری اخلی چی نبه کلام نبه کار لوړ (اوچت) او پورته کوی. دغه هم درست دی چی ځینو خلقو د (رفع) ضمیر د الله تعالیٰ په لوری اړولی دی یعنی الله تعالیٰ صالحه اعمال لوړوی (اوچتوی) او د قبول تر معراج پوری ئی رسوی. په هر حال غرض دا دی چی نبه کار او بی خبری دواړه علو او رفعت غوبتونکی دی لهذا هر هغه سری چی د الله تعالیٰ د عزت طالب وی دغه عزت او رفعت دی د دی په وسیله حاصل کری.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی عزت د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی دی. ستاسی ذکر او به کار پاس خیټری، کله چی خپل حد ته ورسیږی نو هلته پر بدی پوره غلبه حاصلوی. کفر به دفع کیږی او اسلام به معزز شی » او د مکارانو ګردی (ټولی) حیلی او پلمی (تدبیرونه) به عبث او بیکاره کیږی.

## وَ الَّذِيْنَ يَنَكُونُونَ السَّيِت الْتِ لَهُ وْعَنَاكِ شَوِيْدٌ وَمَكُولُولَ إِلَهُ وَ يَبُورُ ©

او هغه کسان چی جوړوی (تاته د قتل ـ حبس ـ نفی) مکرونه ناکاره شته دوی ته عذاب ډیر سخت او مکر فریب د دغو ( قریشو چی دی ستا په باب کښی) هم هغه فاسد باطل هلاک دی.

تفسیو: یعنی هغه کسان چی بد تدابیر جوړوی او د حق په خلاف تل په حیلو او یلمو

(تدبیرونو) جوړولو کښی مشغول او لگیا وی بالاخر ناکامه کیږی ـ او ضرور تاوان مومی. وگورئ قریشو په «دارالندوة» کښی سره جرګه او پر دغی خبری ئی ترون و کړ «ښائی چی رسول الله دی یا ووژلی شی ـ یا دی بندی کړی شی ـ یا دی له ملکه د باندی وشرلی شی » د دغی فیصلی نتیجه داسی شوه چی د «بدر» د غزوی په وخت کښی هم دغه خلق له خپله وطنه د باندی وویستل شول ـ او هم دوی د مسلمانانو له لاسه ووژلی شول او د «بدر» په قلیب او کوهی کښی د تل دپاره قید کړل شول.

### ۅؘٳٮڵۿڂؘڶڡۜٙڵؙۄؙۺۣٚؿؗڗٵۑؚ ٛڗ۫؏ۜ؈۫ؗؿ۠ڟڡٙڐٟ ؾٚ؏ۜڿۜڡؘڴۮؙٳۯ۫ۅٳۼؖٲ ۅؘ؆ۼۜؽؚڶؙ؈ؙٳؙؽ۫ؿ۬ۅٙڒؚڗڞؘۼٳڵڒۑؚڡؚڶؚؠ؋

او الله پیدا کری ئی تاسی (یعنی اول ځلی نیکه د تاسی) له خاورو بیا (تاسی اولاده ئی پیدا کړی) له څاڅکی (د منی) بیا ئی وګرځولی تاسی جوړی جوړی (ښځه او میړه (خاوند) دپاره د توالد او تناسل) او نه اخلی حمل هیڅ ښځه او نه ږدی (حمل هیڅ ښځه) مګر په علم د الله سره

تفسیر: یعنی آدم علیه السلام ئی له خاورو مخخه او بیا د هغه نوره اولاده ئی د اوبو له یوه مخاشکی مخخه پیدا کره \_ بیا له نارینه او سنگی شخه ئی جوړه پیدا کره چی له هغو شخه انسانی نسل منتشر او خوریږی. په دغه ضمن کښی د حمل د استقرار له وخته د ووړکی د پیدا کیدلو تر وخته هغه اطوار او ادوار چی تیریږی پر هغو گردو (تولو) باندی الله تعالیٰ عالم دی او هغه داسی پټ او مخفی اعمال دی چی مور او پلار هم پری نه دی خبر چی دننه محه صور، اعمال او تحولات پیښیږی.

#### ۅؘ؆ؙؽۼؠۜۜۯڡؚؽؘ مُُعَبَّرِۊٙڵۯؽؙڡٛڡۜڞؙڡؚؽ۬ۼؙۯؚۘٷٙٳڷڒؽ۬ڮؿ۬ۑۣٝٵؚڷڎڶڸڬؚؖؖڡؘۘڶ اللهيؘڛؽؙڒٛٛ؈

او نشی اوږدیدلی عمر د هیڅ عمر اوږد کړی شوی او نه هیڅ قدر کمولی شی له عمر د دغه (معمر) څخه (یا له عمره د بل معمر څخه یعنی تزئید او تنقیص د عمر نه دی) مګر په کتاب (د لوح محفوظ کښی لیکلی دی) بیشکه دغه (لنډول او اوږدول د عمر) پر الله ډیر آسان دی.

تفسیو: یعنی د هر چا چی هر قدر عمر وی هنه په «لوح معفوظ» کجی لیکلی شوی دی او هنه اسباب او وسائل چی د عمر د او پدیدلو یا د لنډیدلو دی یا دا چی کوم یو به خپل طبیعی عمر ته رسیدی؟ او کوم یو به نم رسیدی؟ دغه تول د الله تعالیٰ په محیط علم کجی موجود دی او پاک الله ته پر دغو تولو جزئیاتو باندی احاطه لرل هیخ اشکال نه لری او الله تعالیٰ ته د گردو (تولو) هماکان ومایکون، جزئی ۔ کلی ۔ او د غیب او شهادت علم له ازله تر ابده او الیماشاءالله پوری حاصل معلوم او شکاره دی نه شائی چه د الله تعالیٰ علم او صفات پر خپل محان قیاس کمری شی، حضرت شاه رحمة الله علیه لیکی «هر کار الله تعالیٰ ته دیر آسان وی لکه د انسان پیدایښت» او رسونه ئی خپل مقدر عمر ته او هم داسی وگئی د اسلام تدریجی پرمختگ او ارتقاء او بالاخر د کفر مقهور او مغلوبیدل».

(او بل له قدرته د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه و اعظم برهانه دغه دی)

### ۅٙڡۜٵؽٮؗٮٚؾٙۅؽاڶؠػؙۯڹؖڟۮٙٵۼۘڶۘڰ۪ٛٷڔٳؾ۠ڛٳٚؠۼ۫ۺۯٳؠ۠؋ۅٙۿۮٳڡؚڷڰ ٳؙۼٵڿٞۏڡٟڽؙڮۣ۠ڵؾٲؙػڵؙۅٛؽؘڬؠٵڟڔۣؾ۠ٳۊۜؿٙٮۛؾڂؙڔؚۼۅٝؽڿڶؽةٞ ٮۜڷۺٮؙۅ۫ؠٙٵ

او نه برابریږی سره هغه دواړه بحرونه سیندونه دا یو خوږ دی تنده لری کوونکی خوندوری ښی هضمیدونکی ښی تیریدونکی اوبه د ده او دا بل تریو دی تریخ او له هر یوه له دغو (دواړو بحرونو سیندونو څخه) خوری تاسی غوښی تازه (د مهی) او راوباسځ (له دغه ترخه سینده) ګاڼه (د مرغلرو او مرجانو) چی اغوندی (او اغوندوی ښځو خپلو ته)

تفسیر: له پاسه د توحید د دلانلو او د قدرت د شراهدو بیان ادامه لری چه په دغه ضمن کښی یوه لطیفه اشاره د اسلام د غلبی په طرف هم کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کفر او اسلام سره برابر نه دی الله تعالیٰ کفر مغلوبوی اګر که تاسی ته به له دغو دواړو څخه فائده دررسیږی له مسلمانانو ځنی دین قوت او غلبه مومی او له کفارو ځنی جزیه او خراج حاصلوی. غوښه د خوړو او د ترخو د دواړو سیندونو څخه وځی یعنی مهی (کب) مګر ګاڼه

ومن يقنت (٢٢) فاطر (٣٥)

(زيور) مرغلری ـ مرجان او جواهر علىالاكثر له ترخه (تريو) سيند څخه ايستل كيږی.

### وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَمْتَغُوا مِنْ فَضُلِم وَلَعَلَّكُوْ تَشُكُرُونَ ®

او (تل) وینی ته بیړی (او جهازونه) په دغه (بحرسیند) کښی تلونکی څیروونکی (د اوبو) دپاره د دی چه طلب کړئ تاسی له فضله د الله (په تجارت کښی) او دپاره د دی چه تاسی شکر وباسځ (په دغه لوی نعمت).

تفسيو: اکثريه لوی لوی او مهم تجارت او سوداګری د جهازونو په وسيله کيږی. له هغه څخه کوم منافع چی حاصليږی هم دغه د پاک الله فضل او مهربانی ده. پر دغو فوائدو او انعاماتو انسان ته لارم دی چه د دغه مالک الملکوت او صاحب الکبرياء والجبروت حمد او شکر اداء کړی!.

### ؽؙۅ۫ڸڿؙٳڷؽؙڶ؈۬ٳڷؠؙؙؙۜڵڔۘۏؽؙٷۼؙٛٳڶؠۜٞٵڒ؈۬ٳڷؽڸ۠ۏؘڛؘڿٞۅؘٳڶۺۧؠؙڛؘ ۅٙڷؘڡۛؠؙڗؙۜٷ۠ٞؿؘڿڔؚؽ۬ٳۮؘۼڸۣؠؙٞڛۺؽ

ننباسی (الله) شپه په ورځ کښی او ننباسی (الله) ورځ په شپه کښی او مسخر په کار کښی ئی لګولی دی لمر او سپوږمی چی هر یو بهیږی (روان دی) تر یوی نیتی په نامه کړی شوی (چی ورځ د قیامت ده)

تفسیر: دغه مضمون پخوا له دی نه په غو ځایونو کښی تیر شوی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د شپی او ورځی په شان کله کفر غلبه مومی او کله اسلام او د لمر او سپوږمی په شان د هر یوه څیز دپاره یو مدت تاکلی (مقرر) شوی دی چه په هغه کښی څه ډیل او ځنډ (تاخیر) وړاندی وروسته نه کیږی. او د حق واضحه او ښکاره غلبه به پخپل تاکلی (مقرر کړی) وخت کښی کیږی.

### ڂڸڬؙؙؙؙؙٳڶڵۿؙۯڲؙۼؙٛۅٞڵۿؙڶڡؙٛڬٛٷٵڷڮؽؾؘؾۮؙۼٛۅؙؾؘڝؽۮڡ۫ؿ؋؆۬ ؽٮؙؽڴٷؘ؈۫ۊڟؚؽڗۣؖ۞

دغه (ذات موصوف په پاس صفاتو) الله دی رب ستاسی خاص هم ده ته دی

ملک باچاهی او هغه (بتان) چی بولی ئی تاسی (ای مشرکانو او عبادت ئی کوی) بی له دغه (الله) نه دی مالکان دوی د نری پردی (چی په زړی) د خرماؤ (کښی پرته وی).

تفسیو: یعنی د هغه لوی ذات صفات چی پاس بیان شول هم هغه نی الحقیقت ستاسی حق الله دی. هغه شیان چی ستاسی له خوا دی د و د تولو علویاتو او سفلیاتو \_ خالق \_ مالک \_ الله دی. هغه شیان چی ستاسی له خوا معبودان درولی شوی دی او تاسو ئی بولی او عبادت ورته کوی د هغو خوارانو با چاهی او خپلواکی چیری بلکه دوی د هغی نری پردی په اندازه هم د یوه شیز مالکان نه دی چه د کجورو (خرمافی) په زړیو پوری نبتی وی.

### ٳڹؘۘؾؘڽؙۘٷۿؙۿڒڵڝۜٮ۫ۼٷٳۮٵٞٷٞٷٷؘٷڛؘؠۼۅ۠ٳڡٵۺؾؘڿٵڹٛۉٳ ػڴٷٷؽۅ۫ڡڒڶؚٛڡؾؽڗؿڴؿ۠ٷؽ؞ٟۺؚۯڮڴٷ

که وبولئ تاسی (ای منکرانو) دغه بتان نه آوری (دغه بتان) بلنه ستاسی او که (بالفرض) وائی وری دوی نو نه به شی درکولی جواب ستاسی (ځکه چی ژبه نه لری) او په ورځ د قیامت به منکران شی دوی په شریک کولو ستاسی (باندی دوی لره سره له الله نه)

تفسیر: یعنی له هغو معبودانو څخه چی تاسی مرسته (مدد) او امداد غواړی او هغه خیهلو محانونو ته وسیله ګڼی دوی ستاسی غږ او بلنه نه اوری ـ او که تاسی ته څه توجه هم وکړی هغه ستاسی په کار نشی درتلی ـ او په درد مو نه خوری بلکه د قیامت په ورځ به دوی ستاسی د دغه شرک څخه په علامیه ډول (طریقه) د خپل تنفر او بیزاری اعلان کوی او د امداد او کومک په ځای به تاسی ته دښمنان ثابت شی.

#### ۅٙ<u>ٙ</u>ڒؽؙؠؚٚٙٮؙڰؘڡۺ۬ڷڂؘؠؚؽڗۣۿٙ

او خبر به نه کړی تا (له حقیقت د دی کار هیڅ خبرؤنکی) په شان (د خبرولو د هغه ښه عالم) ښه خبردار (الله).

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ محنی پر تولو احوالاتو باندی بل محوک جه علیم او خبردار دی؟ هم دغه علیم او خبیر الله تعالیٰ فرمائی چی دغه شرکا ا بیخی چتی (بیکاره) او غلط دی ـ او له سره

ستاسی په کار نه درځی دغسی سمی صافی ثابتی پخی او جوتی خبری بی له الله تعالیٰ نه ـ بل څوک تاسی ته کولی شی؟ او بنولی شی؟.

#### يَآيُهُاالتَّاسُ اتْتُمُ الْفُعَّرَ آءُلِلَ اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَيِمِيُكُ

ای خلقو تاسی فقیران محتاجان یئ الله ته، او الله هم دی دی غنی بی پروا ښه حمد ثناء ویلی شوی،

تفسیو: یمنی تول مخلوقات هم هغه الله جل جلاله ته اړ (مجبور) او محتاج دی او الله جل جلاله هیچا ته او هیڅ شی ته اړ (مجبور) او محتاج نه دی ځکه چه ګرد (تول) محاسن ـ محامد او صفات د ده په محمود او ذی الجود وجود کښی مجموع او موجود دی نو هم دغه الله جل جلاله د بلنی او دعاء وړ (مستحق) او لایق دی او د امداد او استمانت څیښتن (مالک) او مستحق دی چی د خپلو بندګانو هر راز (قسم) دعاء او سؤال اوری او په خوښی سره ئی مستجابوی او که څوک د ده لوی دربار ته خپل عجز ـ نیاز او افتقار نه وړاندی کوی په قهریږی

الله يغضب ان تركت سؤاله

وبني آدم حين يسأل يغضب

له خالقه که ونه غواړی په قهر شي

له مخلوقه چې وغواړي دوي په قهر شي

### إِنْ يَشَا أَيْنُ هِبُكُمُ وَيَانْتِ بِخَلْقِ جَدِيْدٍ فَوَمَا ذَالِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيْزِ فَ

که اراده وفرمائی (الله) د بیولو ستاسی (په هلاک سره نو بو به موځی) او را به ولی نور مخلوق نوی (بدل د تاسی) او نه دی دغه (شړل ستاسی او راوستل د نورو) پر الله محه سخت مشکل.

تفسیر: یعنی که تاسو نمی منع یا نمی نه منع الله تعالیٰ داسی مطلق قادر دی چه تاسی گرد (تول) له منځه ورک کړی او خپل بل مخلوق ستاسی په ځای ودان او ودروی چه من کل الوجوه الله تعالیٰ ته داسی مطیع تابع او حکم منونکی وی لکه چی په آسمانونو کښی پرښتی د ده خالصی او مخلصی بندګانی دی او داسی کول پاک الله ته ډیر سهل او آسان دی. لیکن د الله د حکمت اقتضاء داسی ده چی په ځمکه کښی دغه ګردی (تولی) سلسلی ښائی چی قائمی او جاری وی او په پای (آخر) کښی هر یو د خپلو ښو او بدو اعمالو جزا او بدل ومومی. محو په

دغه ترتیب سره د الله تعالیٰ د ټولو صفاتو ظهور په عمل راشی.

#### وَ لَاتَزِرُوَاذِرَةٌ وِّزْرَاخْرَى وَإِنْ تَکْءُمُثُقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَايُحْمَلُ مِنْهُ ثَنَى ٌ وَلَوَكَانَ ذَا قُرُنِي ۚ

او نه اخلی (هیڅ نفس عاصی) بار د ګناه د بل نفس او که راوبولی دروند باری (بل څوک) بار د ګناهونو خپلو ته وابه نه خیستی شی له هغه څخه هیڅ څیز او اګر که وی (دغه بللی شوی) خاوند د خپلوی هم،

تفسیر: یمنی هیڅوک به خپل د خپلوانو، عزیزانو او اقاربو بار پخپل سر وانخلی او نه به یو د بل د ګناه له پیتی څخه لو څه کم کړی او نه به د بل چا د بللو او غړ کولو څخه څه ګته (نفم) او فائده وررسیږی اګر که ئی ډیر نژدی خپلوان هم وی. ګرد (ټول) خلق به نفسی! نفسی!! وائی هلته یواځی د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره کار چلیږی او بس!.

### إِنْتَمَا ثُنُنِ رُالَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمُ بِإِلْغَيْبِ وَٱقَامُواالصَّلْوَةُ

بیشکه هم دا خبره ده چی ویروی ته هغه کسان چی ویریږی له ربه خپله په غیبو سره او قائموی (سم اداء کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ

تفسیو: یعنی ستاسی له ویرولو څخه هم هغه سری خپله رویه ښه کوی \_ او نفع تری آخلی چی له الله تعالیٰ څخه بالغیب ویریډی \_ او د ده له ویری څخه تل په عبادت کښی لګیا وی \_ د هر چا په زړه کښی چی د الله تعالیٰ خوف او ویره بیخی نه وی \_ نو هغه کله له دغو ویرولو څخه متأثر کیږی.

#### وَمَنْ تَزَكُمْ فَاتَمَا يَتَزَكُّ لِنَفْسِهِ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُو

او هر څوک چی ځان پاک کړی (له شرکه او معاصی) پس بیشکه هم دا خبره ده چی ځان ئی پاک کړ دپاره (د نفعی) د ځان خپل او خاص (طرف) د الله ته ورتله دی (د هر چا).

تفسیو: یعنی هر څوک چی ستا پند او نصیحت واوری او خپل وضعیت اصلاح او ښه کړی نو د ده احسان او منت نه پر تا او نه پر الله تعالیٰ وی. بلکه په دغه کښی په خپله د هم هغه سړی فائده ده ـ او دغه فائده په پوره ډول (طریقه) سره هلته څرګندیږی (ښکاره کیږی) چی د ګردو (تولو) رجوع او بیرته ورتګ الله تعالیٰ ته شی.

### وَمَايَسْتَوِى الْاَعْلَى وَالْبَصِيُرُ۞ وَلِاالظُّلْمُكُ وَلَاالنُّورُ۞ وَلَاالظِّلُ وَلَاالْحُرُورُ۞ وَمَايَسْتَوِى الْفِيْرَاءُ وَلَاالْمَوَاتُ

او نه برابریږی سره ړوند (کافر) او لیدونکی (مؤمن) او نه تیاره (باطل) او نه رنها) (حق) او نه سیوری (ثواب یا جنت) او نه تود باد (عقاب یا دوزخ) او نه برابریږی سره ژوندی (علما) او نه مړی (جهلاء)

تفسیر: یعنی هغه مؤمن چی الله تعالیٰ ورته د زیه سترکی ببنلی دی د حق په رنا (رنم) او د الله تعالیٰ د وحی په پلوشو کښی بی له کوم تکلیفه او زحمته دغه لاره پری کوی \_ او برابر د جنت باغونو او د الله تعالیٰ د رحمت سیوری ته رسیږی \_ آیا له دغسی انسان سره هغه کافر سیالی او برابری کولی شی چی د زیه یوند او د اهواؤ او اوهامو په تیارو کښی حیران سرگردان گرځی \_ او بالاخر نامخاپه او بی تحاشا د جهنم اور او د هغه سخت سوځوونکی تاوده باد په طرف منډی وهی؟ له سره دغه دوایه سره نه دی برابر او که داسی وی نو داسی ویوهیږئ چه مړی او ژوندی سره برابر شول، فیالحقیقت د مؤمن او کافر په منځ کښی له دی نه هم زیات داسی فرق او تفاوت شته چی د یوه ژوندی روغ رمت انسان او د یوه مړی لاش په منځ کښی وی. اصلی او دائمی ژوندون یواځی د ایمان د روح په برکت پیدا کیږی \_ او ماسواء له ایمانی روح څخه بائی ژوندی انسان له زرهاوو مړیو څخه بدتر وگانه شی.

# اِتَّاللَّهُ يُسُمِعُ مَنُ يَّشَأَءُ وَمَا اَنْتَ بِمُسُومٍ مَّسَنَ فِي الْقُبُورِهِ اِنَ اَنْتَ اِلَا نَذِيُرُ

بیشکه چی الله آوروی هر هغه چاته چی اراده وفرمائی (د آورولو ئی) او نه ئی ته (ای محمده!) اوروونکی (د نافع قول) هغو ته چی په قبورو هدیرو کښی دی. نه ئی ته (ای محمده!) مګر ویروونکی (د منکرانو له جحیمه).

تفسیو: یعنی که الله تعالیٰ اراده و کری نو مریو ته ئی هم آورولی شی حال دا چی د دغی خبری قلرت نورو ته نشته هم داسی و گنی چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم کار دعوت \_ تبلیغ \_ پیغام رسول او په خیر او شر باندی پوهول او خبرول دی. که زړه مړی کافران دغه خبری وانه وری نو هغه آورول د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له قوته او قدرته پورته دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کرد (تول) خلق سره نه دی برابر د هر چا په نسبت چی د ایمان د اعطاء فیصله شوی ده هم هغه به د ایمان خاوند کیږی که نه هومره ډیر خلق چی د ایمان هیله (ارزو) او امید و کړی که نی ور په برخه کیږی \_ دغه نی فرمایلی دی چی «نه تیاره نه را زارزو) او امید و کړی کله نی ور په برخه کیږی \_ دغه نی فرمایلی دی چی «نه تیاره نه را زارزو) او تعنی نه تیاره له را زارزو) او روزونکی هغو ته چی په هدیرو کبنی پراته دی. «په حدیث کبنی راغلی دی چی مریو ته سلام واچوځا) او په ډیرو چی په هدیرو کبنی پراته دی. «په حدیث کبنی راغلی دی چی مریو ته سلام واچوځا) او په ډیرو گیایونو کبنی مریو ته خطاب هم کړی شوی دی د دی خبری حقیقت دا دی چی د مړی روح آوری \_ اوری ادی نه نه آخر کبنی تیو شوی دی هاده نه آوری د غه بحثه نی چی په قبر کبنی پرته ده نه آوری» دغه بحث پخوا له دی نه د «نمل» د سورت په آخر کبنی تیر شوی دی هلته دی وکوت شی!.

# ٳٮۜٛٵۯڛۘڬڬڮ ۑٵڬڂقۣؠؘۺؚؽڗٳۊڬۮؚؽڗؙٳۏٳ؈ؙڡؚۧڹؙٲڰڐؚٳڰڒڂؘڰڒڣؽۿٵڬۏؚؽڗٛؖ

بیشکه چی موندِ لیولی مو ئی ته په حق رښتیا (دین) سره زیری ورکوونکی (د جنت مؤمنانو ته) او ویروونکی (له دوزخ کفارو ته) او نه ؤ هیڅ امت مګر چی تیر شوی په هغه کښی کوم ویروونکی.

تفسیو: ویری آوروونکی نبی وی یا د نبی قائم مقام ـ هر څوک چی د الله تعالیٰ د لاری په لوری بلنه وکړی د دی په متعلق د «نمل» د سورت په (؛ رکوع) کښی څه لیکلی شوی دی.

#### وَانُ ثُكِنَّدِبُوُكَ فَقَدُكُنَّ بَ الَّذِيْنَ مِنْ قَيْلِهِمُّ جَمَّاءَتُهُمُّ رُسُلُهُمُوْ بِالْبَيِبَنْتِ وَبِالنَّرُبُرِ وَبِالْكِتْبِ الْمُنِيْرِ ۞

او که دروغجن بولی (کفار) تا (نو مه خفه کیږه ځکه چی) پس په تحقیق دروغجن ئی بللی وو (انبیاء خپل) هغو کسانو چی وو پخوا له دوی نه چی راغلی ؤ دوی ته رسولان د دوی په ښکاره دلائلو (د قدرت) او په صحیفو سره او په کتاب ښکاره کوونکی (د حق او باطل).

تفسیر: یعنی پخوانیو انبیاء الله هم دغه روبنان تعلیمات یا شکاره معجزات له خپلو ځانونو سره راوړی و له هغو ځنی ځینو ته مختصری مختصری صحیفی او ځینو ته لوی مفصل کتابونه ورکړی شوی دی.

### تُحَرِّ أَخَذُتُ الَّذِينَ كَفَرُ وَا فَكَيْفَ كَانَ عَلِيُرِهِ

بیا می ونیول هغه کسان چی کافران شوی ؤ (په سخت عذاب سره) پس څرنګه شو انکار زما (او تغییر د دوی په عذاب سره).

تفسیر: یعنی کله چی له تکذیب څخه دوی مخ وانهړوه نو وګورئ چی د هغوی آخره خاتمه څرنګه شوه؟ ستاسی انجام هم هغسی کیدونکی دی.

### ٱلمُرْسَرَ أَنَّ اللهَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَأَخْرَجْنَابِهِ تَمُرْتٍ عُثَمَّاهًا ٱلْوَافَهَا \*

آیا نه وینی ته چی بیشکه الله نازلی کړی دی له (جانبه) د آسمانه اوبه پس راویستلی مونږ په وسیله د دی (اوبو) میوی په دی حال چی مختلف دی رنگونه د دغو (میوو).

تفسیر: یعنی قسم قسم میوی ـ بیا په یوه قسم کښی رنگا رنگ ثمرات ئی پیدا کړی دی. له یوی ځمکی او له یو اوبو او له یوی هوا څخه د دغومره مختلفو اشیاؤ او انواعو پیدا کول د پاک الله عجیب او غریب قدرت ښکاره کوی.

## وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدًٰ إِبِيْضٌ وَّحُمُرُّ مُنْفَتلِفٌ ٱلْوَانْهَا وَغَرَابِيْبُ سُودُهُ

او ځینی له غرونو (خاوندان د) لاری (ټوټی ټوټی) دی سپینی او سری چی مخالف دی سره رنګونه د دغو (لارو) او (ځینی د دوی) تک تور دی.

**تفسیر:** یعنی سپین هم په څو څو درجو دی کوم ئی تک سپین لکه د مرمر ډیره ـ کوم ئی سپین لکه مالکه او ځینی ئی نسبتاً سپین او سور هم په څو څو درجو او تور هم په څو څو درجو دی ځینی تک تور لکه رانجه او د ډېرو سکاره او ځینی تور لکه د کارغه وزر او ځینی نسبتاً تور. او په ځینو غرونو کښی رنګا رنګه رګونه او لاری شته. ومن يقنت (٢٢) فاطر (٣٥)

#### وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْإِنْعَامِ مُخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ كَذَالِكُ \*

او (هم داسی) له خلقو څخه هم او (هم داسی له نورو) ژوندیو خوځیدونکو او څارویو څخه هم چی سره مخالف دی رنګونه د هغو هم داسی (لکه دغه اختلافات)

تفسیو: دغه کرد (تول) د قدرت د عجائبو او غرائبو تذکره ده. یعنی هم هغسی چی په نباتاتو - جماداتو - حیواناتو کښی راز راز (قسم قسم) او رنگ په رنگ مخلوقات لیدل کیږی په انسانانو کښی هم هره نوعه او صنف سره بیل او جلا (جدا) دی. که د مؤمن په شان کافر هم سمه صافه لاره څان ته غوره کړی او دواړه سره یو شی. او گرد (تول) انسانان یو رنگ ځان ته غوره کړی ـ نو دغه کله امکان لری او له سره نشی کیدی. په دغه سره نی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته اطمینان او تسلی ورکړی ده چی تاسی د مخلوقاتو له اختلافاتو څخه مه خفه کیږئ!.

# إِنَّهَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِ لِالْعُكَلُوُّ الْإِنَّ اللهَ عَزِيْزُ عَفُورُ<sup>®</sup>

بیشکه هم دا خبره ده چی ویریپی له الله څخه له بندګانو د دغه (الله) پوهنده عالمان، بیشکه الله ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه مغفرت کوونکی دی (د خطیاتو).

تفسیر: یعنی نه ویریدونکی بندگان هم شته او د الله تعالیٰ عمنی ویریدونکی هم دی مگر ویریدی همنه کسان چی الله تعالیٰ د عظمت او جلال او د آخرت د بتأ او دوام او د دنیا په فناء او اتمام باندی پوهیدی او د الله تعالیٰ د احکامو او هدایاتو د علم تحصیل کوی ـ او تل د مستقبل په فکر کښی اوسیدی ـ په هر هغه چی دغه پوهه او علم په هره درجه وی په هم هغه درجه به دی هم له الله تعالیٰ څخه ویریدی ـ په هغه کښی چی خوف نه وی هغه فیالحقیقت د دی خبری مستحق نه دی چی ورته پوه او عالم وویلی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کرد (تول) انسانان ویریدونکی نه دی له الله تعالیٰ څخه ویریدل د پوهانو صفت او کار دی ـ او د الله تعالیٰ معامله هم په دوه ډوله (قسمه) ده . الله غالب قوی او زبردست هم دی چی په هره خطاء چی سړی ونیسی نیولی ئی شی ـ او غفور ـ رحیم هم دی که گنهگاران ویښی ببنلی ئی هم شی» نو په دواډو حیثیتو انسان ته ښائی چی د الله تعالیٰ څخه وویریدی څکه چی نفع او ضرر دواډه د الله تعالیٰ څخه وویریدی څکه چی نفع او ضرر دواډه د الله تعالیٰ چی د الله تعالیٰ څخه ویریدی گ

ستنوی (واپس کوی) او ضرر لاحقوی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ يَتُنُوُنَ كِتُبَ اللهِ وَ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْفَقُوا مِنْ اللهِ وَ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ أَنْفَقُوا مِنْ اللهِ وَ أَقَامُونَ اللهِ وَ أَقَامُونَ اللهِ وَ أَقَامُونَ اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ وَ أَنْفَعُونَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

بیشکه هغه کسان چی لولی کتاب د الله (قرآن) او قایموی (تل سم اداء کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ او لګوی (په لاره د الله کښی) ځینی له هغو شیانو څخه چی ورکړی مو دی دوی ته (لګوی ئی) په پټه او په ښکاره امید لری دوی د داسی یوه تجارت چی له سره نه هلاک کیږی.

تفسیو: یعنی هر هغه چی د الله تعالیٰ څخه ویریږی. قلباً او لساناً مسلمان شی \_ او د ده احکام ومنی \_ او د ده کتاب په اخلاص او عقیدت سره ولولی \_ او په بدنی او مالی عباداتو کښی هیڅ قصور او کوتاهی ونه کړی \_ نو دغه مسلمان دی د داسی لوی او زورور تجارت او اعتباری سوداګری هیلمن (ارزومند) او امیدوار اوسی چی له سره په هغه کښی نقص او خساره نه عائده کیږی او د ضرر او تاوان احتمال په کښی نشته. بلاشهه کله چی په خپله الله تعالیٰ د دوی د اعمالو پیرودونکی او اخیستونکی وی نو دی په دغه هیله (ارزو) او امید کښی بیخی حقدار دی او ده سره تر پایه بیخی دی او ده سره تر پایه بیخی دی او ده سره تر پایه بیخی

### لِيُورِقِيهُوْ أَجُورُهُوْ وَيَزِيبَ هُوْمِنْ فَضَلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ۗ

دپاره د دی چی پوره ورسوی (الله) دوی ته اجرونه (د عملونو) د دوی او زیات ورکړی دوی ته له فضله خپله بیشکه چی دغه (الله) ښه بښونکی (د معصیاتو) دی ښه قبلونکی (د احسان د محسنینو) دی.

تفسیو: یعنی ډیر ګناهونه بښی او معافوی ئی او د خورا (ډیر) لږ طاعت قدر فرمائی ـ او سم له اصوله او قاعدی څخه کوم ثواب چی ښائی چا ته ورسیږی الله تعالیٰ له هغه څخه زیات ثواب ورعطاء کوی.

#### وَالَّذِي ٓ اَوْحَيْنَا ٓ الْيُكُ مِنَ الْكِيلِ هُوَالْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَكَ يُحْ

#### اِنَّ اللهَ بِعِبَادِ وَلَخِيبُرُّ بَصِيْرُ ا

او هغه چی وحی کړی ده مونږ تاته له کتابه (قرآنه) هم هغه حق رښتیا ده په دغه حال کښی چی مصدق رښتینی کوونکی دی هغو کتابونو ته چی پخوا له دی نه وو، بیشکه الله پر بندګانو خپلو خامخا ښه خبردار دی (په باطن د دوی) ښه لیدونکی دی (په ظاهر د دوی).

تفسیر: یعنی د بندگانو پر احوالو سه علیم او خبیر دی او په ښه موقع کښی ئی دغه کتاب نازل کړی دی.

### ؙؿ۫ڗۜٲۉۯؿؙٮٚٵڷڮڗ۬ڹٲڷڕ۬ؽؗٵڞۘڟڣؘؽٮۜٵڡؚؽۼؠٵؚۮ۪ڬٵٷؚٚؠۘڹ۫ۿؙؠؙ ڟٳٳڰٟؾٚڡؙٛڛڋۧۅڝ۬ٛۿؙۊؙ؆۠ڠۛؾڝؚڴٵۧۅڡؚڹ۫ۿۄؙڛٳڹؿ۠ٳڸڬؽؙڒؾؚ ؠؚٳۮ۫ڹۣٵڵڶٷڎؚڸڮۿؙۅؘٲڶڡؘڞؙڶٵؽڮؘؽؙ۞۠

بیا مو وارث و ګرځول (او ور مو کړ دا) کتاب (قرآن) هغو کسانو ته چی غوره کړی مو دی له بندګانو خپلو (چی دغه محمدی امت دی) پس ځینی له دوی ظالم دی پر خپل ځان او ځینی له دوی په منځ د لاری کښی برابر تلونکی دی او ځینی له دوی ړومبی کیدونکی دی خیراتونو نیکیو ته په اذن حکم د الله دغه (توریت او غوره کول هم دغه) یو فضل دی ډیر لوی.

تفسیو: یعنی وروسته د رسول الله صلی الله علیه وسلم شخه د دغه کتاب وارث محمدی امت کرشمولی شوی دی چی په مجموعی حیثیت او هیئت د کردو (تولو) امتونو شخه غوره \_ افضل او اعلیٰ دی. هو! د امت کرد (تول) افراد سره یو شان نه دی په دوی کښی شخینی افراد خو هغه دی چی سره له صحیح ایمانه په کناهونو کښی اخته او مبتلا کیږی چی دغه «ظالم لنفسه» شو او هغه دی چی متوسط تلونکی دی یعنی نه په کناه کښی لگیا او نه منهمک \_ او نه لوی ولی او بزرگ دی دغو ته نی «مقتصد» وفرمایل یو خو هغه کامل بنده دی چی د الله تعالیٰ په فضل او توفیق سره نی پر مخ تک کری دی او د محاسنو \_ فضائلو او کمالاتو په تحصیل کښی له مقتصدانو شخه دیر مخ کښی تللی دی مستحب شیان ئی هم نه دی پریښی \_ او د گناه له خوفه له تنزیهی مکروه بلکه له مباحاتو څخه هم برهیز کوی \_ او خپل شان ژغوری (؟) د اعلیٰ درجی

بزرگی او د فضیلت خاوندان هم دوی دی. په دغسی منتخبو او غورو بندگانو کښی له یوه حیثیته گرد (ټول) مسلمانان سره شمیرلی شوی دی ځکه چی دوی گرد (ټول) درجه په درجه جنتیان دی ګڼهګار هم که مؤمن وی نو یوه نه یوه ورځ حتماً جزماً په جنت کښی ننوځی. په حدیث کښی فری دی «چی زمونډ ګڼهګاران ګرد (ټول) سره معفو او بښلی شوی دی» یمنی بالاخر د دوی په برخه معافی ده . او مقتصد په سلامت دی. او پرمخ تلونکی له ګردو (ټولو) څخه په مخ کښی دی. خو سره له دی الله کریم دی او د ده په لوی دربار کښی هیڅ بخل او امساک نشته.

### جَنْتُ عَدْنِ يَّدُخُلُوْنَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنَ اَسَاوِرَمِنَ ذَهَبٍ وَلُوْلُوُلُوْ اوَلِهَا اللهُمُ فِيهُا خَرِيُرُ۞

جنتونه د هستوګنی دی ننوځی به (دغه دری واړه طائفی) په هغو کښی ګاڼهدار کولی بشی په دغه (جنت) کښی له باهوګانو (وښیو) څخه له سرو زرو (خالصو) او له مرغلرو (صافو) او جامی د دوی په دغه (جنت) کښی د وریښمو «مخصوصو» به وی.

تفسیر: سره زر او وریښم د مسلمانانو نارینه و دپاره هلته دی په جنت کښی نه دلته په دنیا کښی. رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی هر هغه (نارینه) چی ورښمین (جامی) اغوندی په دنیا کښی وابه ئی نغوندی په آخرت کښی.

## وَقَالُواالْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي كَآذُهُ مَبَعَثَا الْحَزَنَ النَّ مَ بَّمَا لَعَفُورُ شَكُورُ ﴿

او وبه وائی (جنتیان په وخت د دخول د جنت کښی) توله ثناء صفت خاص الله ته دی هغه الله چی بو ئی ته (لری ئی کړ) له مونږ څخه خفګان بیشکه رب زمونږ خامخا ښه بښونکی (د عاصیانو) ښه قدردان (د نیکانو) دی.

تفسیو: یعنی د دنیا او د محشر غم ئی لری او ورک کړ او کناه ئی وروبنهله او د قدردانی له لوری ئی زمونړ لړ طاعت قبول وفرمایه.

### ٳۣڷڹؽؙٱڂۘڷٮٚٵۮٳۯٳڷؠڠؘٳڝڐؚڡؚڹؙڣؘڞؙڸ؋؇ڒۣؽٮۺؗٵڣۣۿٳڹؘڝۘۘۘڰؚٷڒؠؽۺؙؾٚٳڣۣۿٳڵۼؙۅ۠ڰ۪

هغه (رب) چی را ئی وستو مونږ کور د اقامت (جنت ته) له فضله خپله چی نه رسیږی مونږ ته په دغه (جنت) کښی هیڅ مشقت او نه رسیږی مونږ ته په دغه (جنت) کښی هیڅ ستومانی خفګان.

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د هستوگنی کور له دی نه پخوا هیخ نه وو ـ هر چیری به تلل راتلل نقل او حرکت ؤ ـ د روزی غم ـ د د منمنانو اندینه ـ د رنځ او مشقت مصیبت او نور مصاعب او مصائب به موجود ؤ کله چی جنت ته ورسیږی دغه کرد (ټول) شیان له منځه لری او ورک کیږی ».

### ۅٙٲڵڹؚؽؙ؆ڡؙٙۯؙٳڶۿؙۄؙٮٚٵۯؙجؘۿ؆ۜٛٷڵؽ۬ڨؙڟؠڡؘڵؽۿۄ۫ۿٚؽؠؙٛٷڗؙۉٵۅٙڵٳ ۑؙڂؘڡٞڡؙؙۼؙۿؙۄ۫ۺؙۼٮٚٳؠۿٵڴڶٳڮڹؘڋڔ۬ؽؙڴڷػڡؙٛۅؙڕ۞ٞ

او هغه کسان چی کافران شوی دی شته دوی ته اور د دوزخ حکم به ونه کولی شی پر دوی (د دوهم مرګ چی) پس مړه (او په آرام) شی او نه به سپکوالی کاوه شی له دوی نه له عذابه د دی (اور د دوزخ) هم داسی جزاء ورکوو مونږ هر ناشکره (بی ایمانه) ته.

تفسیر: نه کفارو ته په جهنم کښی مرګ وررسیږی چی د دوی هغه تکالیفو ته خاتمه ورکړی او نه به د عذابه تکلیف لږ شیبه هم له دوی نه کمیږی داسی ناشکرانو ته زمونږ له جانبه هم دغسی سزاوی وررسیږی،

### وَهُوُ يَصُطِرِخُونَ فِيهُا رَبَّنَا اَخُورِجْنَا نَعُمَلُ صَالِحًا غَيُرَ الَّذِي ثُكُنَا تَعْمَلُ "

او دوی به ناری سوری وهی په دغه دوزخ کښی (او داسی به وائی) ای ربه زمونږ (یو کرت) راوباسه مونږ (بیرته دنیا ته څو هلته) عمل وکړو صالح نیک غیر له هغه چی وو مونر چی کاوه به مو (یخوا له دی بد عمل)

تفسیو: یعنی په هغه وخت کښی دوی هغه ښه ګڼل مګر اوس داسی وائی چه بیا به هم هغسی عملونه ونه کړو د لړ مدت له مخی مونړ له دوزخ مخخه وباسه څو مونړ ښی چاری \_ صالحه اعمال \_ او حسنه افعال ځان ته راتول کړو او سره له اطاعته او غاړه ایښودلو او فرمان منلو بیوته درحاضر شو. بیا الله تعالیٰ ورته داسی فرمائی

### ٳۘۅؙٙڵؿؙٮؙؙۼۜۺۯڴؙۄؙ؆ٵؠؾۜڎؘۜۜٛٚٚػٛۯؙۏؽ۬ۅڡٙؽؙؾۘػػۯۅؘۼٳٛٷٛؖۿٳڶؾٞۏؽۯؖ ڣۮؙٷ۫ٷٳڣؠٵڸڟڸؠؽؘڹ؈ٛڹٛڝؽۅ۫۫

آیا نه وو درکری مونږ تاسی ته عمر دومره (موده) چی پند اخلی په هغه کښی هر هغه څوک چی پند اخیستل غواړی او راغلی ؤ تاسی ته ویروونکی (چی د هغو خبره مو ونه منله) پس وڅکئ (عذاب) پس نشته ظالمانو (کافرانو) ته هیڅوک مددګار (چه له عذابه ئی خلاص کړی).

تفسیر: دغه جواب به دوزخیانو ته ورکاوه کیږی. یعنی مونی خو تاسی ته عقل او پوه در کړی وه او پوره عمر مو هم در په برخه کړی و چی ښائی تاسی به په هغه کښی ښه فکر او غور کاوه او ښه به مو له بده جلا (جدا) او سمه صافه لاره به مو ځان ته غوره کړی وی تر دی چی له تاسی څنی ډیر کسان تر شپیتو \_ اویا او اتیا کلونو پوری هم په دنیا کښی ژوندون کړی و \_ برسیره په دی ستاسی د هدایت او لارښوونی دپاره مونی تاسی ته داسی اشخاص او حالات هم درلیږلی و چی تاسی د بدیو له خرابی خاتمی څخه وویروی او د غفلت له خوبه مو ویښ کړی \_ آیا وروسته له دی نه اوس تاسی ته کوم عذر او بهانه پاتی ده ؟ اوس نو په هم دغه دوزخ کښی اوسیوځ! او د سختو عذابونو خوندونه و څکځ! او له هیڅ لوری د هیڅ چا امداد او معاونت ته هم څه هیله (امید) او توقع مه لرځ!.

### إِنَّ اللهَ عَلِمُ غَيْبِ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضُ إِنَّهُ عَلِيْمُ لِلِهَ السَّلُو وَالْمَالِينَ السُّلُو

بیشکه چی الله عالم دی په پتو (اسرارو) د آسمانونو او د ځمکی بیشکه الله ښه عالم دی پر هغو خبرو چی پتی دی په سینو زړونو کښی.

تفسیو: یعنی پاک الله ته د بندگانو گردی (تولی) پتی او ښکاره خبری، احوال افعال، او د زړونو اسرار معلوم دی د هیچا نیت او استعداد له الله تعالیٰ مخجه پت نه دی او سم له هغه له هر چا سره معامله کوی. الله جل جلاله ته دغه خبره هم څرګنده (ښکاره) ده چی دغه خلق چی اوس داسی ناری او سوری وهی چی مونډ یو ځلی خوشی کړه چی بیرته دنیا ته لاړ شو څو هلته په صالحه ؤ اعمالو بوخت (مشغول) او له سره گناه ته ورنژدی نشو دوی پخپلو دغو دعوو کبیی دروغجنان دی محکه که دوی اویا محلی نور هم پریښودی شی چی بیرته لاړ شی څو صالحه اعمال وکړی خو بیا هم دوی له خپلو شرارتونو او بغاوتونو محخه لاس اخیستونکی نه دی د دوی عادت او د مزاج اقتضاء هم داسی ده. 
﴿ وَلَوَدُوْلَهَانَوْلِهَانَهُوْاعَنَهُ وَلِهَمُّلَلْدِیْوْنَ ﴾ ۷ جزء (د الاتعام (۳) رکوع) ۲۸ آیت

### هُوَالَّذِي جَعَلَكُوْخَلَلِّفَ فِي الْأَرْضِ

دغه (الله) هم هغه ذات دی چی گرځولی ئی یئ تاسی خلیفګان (د تیرو خلقو) په ځمکه کښی

ت<mark>فسیو:</mark> یعنی د پخوانیو امتونو په ځای مو تاسی ته ځای درکړ چی اوس د هغو په مینو کښی ودان یئ ـ او وروسته له هغوی څخه تاسی حکومت او ریاست چلوی! نو ښانی چی د هغه د شکر ایستلو حق په ښه شان سره اداء کړئ!.

### ڡ۫ٮؘؘٛػڡؘٛۯڡٚػڷؽؗٷڴڡؙؙؙؙٛٛٷٙڵٳۑؘڒؚؽ۠ڎؙٲڵڬؚؠ۬ڔؠ۫ؽؘڴڡؙؙٛۿؙۄؙؚؗٛؗۼٮؙؗۛۛۛ ۯؾؚڥؚڂ۫ٳڵٳؘڡؘڡٞؗؾٵٷڵٳۑؘڒۣؽڎٲڷڬؚڣڔٲؽڴڡؙۯۿۅؙٳڷٳڂؘڛٲۯؙٳ®

پس هر څوک چی کافر شو (یا ئی ناشکری وکړه) پس پر هغه دی (دغه) کفر (یا کفران) د ده او نه زیاتوی کافرانو ته کفر د دوی په نزد د رب د دوی مګر بی زاری غضب (د رب په دوی) او نه زیاتوی کافرانو لره کفر د دوی مګر خساره زیان (په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی ستاسی له دغه کفره او ناشکری او د الله تعالیٰ له آیاتونو مجخه له انکاره الله تعالیٰ ته هیڅ ضرر او نقصان نه رسیږی. الله زمونډ له حمده او شکره بی پروا دی. هو! له ناشکری مجخه پر فاعل ئی د هغی ګناه او وبال لویږی د کفر آخره خاتمه ماسواء له دی نه بل هیڅ شی نه دی چی پاک الله له دغه ناشکره مجخه بیزاره او نارضاء کیږی ـ او د دغه کافر په نقصان او

خسران کښي مسلسلاً او منظماً تزئيد او ترقي واقع کيږي.

### قُلْ اَرَءَيْنَوُ شُوكاً عَكُو الَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اَرُوْنِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْاَرْضِ اَمْرُلَهُ وَثِيرُكُ فِي السَّمَانُوتِ ۚ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینی تاسی شریکان ستاسی هغه چی بلل به مو (او عبادت به مو کاوه د دوی) غیر له الله راوښیئ ماته چی کوم نحیز پیدا کړی دی (دغو معبودانو ستاسی) له ځمکی څخه او که شته دوی ته (کوم قسم) شریکوالی په (پیدایښت د) آسمانونو کښی (له الله سره).

تفسیر: یعنی د خپلو معبودانو په احوالو کښی فکر وکړئ! او بیا ماته دغه خبره راڅرګنده (ښکاره) کړئ چی د ځمکی کومه برخه دوی جوړه کړی ده یا د آسمانونو په جوړولو په ساتلو او اداره کولو کښی دوی څومره برخه او شرکت لری؟ که دوی په دغه کښی هیڅ برخه نه لری نو دوی څرنګه معبودان ګرځیدلی دی؟ لړ شانی خو له عقل او پوهی او فکر او غور څخه هم کار واخلئ!

#### آمُرُاتُينْهُمُ كِتْبًا فَهُمُ عَلَى بَيِّنَتٍ مِّنْهُ ۚ

یا ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پس دوی پر پاخه حجت ولاړ دی له هغه کتابه (او دا یو هم نه دی).

تفسیو: یعنی که عقلی دلیل او سند نشته نو کوم هسی معتبر نقلی دلیل راوړاندی کړئ ا چی د هغه په اساس تاسی دغه د شرک دعوی کوئ؟ دا یو هم نه دی!

### بَلْ إِنْ يَعِدُ الظُّلِمُونَ بَعْضُهُ مَ بَعْضًا إِلَّا عَرُولُا ©

بلکه نه کوی وعده دا ظالمان (مشرکان) ځینی د دوی (چی غتان او مشران دی) ځینو نورو ته (چی خواران او کشران دی) مګر غره کول (او فریب ورکول).

تفسیو: یعنی هیڅ عقلی یا نقلی دلیل نشته. خبره فقط هم دغومره ده چی په دوی کښی مشرانو کشرانو ته او پخوانیو وروستنیو ته د شیطان په لمسون او اغواء پرله پسی دغسی وعدی کړی او داسی خبری ئی ورښوولی دی ﴿ رَهُوْلُوْنَ مُؤَلِّهُ الْمُقْافِلُوْنَالُلْهُ ﴾ هم دغه بتان او نور زمونږ شفاعتگران دی د الله تعالیٰ په نزد کښی ـ او د هغه قرب مونږ ته راعطاء کوی. حال دا چی دغه خالص چل ـ فریب ـ او غولول دی. دوی به څرنگه شفیع وګرځیدلی شی؟ حال دا چی ډیر لوی مقرین به هم د کفارو د شفاعت او سپارښت په موضوع کښی خپله ژبه نشی خوځولی.

# اِنَّ اللهَ يُمُسِكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ اَنْ تَزُولُاهُ وَلَمِنَ اللهَ يُمُسِكُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ اَنْ تَزُولُاهُ وَلَمِنَ اللهَ اللهُ السَّمُ المَا اللهُ الل

بیشکه الله ساتی (دغه) آسمانونه او ځمکه له دی نه چی زائل شی (او له خپله محوره بیځایه شی) او (قسم دی) که (بالفرض) مخ په زوال شی دا دواړه نو وبه نه ساتی (له زواله) دغه دواړه بل هیڅوک ماسواء له دغه (الله) نه،

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د قدرت لاس دی چی دومره لویو لویو عظامو کراتو ته ئی داسی 
تنظیم، تنسیق، ترتیب ورکری دی چی هیث یو له دوی ځینی له خپلو مراکزو مخخه نه ښوئیږی 
او نه له خپل مقام او نظام مخخه یو طرف او بل طرف ته لږ تمایل او حرکت کوی او که بالفرض 
دغه شیان له خپلو ځایونو مخخه بل کوم طرف ته نقل یا حرکت وکړی نو بیا له ماسوا، الله مخخه 
کوم یو زور او طاقت به وی چی هغه بیا بیرته خپل ځای ته راولی یا ئی تر خپل نظارت او 
انتظام او اداری لامدی ونیسی ؟ لکه چی په قیامت کښی کله چی الله تعالیٰ دغه نظام او قوام 
ګډوډ او تیت او برک (منتشر) کړی نو کوم قوت به د ده مخه ونیسی؟.

#### إِتَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُوْرًا۞

بیشکه دغه (الله) دی ښه تحمل والا (چی تعجیل نه کوی په تعذیب د منکرینو) ښه بښونکی (د تائبانو).

ت**فسیو:** یعنی د خلقو د کفر او عصیان اقتضاء خو هم داسی ده چی دغه ګرد (تول) نظام یو ځلی ګډوډ او لاندی باندی کړی شی لیکن د الله تعالیٰ لطف ـ کرم حلم تحمل او بردباری دغه نظام تینگ پخپل قوام درولی او ساتلی دی که د الله تعالیٰ مرحمت ـ مکرمت ـ او بښنه نه وی نو

دغه ودانه دنيا ورانيږي.

### ۅؘٲڡ۫ۛٮٮۘؠؙۅؙٳۑٲڵڡؚڿٙۿٮؘٲؽؠٵؽۼۄؙڶ؈ؙۻٵۧٷۿؙۄؙڹۮؚؽؙڒ۠ؿۘؽڮؙۅؙٛڹۜٛٛٵۿٮ۠ؽ ڡڹٛٳڂۮؽٵڵؙۯؙڡؘڐؚؚٛڡٛڵؾۜٵڿٲٷۿؙۄؙڹۮؚۛؽ۠ڒٞٵۯؘٵۮۿؙۅؙٳڷڒڣؙۅؙڒ۞ٚڸڛؾڋٮٵڒٙٳ ڣۣٵڷۯۯؙۻؚۅؘڡػؙۯاڵۺؾۣؿٷٙڵڒؽڿؚؽؿؙٵٮ۫ۘػۮؙٵۺؾؚؽ۠ٳ؆ڒۜۑٵۿڸ؋

او قسمونه به خوړل (کفارو د مکی) پر الله پر سختو قسمونو خپلو سره خامخا که چیری راغی دوی ته کوم ویرونکی (پیغمبر) خامخا وی به دوی هرومرو (خامخا) ښه لاره موندونکی له یوه (له تیرو) امتونو پس کله چی راغی دوی ته ویروونکی (چی محمد دی) نو زیات نه کړ (دغه راتګ) دوی ته مګر تیښته (له حقه). دپاره د لوی غوښتلو په ځمکه او (دپاره د) مکر بد (په رسول پوری چی هلاک ئی کړی) او نه چاپیره کیږی مکر فریب ناکاره مګر خو په اهل خپل (چه مکر کوونکی دی)

تفسیو: کله چی د عربو اقوامو دغه قصی او خبری اوریدلی چی یهودانو او نورو اقوامو د انبیاء الله خبری نه منلی او د دوی له احکامو مخخه به ئی غاړی غرولی نو دوی به پخپلو منځونو کښی سره داسی ویلی «که د الله تعالیٰ له فضله په موند کښی کوم نبی مبعوث شی، نو موند به د هغو عاصی اقوامو پر خلاف د خپل نبی په ډیر ښه شان سره رفاقت، اطاعت او متابعت وکړو او د خپل اخلاص او صمیمیت یو ډیره به وضعیت به دنیا ته ورښکاره وو. خو محه وخت چی الله تعالیٰ دوی ته خپل داسی نبی مبعوث او ولیږه چی له تولو انبیاؤ مخه په عظمت او شان لوی دی نو له دحمه مخه دوی لا لری شول او غاړه ئی تری وغړوله د دوی تکبر \_ غرور \_ لوئی دوی ته کله اجازه ورکوی چی نبی الله صلی الله علیه وسلم په مخ کښی خپلی غاړی کیددی او د رفاقت او اطاعت په ځای ئی عداوت او مخالفت ته ملاوی ترلی دی او راز راز (قسم قسم) مکروه او اطاعت په غاری پخپله هم دغه د بدو کارونو او بدو عملونو عامل او فاعل ته عائد او راجع کړی.

اګر که دوی څو ورځی په عارضی ډول (طریقه) خپل زړونه خوښوی چی مونډ پخپل چل او تدبیر سره دغسی ضرر او نقصان ورواډوه لیکن په پای (آخر) کښی به دوی وګوری چی په واقع کښی ئی خپل ځان ته نقصان او زیان اړولی دی. فرض ئی کړئ چی په دنیا کښی ورته څه زیان او تاوان هم ونه رسید مګر په آخرت کښی خو یقیناً پخپله سزا رسیږی.

### ڡٛۿڵؽؙؿ۠ڟ۠ۯؙۉڹٳٙڷٳڛؙٛؠٞؾٲڵۯۊۜٳؽؙڹٛ؞ؘڡ۬ڵڽؙؾڿٮٳۺۺؾ ٵؠڵۼؠۜڹؙۮؚؽڵڐڐۅؘڵڹٛۼ۪ۜٮٳۺۺۜؾؚٵؠڵۼ؆ٙۼؚۏؽڵڒ۞

پس آیا انتظار کوی دوی (یعنی نه کوی) مګر طریقی (جاریی د الله ته په امتونو) پخوانیو کښی پس له سره به نه مومی ته سنت عادت د الله ته هیڅ تبدیل (اړول) او بیا به له سره نه مومی ته سنت عادت د الله ته هیڅ تحویل (ګرځول).

تفسیو: یعنی دوی د دغی خبری به انتظار کنبی دی کومه معامله چی له پخوانیو مجرمینو سره شوی ده هغه معامله دی له موند سره هم وکړه شی. نو که دوی له خپل دغه کفره ـ شرکه ـ طغیانه او عصیانه لاس وانخیست هم هغسی معامله له دوی سره هم هرومرو (خامخا) کیدونکی ده. د الله تعالی هغه سنت او دستور چی د مجرمینو د سزا ورکولو په نسبت له پخوا څخه جریان او ادامه لری هغه له سره بدلیدونکی او تغییر موندونکی نه دی او په خپل تاکلی (مقرر) وخت او نیت کنبی خامخا رسیدونکی دی او هرگز داسی نه کیږی چی پر داسی مجرمینو به په آخرت کنبی نامام او اکرام مبذول شی او له سره هغه لری کیدونکی نه ده چی له مجرم څخنی سزا لری کړه شی یا غیر مجرم ته سزا ورکړه شی.

### ٱۅؘۘڵۄؙؽڛؚؽؙۯؙۊٳڣۣ الْاَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمُ وَكَانُوَّا اَشَكَّ مِنْهُمُ قُوَّةً "وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَةً مِنْ شَيْ فِي التَّمْلُوتِ وَلَافِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيْرًا۞

آیا نه دی گرځیدلی (دغه کفار د مکی) په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی وینی (په دغو اوطانو کښی چی) څرنگه ؤ عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی نه (تیر شوی) دی او ؤ دوی ډیر سخت له دغو (کفارو) څخه له جهټه د قوت او نه دی الله (داسی) چی عاجز ئی کړی کوم شی نه په آسمانونو کښی او نه په ځمکی کښی بیشکه چی الله دی ښه عالم (په احوال د مخلوقاتو) ښه قادر (په اجراء د ارادی خپلی).

تفسیر: یعنی لوی لوی زورور او قوی مدعیان هم د الله له نیولو محخه ځان نشی خلاصولی لکه عاد او ثمود او نور. دغه خواران محه حیثیت لری؟ او محه شی دی؟ بنه وپوهیږی چی په آسمان او ځمکه کښی د هیڅ یو قوت او قدرت له لاسه دغه نه دی پوره چی الله تعالیٰ عاجز او ناتوان کړی شی. د الله تعالیٰ علم محیط او قدرت کامل دی بیا که مماذ الله عاجز او ناتوانه شی ـ نو له کومی خوا به وی؟.

### وَلَوْيُوااخِدُ اللهُ النَّاسِيمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنَ دَآبَةٍ

او که چیری نیولی وی الله دا خلق په سبب د هغو (بدو اعمالو) چی کوی ئی دوی نو نه به ئی پریښی وی پر شا د ځمکی هیڅ ژوندی خوځیدونکی تلونکی (په شامت د عاصیانو)

تفسیر: یعنی خلق چی دغه خطاوی او گناهونه کوی که د دوی پر هره یوه گناه او جزئی خطا نبولو شروع له سببه پوښتنه تری وکړه شی نو هیڅ یو جاندار او متنفس د محمکی پر مخ کښی نه پاتی کیږی د نافرمان خو د خپلی نافرمانی له سبه په تباهی رسولی کیږی او کامل فرمان منونکی چی عادتاً ډیر لږ هم وی د قلت له امله (وجی) راپورته کیږی ځکه چی د جهان نظام په داسی یو اصول او ترتیب سره قائم کړی شوی دی چی محض د څو معدودو انسانانو هستوگنه دلته خلاف الحکمت ده بیا کله چی د نورو انسانانو ژوندون او ودانی پاتی نشی نو حیوانات به د محه لپاره پریښودی شی ځکه چی د دوی وجود بلکه د گرد (تول) جهان موجودیت خو د هم دغم حضرت انسان دپاره دی.

### وَّ الْكِنُ يُؤَخِّرُهُمُ اللَّ آجَلِ مُّسَمَّى ۚ فَإِذَا جَأَءُ آجَلُهُمُ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِعِمَادِهِ بَصِيْرُاهُ

ولیکن وروستی کوی (الله) دوی تر نیتی په نامه کړی شوی پوری کله چی راشی اجل (نیټه) د دوی پس بیشکه چی الله دی پر بندګانو خپلو ښه لیدونکی بینا (نو وربه کړی دوی ته جزا سم له اعمالو د دوی).

تفسیر: یعنی تر یوه مقرر میعاد او معین حد پوری الله تعالیٰ مهلت اینجی دی چی پر هر جرم به ئی فوراً نه نیسی کله چی موعود وخت راشی نو په یاد ئی ولرئ چی ګرد (ټول) شیان د پاک الله تر نظر لاندی دی او د هیچا د یوی ذری به اندازه جه یا بد عمل د ده له علمه نه دی بهر ۔

پس د هر یوه په نسبت سم له خپل محیط علم سره ډیری ښی ښی فیصلی صادروی نه به مجرم چیری پتیدی شی ـ او نه به د مطیع له حقه سترگی پتیږی.

#### «اللهم اجعلنا ممن يطيعك واغفرلنا ذنوبنا انك انت الغفور الرحيم» تمت سورة فاطر بعون الله الملك القادر فالحمدلله والشكرله

سورة يُسَ مكية الآآية (٤٥) فمدنية وهي ثلث وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٦) تسلسلهاحسب النزول (٤١) نزلت بعد سورة الجن

د «یاسین» سورت مکی دی. پرته (علاوه) له (۴۵) آیته چی مدنی دی (۸۳) آیتونه (۵) رکوع لری

په تلاوت کښی (۳۱) او په نزول کښی (۱۱) سورت دی وروسته د الجن له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

### يْسَ فَوَالْقُرُانِ الْحَكِيدُ فِإِنَّكَ لِمِنَ الْمُؤْسِلِينَ فَعَلَ حِمَاطٍ مُسْتَقِيُّونَ

قسم دی په دغه قرآن محکم (حکم کوونکی په حق خاوند د حکمت) باندی چی بیشکه ته (ای محمده!) خامخا له (هغو) رسولانو څخه ئی (چی لیږلی شوی دی خلقو ته) پر سمه لاره (یا ته ئی روان پر سمه لاره چی توحید دی).

تفسیو: یعنی لوی قرآن پخپل اعجازی شان \_ ډک له حکمته تعلیماتو \_ پخو مضامینو په لحاظ د دی خبری ډیر لوی زبردست شاهد دی چی هغه نبی الامی چی د دغه پاک قرآن حامل دی بالیقین د الله تعالیٰ رسول دی او بی له شکه او شبهی پر سمه لاره دی او د دوی ګرد (تول) تابعان بی له کومی اندیښنی او خطری د مقصود تر منزل پوری رسیږی او نه بی لاری کیږی.

### تَنْزِيْلَ الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ فُ

ومن يقنت (٢٢) يُس (٣٦)

#### نازل شوی دی (تاته دغه قرآن په نازلیدلو) د زبردست رحم والا.

تفسیو: یعنی دغه د دین سمه لاره، یا قرآن الحکیم د هغه الله تعالیٰ له جانبه نازل شوی دی چی داسی یو لوی زبردست ذات هم دی چی هرومرو (خامخا) منکرانو ته سزا ورکوی او داسی رحمٰن رحیم مهربانی کوونکی ذات هم دی چی امر منونکیو او مطیعانو ته خامخا پخپل بخشش او مهربانئ سره انمام او اکرام ورکوی نو له هم دی جهته په قرانی آیاتو کیبی بعضاً د لطف \_ رحم \_ او کرم شان عیان دی \_ او بعضاً د قهر \_ غضب \_ تهاید او تخویف شان بیان شوی دی.

### لِتُنْذِرَقَوْمًا مَّأَانُذِرَ ابَأَوُهُمْ فَهُمْ عَفِلْوُنَ۞ لَقَدُحَقَّ الْقَوْلُ عَلَى ٱكْثَرِ هِمْ فَهُمُ لِايُوْمِنُونَ۞

دپاره د دی چی وویروی ته هغه قوم چی نه وو ویرولی شوی پلرونه د دوی (تر اسماعیل پوری) پس دوی غافلان دی (له توحیده) خامخا په تحقیق حقه ثابته شوی خبره (د عذاب) پر اکثرو د دوی (په ازل کښی) پس دوی نه راوړی ایمان

تفسیر: یعنی ډیر سخت او مشکل کار تاسی ته درسپارلی شوی دی چی دغه عربی قوم ئی د دی و آن په وسیله ویښ او هښیار ۔ او د نورو اقوامو مقتداء او بادار (آقا) و گرڅوه حال دا چی دغو عربو ته له سلهافی کلونو راهیسی کوم ویښوونکی او پوهوونکی نه دی راغلی ۔ نو د دغسی یو غافل، جاهل او عاطل قوم چی نه له الله جل جلاله غخه خبر دی، او نه آخرت پیژنی دغسی یو غافل، جاهل او عاطل قوم چی نه له الله جل جلاله غخه خبر دی، او نه آخرت پیژنی غورڅوی ۔ او نه پر مبناء نظر دوی د او نه د اصلاح او افساد شعور په غورڅوی ۔ او نه پر منتهاء ۔ او نه د بو او د بدو تمیز لری ۔ او نه د اصلاح او افساد شعور په ایستل او د رشد، هدایت او صلاحیت پر سمه لویه لاره باندی برابرول کوم معمولی او سهل کار ایستل او د رشد، هدایت او صلاحیت پر سمه لویه لاره باندی برابرول کوم معمولی او سهل کار ویرونکیو نتائجو او ډیر خواب مستقبل څخه خبروئ او ویروئ ئی ۔ او زیار (کوشش) کوئ او ربر (تکلیف) برداشت کوئ غو دغه قوم د فوز او فلاح او بهبود او نجاح اعلیٰ مدارجو (درجو) ته ورسیډی او د دغه قوم د بری او کامیابی په وسیله د جهان نورو انسانانو ته هم د فلاح او نجاح لار وښیی لیکن تاسی له داسی ډیرو افرادو سره مخامخ کیدونکی یی چی هغوی به هیڅ قسم پند او نصیحت ته غوږ نه پدی نو ځکه پر دوی باندی شیطان په پوره ډول (طریقه) سره

مسلط کیږی او په دغه وسیله سره د دوی حماقتونه او شرارتونه د دوی په نظر کښی ډیر ښکلی او ښائسته ښکاره کوی او د دوی ګرد (ټول) ړومېنی او وروستنی احوال اګر که ډير ګنده او خراب هم وی د دوی تر سترګو ښه او موزون ورښکاره کوی بالاخر دغه خلق له بل ژوندون څخه بالکل منکریږی. او هم هغه فانی غوښتنی د خپل مقصود قبله ګرځوی په دغه وخت کښی له یوه جانبه د شیطان دغه خبره ﴿ لَاغْوِيَّلْهُهُ ٱجْمَعِينَ اللَّاعِبَادَكَ مِنْهُ وُالْمُعْلَصِينَ ﴾ 🕳 ماسواء له مخلصانو نور گرد (تول) به بی لاری کرم» رښتيا کيږی او له بل طرفه د الله تعالیٰ دغه قول « ﴿ لَوْمُنْتَنَجُهَ تُقَوِيْنُكُ وَمِثَنَّ يَعِكُ مِنْهُمُو أَجَمِينَ ﴾ له ستا او ستا له تابعانو څخه به دوزخ دُک کرم» ثابت او منطبق کیږی باقی د الله تعالیٰ په علم کښی دغه خبره له ازله ثابته ده چی د هغه قوم دغه افراد خپلی بی تمیزی او بی پروائی د شیطان په اغواء کښی اخته کیږی او د الله تعالیٰ د عذاب مستحق ګرځی نو له داسی خلقو څخه دغسی هیله (امید) او توقع نه کیږی چی دوی به یه سمه لاره راشی نو که تاسی ته د انذار او اصلاح په سلسله کښی له داسی همت او حوصله ماتوونکو واقعاتو سره مقابله واقع شی نو مه خفه او مه ملول کیږئ! او په ډیر ښه شان سره خپله وظیفه انجاموئ! او نتائج ئی پاک الله ته وسپارئ! د پاس تقریر د پوهیدلو دپاره ښائی دغه آیات تر نظر لائدی ونیسی! الف \_ ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنُ ذِكْرِ الرَّمْسِ مُقِيضٌ لَهُ شَيْطُنا الْهُوَ لَهُ قَرِينٌ وَانْهُمْ لَيَصُدُهُ وَنَهُمْ عَنِ التَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ الْمُعْمَلُونَ ﴾ جزء ٢٥ (د الزخرف (٤) ركوع) ٣٦-٣٧ آيت معلوم شو چي شيطان ابتدأ پر چا باندی نه مسلط کیږی بلکه څه وخت چی انسان په لوی لاس خپل ځان ړندوی او له پند او نصیحت او عبادت څخه اعراض او په څنګ کیږی نو بالاثر پری شیطان مسلط کیږی لکه چی انسان تر یوی مودی پوری له خپلو لاسو او پښو څخه هیڅ کار وانځلی نو بالطبع هغه غونج او مونج او معطل او بیکاره کیږی کما قال الله تعالیٰ ﴿ فَلْتَازَاغُوٓالْوَافُوَّالُوهُ فُوِّيَهُمْ ﴾ جزء ٢٨ د الصف (١) ركوع ٥ آيت ﴿ وَتُقِلِّكُ أَنِّ مَا تُعْرُوا لِصَالَ مُؤْمِدًا لِيهِ أَوْلَ مَرَّةٍ وَنَذَهُ مُعْ فِي طَفْيانِهِ مُ يَصْمَهُونَ ﴾ (د الاتعام (١٣) ركوع) جزءٍ ٧ ب \_ ﴿ وَقَيَّضْنَالَهُمْ ثُلَّوَانَهُ مُنْ تَنْبُوالَهُمُ تَالْمِينُ الْمِدْيُومُ وَمَا عَلَقُهُمْ وَحَتَّى عَلَيْهِمُ الْقُولُ فِي أَسْهِ ﴾ جزء ٢٤ (د حْمَّ السجدة (٣) ركوع). ٢٥ آيت

وروسته له تسلط شیطان دغه کار کوی چی د هغه نتیجه ﴿ حَقَّ عَلَيْهُمُ اَلْقَوْلُ ﴾ دی. ج - ﴿ وَلَذِيْ قَالَ لِيَالِدَيْهِ اِنْ لِلْمُنَاقَدِيْنِيَّ آنَ اَلْمُرَّرَّوْنَهُ عَلِيْهُ اللّهِ جزء ٢٦ (د الاحقاف (٢) رکوع) ١٥-١٨ آیت

له دغو آیاتونو څخه معلوم شو چی د ﴿ کَیْ اَلْمَیْلُ ﴾ لفظ پر دغو خلفو صادق راځی چی وروسته له مرګه پر بل کوم ژوندون یقین او باور نه لری او نه بدی بده ګڼی. بلکه په شیطانی اغواء او لمسون خپل بد کارونه ښه او نیک ګڼی او ضلالت ورته هدایت ښکاری. هومره معقولی او مدلولی خبری او دلایل چی دوی ته واورولی شی او واضح او ښکاره دلایل چی دوی ته وښوولی شی هغه

کرد (تول) دروغجنوی او نه یی منی او د هغو په نسبت چتی (بیکاره) دلایل او فضول حجتونه ویاندی کوی. اگر که دوی په ښکاره ډول (طریقه) سره د انبیاؤ او هادیانو خبرو ته غوږ پدی مگر نه غوایی چی په یوه حرف نی پوهیږی یا خپل ځان پری وپوهوی او تش هوا او هوس نی حغول معبود درولی دی. نه له عقله او فکره کار اخلی او نه پخپلو سترگو سره د قدرت مظاهرو او مناظرو ته گوری. دا هم هغه خلق دی چی د دوی د دغه اعراض او عناد په نتیجه بالاخر الله عمالیٰ د دوی پر نهونو مهر لگوی ـ او بیا په هغو کښی د حقی خبری د ننوتلو لږ شانی هم ځای او کنجایش نه پاتی کیږی. لکه چی کوم سری پر خپل ځان د رنا (رنړا) او د نور ننوتلو کره کرد (تول) ورونه او کرکی وتړی او په توره تیاره کوته کښی خپل ځان بندی کړی نو الله تمالیٰ هم هم په هغه توره تیاره کوته کښی خپل ځان بندی کړی نو الله تمالیٰ هم هم په هغه توره تیاره کوته کښی وکړی. یا له طبیب او ډاکټر سره عناد او دښمنی وکړی ـ او په هر ډول (طریقه) بد پرهیزی او بی احتیاطی طبیب او ډاکټر سره عناد او د به مرض سخت او مهلک کرغوی او د ناامیدی او مایوسی تر درې یوری نی رسوی. فرمائی ا چی چه پاکټران کارانځاری او کاری خوری نی الله درې فرم پری پری کړی نو الله تمالیٰ او د نامیدی او مایوسی تر درې یوری نی رسوی. فرمائی ا چی چه پاکټرانځار کارځوی او د ناامیدی او مایوسی تر درې پوری نی نومائه کرغوی او د ناامیدی او مایوسی تر درې پوری نی رسوی. فرمائی ا چی

(د اعراف (۱۳) ركوع) ۱۰۱ آیت ﴿ تَوَتَشْكَامِنَهُمُونُ اللَّهُ عَمْهُمُمُهُمُ وَلِمُنْتُمُ وَالْفَيْتُ مِنَا كَافَالِيْهُ وَالِمَالَّةُ وَالْمِنْ الْمُلْكِانَ الْمُعْرِيَّةُ الْمُنْكِّنَ الْمِنْ اللَّهُ الْمُنْكِنَّةُ الْمُنْكِنَّةُ الْمُنْكِنَّةُ الْمُنْكِنَّةُ الْمُنْكِنَّةُ اللَّهُ ا

## إِتَّاجَعَلْنَافَّ أَعْنَاقِهِمُ اَعْلَا لَهِي إِلَى الْاَذْقَانِ فَهُوْمُّفُمُحُونَ⊙

بیشکه مونږ گرڅولی مو دی په غاړو د دوی کښی طوقونه پس دغه (طوقونه رسیدلی دی) تر زنو د دوی پوری پس دوی جګ (وچت) سری کړی شوی دی (چی له سره ښکته نشی کتلی او لاټک خوری).

تفسیو: دغه د هم هغو خلقو په حق کښی دی چی د دوی ذکر پاس تیر شو. دغه غاړکی د عاداتو ـ رسوموـ د جاه او مال حب ـ او د آباؤ او اجدادو تقلید ؤ چی دغو شیانو دوی له ستونیو (مرو) مخخه سخت نیولی وو او د نخوت او تکبر لامله (له وجی) د دوی سرونه نه راښکته کیدل.

#### وَجَعَلْنَامِنُ اَبِيْنِ اَيْدِيهِمُ سَدُّا اوَّمِنُ خَلَوْهِمُ سَدًّا ا فَاغْشِينَهُ هُوُ فَهُمُ لَا يُبْصِرُونَ ۞

او ګرځولی مو دی په مخ د دوی کښی سد دیوال او له وروسته د دوی سد دیوال پس پتی کړی مو دی (سترګی د دوی) پس دوی هیڅ نه وینی.

تفسیو: د نبی الله عداوت د دوی او د هدایت قبلولو په منځ کښی لوی دیوالونه درولی و \_ دوی د جاهلانه فی رسومو اطوارو \_ عاداتو \_ او د فاسدو آراؤ په تیارو کښی داسی بند و چی وړاندی \_ وروسته \_ هسک (اوچت) او تیټ هیڅ د دوی په نظر کښی نه ښکاریده \_ نه به ئی ماضی ته کتل او نه به ئی مستقبل ته، باقی د دوی د افعالو نسبت الله تعالیٰ ته د دی دپاره کړی شوی دی چی د خیر او شر خالق هم هغه دی، او پر اسبابو د مسباتو ترتب د الله تعالیٰ په اراده او مشبت سره کیږی، زمونی لوی عالم فخرالدین رازی فرمائی «په دغه آیت سره په آفاقیه و دلاېلو کښی د دوی د غور کولو نفی وشوه لکه چی په ﴿ وَمَنْ تَهَی سِر د پاس په لوری لانک ووهی او وخوعیدی او د ښکته په طرف متمائل نشی نو غرنگه پر خپل ځان او بدن به نظر وغورځولی شی »؟.

## وَسَوَاءُعَلَيْهِمُ ءَانْنَارَتَهُمُ الْمُرْدُثُنُونُهُمُ لَايُؤُمِنُونَ ۞

او برابر دی پر دوی باندی چی وویروی ته دوی (له عذابه) یا ونه ویروی ته

دوی (خو دوی) ایمان نه راوړی (ځکه چی مقرر دی په ازل کښی مرګ د دوی په کفر سره).

تفسیو: دوی ته برابر دی لیکن ستاسی په حق کښی برابر نه دی بلکه داسی سخت معاند او سرکش قوم ته نصیحت کول او د دوی په اصلاح پسی لویدل د عظیمه و درجاتو د حصول سبب دی او کله هم دغه ښه اخلاق د نورو د هدایت باعث گرځی. هم داسی آیت د البقرة په (۱) رکوع کښی هم تیر شوی دی.

## ٳٮۜٛڬٵؿؙڬۮؚۯؙڡؘؚڹٳؾۜٛؠؘۼٳڵۮؚۜڴۯٷؘڞؚؽٵڵڗۜۜٛٛٛ۫ڡ۠ڵؽۑٲڵۼؽؙؠؚؖ ڡؘٚؠؘؾؚٞۯؙۄ۠ۑؠۼ۫ڣ۬ۄؘڐٟٷٙٲڿڔؚڮڔؽؙۄؚ®

بیشکه هم دا خبره ده چی ویروی ته هر هغه چی متابعت کوی د پند (د قرآن) او ویریپی له رحمٰن څخه په غیب (بی د لیدلو) پس زیری ورکړه (ای محمده) هغه ته په مغفرت بښنی سره او په اجر لوی (د جنت سره)

تفسیر: یعنی زما د ویرولو فائده د هم هغه په حق کهی ظاهریږی چی نصیحت ومنی او پر هغه عمل وکړی او د الله تعالیٰ ویره د ده په زړه کښی وی هر هغه چاسره چی بیخی د الله تعالیٰ ویره نه وی نو هغه نه د پند او نصیحت څه پروا کوی او نه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له تنبیه او تذکیر څخه څه ګټه (نفعه) او فائده اخیستی شی دغسی خلقو ته د مغفرت او عزت په ځای ذلت ور په برخه کیږی. وروسته اشاره فرمائی چی د فریقینو د دغه عزت او ذلت پوره اظهار د ژوندانه په بله دوره کښی کیږی چی د هغه مبادی وروسته له موته شروع کیږی.

#### إِنَّانَحُنُ نُحْمِي الْمُو ثَلْ

#### بیشکه موند هم دا موند به ژوندی کوو مړی (په قیامت کښی)

تفسیر: یعنی وروسته له موته د بل ژوندانه وجود حتمی او یقینی دی چی هلته به تول د خپلو اعمالو بدل ومومی او ښائی دغه لوری ته هم اشاره وی چی الله تعالیٰ پخپل قدرت د دغه عربی قوم هغه کردی (تولی) مړی روحانی قواوی بیا ژوندی کولی شی څو د دغه روحانی قوت په مدد په دنیا کښی ډیر لوی او عظیم الشان خدمات وکړی او راتلونکیو نسلونو ته خپل عظیمه آثار په یادگار پریږدی

#### وَنَكُنُكُ مَاقَدٌ مُوْاوَاتُارَهُوْ

او لیکو مونږ هغه چی ومخکښی لیږلی دی دوی او (هغه) نښی (چی وروسته پاتی کیږی) له دوی

تفسیو: یعنی هغه نیک او بد اعمال چی له خپله ځانه نی ډومبی لیډلی دی او د ځینو هغه اعمالو ښه یا بد اثرات یا نښی چی له خپله ځانه نی وروسته پریښی دی مثلاً د کوم کتاب تصنیف یا د علومو ښوونه ـ یا د عمارت ودانی ـ یا د کوم رسم اساس کیښودل ـ اعم له دی چی ښه وی یا بد دغه ټول په دی کښی داخل دی بلکه د الفاظو په عموم کښی د اقدامو هغه نښی هم شاملی دی چی د کوم عبادت په طرف د تللو په وخت کښی پر ځمکه لویږی لکه چی په ځینو صحیحول احادیثو کښی تصریح ده «دیارکم تکتب آثارکم».

#### وَكُلُّ شَيُّ أَحُصَيْفُ فِي إِمَامِر مُّبِينٍ شَ

او هر شی شمیرلی دی مونږ هغه یه اصل ښکاره (لوح محفوظ کښی).

تفسیر: یعنی غرنگه چی ټول اعمال او آثار وروسته له وقوعه سم له خپلی ضابطی سره لیکلی کیږی پخوا له وقوعه هم هر غیز په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی او هغه لیکل هم د انتظامی ضوابطو او مصالحو پر بناء دی که نه د الله جل جلاله په قدیم علم کښی هر وړوکی او لری شی لا له پخوا څخه موجود او حاضر دی چی سم له هغه سره په لوح محفوظ کښی نقلولی شی.

#### وَاضْرِبُ لَهُمُ مَّتَكُلًا أَصْحُبَ الْقُرْيَةُ

او بیان کړه (ای محمده!) دغو کفارو ته یو مثل د اوسیدونکیو د کلی (د انطاکیی)

تفسیر: دغه کلی د اکثرو په نزد د (انطاکبی) ښار دی او د «بائیبیل» په کتاب الاعمال په (۸) او (۱۱) باب کښی په یوه قصه کښی چی له هم دی قصی سره مشابه ده سره له څه تفاوت د (انطاکبی) د ښار بیان شوی دی لیکن ابن کثیر رحمة الله علیه له تاریخی حیثیت او د قرآن د سیاق په لحاظ پر دغه څه اعتراضات کړی دی. که هغه صحیح وی نو ښائی چی بل کوم کلی

تری مراد شی. والله اعلم. د دغی قصی ذکر مؤمنینو ته بشارت او د مکذبینو دپاره عبرت دی.

## إِذْجَاءَ هَا الْمُرْسَلُونَ أَ

#### کله چی راغلل هغی ته مرسلان استاځی

تفسیو: د دغو نومونو صحیح تمیین نشی کیدی او نه په یقینی ډول (طریقه) سره دغسی ویلی شی چی هغوی به بلا واسطه د الله تعالیٰ رسولان وو یا د کوم نبی په واسطه دوی ماموران شوی و غو د ده په نیابت هغه کلی ته لاړ شی. دغه دواړه احتماله په کبیی شته. اګر که متبادر هم دغه دی چی ګوندی دوی پخپله انبیاء وی. ممکن دی چی له حضرت مسیح علیه السلام څخه به وړاندی دوی مبعوث شوی وی. بعضی وائی چی دغه د عیسیٰ علیه السلام استاځی و چی د الله جل جلاله په امر لیږلی شوی و

## ٳۮ۬ٲۯۺۘڵڣٙٵٙٳڵؽۿؚؚۿٳۺٛؽؙڹٷڰڴۮؙڹٛۅؙۿٳڡٚۼۜڒٞۯؙڹٵؠ۪ؿٵڸڎٟۏؘڡۜٵڶؙٷٙٳ ٳ؆ٞٳڵؿڬؙۄؙۺؙۯڛڵۅ۫ڹ۞

کله چی ولیږل مونږ دوی ته دوه (استاځی) پس تکنیب وکړ دوی د هغو دواړو پس عزت ورکړ مونږ (او قوت دوی ته) په دریم سره پس وویل دوی بیشکه مونږ تاسی ته مرسلان استاځی یو (له طرفه د عیسیٰ)

تفسیو: یعنی ړومبی دوه تنه لاړل ـ بیا د دوی د تائید دپاره دریم هم ولیږل شو ـ دوی دری واړه سره یو ځای شول او داسی ئی وویل چی مونږ خو په خپل سر نه یو راغلی بلکه د الله تعالیٰ استاځی یو لهٰذا هر هغه شی چی مونږ ئی وایو هغه د الله تعالیٰ پیغام وګنځ؟

# قَالُوُامَآاَنُتُوُ الْاَکْتَرُمِّتُدُنَا ﴿ وَمَاۤانُزُلَ الرَّحْمُنُ مِنَ الْمُوْنَ وَمَا اَنْزُلَ الرَّحْمُنُ مِنَ اللَّهُ الْاَسْكُونِ وَالْاسْكُونِ وَالْاسْكُونِ وَالْمُونَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُونَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ الْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ ولَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْلِلْلِلْلِ الْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْلِلُ وَالْمُؤْنِ

وویل (انطاکیانو دغو استاځیو ته) نه ئی تاسی مګر انسانان په شان زمونږ او نه دی رالیږلی رحمٰن هیڅ شی (نه وحی او نه رسالت) نه ئی تاسی مګر دروغ

#### وائي (په دغي دعوي).

تفسیر: یعنی له تاسی سره خو د عنقا یا د سیمرغ بنه نشته چی تاسی د الله تعالیٰ انبیا، شوی تاسی خو په هیخ شی کښی له مونی څخه څه توپیر(فرق) او امتیاز نه لرئ نو بس کړی! خامخا داسی چنی (بیکاره) او چپوله (نفول) خبری مه کوئ! او بی سببه د الله نوم مه اخلئ! له سره الله هیڅ شی نه دی رالیږلی. فقط تاسی دری واړه پخپلو منځ کښی سره جوړه او دغه خبره مو غوته کړی ده، چی راځئ یوه داسی د دروغو خبره له خپله ځانه وتړو او بیا د هغی نسبت الله ته وکړو.

## قَالُوُا رَبُّنَايَعُ لَوُ إِنَّا إِلَيْكُو لَمُرْسَلُونَ ®

وویل (استاځیو) رب زمونږ ته معلوم دی (دا چی) بیشکه مونږ تاسی ته خامخا درلیږلی شوی یو.

تفسیر: یعنی که مونیر پر الله تعالیٰ دروغ وترو هغه خو مو وینی نو آیا الله جل جلاله به پخپل فعل سره د دروغجنانو پرله پسی تصدیق او تائید کوی ؟ داسی له سره نشی کیدی اوس تاسی پوهیدئ که نه پوهیدئ الله تعالیٰ ته دغه خبره ښه معلومه ده چی مونیر پخپلی دغی دعوی کښی رښتینی یو او هیڅ یوه خبره له خپله ځانه نه وایو نو ځکه فعلاً هغه زمونیر تصدیق فرمائی.

#### وَمَاعَكِيْ نَا إِلَّا الْبَلِعُ الْمُبِينُ @

او نشته پر مونږ مګر (پیغام) رسوونه ښکاره (سره له معجزاتو).

تفسیر: یعنی مونیر خپله فریضه ادا<sub>ء</sub> کری ده، د الله تعالیٰ پیغام مو به بنه واضح او ښکاره صورت تاسی ته رسولی دی او په ښو معقولو دلائلو او په زړه پوری طریقو مو تاسی پخپل خیر او شر پوهولی یرځ اوس وروسته د حجت له اتمامه تاسی پخپله غور او دقت وکړئ چی د تکذیب او عداوت انجام او عاقبت به څرنګه وی؟

## قَالُوۡۤالِتَاتَطَيَّرُنَا بِكُوۡلَينِ لَّهُ تَـٰنَتَهُوۡالَوۡرُجُمَنَّكُوۡ وَلَيۡمَتَّنَّكُوۡ مِّنَاعَنَاكِ ٱلۡيُهُ۞

وویل (انطاکیانو) بیشکه مونهِ بدفالی مو نیولی ده په تاسی (چی بند والی د باران دی) قسم دی که منع نه شوئ (له دعوی د دغه رسالته خپل) خامخا سنگسار به کړو مونږ هرومرو (خامخا) تاسی او خامخا وبه رسیږی هرومرو (خامخا) تاسی ته له طرفه زمونږ عذاب دردناک.

تفسیر: ممکن چی د مرسلینو د تکنیب او د کفر او عناد له شامته به پر دوی قحط او نور بلیات نازل شوی وی یا د انبیاؤ د بیوونی په اثر د دوی په منځ کښی بیلتون واقع او بیا دوی په خپلو منځو کښی بیلتون واقع او بیا دوی په خپلو منځو کښی سره اختلاف و کړ څه ئی ومنل او څه ئی ونه منل او د نامبار کی نسبت ئی دوی ته وکړ یعنی ستاسی د قدمونو له شامته پر مونډ د قحط او بی اتفاقی او مصیبت بلاء نازله شوی ده دغه ګرد (ټول) ستاسی له نحوست دی (العیاذبالله) که نه مونډ پخوا له دی نه به ماړه وو او په اطمینان او سکون مو ژوندون کاوه . بس کړئ! او وروسته له دی نه مو په خپلو دی مواظو او نصائحو سره مه ربړوی (تکلیفوئ)! او غورونه مو مه کنوئ! که تاسی له خپل دغه وضعیت څخه لاس وانخیست! او له خپلو مواغظو او نصائحو ځنی مو خوله ونه نیوله نو مونډ به سخت تکلیف او عذاب تاسی ته درورسوو او تاسی به تر هغه پوری په ګټو سره وولو تر څو چی

#### قَالُوُا طَايِرُكُمْ مَّعَكُمُ أَيِنَ ذُكِرْتُمُ اللهِ اَنْتُوْ قُومُرُمُّسُوفُونَ®

وویل (استاځیو) چی بدفالی ستاسی له تاسی سره ده (چی دغه کفر دی) آیا نو که پند درکړ شی تاسی ته (نو دغه ته بدفالی وایی نه ده داسی) بلکه تاسی یو قوم یځ مسرفان د انصاف له حده تیریدونکی.

تفسیو: یعنی ستاسی د کفر او تکنیب له شامته عناب نازل شوی دی که تاسی گردو (نولو) متحداً او متفقاً حق او صداقت منلی وی نو نه به دغه منموم اختلاف او تغرقه ستاسی په منځ کښی پیدا کیده او نه به پد دی شان په آفاتو او بلیاتو مبتلا او اخته کیدی پس د نامبارکی او نحوست اسباب پخپله په تاسی کښی موجود دی نو بیا ولی په دغومره یوه خبره چی مونیو تاسی ته بمه نصائح او پوهنه دروړاندی کړی ده او تاسی مو ستاسی پر خیر او شر پوهولی یئ خپل نحوست زمونیو پر سر غورځوئ! او له وژلو څخه مو ویروئ! حقیقت دا دی چی تاسی د عقل او د انسانیت له حدوده بیخی وتلی یع! نه خپله نفع او ضرر پخپل عقل سره معلومولی شئ! او نه د انسانیت خبری ستاسی له خولی څخه وهی!.

#### وَجَآءَمِنُ اَقُصَاالُهُ كِينَةِ رَجُلٌ يُسَعَىٰ

او راغی له لری طرفه د هغه ښار يو سړی (حبيب نجار) چې منډی ئې وهلي.

تفسیو: وائی چی د دغه صالح سری نوم حبیب وو او د بیار په آخری برخه کښی په عبادت مشغول او لگیا و او له حلاله کسبه به ئی روزی خوړه. دغی فطری صلاحیت ده ته وار او موقع ور نه کړه چی چپ او ساکت پاتی شی د دغی قصی د آوریدلو په اثر د استائحیو او د مرسلینو د تائید او حمایت او د مکنبینو د پوهولو او نصیحت دپاره په منډه او ډیره جلتی راغی ـ ولی چی دی وویرید نه چی اشقیاء د خپلو هغو ویرولو په اثر دغو مرسلینو او استائحیو ته محه ضرر او اذیت ورسوی. له دغه محنه معلومیږی چی د دغو مرسلینو د دعوت او تبلیغ اثر د دی ښار تر لری برخو پوری هم رسیدلی وو.

#### قَالَ لِقَوْمِ التَّبِعُوا الْمُرْسَلِيْنَ ۞ التَّبِعُوْ امَنَ لَا يَسُعَلُكُمُ ۗ آجُرًا وَهُوْمُ مُّهُتَكُونَ ۞

وویل (حبیب نجار) ای قومه زما متابعت و کرئ تاسی د مرسلانو استاځیو. متابعت و کړئ تاسی د هغه چا چی نه غواړی له تاسی څخه اجر بدل حال دا چی دوی پر سمه صافه لاره (د خیر او اصلاح) رهی (روان) دی.

تفسیر: یعنی دوی د الله تعالیٰ استاغی دی او د الله تعالیٰ پیغام ئی له خپل ځان سره راوړی دی کوم پند او نصیحت چی دوی تاسی ته کوی ښائی تاسی هغه ومنیع! او پری عمل وکړئ! وګورئ چی د دوی اخلاق \_ اعمال عادات او اطوار ټول ښه دی. او بی غرضه د خیر غوښتنه کوی او څه معاوضه او مزدوری هم له تاسی څخه نه غواړی نو بیا ولی د داسی بی غرضو او پاکو بزرګانو متابعت او اطاعت ونه کړی شی؟ او د الله تعالیٰ هغه پیغام چی د دوی په ذریعه لیړلی شوی دی ولی ونه منلی شی !.

(نو دوی ورته وویل چی ته په دین د دوی ئی! نو هغه ورته داسی وویل چی)

ومالي(٢٣)

## وَمَالِيَ لَآاعُبُدُالَّذِي فَطَرِنْ

او څه مانع ده ماته (بلکه نشته چې د زړه له صدقه) عبادت نه کوم د هغه (الله) چې پیدا کړې ئې یم زه

تفسیر: دا ئی اګر که خپل څحان ته ویلی دی مګر اصلی مقصود ئی دا دی چه نورو ته ئی واوروی یعنی پر تاسی څحه شوی دی چه د هغه لوی الله تعالیٰ عبادت نه کوئ چی رب او خالق دی.

## وَ النَّهُ وَثُرُجُعُونَ ۞

او خاص دغه (الله ته) بیولی کیږئ تاسی (په قیامت کښی نو ښائی تاسی هم د هم دغه الله عبادت وکړئ!)

تفسیو: یعنی داسی مه کنوع چه تاسی ئی عبث پیدا کری یوع! او بیا ئی هم داسی سر خوشی او آزاد پریښی یوع؟ او بل هیڅ مقصود ستاسی له دغه پیدایښت څخه نشته. داسی نه دی بلکه تاسی وروسته له مرګه کرد (ټول) د الله تعالیٰ په حضور کښی حاضریږی او نوائی چه لا اوس د هنی ورځی په تهیه او فکر کښی واوسئ ا.

## ءَٱكَتَِّنهُمِنُ دُونِهَ الِهَةً اِنُ يُرِدُنِ الرَّحْمُنُ بِضُرِّلَاتُنُوعَنِّيُ شَفَاعَتُهُمُ شَيْئًا وَكَانِيْقِنْ وُنِ ۚ إِنِّيَ إِذَ الْفِي صَلِلِ ثَمِينُنِ

آیا ونیسم (پیدا کړم) بی له الله نور معبودان که اراده وفرمائی ماته رحمٰن د ضرر رسولو نو دفعه به نه کړی له ما مخخه شفاعت سپارښت د دوی هیڅ شی (له هغه ضرره) او نه به می خلاص کړی (په زور) بیشکه زه کله (چی نور معبودان ونیسم) خامخا په محمراهی ښکاره کښی یم.

تفسیو: یعنی دغه محومره ښکاره او صریحه ګمراهی ده چی له هغه مهربان او مطلق قادر الله محخه مخ اړوئ او د داسی شیانو عبادت کوئ چی هغوی مو نه د پاک الله د نازل کړیو تکالیفو او رېړو (زحمتونو) محخه پخپله خلاصولی شی او نه مو په سپارښت سره تری بیج کولی شی.

## ٳڹٚؽٞٵمنٛؾؙؠڗ؆ؙؙؙؚػۄ۫ۏؘٵڛٛؠڠۅٛڹ<sup>۞</sup>

بیشکه زه چی یم ایمان می راوړی دی په رب ستاسی پس واورئ تاسی له مانه، (څو می شاهدان شی! په قیامت کښی)

تفسیر: یعنی په مجمع کښی بی له تردده او اندیښنی اعلان کوم چی ما پر واحد الله ایمان راوړی دی. دغه خبره دی ګرد (تول) سره واوری ا شاید مرسلانو ته نی د دی لامله (له وجی) اورولی وی محو د الله تعالیٰ په مخ کښی شهادت ورکړی. او توم ته نی دا شهادت ځکه اورولی وی چی د هغه د آوریدلو محخه متأثر شی ـ یا اقلاً د یوه مؤمن د ایمان د قوت د مشاهدی په طرف متوجه شی.

#### قِيْلَادُخُلِالْجُنَّةُ \*

وویل شو (ورته چی ځه) ننوځه جنت ته (نو داخل شو جنت ته او بی انتهاء نعمتونه ئی په کښی ولیدل)

تفسیر: یعنی علمالفور ده ته د جنت د ننوتلو فرمان ورکم شو \_ نقل کوی چی قوم هغه په ډیر ظلم، جفا او غټ زړه توب سره په شهادت ورسوه نو ځکه سم د لاسه د ده شهادت سره متصل حکم صادر شو چی دی دی فوراً په جنت کښی داخل شی \_ لکه چی د شهداؤ د ارواحو په نسبت له احادیثو څخه ثابت دی چی دوی پخوا له محشره په جنت کښی داخلیږی.

# قَالَ لِلَيْتَ تَوْفِي يَعْلَمُونَ فَإِيمَا غَفَرَ لِلْ رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ®

وویل ده کاشکی چی دا قوم زما پوه شوی وی په دی چی مغفرت بښنه وکړه ماته رب زما او وئی ګرځولمه زه له عزت ورکړیو شویو (په ادخال د جنت سره).

تفسیر: قوم له هغه سره دښمنی وکړه چې دی ئې وواژه مګر دی وروسته د جنت له ننوتلو څخه

ومالي(٢٣)

هم د قوم له خمیر غوښتلو څخه بیفکره نشو \_ او وی ویل که زما قوم زما له حاله او له دغه انعام او اکرام څخه چی د الله تعالیٰ له لوری پر ما مبذول شوی دی خبریدلی نو هرومرو (خامخا) ئی ایمان راووړ.

## وَمَا اَنُوْلُنَاعَلَ قَوْمِهٖ مِنْ بَعْدِهٖ مِنْ جُنْدِمِّنِ التَّمَا مِوَالْثَا مُنْزِلِنْنُ إِنْ كَانَتُ اِلْاَصِّيْحَةُ وَاحِدَةٌ فَإِذَاهُوْ خُمِدُونَ ۞

او نه مو ؤ نازل کړی پر قوم د دغه (حبیب نجار) وروسته (له شهادته) د ده هیڅ لښکر له (جانبه د) آسمانه او نه وو مونږ نازلوونکی (د لښکر د ملائکو). نه ؤ دا عذاب (د دی قوم) مګر چغه وه یوه (د جبریل) پس ناڅاپه دوی مړه یخ کړخ پراته ؤ (لکه ایره د اور).

تفسیو: یعنی وروسته له هغه دغه قوم د کفر \_ ظلم او د مرسلینو د تکذیب په بدل هلاک کړل شول او د دوی د دغه اهلاک دپاره مزیدو ترتیباتو او اهتمامو ته دومره ضرورت پاتی نشو چی له آسمانه ورته پرښتی لیږلی کیدی او نه د الله تمالی دغه عادت دی چی د اقوامو د اهلاک دپاره لوی افواج ولیږی که هسی د کوم خاص مصلحت دپاره ئی د پرښتو افواج لیږلی وی هغه بیله خبره ده په دغسی مواردو کښی د ډیرو لویو مدعیانو او اعیانو د سرولو او شخ پخ غورڅولو دپاره یوه معمولی چغه کانی ده لکه چی د هم دغه قوم حال هم داسی شو چی پرښتی پر دوی یوه چنه ووهله او دوی کرد (ټول) سره یو ځای همغلته مره شول.

## ڝؙٛۯۊؙٞٵٙؽٳڶڣؠٵڿۧٵؽٳ۬ؿؿۿؚۿۺٞڗڛؙٷڸٟٳڷٳڬٵڹٛۏٳڽؚ؋ؽۺؙۯؙٷڽؖٛ ٵڶؿۘڽۜۉٚٳڮۯٳۿڵڴؽٵڣۧڵڰؙۻ۫ۺٙٲڶڨ۠ۯؙۏڹٵۜۿۿؙٵڶؽۯۻڵۮؽۯڿٷؙؽ۞

ای حسرت افسوس دی پر بندگانو (کافرانو) نه دی راغلی دوی ته هیڅ رسول مگر ؤ دوی چی په هغه پوری به ئی توکی مسخری کولی. آیا نه وینی (دغه کفار) چی څومره ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له اهل د زمانی چی بیشکه هغه (هلاک کړی شوی) دوی ته بیرته نه راګرځی (دنیا ته

ومالی(۲۳) ایس (۳۶)

نو دوی پری ولی عبرت نه اخلی؟).

تفسیو: یعنی محوری او اوری چی په دنیا خومره اقوام او ملل له انبیاؤ سره د استهزاء او تمسخر په بدل هلاک او تباه شوی دی چی اوس د هغوی نوم او نبیه هم د دنیا په مخ کښی نه ده پاتی نو هیڅ یو د دغی خبری توان او طاقت هم نه لری چی بیرته راشی. د عناب په ژرنده کښی دوی تول سره اوږه او دلده او برابر شوی دی خو دوی سره له هغه پند او عبرت نه اخلی او هر کله چی کوم نوی رسول دوی ته راځی نو دوی بیا په همغو تمسخرو او استهزاؤ او توکو مسخرو باندی لاس پوری کوی چی پخوانی کفار په هغه ممتاد او د هغو په اثر پخپله سزا او هیداد (انجام) ورسیدل لکه چی نن له خاتم الانبیاء صلی الله علیه وسلم سره د معظمی مکی کفار هم داسی سلوک او معامله کوی .

#### وَإِنْ كُلُّ لَكَاجِمِيعُ لَكَيْنِا خُضَرُونَ اللهِ

او نه دی دا ګرد (خلائق) مګر ټول په نزد زمونږ حاضر کړی شوی وی دپاره د جزاء (په قيامت کښي).

تفسیر: یعنی هغه خو د دنیا عناب و د آخرت سزا خو بیله ده داسی مه گفئ کله چی هلاک شوئ نو بیا به بیرته زموند په طرف نه راځی او گردی (تولی) خبری او قصی ختمی شوی. د گردو (تولو) مخلوقاتو رجوع او حضور د پاک الله په دربار کښی یو حتمی او ضروری امر دی او هلته به تول مجرمین او منکرین بلا استثناء نیولی کیډی.

## ۅٳ۬ؿڎؙۜڰۿؙڎؙٳڷۯڞؙٳڶٮؽؾػؖٵٞڲؽؽ۬ؠ۬ٵۅٙٲڂٛڔۼؘٵڡؚؠ۫ٞؠٵڂٵڣڹڶڎ ؽٵڟؙۅٛڹٛ؈ٛۅؘڿڡڵؽٵڣۣؠؙٵڿڐ۠ؾۺۜٷۜۼؽ۬ڸۊۜٲۼٛػٳڽؚۊۜڡؘڿۯؙٵ ڣۣۿٳڝؘٵڶڠؿٷڹٚٛڟۣؽٲڟؙٷؙٳڡؿۺؘڔ؋ٚ

او یو دلیل (د قدرت) دی دوی ته ځمکه مړه (وچه کلکه) چی ژوندی کوو مونږ هغه (په اوبو سره) او راوباسو مونږ له هغی ځمکی څخه دانی نو له ځینو د دغو (دانو) څخه خوری (خپل قوت پری کوی). او پیدا کړی مو دی په دغی ځمکی کښی باغونه له (هر قسمه د) خرماګانو او (له هر راز (قسم) کورو) انګورو او جاری کړی مو دی په دغی (ځمکی) کښی له چینو (د ومالي(٢٣) يُسَلّ (٣٦)

#### اوبو) څخه دپاره د دی چې وخوری دوی له میوو د هغو (مذکورهؤ شیانو)

تفسیو: یعنی ښائی دوی ته داسی شبهه پیدا شوی وی چی پس له موته بیا به مونی څرنگه ژوندی راپاڅولی کیږو؟ دغه په دی صورت ورپوهوی غرنگه چی ځمکه وچه کلکه مړه پرته وی نو بیا الله تعالیٰ ئی تکه شنه زرغونه او ژوندی کوی او په کښی راز راز (قسم قسم) ونی، ګلان، غلی، دانی، میوی، باغ، بهار او نور پیدا کوی چی تاسی ئی استعمالوئ هم داسی قیاس او اټکل وکړی چی په مرو ابدانو کښی هم الله تعالیٰ د حیات روح پو کوی په هر حال په دغی مړی ځمکی کښی دوی ته یوه داسی نښه او د قدرت دلیل شته چی په هغه کښی د غور او دقت کولو څخه بحث بعدالموت ـ د الله تعالیٰ وحدانیت او عظمت او انعام او احسان په ښه ډول (طریقه) سره پیژندل او پوهیدل کیږی.

تنبیه: په پاسنیو آیتونو کښی د ترهیب خوا سکاره وه چی د الله تعالیٰ له عذابه وویرپیویا! او د هدایت لاره ئی محان ته اختیار کریا! په دغو آیتونو کښی ئی د ترغیب صورت اختیار فرمایلی دی. یعنی د الله تعالیٰ نمعتونه په سه شان سره وپیژنیم! او د الله شکر ګزاری ته متوجه شع! او په دغه ښه وپوهیږئ هغه الله چی مړه محمکه ژوندی کولی شی هغه که په ایمانی حیثیت سره یو مړ قوم هم ژوندی کړی نو هغه ته دغه کار هیڅ اشکال نه لری.

## وَمَاعَمِلَتُهُ أَيْدِيْهِمُ أَفَلَا يَثِثُكُرُونَ ®

او نه دی پیدا کړی دغه (میوی) لاسونو د دوی آیا پس شکر نه وباسی دوی (په دغو نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی میوی او د ځمکی نور حاصلات د الله تعالیٰ په قدرت سره پیدا کیږی د دوی په لاسونو کښی داسی قدرت نشته چی د کورو یا کجورو (انگورو یا خرماق) بوه دانه هم پیدا کړی شی. سره له هغه محنت او تردد چی د یوه باغ په لگولو او روزنه کښی کیږی مگر د دغه باغ د میوو او حاصلاتو راوستل د الله تعالیٰ کار او د ده د قدرت په قبضه او اختیار کښی دی. او که په غور سره وکتل شی تول هغه کارونه چی د انسانانو په سعی او کوښی سره انجام مومی هغه هم فیالحقیقت د الله تعالیٰ په عطاء کړی شوی قدرت او قوت او مشیت او ارادی سره کیږی. لهٰذا په هر حیثیت سره د الله تعالیٰ شکر ایستل او احسان پیژندل واجب دی.

تنبیه: محقق مترجم رحمة الله علیه په ﴿ وَتَعَیِّتُمَایِّدُیْوَ ﴿ کَنینی «ما » نافیه اخیستی ده. کماهو دأب اکثر المتأخرین ـ لیکن له اسلافو څخه عموماً د دغی «ما » موصوله توب نقل شوی دی چی د هغه تائید د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له قرأته چی په کښی «**ومماعملته ایدیهم»** دی کیږی. ومالی(۲۳)

#### سُّفُى الَّذِيُ خَلَقَ الْاَزْوَاجَ كُلَّهَامِتَّا اثَيُّمْتُ الْاَرْضُ وَمِنَ انْفُیرِمُ وَمِّالاَیعُلَمُون<sup>©</sup>

پاکی ده (له هر عیبه) هغه الله ته چی پیدا کړی ئی دی دغه (ټولی) جوړی (انواع اصناف) ټول له هغو څیزونو چی زرغونوی ئی ځمکه او له ځانونو د دوی (اولاد لمسی کروسی) او له هغو (مخلوقاتو) څخه چی دوی ئی نه پیژنی (د علویاتو او د سفلیاتو له عجائبو مخلوقاتو څخه).

تفسیر: یعنی په نباتاتو او انسانانو او په هغو نورو مخلوقاتو کښی چی لا له هغوی محخه خلق پوره نه دی خبر الله تعالیٰ جوړی پیدا کړی دی. اعم له دی نه چی دغه جوړه توب د تقابل له حبثیته وی لکه نر او ښڅه (نر وماده) خواږه او تروه، تور او سپین، ورځ او شپه، رڼا (رنرا) او تیاره . یا د تماثل له حبثیته وی لکه په یوه شان \_ یو رنگ، یو خوند میوی او د محمکی نور محصولات او په یوه شکل او صورت سره دوه ساکینان (جاندار). په هر حال په مخلوقاتو کښی هیڅ یو داسی مخلوق نشته چی د هغه بل کوم مقابل او مماثل نه وی. محکم چی مقابله یا مماثلت په هغو شیانو کښی کیدی شی چی په کومه درجه کښی فی الجمله اشتراک ولری. د خالق او مخلوق اشتراک یه هیڅ یوه حقیقت \_ صورت او صفت کښی سره بیخی نشته.

# وَايَةٌ لَهُوُ النَّنُ لَيْنُكُمُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَاهُ مَّ مُُظْلِمُونَ ﴿ وَالنَّمُ اللَّهُ النَّهُ النَّ

او یو دلیل (د قدرت د الله) دوی ته شپه ده چی راوباسو مونږ له هغی (شپی) څخه ورځ پس ناڅاپه دوی ننوتونکی وی په تیارو کښی او (بل دلیل د قدرت د الله دوی ته) لمر (دی چی) ځی پخپلی تاکلی (مقرر) لاری باندی (یا خپل ځای ته)،

تفسیر: «سلخ» د حیوان پوستکی ایستلو ته وائی چی تری لائدی غوښه نی ښکاره شی هم داسی وگنئ د شپی په تیارو باندی د ورځی څادر هوار کړی شوی دی. څه وخت چی دغه د رڼا (رنړا) څادر د دی له سره څخه لری کړ شی خلق په تیارو کښی پاتی کیږی وروسته له هغه لمر بیا په خپل همغه مقرر تگ سره په معین وخت راخیژی او تول جهان او شیان رڼوی، د لیل او نهار پر ومالي(٢٣) يُسَ (٣٦)

دغو تقلبانو قیاس او اتکل و کرئ او سه وپوهبیئ چی الله تعالیٰ عالم هم داسی فناء کوی او بیا ئی د بقاء بل عالم ته انتقال او ژوندی راپاغوی او بیشکه هم دغه الله تعالیٰ د عبادت وړ (قابل) او لایق دی چی د ده په قدرت کښی د دغو عظیم الشانو انقلاباتو واک اختیار او زمام دی چی له هغه محخه مونی ته د مختلفو اقسامو فوائد رارسیږی. هغه مطلق قادر چی شهه په ورځی سره تبدیلوی نو له هغه محخه دغه خبره کله لری او بعیده ده چی د رسالت د لمر په ذریعه دغه دنیا هم د جهالت له تیارو محخه وباسی او لری ئی کړی. لیکن د شپی او ورځی او د لمر او قمر او د انجم د طلوع او غروب په شان هر کار پخپل وخت او نیته کیږی.

#### ذلك تَقُدِيرُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيُو

دغه (مخصوص حرکت د لمر حکم) اندازه ده د ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه دانا (پر هر څيز).

تفسیر: د لمر چال او لاره مقرره ده او دی پر هغی باندی منظم درومی یو بغرکی یوه ربه له هغه هغه عضه غخه وړاندی وروسته نشی کیدی پر همغه کار چی لگولی شوی دی تل تر تله په هم هغه کښی لگیا دی یوه شیبه هم په قرار او آرام نه دی د شپی او د ورځی چورلیدل او د کلنی تحویل په هر هر ځای کښی چی ښائی ورسیږی او مقرر مواسم او اوقات پیدا کړی په همغو ځایونو او مواسمو رسیږی بیا له هغه ځایه د الله تعالیٰ په حکم سره په بلی دوری باندی شروع کوی د قیامت تر قرب او قیام پوری هم دغه وضعیت دوام لری څو دغسی یو وقت راشی چی هلته د الله تعالیٰ له جانبه پر لمر داسی حکم صادریږی چی له همغه ځایه چه غروب شوی ئی بیرته راوخیژه! دغه هم دا وخت دی چی بابالتوبه به ترل کیږی کما ورد فیالحدیث الصحیح. خبره دا ده چی د ده دغه د طلوع او غروب، د دغه کرد (تول) نظام د هغه غالب، زبردست، علیم او خبیر ذات له جانبه قائم کړی شوی دی چی د ده انتظام او قوام بل هیڅوک نشی خرابولی او نه ئی ماتولی او نه د ده پر دغه حکمت او پوهنی څه تنقید او تبصره کولی شی دی هر وخت چی ئی ماتولی او نه د ده پر دغه حکمت او پوهنی څه تنقید او تبدیل او تعدیل کولی شی دی هر وخت چی اراده وفرمائی او څرنگه چی مشیت وفرمائی په کښی تحویل او تبدیل او تعدیل کولی شی نشی کولی شی

ت**نبیه:** د دغه آیت په تفسیر کښی یو حدیث راغلی دی چی په هغه کښی د لمر په تحت العرش کښی د سجده کولو ذکر شته دلته د هغه د تشریح ځای نه دی په دغه مورد کښی دی زمونږ هغه مستقل مضمون ولوست شی چی د «**سجودالشمس**» تر عنوان لاندی چاپ شوی دی.

## وَالْقَمَرَ قَكَّ رَٰنِهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيْمِ

ومالي(٢٣) يٰسّ (٣٦)

او سپوږمئ ته اندازه کړی (او ویشلی) دی مونږ منزلونه تر هغه پوری چی وګرځی (په نظر کښی) لکه وچه څانګه د خرما (چه کلکه کږه، ژیړه او نرئ شی).

تفسیر: یعنی د لمر په شان قمر تل په یوه وضعیت او هیئت نه دی بلکه هره ورغ تزئید یا 
تنقیص مومی الله تعالیٰ قمر ته (۲۸) منازل مقرر فرمایلی دی چی دی دغه منازل په یوه معین 
نظام سره درجه په درجه طی او پری کوی په یومبنی آیت کښی د شپی بیان و، بیا د لمر بیان 
وشر چی تری د کلونو او مواسعو او فصلونو او شپر او ورغو ـ گری ـ (ساعت) شبیی ـ 
(دقیقی) رپی (ثانیی) اوقات تشکیل کیږی. اوس د سپرومع تذکره فرمائی چی د هغی په نقل 
او حرکت پوری د قمری ورڅو، میاشتو کلونو اوقات مربوط دی. لمر او سپورمئ د هری میاشتی 
په آخر کښی تقریباً سره نژدی کیږی دلته قمر له سترگو څخه پتیږی. کله چی بیا له لمر 
وړاندی کیږی نو په نظر راغی. بیا نو منزل په منزل په دی حال کښی چی پرله پسی زیادیږی 
پرمخ تک کوی. څو څلورلسمی شپی ته ورسیږی. نو په (۱۶) کښی بیخی پوره او کاملیږی 
وروسته له دی نه بیا پخپل تنقیص شروع کوی څو متدرجاً او ورو ورو خپل همغه د اولی شپی 
هیئت ته اعاده او مراجعت وکړی او د کجورو د هغی قدیمی وچی کلکی څانګی په شان چی له 
دیر وچوالی لکه لینده کړه او نری کیږی، کړه وړه، نری، بی رونقه ضعیفه، نحیفه په سترګو 
کبی بریښی.

## ڵڗاشَّمُسُ كَيْبَقِ لَهَا اَن تُدُرِكَ الْقَبَرَ وَلِا الَّذِلُ سَائِقُ النَّهَارِّ وَ وَكُلُّ فِيْ فَلَكِ يَسْبَعُونَ۞

نه دی لمر لائق دغه لره (او له وسه ئی پوره نه ده) چی لاندی کړی سپوږمئ (په زمان مکان اوصافو کښی) او نه شپه ړومبئ کیدونکی ده له ورځی، او دغه ټول (فلکی اجرام) په آسمان کښی چورلیدونکی دی (لامبو په کښی وهی فراخ په کښی روان دی).

تفسیر: د لمر سلطنت په ورځو کښی دی. او د شپی حکومت په سپوږمځ پوری تړلی دی. داسی نشی کیدی چی سپوږمځ د خپلو وړانګو (انوارو) شیندلو (خورولو) په وخت کښی لمر د پلوشی (اشمه) تحت الشاع واقع شی. یا ورځ لړ شانتی په مخ کښی شی او د شپی پر کومه برخه متصرف شی یا شپه سبقت وکړی او د ورځی له اختتام څخه پخوا راشی. په هر ملک او اقلیم او ومالي(٢٣) يُسَ (٣٦)

یه هره زمانه او موسم کښی کومه اندازه چی شپی او ورځی ته ایښودلی شوی ده دغه کرات هیڅ مجال او قدرت نه لری چی له خپل ټاکلی (مقرر کړی) حرکت او سرعت څخه وړاندی يا وروسته د یوی ربی یه اندازه هم تجاوز یا تخلف وکری شی. هره یوه سیاره یه همغه خیل مدار کښی قائمه او پخپل معین نظام سره چورلی او له هغه ځنی د یوی ذری یه اندازه هم یوی خوا او بلی خوا ته هیڅ تمائل او تجاوز نشي کولي او سره له دغومره لویوالي او سریع او ګړندي حرکت په دغی آزادی فضا کښی يو له بله سره ټکر نه وهی او نه متصادم کيږی او نه له خپلې مقرری اندازی څخه څوکه (ورو) یا ګړندی کیږی. آیا دغه د دی خبری واضحه نښه نه ده چې دغه ټول عظیم الشان مشینونه او د هغو دغه ګرد (تول) اجزاء او پرزی د کوم زبردست علیم، خبیر، قدیر ذات په قبضه او اختيار کښي دی چې په داسي دقيق او منظم صورت سره پخپلو کارونو کښي لگیا دی، بیا نو هغه لوی ذات چی دغه شپی ورځی، لمر، قمر، انجم او ټول علویات او سفلیات ومافیها ئی پیدا کړی دی او په دغو کښي هر راز (قسم) تبدیل، تحویل کوی آیا هغه په دې باندې نه دې قدير چې تاسي وروسته له فناء څخه بيا ژوندې راياڅوي. (العياذ بالله) تنبيه: حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه د ﴿ لَا النَّمْسُ كَثِيمُ لَهَا آنَ تُدُوكُ الْقَمَرُ ﴾ د تعبير نکته داسی بیان فرمائی چی «لمر او قمر د هری میاشتی په آخر سره نژدی کیږی نو قمر لمر نیسی او لمر قمر نشی نیولی نو محکه «الاالقمر ینبغی له ان یدرک الشمس» ئی ونه فرمایل «والله اعلم»

یا دا چی نه دی لمر داسی او نه ښائی لمر ته دا چی لاندی کړی دی سپوږمئی او ورورسیږی یعنی چی صحیحه او آسانه وی ورته دا چی لاندی کړی سپوږمئ او ورسیږی ورته یا په زمان کښی چی په شپو کښی ورسره یو ځای شی یا په مکان کښی چی په سمایالدنیا ته ورکوز شی یا په اوصافو کښی چی په څوارلسمه کښی ورسره ګډ شی، یا په آثارو او منافعو کښی چی لمر هم د قمر آثار او خواص پیدا کړی حال دا چه هر یو له دغو پنڅو ممنوعو شیانو ممنوع او دلیل د هر یو ښکاره دی. «برهان الدین کشککی»

## ۅؘٳؽڎؙۜڰۿؗۯٲێۜٵحؘٮڶٮؘٵۮ۫ڗؾۜٙؾؙؙؗٞؠٛڣۣٲڶڡؙٛڵڮؚٱڵٮۺٛٷؙۑ۞ٚۅؘڂؘڵڨۘٮؘٵڵؠؙ ڝؚۜؽؙڡؚۨؿ۬ڸ؋ٮؙٳ۫ڒۣڰڹڎۣڹ®

او یوه نښه دلیل (د قدرت د الله) دوی ته دا ده چی بیشکه مونږ سواره کړی دی مونږ اولاد د دوی په بیړی (جهاز د نوح) ډکه کړی شوی کښی او پیدا کړی دی مونږ دوی ته په شان د دغه (بیړی) هر هغه څه چی دوی پری سوریږی (له نورو نواقلو څخه). ومالي(٣٦) ليتل (٣٦)

تفسیر: یعنی د حضرت نوح علیه السلام په زمانه کښی لکه چه طوفان راغی نو د آدم نسل ئی د هغه پر ډکی بیری سور کړ چی نوح علیه السلام هغه جوړه کړی ده که نه د انسان تخم به نه پاتی کیده بیا د هغی بیری په نمونه ئی نوری بیری او جهازونه درجوړ کړل چی پر هغو تاسی تر نن پوری سوریږئ او سره له خپلو احمالو او اثقالو ئی له یوی وچی څخه بلی وچی ته وړئ! او له دغو جهازونو څخه هم داسی کار اخلئ لکه چی له نورو نواقلو څخه ئی اخلئ مثلاً اوښ چی هغه ته عربو «سفائن البر» یعنی د وچی بیړی ویل.

## ۅٙٳڶؙۺٚٲؙٮؙٛۼ۫ڔۣڤؘۿؙؠؙۏؘڵۯڝٙڔؚؽۼٙڵۿڂۛۅؘڵڵۿؠؙؽ۫ڡۜۛؽؙٷڹؖٛ۠ؖ۠۠ٳ؆ۯڝ۫ؠڎٞ ڡؚۜٮٞٵۅؘؠؘؾٵڠٳڸڶڿؽڹ۞

او که اراده وفرمایو موند نو غرق کړی به مو وو دغه (راکبین د بیړی) پس نه به وی هیڅ فریاد رس او نه به دوی خلاصولی کیږی (له غرقه) مګر (نه ئی غرقوو) په رحمت مهربانی خپلی سره او دپاره د نفعی اخیستلو تر نیتی (د مرګ د دوی) پوری.

تفسیر: یعنی دغه د هدو کو یوه موتی انسان ته و کورئ چی څرنګه له ویروونکی سمندرونو او سیندونو څخه د جهاز په ذریعه تیریږی راتیریږی چی د هغو په نسبت د خورا (ډیر) لویو جهازونو حقیقت د یوه نری خځلی په اندازه هم نه دی که الله تمالیٰ اراده وفرمائی چی تاسی په دغو سیندونو کښی ډوب کړی نو څوک تاسی ته له دغه ډوبیدلو څخه نجات درکوی؟ او څوک به مو په فریاد رسیږی. مګر دغه د الله تمالیٰ د حکمت او مهربانی او مصلحت اقتضاء ده چی ګرد (ټول) بحری راکبین نه ډوبوی ځکه چی د ده د رحمت او حکمت اقتضاء هم دغسی ده چی دوی تر یوی معینی نیتی پوری ژوندی وی او دغه دنیوی امور پخپل طبیعی مدار و ګرځی. د ډیر افسوس ځای دی چی ډیر خلق د قدرت پر دغو دلاملو او نبو نه پوهیږی او نه د الله تعالیٰ د دغو نعماؤ قدر پیژنی.

#### وَإِذَا قِيْلَ لَهُوا تَقْوُا مَا بَيْنَ اَيْدِيْكُو وَمَا خَلْفَكُو لَعَكُمُو تُرْحِمُونَ® وَمَا تَالَيْهُومُونِ الْهِ مِنْ الْبَارَةِ مِنْ الْبَارَةِ مِنْ اللَّاكَانُوا عَنْهَا مُعْرَضِيْنَ®

ومالی(۲۳)

او کله چی وویل شی دوی ته چی ځان وساتځ له هغه (دنیوی عذابه) چی په مخکښی ستاسی دی او له هغه (اخروی عذابه) چی وروسته درپسی راځی ښائی پر تاسی رحم وکړ شی (نو دوی مخ وګرځوی) او نه راځی دوی ته هیڅ دلیل له دلائلو د(قدرت) د رب د دوی مګر دی دوی له هغو (دلائلو) څخه مخ ګرځوونکی.

تفسیر: وړاندی د جزاړ ورځ راځی ـ او وروسته مو پریښی دی خپل اعمال. یعنی کله چه دوی ته وویل شی چی د قیامت د سزا او د بدو اعمالو له شامت مخخه وویریږئ! او د خپلی آخری خاتمی په نسبت څه فکر او غور وکړئ! څو د الله تمالیٰ رحمت ستاسی په لوری متوجه شی نو دوی په نصیحت له سره غوږ نه ډدی او تل د الله تمالیٰ له احکامو څخه مخ اړوی.

# وَاذَاقِيلَ لَهُمُ اَنْفِقُوا عِنَازَقَكُوْ اللهُ ۚ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُو الِلَّذِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

او کله چی وویل شی دوی ته چی نفقه ورکړه کوئ (عاجزانو ته) له ځینو هغو (مالونو) چی رزق روزی درکړی دی تاسی ته الله نو وائی هغه کسان چی کافران شوی دی (له جهته د استهزاء) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی آیا طعام ورکړو مونږ هغه چاته که اراده فرمائلی وی الله نو طعام به ئی ورکړی وو هغه ته

تفسیو: یعنی د الله تمالی نور احکام به خه ومنی \_ پر فقراؤ او مساکینو مال لکول د دوی په نزد هم د ثواب کار دی لیکن هم دغه مسلمه خبره لکه چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم او د مؤمنانو له طرفه دغو منکرانو ته ویله کیږی نو په نهایتو سپکو طریقو او تمسخرو او پوچندو (استهزاء) سره تری اعراض او انکار کوی، او وائی هفو کسانو ته چی پخپله پاک الله رزق او روزی نه ده ورکمی موند به هغوی ته خه ورکولی شو او ولی به ئی ورخورو موند د الله تعالیٰ له مشبته مخالف کار نشو کولی، که د الله تعالیٰ مشبته مخالف کار نشو کولی، که د الله تعالیٰ مشبت داسی نه وی نو دوی به ئی فقرا او محتاج \_ او موند به ئی غنی او دولتمن نه وو گرځولی،) نو آیا د دغه حماقت او بیحیائی په مقابل کښی خه وویل شی؟ آیا که د الله تعالیٰ اراده د چا په ورکړه کښی شوی وی نو د هغه هم دا یو صورت دی چی پخپله الله تعالیٰ بلا واسطه رزق د هغه په لاس کښی ورکړی؟ که په وسایطو ورکول هم د الله تعالیٰ له مشبت څخه دی؟ نو تاسی دغسی فیصله ولی وکړله؟ چه د الله تعالیٰ دا ده شوی چی هغو ته ډودی ورکړی دغه خو د الله تعالیٰ امتحان دی چی

ومالي(٢٣)

اغنیا ئی د فقرافی پر اعانت مامور فرمایلی دی او د دوی په وسیله ئی د هغوی د رزق رسولو سامان مهیاء کری دی. هر هغه چی په دغه امتحان کښی پاتی او ناکامه شی نو ښائی چی دی پر خپلی بدبختی او ناکامی وژاړی.

تغييه: د ځينو اسلافو له اقوالو معلوميړی چی دغه آيت د ځينو زنادقه و په حق کښی دی په دغه صورت به د دوی دغه قول پر تمسخر نه حمل کيږی بلکه پر خپل حقيقت ايښود کيږی.

#### إِنَ أَنْتُمُ إِلَّا فِي ضَلِل مُبِيرِكُ

#### نه یئ تاسی مگر په کمراهی ښکاره کښی.

تفسیو: که دغه جمله د کفارو د قول تتمه وی نو مطلب به نمی داسی کیډی «ای د مؤمنانو تولنی! تاسی په صریحی ګمراهی کښی لویدلی بئ چی د داسی خلقو د ګیډی پر مړولو پسی ګرځئ چی د الله تعالیٰ له طرفه هغو کفارو ته خطاب دی چی دوی مخومره چتی (بیکاره) او فضول خبری کوی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه ګمراهی ده چی په نیک کار کښی پر تقدیر حواله ورکړی او د خپلو مزو په لاس ته راوړلو کښی په طمعی او توقع پسی مندی ووهی».

#### وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَاالُوعَدُانِ كُنْتُوطِدِقِينَ®

او وائی (کفار) چی کله به وی دغه وعده (د قیامت ؟ ووایئ راته!) که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په دی کښی ای مؤمنانو!).

**تفسیر:** یعنی ستاسی دغه قیامت او دغه عذاب او آفتونه چی تاسی مو له هغو څخه پرله پسی ویروی، کله راځی ؟ او دغه مواعید مو کله پوره کیږی ؟ که تاسی په واقع سره رښتینی یئ نو دغه وعده ژر تر ژره پوره کرئ او مونږ ته نی راوښیغ!

## مَايُنْظُرُونَ إِلَّاصَيْعَةٌ وَّاحِدَةً تَاخُنُهُمُ وَهُوْ يَغِضِّمُونَ<sup>©</sup> فَلاَيسُتَطِيْعُونَ تَوْصِيَةً وَّلَاإِلَى اَهْلِهِمُ يَرْجِعُونَ ۚ

(نو فرمائی الله چی) انتظار نه کوی (کفار) مگر د چغی یوی (د اسرافیل)

چی وبه نیسی دوی حال دا چی دوی به جگړی سره کوی. پس توان به ئی ونه شی د وصیت او نه به خپل اهل ته بیرته ورشی (له مشاغلو خپلو).

تفسیر: یعنی قیامت به یو ناخاپه فجأة واقع شی او په داسی حالت کښی به قائمیډی چی تول خلق پخپلو معاملاتو او چارو کښی مشغول او لگیا وی. غه وخت چی اول صور (شهیلی) وپوکلی شی د کردو (تولو) هوش او حواس به مفقود او ورک شی او بالاخر تول سره مری او په هر ځای کښی به مړی یو پر بل لویډی دوی به دومره یو فرصت هم ونه مومی چی څه ووائی یا څه وصیت وکړی یا خپلو کورونو ته خپل ځان ورسوی، او بالفرض که وصیت هم وکړی نو چا ته به ئی کوی؟ او که خپلو کورونو ته راهم شی نو کورونه به ئی چیری ودان پاتی وی؟

#### وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَاهُمُ مِّنَ الْكَجْدَاثِ إلى رَبِّمُ يَنْسِلُونَ ©

او بیا به پوکی وکړ شی په صور (شپیلی) کښی پس ناڅاپه دوی له قبورو څخه په طرف د رب خپل به منډی وهی ځغلی.

تفسیو: یعنی کله چه دوهمه شپیلی (صور) وپوکلی شی نو کرد (تول) مخلوقات به سره ژوندی کیږی او له خپلو قبورو څخه به راپورته کیږی. او پرښتی به په ډیر سرعت او شطارت (چالاکئ) سره دوی کرد (تول) په تیل وهلو سره د محشر د میدان په لوری ولی او شری به ئی.

## قَالُوالْوَيْكِنَامَنُ بَعَثَنَامِنُ مَّرُقَدِنَا مِنْ

وائی به دوی ای هلاک خرابی ده مونږ ته چا راپاڅولو له ځایونو دخوبونو زمونړ څخه.

تفسیو: سائی چی د اولی او دوهمی نفخی په منځ کښی به پر دوی د خوب حالت طاری کیږی. یا د قیامت د هولناکی منظری له لیدلو څخه به دوی د قبر عذاب آسان وګڼی او داسی یو وضعیت به ځان ته اختیاروی چی خوب ته به ورته او مشابه وی یا به «مرقد» د مضجع په معنی وی د خوب له کیفیت څخه به تجرید وکړی شی والله اعلم.

#### هٰنَامَا وَعَدَالرَّحُمٰنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ<sup>®</sup>

ومالي(٢٣) يُسِّ (٣٦)

دا هغه (دوهم ژوندون) دی چی وعده ئی کړی وه رحمٰن او رښتیا ویلی وو رسولانو.

تفسیو: دغه جواب د الله تعالیٰ له جانبه په هغه وخت کښی ورکاوه کیږی. یا ئی مستقبل د حاضر په ځای درولی هم دا اوس ورته جواب وائی یعنی ولی دغه پوښتنه کوئ ؟ لیړ شانته خو خپلی سترګی وغړوی! او دغه وضعیت ته وګورئ! دا خو هم هغه ژوندی راپاڅول دی چی د هغو وعده د الله تعالیٰ له طرفه تاسی ته درکړی شوی وه. او انبیاؤ الله به پرله پسی د هغو اخبار او اطلاع تاسی ته درکوله.

## اِنْ كَانْتُ إِلَّاصِيْعَةً قَالِحِدَةً فَإِذَاهُمُ جَمِيْةٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ®

نه به وی (دغه نفخه الثانیه) مکر چغه یوه (چی وشی نو راژوندی به شی دوی تول) پس ناڅاپه دوی تول په نزد زمونږ به حاضر کړی شوی وی.

تفسیر: یعنی هیخ یو متنفس به نه تښتیدلی شی ـ او نه به چیری خپل ځان پتولی شی.

## فَالْيَوْمَ لِاتْظَالَوْنَفُسُ شَيئًا وَلِانْجَزُوْنِ اللَّوَاكْنَتُمُ تَعْمَلُونَ @

پس نن ورځ به ونه کاوه شی ظلم په هیڅ نفس باندی د هیڅ څیز او نه به جزاء درکوله کیږی تاسی ته مګر (جزاء) د هغو (اعمالو) چی وئ تاسی چه کول به مو (له خیر او شر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی د هیچا به نه نیکی ضائع کیږی او نه به د جرم له حیثیت او اندازی څخه زیاته سزا چاته ورکوله کیږی، پوره پوره او په کامل ډول (طریقه) سره هر چاته د هغی جزاء او سزاء ورکاوه کیږی، او له هر چا سره به په علل او انصاف سره معامله وشی، او هر چاته به هر هغه نیک او بدکار چی په دنیا کښی ئی کړی وی په عقبیٰ کښی د ثواب او عقاب په شکل او صورت ور د مخه او وړاندی کیږی،

## ٳؾۜٲڞؙۼۘڹٳۼۘؾۜٞۊٳڶؽۅؙڡۯؽۺؙۼؙڸڣڮۿۏڹ۞۫ۿۏؙۅؘٲۯ۫ۅٵڿۿؙٛڔؽ۫ڟؚڸڸ عَڶٵڷڒؘٳۧۑڮ؞ؙۺۜڮٷڽ۞۠ٙڶۿۯۏؚؽؙؠٵۏؘٳؼۿڎٞۨٷڵۿۏڠٵؽێٷٛؽ۞ٛ

بیشکه اصحاب یاران د جنت به نن ورځ په مشغولتیا کښی د لذت اخیستونکی وی. دغه (جنتیان) او شځی د دوی به په سیوریو کښی (ناست وی) پر تختونو باندی تکیه وهونکی به وی. وی به دوی ته په دغه جنت کښی (انواع د) میوو او وی به دوی ته هر هغه شی چه غواړی ئی دوی (او آرزو ئی کوی).

تفسیو: په جنت کښی به د هر قسم عیش \_ عشرت او نشاط وسائل او سامان وی. مؤمنین به له دنیوی مکروهاتو څخه نجات ومومی او په جنت کښی به د هغوی مشغله ماسواء له تفریح او ساعت تیری مخخه بل شی نه وی. دوی به له خپلو ښځو سره یو ځای لکه شودی او شکره ګډ او خوښ او خوشال وی. په ډیره اعلیٰ درجه ښائسته او ښکلو چپرکتونو (څپرکتونو) او پالنګونو به هوسائی (راحت) او آرام کوی. هر قسم میوی، دانی ماکولات او مشروبات به دوی ته حاضر او مهیا وی. پس لنډه ئی دا د هر هغه شی طلب آرزو او تمنا چی د جنتیانو په زړونو کښی وگرځی همغه به ورته علی الغور وړاندی کیږی. او د دوی ګرد (تول) مرادونه، ارمانونه به دوی ته پوره او کامل وررسیږی. دغه خو جسمانی خوندونه او لئائذ شول وروسته له دی نه د روحانی نعمتونو په طرف په هرمائی.

## ڛؘڵۄؚ۫۬؆ٷؘڒڵؚڡؚؚٞؽؙڗۜڐٟ۪ڗۜڿؽؙۄؚؚۣ

وی به دوی ته سلام (چی وبه ویلی شی ورته) په ویلو سره له (طرفه د) رب رحم والا.

تفسير: يعنى د هغه مهربان رحمٰن له جانبه به جنتيانو ته سلام وایه كبیری كه د پرښتو په ذريمه وی یا به بلا واسطه پخپله رب الرحيم د سلام ارشاد فرمائی لكه چی د «البن ماجه» په يوه روايت كښی راغلی دی. د دی اعلیٰ لذت او كیفیت په نسبت به شمه وویلی شی چی د ښكلو او ویلو له توی شخه وتلی دی. اللهم ارزقنا هذه النعمة العظمی بحرمة نبیك محمد صلی الله علیه وسلم.

#### وَامْتَازُواالْيَوْمَ إِيُّهَاالْمُهُومُونَ۞

او (وبه وایه شی چی) راجدا شع نن ورځ ای مجرمانو ( کافرانو له مؤمنانو څخه). **تفسیر:** یعنی د جنتیانو په عیش او آرام کښی تاسی له سره هیڅ برخه نه لرئ ستاسی د هستوګنی ځای بیل دی چی تل به همغلته اوسیږئ ای مجرمانو کافرانو!

## ٵڮۄؘٳۼۿڬٳڵؽڬؙۄؙؽڹؿؙٵۮڡۜۯڶٷڗؾؘۘؠؙٮؙٛۅٳٳڵۺؽڟؽٙٳؾٞۘٷڵؗؗؗؗؗؠؙٛۼۮؙۊ۠ ؿؙڽؚؽ۠ڽ۠ٷٳؘڹٵۼڹٮٛٷؽ۬ۿٙؽٵڝؚٷڟؿؙۺؾٙۊؽڋٛ۞

آیا حکم نه وو کړی ما تاسی ته (په ژبو د رسولانو سره) ای ځامنو د آدم په دی سره چی عبادت مه کوئ تاسی د شیطان بیشکه دغه شیطان تاسی ته دښمن دی ښکاره. او (داسی حکم می نه وو کړی بلکه کړی می وو) چی عبادت کوئ (یواځی) زما دغه (عبادت زما) لاره ده سمه (چی جنت ته تللی ده).

تفسیر: یعنی د هم دغی ورځی په نسبت مو تاسی د انبیاؤ الله په واسطه مکرر پوهولی وئ او ویلی مو وو چی د لعین شیطان متابعت له سره مه کوئ! چی ستاسی سکاره او صریح دسمن دی او هغه مو تر هغه پوری نه پریږدی څو مو په دوزخ کښی وغورځوی. که ابدی نجات غواړئ نو پر دغه سمی صافی لاری چی درښکاره او واضحه کړی شوی ده لاړ شئ او یواځی د الله تعالیٰ په عبادت او بندګی کښی مشغول اوسئ!.

## ۅؘڵڡٙٮؙٲۻڷۧڡؚڹؙۘٙئؙۄؙڿؚؠؚڷڒػؿؚؽؙۯٵڣٙڵۏؾؘػ۠ۏؙٷ۫ٲؾ۫ڠؿڵۏڹ۞ۿڶؚ؋ڿٙۿٮٚۛۄؙٵڵؾؿؙ ػؙڹ۫ؾؙۏؿؙٷػٮٞٷڹ۞ؚڞڶۅ۫ۿٵڵؽٷػڔۑؠٵػ۫ڹڠؙڗ؆ٞڡٛٚۯؙۏڹ۞

او خامخا په تحقیق ګمراه کړی وو (شیطان) له تاسی خلق ډیر، آیا پس نه یځ تاسی داسی چی عقل وچلوئ. (وبه ویلی شی منکرانو ته په آخرت کښی) دا دوزخ دی هغه چی وئ تاسی چی (په دنیا کښی) وعده ئی درسره کړی شوی وه. ځی ننوځی په ده کښی نن ورځ په سبب د هغی چی وئ تاسی (په دنیا کښی) چی کافران کیدئ.

تفسير: يعنى افسوس چى سره له دومره نصيحت او بوهولو تاسى ونه بوهيدئ او له غور او فكر

ومالی(۲۳) ایس (۳۹)

او عقل مخخه مو كار وانخيست \_ او دغه ملعون شيطان له تاسى يو لوى جمعيت گمراه او بى لارى كړ \_ آيا تاسو دومره عقل او پوه نه درلوده (لرله) چى د دوست او دښمن په منځ كښى فرق او تميز سره وكړى شغ ؟

او پخپلی کتنی او تاوان وپوهیږی ؟ په دنیوی کارونو کښی خو مو خپله ډیره هوښیاری او ذهانت ښکاروه \_ مګر په اخروی معامله کښی مو ځان دومره ناپوه او غبی وغورځوه چی په دومره غتو غتو خبرو هم ونه پوهیدئ \_ یا ځان مو پری نه پوهوه \_ او د پوهیدلو لیاقت نه وو درپاتی \_ اوس نو د خپل هغه حماقت او سفاهت نتائج او ثمرات وڅکځ! دغه دی دوزخ درته تیار او منتظر دی چی د هغه وعده مو له تاسی سره د کفر اختیارولو په تقدیر کړی وه. د کفارو د هستوګنی ځای هم دا دی \_ ځئ خپلو ځایونو ته او په کښی الی الابد پریوځئ!.

## ٱلْيُوَمَ نَخْتِهُ عَلَىٓ اَفُواهِ هِمْ وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيْرُمُ وَتَنَفُهَكَ آرَجُلُهُمُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ®

نن ورځ به مهر ووهو پر خولو د دوی او خبری به وکړی له مونږ سره لاسونه د دوی او شاهدی به ورکړی پښی د دوی په هغو کارونو چی وو دوی چی کول به دوی (په دنیا کښی).

تفسیو: یعنی که نن دغه خلق پخپلو جرائمو باندی پخپلو ژبو سره هم اقرار او اعتراف وکړی نو څه به کیږی ؟ موند د دوی پر خولو مهر لکوو او د دوی لاسونو او پښو بلکه د دوی ابدانو 
پوستکیو ته به حکم ورکوو څو د هغو د جرائمو بیان وکړی چی د دوی په ذریعه ئی پر هغو 
ارتکاب کړی وو لکه چی هر عضو (هنډه) د الله تعالیٰ په قدرت په وینا راځی او شهادت ورکوی 
کماجاء فی الرکوع الثالث ۲۰ آیت من ځم السجدة قوله تعالیٰ. ﴿ حَتَّى لِدَامَاجَانُومَاتُهُمُومَاتُهُمُورَاتُهَاوُهُمُو 
کماجاء فی الرکوع الثالث ۲۰ آیت من ځم السجدة قوله تعالیٰ هانوااتکتانلهٔ الدونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانیاتکانی الونایاتکانی الونایکونی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانیاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایاتکانی الونایک الونایک الونایک الونایک الونایک الونایک الونایاتکانی الونایک ا

او د نیکانو اعضاء شهادت ورکوی د دوی په طاعت او صلاحیت باندی.

## ۅؘڵۅٛؽؘؿۜٵٛۦٛڵڟؠۺڹٵٵٚٲۼؙؽڔۿٷٲۺؾۜؠڠؗۅااڵڞؚۯڵڟٷؘڵؿؙ۠ؽؠٞڝؚڔؙۅٛڹ۞ۅٙڵۊؽۺؙٵٛ ڮڛۜڂ۠ڟۿؙؠٞۼڸ؞ػٵؽڗؚؠؗٞ؋۫ۻٵۺؾۘڟٵڠٷٵمؙۻؿۜٵٷڵؽڒڿۼٷؽ۞۫

ومالی(۲۳)

او که اراده فرمایلی وی موند نو خامخا هواروالی به راوستلی وو موند پر سترګو د دوی پس وړاندی شوی به ؤ دوی هغی لاری ته (چی تل پری تلل). پس څرنګه به لیدلی وه دوی (هغه لاره) او که اراده فرمائلی وی موند خامخا مسخ کړی به وو مونډ دوی په ځایونو خپلو کښی پس طاقت به ئی نه وو د وړاندی تللو او نه به بیرته ګرځیدلی شو (شاته).

تفسیو: یعنی لکه چی دوی زمونپر له آیاتونو څخه سترګی پتی کړی دی که مونپر اراده فرمائلی وی نو د سزا په ډول (طریقه) به مو د دوی ظاهری بصارت هم له دوی نه اخیست او له دوی نه به مو خالص ړانده جوړ کړی وی چی د دی لوری او د هغه لوری لار به نی هم پری نه لیدله او هم هغسی چی دوی له شیطانی لارو څخه نه پر څنګ کیږی او نه غواړی چی د الله تعالیٰ پر لاره لاړ شی مونیز قدرت لرو چی د دوی صورتونه بیخی مسخ او له اصلی حالت څخه نی واړوو څو دوی د خپل کوم ضرورت دپاره بیخی له خپله ځایه پر خوځیدلو قادر نه وی. مګر مونی داسی ونه کړه - او له دغو جوارحو او قواوو څخه مو دوی محروم ونه ګرڅول دغه زمونیړ له خوا دوی ته مهلت او ډیل وو نن به همغه سترګی لاسونه پښی پر دوی شاهدی ورکوی چی دغو چتی (بیکاره) خلقو مونی پر کومو چتی (بیکاره)

#### وَمَنْ نُعُمِّرُوا نُنَكِّسُهُ فِي الْخَارِقِ الْغَالِقِ الْعَالُونَ @

او هر چاته چی اوږد عمر ورکړو مونږ هغه ته نو نسکور به کړو هغه په پیدایښت کښی، آیا پس نه کوی دوی عقل (چی نه یواځی الله په معمروالی او تنکیس بلکه په بعث هم قادر دی.)

تفسیو: یعنی د خپل بصارت فقدان او د صورت مسخ مستبعد مه ګڼی ا آیا تاسی نه ګورئ او غور نه کوئ چی یو روغ رمټ او مضبوط انسان څه وخت چی زیات سپین ډیری او زوړ شی غرنګه د لیدلو \_ آوریدلو \_ تللو \_ ګرځیدلو څخه معذور کیږی. ګواکی د هلکتوب په شان کمزور او ناتوانه ګرځی او بیا د نورو کومک او معاونت او لاس نیولو ته لکه وړوکی محتاجیږی او په زوړتوب کښی همغه د وړوکتوب حالت او عادت له سره شروع کیږی نو آیا هغه الله تعالیٰ چی د دوی د دغه قوی په عطالت او ازاله په وړتوب او زړتوب کښی قادر دی په ځلمیتوب کښی به نه وی مقتدر ؟.

## ۅؘڡٚٵۜۜۜؗڡڰٮڹ۠ڬؙٵڶۺۧۼٙڒۅؘڡٵؽڬٛۼؿ۬ڬٳ۫ڷۿۅٳڰٳۮؚڴۯٷۊؙڎؙۯٳڴۺؚؽڹٛڰٛ

ومالی(۲۳) يُسّ(۳۶)

او نه دی ښوولی مونږ دغه (محمد) ته شعر او نه ښائیږی ورلره (شعر ویل)، نه دی دغه (قرآن) مګر خالص ذکر پند دی او قرآن دی ښکاره کوونکی (د احکامو).

تفسيو: يعنى څه چې ياس بيان شو ګرد (تول) واقعيه حقائق دى او کوم شاعرانه تخيلات نه دی ـ دغه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته موندِ داسی یو عظیم الشان قرآن احسان کړی دی چی ير نصائحو او روښانو تعليماتو معمور دی کوم د شعر او شاعری ديوان نه دی چې په کښي خالص طبع ازمویل ـ او د تخیل او مبالغی مظاهره وی بلکه د محمد صلی الله علیه وسلم مبارکه طبع په فطری ډول (طریقه) سره د شاعری له فنه دومره بعیده ده چی سره له دی چی دوی د قریشو له خاندانه څخه دی چې د هغوی هر فرد حتي چې وینځو ئې هم د شعر ویلو قدرت او طبیعی سلیقه لرله مگر دوی یخپل مدت العمر کښی شعر نه دی جوړ کړی البته په رجز او په نورو مواقعو کښي به يو نيم څلي د دوي د مبارکي ژبي څخه ېي تکلفه ځني مقفيٰ عبارت وتلي وي چی د شعر خاصیت به تری څرګندیده (ښکاریده) چی ښائی دغه تری مستثنیٰ ګڼل شی ـ او نه ښائی چی بر دغو د شعر او شاعری اطلاق وکړی شي نه يواڅي دوی پخپله شعر نه دی ويلي بلکه د بل کوم شاعر اشعار ئی هم بخپل عمر کښي له دوو څلورو مرتبو څخه زيات نه دی ويلي ـ او د دغو اشعارو د لوستلو په وخت کښې به ئې هم داسې لهجه اختياروله چې په هغه شعر کښې به د شعریت خصوصیات نه ښکاریده یعنی تش د هغه شعر مطلب به نی اداء فرمایه. الغرض د دوی شریفه طبع له شعر او شاعری سره دومره تناسب او علاقه نه درلوده (لرله) ـ ځکه چی دغه شی د دوی له جلیل منصب سره لائق نه ؤ ۔ دوی د حقیقت ترجمان ؤ د دوی د بعثت مقصد دا ؤ محو گرده (توله) دنیا له علویه و حقایقو څخه بی له ادنیٰ کذب او غلو خبردار او یوه کړی ظاهر دی چې دغه کار د يوه شاعر له لاسه نه دی يوره ـ ځکه د شاعريت حسن او کمال په دی کښې دی چی یه کذب \_ مبالغه \_ تخیل \_ فرضی خبرو جوړولو کښی غلو وکړی که یه شعر کښی کوم محمود جزء وی نو هغه بری مؤثر کیږی او یه زړه کښی ځای نیسی نو دغه صفت د لوی قرآن یه نثر کښی په هغه اندازه موندلی کیږی چې که د ټولی دنیا شعراء سره راټول شي نو دوی په گردو (ټولو) اشعارو کښي د دی پاک قرآن يوه ادني نمونه هم نشي پيدا کولي. د قرآن الکريم د دغه بدیع اسلوب د لبدلو په اثر ویلی شو چی ګواکی د نظم اصلی روح د ده په هم دغه نثر کښی مزج او خلط کړی شوی دی ښائی چې له هم دی سببه لوی لوی فصحاء ـ بلغاء ـ او عقلاء د پاک قرآن د فصاحت او بلاغت په مقابل کښی هک پک او حیران پاتی شوی او پاتی کیږی او قرآن ته به نی شعر او سحر ویل حال دا چی شعر او سحر له قرآن سره هیڅ نسبت نه لری آیا د شاعری او جادو کری پر اساس او بنیاد په دنیا کښی د قومیت او روحانیت داسی عظیم الشان او لاروالي وداني او عمارتونه ودانيدلي او دريدلي شي چې تر نن ورځې يورې د قرآني تعليم په

ومالی(۲۳) پست (۳۹)

اساس قائم او تبینک ولایه دی ؟ دغه د شاعرانو او د جادوګرانو کار نه دی بلکه د انبیاؤ الله کار دی چی د الله تعالیٰ په حکم مړو زیونو ته ابدی ژوندون عطاء کوی. الله تعالیٰ عربو ته د دی خبری د ویلو موقع ور نه کړه چی ووائی تاسی له ابتدا څخه شاعر وئ او اوس مو له شاعری څخه ترقی کړی نبی شوی یغ.

#### لِيُنْذِرَمَنْ كَانَ حَيَّالَّ يَحِثَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ @

چی وویروی (دغه قرآن یا نبی) هر هغه چی وی ژوندی او ثابته شی خبره (د عذاب) پر کافرانو (چی قرآن نه منی).

تفسیر: یعنی د ژوندی زړه انسان د قرآن په آوریدلو سره له الله تعالیٰ څخه وویریډی او پر منکرانو د حجت اتمام وشی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په هر چا کښی چی روح وی یعنی نیک اثر واخیستی شی د هغه د فائدی دپاره او پر منکرانو د الزام اړولو دپاره».

## ٱۅؘڵڡ۫ڔؾۯۅ۫ٳٲڰٵڂؘڵڨؙڹٵڵۿڎڠۣٵۼؚڷٙؿٲؠؽؙؾٵٲڬۼٵڟۏؘۿؙؠؙڵۿٵڡٚڸڮؙۯن۞

آیا نه وینی دوی (بلکه وینی ئی) چی بیشکه مونږ پیدا کړی مو دی دوی ته له هغه چی جوړ کړی دی لاسونو (د قدرت) زمونږ چارپایان پس دوی د هغوی مالکان (واکداران) دی.

تفسیو: له تنزیلیه و آیتونو محخه وروسته بیا د تکوینیه آیتونو په طرف توجه ورکوی. یعنی له یوه جانبه د لوی قرآن پندونه او نصائح واورئ او له بل طرفه په غور او دقت سره وګورئ چی پاک الله عربکه انعام او احسان پر تاسی فرمایلی دی، اوښ ـ غوائی ـ آس ـ کچر ـ پسه او نور ساکنبان (جاندار) تاسی نه دی پیدا کری بلکه دغه ګرد (ټول) پخپله پاک الله ستاسی د فائدی او ګتی دپاره پیدا کری دی او بیا ئی تاسی محض پخپل فضل او کرم سره د هغو مالکان محرفی یا چی مو زړه غواړی واخلئ! او تری په هر ډول (طریقه) منتفع شئ!.

#### وَذَلَلْهٰهَالَهُوُ فَهِنْهُارَكُوبُهُوُ وَمِنْهَايَأُكُنُونَ©وَلَهُمْ فِيُهَامَنَافِمُ وَمَشَارِكِ ۚ اَفَلَائِشُكُونَ۞

ومالي(٢٣) أيسّ (٣٦)

او ذلیل عاجز ایل کړی مو دی دغه (چارپایان) دوی ته پس ځینی له دوی د سورلځ د دوی دی او له ځینی د دوی خوری. او شته دوی ته په دغو انعامو کښی نفعی ډیری د څښلو (شیان) آیا پس دوی شکر نه وباسی (په دی نعماؤ) ؟.

تفسیو: وگورئ چی خومره لوی او عظیمالجنه او قوی هیکله حیوانان د ضعیف البنیان انسان په مقابل کمبی عاجزان او ناتوانان ـ او تول ده ته مسخر او تابعان دی د زرهاو او بانو یو قطار (له) یو وړوکی هلک هر چیری چی وغواړی بیائی او دوی د پوزی له نکیله راکاړی او دوی د دغه وړوکی په مقابل کمبی خپل غور هم نه خوځوی او پر څومره قوی او زورورو حیواناتو انسانان سوریږی ـ پیتی پری وړی او ډیر حیوانات حلاوی او له غوښو او نورو اجزا و څخه ئی منتفع کیږی ـ علاوه پر غوبیی د دوی له پوستکیو ـ هډوکیو ـ وړیو ـ ویښتانو او نورو څخه څومره فائدی حاصلولی شی ـ د دوی فلایځی داسی دی لکه د شودو چینی چی د هم دغو چینو کیو خور (مشرب) څخه ډیر انسانان خړوبیږی (سیرابیږی) خو سره له دی شکر ایستونکی بندگان ډیر لږ دی.

# وَاتَّخَنُوُامِنُ دُوْنِ اللهِ الهَّةَ لَّعَلَّهُمُ نَيْضَرُونَ ۚ لَكِيْمَتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُنْنَ خِنْفَرُونَ ۖ

او نیولی دی (دغو مشرکانو) بی له الله (نور) معبودان چی ښائی دوی سره به مدد وکړی شی. نه لری (طاقت) (دغه معبودان) د نصرت له دوی سره حال دا چی دغه (معبودان) به دوی ته لښکری حاضری کړی شوی وی (په دوزخ کښی).

تفسیو: یعنی هغه الله چی دغسی نعمتونه ئی تاسی ته عطای او مرحمت کمری دی د هغه شکریه تاسی په دی ډول (طریقه) سره ادا کمرئ چی د ده په مقابل کښی مو نور معبودان او اختیار لرونکی ودرول او د دوی په نسبت داسی عقیده لرئ چی ګواکی دوی د اړتوب (مجبوری) او احتیاج په وخت کښی زمونږ په کار راځی او په درد خوری او راسره امداد او مرستی (مدد) کوی نو په یاد ئی ولرئ چی هغوی به ستاسی سره څه کومک او مرستی (مدد) وکمری شی؟ حال دا چی دوی خپلو ځانونو ته هم محه نفعه او ګټه (فائده) نشی رسولی، هو ا څه وخت چی تاسی امداد او معاونت ته سخت اړ (مجبور) او محتاج اوسځ دوی په هم دغه وخت کښی پر تاسی نور ومالي(٢٣) أيسّ (٣٦)

الزامات او جرمونه هم ایروی او ستاسی پیتی لا درنوی نو هلته به تاسی ته دغه خبره به کاره شی چی د هغو معبودانو په طرفداری او حمایت چی تاسی خپل ګرد (ټول) عمر مصرف کړی و نن هغوی په کومه سترګه تاسی ته ګوری ؟.

## فَلَا يَعْزُنْكَ قُولُهُمُ إِنَّالَعْلَمُ مِالْيُرِرُّوْنَ وَمَالِيُعْلِنُوْنَ<sup>©</sup>

پس نه دی غمجن کوی تا خبری د دوی (په دی چی ته رسول نه ئی) بیشکه مونږ ته معلوم دی هغه (کفر او عناد) چی پټوی ئی دوی او هغه (کفر او عناد) چی ښکاره کوی ئی دوی.

تفسیو: یعنی کله چی پخپله له موند سره د دوی سلوک او معامله داسی ده نو تاسی له سره مه غمجن او مه خفه کیدئ! او خپله فریفه په ډیر به ډول (طریقه) سره اداء کرئ! او دوی موند ته پرپیدئ! موند د دوی له ظاهری او باطنی احوالاتو څخه ښه واقف او خبردار یو او په ډیر ښه شان سره د دوی حساب او کتاب اخلو او لاژمه احکام د دوی په نسبت صادروو.

#### ۘٳۘٷڮ۫ڗۣٳڷؚٳۺٚٵؽٳڴٵڂڬڡٞڶ؋ؙڡۣڹؖڷؙڟۼڐٟٵۮؘٳۿۅڿڝؽؠٞٞۺؙؚؽڹٛ

آیا نه وینی نه پوهیږی انسان چی بیشکه مونږ پیدا کری مو دی هغه له نطفی (یوه نحاڅکی اوبو) پس نامخاپه دی سخت جګړه کوونکی ښکاره دی (له مونږ سره په نفع د بحث کښی).

تفسیو: یعنی انسان خپل اصلیت او ماهیت ته نه ګوری او نه ئی په یاد وی چی دی د یوی ناغیزی او ناولی اوبو یو څاغکی ؤ چی د الله تعالیٰ په قدرت له غه شی مخخه څه شی تری جوړ شوی دی ؟ د اوبو دغه څاغکی ته الله تعالیٰ داسی زور او قوت ـ نطق او بیان ورعطاء کړ چی دی اوس پر هره یوه خبره جګړی او مناقشی کوی او له خپله ځانه راز راز (قسم قسم) خبری او اتری جوړوی ـ تر دی اندازی پوری چی نن له خپله حده متجاوز شوی د خپل لوی خالق په مقابل کښی هم تینګ او ولاړ دی.

## وَغَرَبَ لَنَامَتُ لَا وَيَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَن يُغِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيْهُ

او تړی پر مونږ پوری مثل (د هډوکی وراسته) او هیر کړی ئی دی پیدایښت خپل، وائی څوک به ژوندی کړی دغه هډوکی حال دا چی هغه وراسته دی. ومالي(٢٣) يُسّ(٣٦)

تفسیو: یعنی وگوری، چی دوی پر الله تعالیٰ څرنگه خبری او فقری تری ؟ کویا هغه مطلق قادر د عاجز مخلوق په شان فرضوی او داسی وائی کله چی زموند اجساد وراسته شی او بیخی وریژی یواځی وراسته او زاړه هډوکی او ککره مو پاتی شی نو آیا دغه شیان بیا څوک ژوندی کولی شی ؟ د دغسی سؤال کولو په وخت کبنی دوی ته د دوی اصلی پیدایښت نه په یادیږی. که نه دغه ناځیزه څاڅکی ته به د دغه الفاظو د ویلو جرأت نه وی پیدا شوی. ښائی چی دی خپل اصل او ماهیت ته نظر وکړی! او لډ دی وشرمیږی! او لډ څه دی له خپله عقله او پوهی کار واخلی! ښکاره ده چی په دغه تقدیر به دی پخپله د دغو سوالاتو هغه جواب ومومی چی په دغه راتلونکی آیت کښی مذکور دی.

## قُلْ يُغِينِهَا الَّذِي ٱنشَاهَا أَوَّلَ مُرَّةٍ وَهُوَرِجُلِ خَلْتِ عَلِيُوْفَ

ووایه (ای محمده ده ته) بیا به ژوندی کړی دغه (وراسته هډوکی) هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی اول ځلی حال دا چی دغه (الله) په هر قسم پیدایښت ښه عالم دی (که نوی وی او که زوړ).

تفسیر: یعنی هغه لوی ذات چی اول گلی ئی په دغو هډوکو کښی روح غورځولی دی هغه ته دوهم گلی په دوی کښی روح اچول څه سختی او اشکال نه لری. بلکه ستاسی په زعم دغه دوهم گلی ژوندی کول د اول گلی ژوندی کولو په نسبت لاسهل او آسان دی ﴿ وَهُوَآهُوْنَهُمْلِيَهُ ﴾ حال دا چی هغه مطلق قادر ته هر شی آسان دی. اعم له دی چی اول گلی وی که دوهم گلی. دی په هر ډول (طریقه) سره په پیدا کولو قادر او مقتدر دی او د بدن اجزاء او د هډوکو بڅرکی هر چیری چی تیت او پرک (منتشر) وی د هغه هره هره ذره د ده په محیط علم کښی ده او هغه ئی پخپل موعد (ټاپی) بیا تولوی او ژوندی کوی ئی.

## إِلَّذِي جَمَلَ لَكُوْمِنَ الشَّجِوِ الْكَخْضَرِ نَارًا فَاذَا اَنْتُومِنَّهُ ثُوَقِدُونَ<sup>©</sup>

هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی تاسی ته له ونی شنی څخه اور پس ناڅاپه تاسی له هغی ونی څخه بلوئ اور.

تفسیو: یعنی ړومبی ئی له اوبو څخه تکه شنه او خروبه ونه زرغونه کړه . بیا د دغی تکی شنی او ښکلی ونی لرګی ئی وچ او خس ئی وګرځوله چی اوس تاسی له هغی څخه اور وباسئ پس هغه الله جل جلاله چی دغسی متضاد صفات په اول او آخر کښی بدلولی شی آیا دی به د یوه څیز په موت او حبات او په لاندی باندی کولو او اړولو رااړولو خرنګه قادر او توانا نه وی. تنبیه: ځینو اسلانو له ﴿ بَنَاﷺ کِلَیْکَو ﴾ څخه هغه خاصه ونه مراده کړی ده چی د هغی له څانګو څخه کله چی یو په بل باندی ومنبلی شی اور وځی لکه چی زمونږ په مشرقی جلال آباد کښی د (بانس) ونه یا په عربو کښی د (مرخ) او (عفار) ونی دی والله اعلم.

## ٱۅؘڵؽۺٵڰڹؚؽؙڂػقالسۜڵۅؾؚۅٙٲڵۯڞ۫ڹۣڠ۬ۑڔۣۼڵؘٲڹٛڲۼٛڷ مِثْلُهُمُّ بَانَ وَهُوَ ٱلْخَلْقُ الْعَلِيْهُ۞

آیا نه دی هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه قادر په دی باندی کړی په شان د دوی ؟ هو! (قادر دی په دی باندی). او هم دی دی اصلی ډیر پیدا کوونکی (د مخلوقاتو) ښه عالم (پر هر شی باندی).

تفسیر: یعنی هغه لوی ذات چی د آسمان او ځمکی په شان لوئی لوئی کری ئی پیدا کړی هغه ته د دغسی کفارو په شان د وړوکو وړوکو شیانو پیدا کول له سره مشکل نه دی.

## إِثَّا ٱمُرُهُ إِذَ ٱلْرَادَ شَيُّا اَنُ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ⊕

بیشکه هم دا خبره ده چی امر حکم د الله هر کله چی اراده وفرمائی (د پیدا کولو) د یوه څیز دا دی چی وفرمائی هغه ته چی (جوړ) شه نو (جوړ) شی.

تفسیر: یعنی د کوم لوی یا وړوکی شی په اول یا دوهم ځلی پیدا کولو کښی الله تعالیٰ ته هیڅ یو اشکال او دقت نشی وړاندی کیدی د ده له جانبه خو تش یوه اراده په کار ده هر کله چی دی د کوم شی د پیدا کولو اراده وفرمائی هغه له علی الفور څخه هم وړاندی پیدا کیږی او د یوی ربی ډیل او تأخیر هم په کښی امکان نه لری.

قنبیه: زما په خیال دغه آیت له پخوانی آیت سره هم لکولی شو او داسی هم ویلی کیدی شی چی ړومبی د بدن د پیدایښت ذکر ؤ او دلته ئی د نفخ الروح مطلب پوهولی دی والله اعلم (ارجع الی بحث الروح فی سورة الاسراء من هذا التفسیر.)

## فَسُبُعْنَ الَّذِي بِيدِهٖ مَكَنُّونُ كُلِّ شَيًّ وَالْيَهِ ثُوْجَعُونَ ﴿

پس پاکی ده هغه (الله) ته چی په لاس (د قدرت) د ده کښی ده باچاهی د هر مخیز او خاص هم ده ته بیرته بیا بیولی کیږئ (په آخرت کښی لپاره د جزاء).

تفسیو: یعنی هغه لوی معبود او اقدس او ارفع موجود چی د ده د قدرت په لاس کجی فیالحال هم د گردو (تولو) علویاتو او سفلیاتو د مخلوقاتو د حکومت واک (اختیار) او زمام (واګی) شته په مستقبل کچی هم گرد (تول) د هم هغه په لوری ورتلونکی او رجوع کوونکی دی او پاک الله د عجز او سفه او نور هر قسم عیب او نقص څخه په کلی ډول (طریقه) منزه او پاک دی.

#### تمت سورة يست والله الحمد والمنة

سورة «الصافات»مكية وهبى مائة واثنتان وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٧) تسلسلهاحسب النزول (٢٥) نزلت بعد سورة «الانعام»

د «الصافات» سورت مکی دی (۱۸۲) آیته او (ه) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۷) او په نزول کښی (۵۱)

سورت دی وروسته د «الانعام» له سورته څخه نازل شوی دی

#### 

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## وَالصَّفْتِ صَقًّا فَالزُّجِرُتِ زَجُرًا أَ

قسم دی پر (هغو پرښتو چی) صف تړونکی دی په صف تړلو سره بیا پر (هغو) شړونکیو (د شیطانانو) په شړلو سره.

تفسیر: یعنی چی صف تړی قطار قطار او په منظم ډول (طریقه) سره ودریږی که پرښتی وی چی د الله تعالیٰ د احکامو د اوریدلو دپاره پخپلو ځایونو کښی درجه په درجه ودریږی یا عبادت کوونکی انسانان وی چی په لمانځه او جهاد او نورو کښی سره صفونه تړی.

تنبیه: به محاوراتو کښی قسم د تاکید دباره دی چی علیالاکثر د منکرانو به مقابل کښی

استعمالییی لیکن ډیر اوقات محض د یوه مضمون د مهتم بالشان ظاهرولو دپاره هم استعمالییی او د قرآن الکریم قسمونه پر متبعینو ظاهرییی چی عموماً مقسم به مقسم علیه ته د یوه شاهد یا دلیل په ډول (طریقه) وی. والله اعلم.

﴿ فَالزُّمُولِيَّ تَجُرًا ﴾ - بيا پر هغو شرونكيو د شيطانانو په شړلو سره).

یعنی هغه پرښتی چی شیطانان رټی او شری ئی غو د خپلو استراق السمع په اراده کښی بریالیان او کمیاب نشی یا بندګانو ته د نیکی او فضائلو لاره سیی او له بدی او رذائلو څخه ئی منع کوی یا هغه نیک انسانان چی خپل ځان له بدیو څخه ساتی او نورو ته هم د بدی او شرارت په خلاف پند او نصیحت او زجر ورکوی بالخاصه د جهاد په ډګر او د کفارو په مقابله کښی چی د دوی زجر ـ تهدید او توبیخ لا زیات وی.

#### فَالتَّلِيْتِ ذِكْرًا ﴿ إِنَّ إِلْهَكُوْلُواحِثُهُ

بیا په هغو لوستونکیو په ذکر کولو سره. چی بیشکه معبود ستاسی خامخا یو دی.

ت**فسیو:** یعنی هغه پرښتی یا انسانان چی د الله تعالیٰ احکام وروسته له آوریدلو محخه لولی او یادوی ئی محو ئی نورو ته هم وروښوولی شی.

﴿ اِنَّالْمُتَوْتُواجِدُهُ ﴾ ۔ چی بیشکہ حق معبود د ستاسی خامخا یو دی).

بیشکه په آسمانونو کښی پرښتی او په ځمکه کښی د الله تعالیٰ نیک بندګان په هره زمانه کښی قولاً او فعلا شهادت ورکوی چی د ټولو مالک او حقیقی معبود هغه یو الله دی چی مونږ ټول د هم هغه بندګان او تابعان او رعایا یو.

## رَبُّ التَّمَانِ وَ الْرَرْضِ وَمَانِينَهُمُ اورَبُّ الْمَشَارِقِ ٥

چی رب د آسمانونو او ځمکی دی او د هغو (شیانو) دی چی په منځ د دوی کښی دی او رب د مشرقونو (او د مغربونو او نورو دی).

تفسیو: له شمال څخه تر جنوب پوری یو طرف «مشرقین» دی ځکه چی لمر ـ قمر او نجوم هره ورځ او هره شپه له بیلو بیلو مجایونو څخه راغرګندیږی (ښکاره کیږی)! یعنی هغه نقاط چی له هغو ځایونو څخه طلوع کیږی. او بل طرف ئی په هغومره اندازی «مغربین» دی ښائی دلته د مغاربو ذکر ئی د دی لامله (له وجی) نه وی کړی چی له «مشارق» ځنی د مقابل طرف په اعتبار پخپله فهمیږی او له یوه حثیته طلوع الشمس والکواکب ته د الله د حکومت د شان او عظمت په

اثبات کښي د دوی د غروب په نسبت زيات اثر او دخل شته والله اعلم.

#### ٳڰٲۯؘؾۜؾٵڶڛۜٙؠٵٛٵڷڎؙؽٵ<u>ؠ</u>ۯؽػۊٙٳڵڰٙۅٙٳڮ؈ٛ

بیشکه موند ښائسته کړی مو دی دغه آسمان نژدی په ښائست سره چی ستوری دی.

تفسیر: یعنی په تیارو شپو کښی دغه آسمان د دغو بیحسابو ستوریو د څلیدلو څخه د کتونکیو په سترګو غومره ښائسته او ښکلی ـ مزین او ډک له سینګاره او رونقه معلومیږی.

#### وَحِفْظُامِّنُ كُلِّ شَيْطِن تَارِدٍ ٥

او ساتلی دی (مونږ دا آسمان) په ساتنی سره له هره شیطانه سرکشه نافرمانه (چی ویشتلی شی په لمبو سره)

تفسیر: یعنی په دغو ستوریو د آسمان زینت او سائست دی او له ځینو ستوریو څخه چی رالویږی د شیاطینو په انسداد او اندفاع کښی هم کار اخیست کیږی. دغه لویدونکی ستوری څه شی دی ؟ آیا له نوریه و کواکبو څخه برسیره د بلی کومی نوعی مستقل کواکب دی ؟ یا د دغو نوریه و کواکبو له شعاعو ځنی منفک کیږی ا او تری یو راز (قسم) سوځوونکی اور پیدا کیږی ؟ یا پخپله له دغو کواکبو ځنی اجزاء جدا کیږی او لویږی ؟ په دغه مورد کښی د علماؤ او حکماؤ مختلفی خبری او اقوال دی. په هر حال د ده حقیقت هر شی چی وی وی دی خو له دغو څخه د شیاطینو د ویشتلو کار هم اخیست کیږی د دی څه تفصیل د «حجر» د سورت په تفاسیرو کښی تیر شوی دی هلته دی ولوست شی!.

# ڵٳؽؾۜؠٞۼؙۅؙڹٳڸ؋ڷؠڮٳٲڵٷڶٷؿؙۮؘٷۛڹڡڹؙڴ<sub>ڴ</sub>ڮٵڹؠ<sup>۞</sup>ۮؙٷۯٵ

غوږ نه نیسی (دغه شیاطین) طرف (د خبرو) د هغه تولی لوی پورته ته او ویشتلی غورځولی شی له هر طرفه (د آسمانه چی دوی اراده وکړی د هغه د ختلو) دپاره د شړلو.

تفسیو: له پاس مجلس څخه د پرښتو مجلس مراد دی یعنی شیاطینو ته د دی خبری قدرت نه دی ورکړی شوی چی د پرښتو مجلس ته څمان ورسوی او د الله تعالیٰ له وحی څخه کومه خبره واوری.

کله چی شیاطین داسی اراده وکړی او پاس آسمانونو ته د ورنژدی کیدلو کوشش کوی نو هر طرف ته چی دوی ورځی له هغه ځایه ئی پرښتی شړی او په وهلو او ویشتلو سره ئی لاندی غورځوی.

#### وَّلَهُمُ عَلَابٌ وَاصِبُ

او شته دوی ته عذاب دائم سخت.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی دوی تل تر تله شړل او رتل کیږی د دوی اخروی عذاب خو بیل دی.

#### ٳؖڒڝؘؽڂٙڟؚڡؘٵؙڬٛڟڡؘة فَأتنُعَهُ شِهَاكِ ثَأْقِبُ<sup>©</sup>

مگر (غوږ نیسی) هغه (شیطان) چی غوته واچوی په یو کرت غوته اچولو سره پس ژر ورپسی راخطا شی لمبه رڼا (رنړا) کوونکی سوځونکی.

**تفسیر:** یعنی په هم دغو تښتیدلو او څغلیدلو کښی د ویری او وارخطائی په منځ کښی یوه نیمه خبره آوری خو سره له هغه پرښتی په شهاب ثاقب سره د دوی تعاقب کوی. د دی تفسیر د «حجر» د سورت په ابتدا کښی پخوا لیکلی شوی دی.

#### فَاسْتَفْتِهِمُ آهُ وَاشَتُ خَلْقًا امْرُمِّن خَلَقُنا اللهِ

پس وپوښته ته دغه مشرکان چی آیا دوی سخت دی له جهته د پیدایښت که هغه څوک چی پیدا کړی مو دی.

تفسیر: یعنی د بعث له منکرینو څخه پوښتنه وکړئ چی د آسمان ـ ځمکی ـ ستوریو ـ پرښتو ـ شیاطینو او د نورو مخلوقاتو پیدا کول د دوی په خیال کښی زیات مشکل کار دی یا پخپله د دوی پیدا کول؟ او هغه هم وروسته له یو ځلی پیدا کولو څخه ظاهر دی هغه الله تعالیٰ ته چی د داسی عظیم الشان مخلوقاتو خالق دی دوهم ځلی پیدا کول هم هیڅ اشکال نه لری.

#### ٳؾٚٵڂؘڷڡؙٞڶڰؙؗؠٞۺٙ ڟؚؽؠۣڰڒڔ۬ٮٟ<sup>®</sup>

بیشکه موند پیدا کړی مو دی دوی له ختی سریښناکی.

تفسیر: یعنی د دوی اصلی حقیقت مونږ ته تول معلوم دی له یو شان سریبناکی ختی څخه مونږ د دوی د نیکه کالبوت جوړ کړ. اوس د هغه اولاده داسی دعوی کوی چی د آسمان او د ځمکی پیدا کوونکی د دوی په بیا پیدا کولو نه دی قادر همفسی چی مونږ اول څلی تاسی له خاورو څخه پیدا کړی یځ دوهم ځلی به هم تاسی له خاورو څخه بیا ژوندی راپاڅوو.

#### ؠؙڷؙۼؚۘؠؙؾؘۅؘؽٮؙۼٛۯٷ<sup>۞</sup>

بلکه ته تعجب کوی ته (د دوی پر تکذیب او انکار) حال دا چی مسخری کوی دوی (پر تا پوری).

تفسیر: یعنی ته تعجب کوی چی دوی ولی پر داسی صافو خبرو نه پوهیږی ؟ او له دوی سره توکی او مسخری کوی چی دغه (نبی) څرنگه چتی (بیکاره) او فضول خبری کوی ؟ (العیاذبالله).

#### ۅڵؚڎؘٳڎٚڒٷٳڵڒؽۮٷٛۏؽۜٛڰۅڵڎٳۯٙۉٳڵؿؖڎۜؿٮۺؿڿۄؙۏؽڰۊۘۘۊڵڵۊٙٳؚڮ ۿڬڵٳڵٳڛٷؿؙؠ۫ؿٷ

او هر کله چی وپوهول شی دوی نه پوهیږی (پند نه اخلی) او هر کله چی ووینی دوی کومه نښه دلیل (د قدرت) نو مسخری پری کوی. او وائی (منکران) چی نه دی دا (چی مونږ ولید) مګر سحر کوډی دی ښکاره.

تفسیو: یعنی کله چی پند او نصیحت اوری پری غور او فکر نه کوی او هغه د قدرت د دلائلو نښی او معجزی چی ګوری هغو ته د کوډو او د سحر نسبت کوی او پری خاندی تمسخر او پوچندی (استهزاء) کوی او غواړی چی بلا اثر ئی وګرځوی.

# ءِ إِذَا مِثْنَا وَكُنَا ثُرَابًا وَعِظَائُمُ إِنَّا لَيَبُغُونُونُ ۖ آوَ إِبَا وَالْأَوْمَا لَاوَكُونَ ۖ

(او وائی منکران) آیا هر کله چی مره شو او شو خاوری او (وراسته) هډوکی آیا مونږ به خامخا بیا ژوندی راپاڅول کیږو که پلرونه ړومبنی زمونږ (هم را ژوندی کیږی ؟).

تفسیر: د دوی همغه یوه خبره زده ده چی صاحبه ! کله چی زمونږ وجود له خاورو سره یو ځای شو او یواځی زمونږ هډوکی پاتی وی او له دی نه زیات زمونږ پلار نیکه چی د هغوی له مړینی څخه قرنونه تیر شوی دی او بیائی چی هډوکی ئی هم نه وی پاتی نو دغه څرنګه منلی شو چی دغه تول له سره راتولیږی، او بیا له سره ژوندی راپاڅولی کیږی؟.

# قُلْ نَعُوْواَكْتُو لْدِوْوُنَ ﴿ فَإِمَّا هِي زَجْرَةً كَالِمِنَةٌ قِاذَاهُوْ يَنْظُرُونَ ٩

ووایه (ای محمده! دوی ته) هو! (ټول راژوندی کیږئ) حال دا چی تاسی به ذلیل هم یئ پس بیشکه هم دا خبره ده چی دغه قیامت چغه ده یوه پس ناڅاپه دوی به ګوری (چی څه راپوری کیږی).

تفسیر: یعنی هو! ضرور هغوی کرد (ټول) بیا ژوندی راپاغول کیږی او هلته به په نهایت ذلت او رسوائی سره د دغه تکنیب او انکار ربړ (تکلیف) او سزا مومی.

# وَقَالُوُ الْوَيْكِنَا لَهُ لَا يَوْمُ الدِّيْنِ ©

او وائی به (منکران) ای خرابی ده مونږ ته (نو وائی) به ملائکی دوی ته) دا خو هغه ورځ ده د جزاء

تفسیر: یعنی په یوه چغه سره به تول سره ژوندی راپاڅولی کیږی او له ډیر حیرت او دهشت څخه به یو طرف او بل طرف ته ګوری. (دغه چغه یا جگړی ورکول به د صور نفخی په ذریعه وی).

# ۿڬٵؽٷؙٛۯٳڷڡؘٚڞؙڸۣٵڷۜڹؽؙڴؙڬڗؙۅ۫ڽؚ؋ڟڴڐؚؠٛٷؽؘ۞۫

دا هم هغه ورځ د فیصلی (او قضاء) ده هغه (ورځ) چی وئ تاسی چی په دی باندی به مو نسبت د دروغو کاوه (او باور مو پری نه کاوه چی رابه شی). ومالي(٢٣) والقَّمنَّت (٣٧)

تفسیو: یعنی دغه خو په واقعی او رښتیا سره د جزاء ورڅ راورسیده چی د هغی اطلاع او خبر مونډ ته انبیاؤ الله راکړی وو او مونډ به پری مسخری کولی.

# ٱحْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوْ إِ وَازْوُاجِهُمُ وَمَا كَانُوْ اِيَعَبُدُونَ ۖ

(وبه فرمائی الله ملائکو ته چی) راټول کړئ تاسی هغه کسان چی ظلم ئی کړی وو (په ځانونو خپلو په انکار او په شرک سره) او (کافرانی) ښځی (یا شیطانان ملګری) د دوی او هغه چی وو دوی چی عبادت به ئی کاوه (د بتانو).

تفسیر: دغه خطاب به د الله تعالیٰ له طرفه کیږی.

#### مِنْ دُونِ اللهِ فَاهْدُ وُهُمُ إلى صِرَاطِ الْحِيْدُ فَ

بی له الله پس روان کړئ برابر کړئ دوی لاری د دوزخ ته (او دوزخ ته ئی ورسوئ).

تفسیو: دغه حکم به پرښتو ته ورکاوه کیږی چی دغه ګرد (ټول) سره راټول کړئ! او د دوزخ لاره وروښیئ.

تنبیه: له «ازواج» یا جوړی مخخه د یوی نوعی یا صنف ګنهګاران مراد دی یا به د دوی کافری ښځی مرادی وی او له ﴿ وَبَاكَانُوْلَهُمُنِدُونَهُونُونِالله ﴾ څخه اصنام ـ شیاطین او نور مراد دی.

#### وَقِفُوْهُمُ إِنَّهُمُ وَمَّسُؤُلُونَ ﴿

او ودروئ دوی (په دغی لاری کښی) بیشکه دوی پوښتیدل شی (یعنی تری پوښتنه کیږی د اقوالو او افعالو د دوی)

تفسیو: له حکم څخه وروسته به لږ څه هلته درول کیږی څو له دوی څنی هغه سؤال او جواب وکړ شی چی وروسته له دی نه په ﴿ مَالَّهُ[لَيَّالَهُوُنَتُنَ ﴾ کښی مذکور دی.

# مَالَكُمْ لَا يَنَا صَرُونَ عَلَى هُو الْيَوْمَوُسُتَسْلِمُونَ ®

څه مانع ده تاسی ته چی مرسته (مدد) نه کوئ یو له بل سره (په خلاصی کښی لکه چی کوله مو په دنیا کښی) (هیڅ نشی کړی) بلکه دوی نن ورځ پخپله خپل ځانونه تسلیموی (او ذلیل) دی.

**تفسیر:** یعنی په دنیا کښی به تاسی ﴿ عَ*نْتَکْبِیْتُوْنْتُوْدُ ﴾* ویل چی مونډ یو له بل سره مرستی (مدد) او مددګاران یو نن پر تاسی څه شوی دی چی یو له بل سره هیڅ امداد او معاونت نه کوئ ؟ بلکه هر یو له تاسی بی له دی نه چی لږ څه خپل غوږ وخوڅوئ په نهایت ذلت او حقارت سره نیول او راوستل کیږئ.

# وَاقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ تَيْسَأ عَلَوَن ® قَالْوَالِكُفُونُنَهُمْ تَأْتُونُنَا عَنِ الْيَهْنِ

او مخ به وګرځوی ځینی د دوی پر ځینو نورو (کشرانو او مشرانو) پوښتنه به کوی دوی یو له بله وبه وائی (کشران مشرانو ته) چی بیشکه تاسی وئ تاسی (په دنیا کښی) چی راتلئ به مونږ ته له جانبه د قسم (یا زور او قوت).

تفسیو: په «بهمین ــ بنی لاس» کنبی عموماً ډیر زور او قوت وی یعنی هم دا تاسی وئ چی پر موند به راتلئ زمونی د گمراه کولو دپاره او د خپل زور او قوت راښوولو په نسبت یا له یمین څخه مراد د خیر او برکت په جانب نیول دی یعنی هم دا تاسی وئ چی راتلئ او غلبه به مو کوله پر مونی باندی چی له نیکی او ښیکنی (ښه کار) څخه مونی واپس شو. یا وئ تاسی چی راتلئ به په نصائحو او ښو غوښتنو سره چی نیک به وو په گمان ستاسی سره ـ یا له جانبه د قسمه چی مونی په حق دین یو دغه خبری او اتری به د تابعانو او متبوعینو (مشرانو او کشرانو) په منځ کښی سره کیږی.

# ۊۜٵڷؙۉٳؠڵٷؿٙڴٷٛٷٛٳڡٝٷٞڡڹؽٙڹؖ<sup>۞</sup>ٷٵڬٳؽڵٵۼڵؽڴۏؾؚڽٛڛؙڵڟٟۑۧۥؠڵ ڴؙڎؙؿؙٷۛۊؙڰٳڟۼۣؽؘ۞ڰ۬ؾٞۼڵؽؙٵ

#### قَوْلُ رَتِيْنَآتُ إِنَّالَكَ أَيِقُونَ۞فَأَغُونَيْكُوُ إِنَّاكُنَا هُويْنَ۞

وبه وائی (متبوعان تابعانو ته نه ده داسی) بلکه نه وئ تاسی پخپله ایمان راویونکی او نه وو مونږ ته پر تاسی باندی هیڅ زور تسلط بلکه وئ تاسی یو قوم سرکشه (له حده وتونکی زمونږ په شان) پس ثابته شوه پر مونږ خبره د رب زمونږ بیشکه مونږ کمراه کړئ تاسی بیشکه (لکه) چی مونږ وو ګمراهان.

تفسیو: یعنی تاسی خو پخپله ایمان نه راورد اوس د هغه الزام او ملامتی پر موند باندی غورځوئ موند خو څه زور او زیادت نه وو کړی او نه پر تاسی باندی داسی زورور او قوی وو چی موند ایمان نه دی پریښی چی ستاسی په زړونو کښی ننوځی. تاسی پخپله د عقل او انصاف له حده وتلی وئ چی د بیغرضو ناصحانو پندونو ته به مو غوږ نه کیښود او زمونږ په تش لمسون له لاری بی لاری شوی وئ که تاسی له خپله عقله، فهمه او پوه څخه کار اخیستی او خپل عاقبت ته مو کتلی. نو زمونږ پر خبرو به مو له سره غوږ نه کیښود، مونږ خو ظاهر باهر ګمراهان، او بی لاری رتلی شوی شیطانان یو \_ او دغه خبره ظاهره او څرګنده (ښکاره) ده چی له یوه ګمراه څخه ماسوا له ګمراهی او د ضلالت په طرف له بلنی څخه بل شی نه متوقع کیږی مونږ همغه شی کی دی چی زمونږ له حاله سره وړ (لائق) او مناسب وو \_ لیکن پر تاسی څه بلا او آفت کړی دی چی زمونږ په لمسون وغولیدئ ؟ او د شیطانی حکمونو اطاعت مو وکړ؟ په هر حال لویللی وو چی زمونږ په لمسون وغولیدئ ؟ او د شیطانی حکمونو اطاعت مو وکړ؟ په هر حال خبره ﴿ لَاَلْتَوْیَکُهُ وَمُلْدُوْیکُنَهُ کُلُهُ الاَیة \_ کامله تثبیته شوه. نن مونږ او تاسو ګرد (تول) سره یو ځای د خپلو بدو افعالو او بدو چارو او غلطو کارونو خوند او مزه څکونکی یو او د دوڅ د سختو عذابونو موندونکی یو .

#### فَاتَهُمُ يُومَبِدٍ فِ الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ<sup>©</sup>

(نو فرمائی الله) پس بیشکه چی دوی نن ورځ په عذاب کښی سره شریکان دی.

تفسیر: یعنی تول مجرمان به درجه په درجه په عذاب کښی هم همغسی شریکیږی لکه چی په جرم او ګناه کښی سره ملکری او شریکان وو.

#### ٳٮؙۜٵػٮ۬ڸڬؘڡؘڡٛ۬ۼڶۑٲڷؿٛۄؚؠؽ۞ٳڹؙؙۧٛٛٛٛٛٛٛٛٛػٵڹٛۅٞٳڿؘٳڣۣڷڶۿؙۄؙ

مالي(٢٣) والقَمنَّة (٣٧)

#### لَا الهُ إِلَا اللهُ يَيْنَتُكُيْرُونَ۞

بیشکه موند هم داسی (لکه چی له دوی سره مو وکړ) کوو له ټولو مجرمانو سره بیشکه دوی وو کله چی وبه ویل شو دوی ته چی نشته بل برحق معبود هیڅوک مګر یواځی الله دی نو تکبر به ئی کاوه (له ویلو د کلمی نه یا کبر او لوئی کوی دوی په دی بلونکی باندی).

تفسیو: یعنی د دوی کبر او غرور مانع دی چی د نبی الله ارشاد سره سم د «لااله الاالله» پاکه کلمه پر خپلی ژبی راوړی چی په هغی سره د دروغو معبودانو نغی کیږی اګر که په زړه کښی هغه رښتین ګڼی.

# وَيَقُولُونَ إِبِنَّالَتَ الِثُوَّ الِهَتِنَالِشَاءِ تِجَنُّوْنِ ۞ بَلْ جَأَءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّى َ الْمُرْسِلِينَ

او وائی (دغه منکران) چی آیا بیشکه موند خامخا پریښودونکی یو د خدایانو خپلو دپاره د یو شاعر لیونی (الله فرمائی په تردید د منکرانو \_ نه ده داسی) بلکه راغلی دی (محمد) په حق (دین) سره او رښتین بولی (محمد ټول پخوانی) رسولان.

تفسیو: یعنی د شاعرانو دروغ خو مشهور دی. نو دغسی صدیق او امین ذات ته څرنگه تاسی شاعر وایئ ؟ چی دنیا ته حقیقی رښتیا او صداقت هم دوی له خپله تحان سره راوړی دی او د گرد (ټول) جهان د صدیقانو او رښتینو تصدیق کوی. آیا لیونی او مجنون هم داسی رښتیا او صافی صافی خبری کوی ؟ او دغسی صحیح او پاخه اصول دروړاندی کولی شی؟.

# ٳٮۜٛڴۊؙڸۮؘٳۧؠ۪ڠؙۅٳٳڷڡؘۮؘٳٮؚٳڷڒڸؽۄؚڟٛٷٵۼٛڗؘۏۘؽٳڵٳڡٵڴؽڗؙۊڠڡ۫ؠڵۉؽڰ

بیشکه چی تاسی خامخا محکونکی یئ د عذاب دردناک (په سبب د شرک او تکذیب خپل). او جزاء به نه در کوله کیږی تاسی ته مګر په قدر د هغه (عمل) چی وئ تاسی چی کاوه به مو (په دنیا کښی).

تفسیو: یعنی د توحید د انکار او د دغو بی ادبیو او گستاخیو خوند او مزه به وخکئ چی د رسالت په دربار کښی ئی کوئ هر څمه چی کوئ د هغه ګرد (ټول) نتائج او ثمری هرومرو (خامخا) یوه ورځی ستاسی په مخ کښی راتلونکی دی.

#### اِلَاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ©

مگر هغه بندگان د الله چی پاک کړی شوی دی (له پلیتی نه نو ډیره ښه مضاعفه جزاء به مومی).

تفسیو: یعنی د دوی په نسبت څه وویل شی د دوی وضعیت او حالت خو بیخی له هغوی څخه جلا (جدا) او متمائز او کامل بل قسم دی او پر دوی د الله تمالیٰ کرم او احسان نازلیږی او د داسی انعاماتو مورد ګرځی چی ځینی ئی دغه دی

#### اوللِّكَ لَهُمُ رِزُقُ مَّعُلُومٌ فَوَاكِهُ

دغه (مخلصین چی دی) شته دوی ته رزق روزی معلومه (رنگا رنگ) میوی

تفسیو: یعنی داسی عجیبی او غریبی میوی د خوړلو دپاره دوی ته وړاندی کیږی چی د هغوی پوره صفت او خاصیت فقط الله تعالیٰ ته معلوم دی. هو ا د هغو لږ څه لنډ او مختصر تعریف ئی په دی صورت سره خپلو بندګانو ته سوولی دی چی ﴿ وَمُقَلُّوْمَةُوْلَاَسُنُوْمَةٍ ﴾ جزء ۲۷ (د الواقعه (۱) رکوع) ۳۳ آیت

#### ۅؘۿؙۄۨٷؙڰۯؘٛڡؙٷڹ<sup>ۿ</sup>

او دوی ته به عزت ورکړی شوی وی.

تفسیو: په دی باندی پاک الله ښه پوهیږی چی څومره لوی اعزاز او اکرام او احترام به وی.

ۣڹؘٛڿڹٚؾؚاڶێٙۼؽۅؚڞٚۼڶڛؙٷڔٟؗٞڡٞؾڟؠؚڸؽؘؽڰؽڟڬٛۜۼۘؽؘؽۿٟڡۛۛۥڮٙٵ۫ۺ ڛۜٞؿؙۺؚٙۼؿڹ؋ٚؠؽؙڝٚٲٵٙػڷڎؘۊ۪ڵۺ۠ڔۑؠؙؽ۞

# لاِفِيهَاغَوْلُ وَلاهُمُ عَنْهَا يُنْزَفُونَ<sup>©</sup>

په جنتونو ودانو له نعمتونو کښی (ناست به وی) پر تختونو سره مخامخ (چی هر یو د بل له لیدلو څخه خوشالیږی). ګرځولی به شی پر دوی (له طرفه د سقات د جنت) له جامونو د صافو شرابو تک سپین خوند ورکوونکی دپاره د څښونکیو نه به وی په دغو شرابو کښی څه آفت علت او نه به وی دوی له هغو شرابو څخه مست بیخوده.

تفسیر: یعنی خوند ـ مزه او نشاط به ئی پوره وی او د هغو مضارو او مفاسدو به هیڅ یوه نښه او اثر هم په کښی نه وی چی په دنیوی شرابو کښی شته، د دغو طهورو شرابو له محښلو مخخه به د سر دروند والی او نشه نه پیدا کیږی ، ینی او سګی به نه خرابوی، او نه به ئی ویالی وچیږی.

# ۅؘۘۼؚڹؘؽڰؙٛ؋ڟڝؚڗؙؖٵڶڟٞۯڣؚۼؚؽؙڽؙٚػٲٮٞۿؙؾؘۜؠڝؙڞ۠ؠٞػؙٷٛڽٛ<sup>®</sup>

او وی به په نزد د دوی کښی حوری ټیټی لرونکی د سترګو غټی سترګی ګواکی دوی هګی دی پټی ساتلی شوی (په صفائی کښی).

تفسیو: یعنی له ډیره شرمه او نازه ښکته کتونکی حوری چی ماسوا<sub>ء</sub> له خپلو میړو (خاوندانو) بل هیچا ته نه ګوری او نه سترګی ورآړوی.

د دی حورو رنگونه به ډیر صاف او شفاف وی په شان د هغو تکو سپینو هګیو چی الوتونکی ئی 
تر خپلو وزرو لاندی پتی ساتی نه به پری کوم داغ لګیللی وی او نه به څه ګردغبار او دوړی
پری لویدللی وی یا د هغو نریو پردو په شان تکی سپینی او پستی او نازکی وی چی د هګی د
پوستکی په منځنی برخه کښی د سپینی برخی او پوتکی په منځ کښی واقع او ساتلی وی ځینی
وائی چی د «شتر موغ» هګی تری مراده ده چی ډیره ښائسته وی ـ په هر حال دغه تشبیه په
صفائی او ښکلیتوب کښی ده نه په سپینوالی کښی لکه چی د «الرحمن» په جزه ۲۷ (۳) رکوع

# ۼٵؘڨؙڹؘڵؠؘڡؙڞؙۿؙۼڵؠۼۻٟؾۜۺڵٲٷؙؽ۞ۘٷٳڵۊٙٳٚڽؙٛۺٞۿؗ؋ٳڹۣٚٷڮٵؽڸڠٙڔۣؽؙ؈ٚؿڡؙۅڷ ٵؚؾٛڮڮٙڹڶۿؙڝڐۣۊؽؽ۞ٵؚڐؘٳڝؿ۬ٵٷؙؿٵڗؙٳٵۊۜۼڟٵڝٵٵؚٳ؆ٛڶؠۜڕؽڹٷؽ۞

پس مخ به وگرځوی ځینی د دی جنتیانو پر ځینو نورو جنتیانو چی پوښتنه به سره کوی یو له بله (له احواله د دنیا) نو وبه وائی یو ویونکی له دوی نه چی بیشکه زه چی ویم او ما لره یو ملگری (منکر له بعثه) چی ویل ئی (ماته) آیا بیشکه ته چی ئی له باور کوونکیو ئی (په بعث بعد الموت) آیا هر کله چی مړه شو مونږ او شو مونږ خاوری او هډوکی آیا بیشکه مونږ ته به خامخا جزاء راکړه شی ؟.

تفسیو: یعنی د مجلس ملکری به سره تولیپی او د طهورو شرابو جامونه به سره شحبی او د دغه عیش او تنم په وقت کښی به محینی د خپلو تیرو حالاتو او واقعاتو تذکری سره کوی. یو جنتی به وائی چی خانه! په دنیا کښی به یو سری د دی لامله (له وجی) پر ما خندیده چی زه ولی پر آخرت قائل او پر وجود ئی باور لرم او ماته به ئی د نادان او د احمق نسبت کاوه او ویل به ئی چی دغه بیخی مهمله او چتی (بیکاره) خبره ده وروسته له دی نه چی سری مړ او له خاوری او له نورو سره گد شی او غوښه او پوستکی هیڅ شی ئی پاتی نشی او تش وراسته هدوکی ئی پاتی شی نو بیا دی د خپلو اعمالو د بدل موندلو دپاره ژوندی راپامخاوه شی؟ ـ جه خو پر دغه چتی (بیکاره) او بی منطقه خبره به شوک یقین او باور کولی شی ؟.

#### قَالَ هَلُ أَنْتُومُ مُظَلِعُونَ ﴿

بيا وائي آيا يئ تاسي كتونكي (په دوزخ كښي چې د هغه منكر حال درښكاره شي).

تفسیر: یعنی هغه پر آخرت مسخره کوونکی سری یقیناً په دوزخ کښی لویدلی دی راځی چی له لری څخه خو لږ څه د هغه بد احوال ځان ته په عینالیقین سره هم معلوم کړو \_ دغه به د هم هغه جنتی مقوله وی. او ځینی وائی چی دغه مقوله د الله تعالیٰ ده \_ یعنی الله تعالیٰ به وفرمائی چی آیا تاسو غواړی، چی د هغه منکر بد احوال وګورئ.

#### فَاطَّـلَعَ فَوَانُهُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيلُوِ®قَالَ تَاللهِ إِنْ كِنْتُ لَتُوْدِثِي ۞وَلَوْلانِغْمَةُ رَبِّيُ لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِيْنَ ۞

پس وبه کوری (دغه قائل) پس وبه وینی هغه (منکر ملکری) په منځ د دوزخ

کښی. وبه وائی (قائل منکر ته د ملامتیا دپاره) قسم دی په الله چی نژدی وی ته چی په کنده د دوزخ کښی می وغورځوی او که نه وی انعام (فضل) د رب زما خامخا وم به زه له حاضر کړیو شویو (دوزخ ته سره له تا).

تفسیو: یعنی دغه جنتی ته د ده د ملکری حال ورښوود کیږی چی بیخی د دوزخ منځ کښی به پروت وی د ده له لیدلو څخه به دی عبرت اخلی او د الله تعالیٰ فضل او احسان به ئی په یاد ورشی او هغه ته به داسی وائی «ای کمبخته! تا غوښته چه ما هم له خپل ځانه سره یار او ملکری کړی» محض د الله تعالیٰ فضل او احسان زما لاس ونیو او له دغه مصیبت څخه ئی بچ کړم چی زما قد هم د اسلام د سمی لاری څخه ونه بنوئیده که نه نن به زما حال هم ستا په شان وو تا غوندی به زه هم نیول کیدم او دغه سخت دردناک عذاب به می موندو.

# ٱفَمَانَحُنُ بِمَيِّتِيْنَ۞ْ إِلَّامَوْتَنَنَا الْأُوْلِى وَمَاخَنُ بِمُعَذَّبِيْنَ ۞ إِنَّاهَالَهُوالْفَوْزُالْعَظِيمُ ۞لِمِثْلِ لهٰذَا قَلْيَعْمَلِ الْعِمِلُونَ ۞

آیا پس نه یو مونږ (جنتیان) مره کیدونکی (بلکه نه یو) مګر همغه مرګ زمونږ ډومبنی (په دنیا کښی) او نه یو مونږ په عذاب کړی شوی. بیشکه چی دغه (ابدی خوندور حیات) خامخا هم دغه په مراد رسیدل بری ډیر لوی دی. خاص دپاره د مثل د دی (نعمتونو) پس ښائی چی عمل وکړی عمل کوونکی (نه دپاره د جاه او مال د دنیا چی فانی دی).

تفسیو: په دغه وخت کښی به له ډیره مسرته ووائی آیا دغه واقعی خبره نه ده بلکه ده چی ماسواء له هغه پخوانی مرګه چه په دنیا کښی مونږ ته رسیدلی دی وروسته له دی نه مونږ له سره نه مرو او نه له سره له دغه عیش او عشرت او راحت څخه وڅو او نه د تکلیف \_ عذاب \_ ربړ (سختئ) او اندیښنی کومه ویره او خرخشه (خطره) مونږ ته عائده کیږی. د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره دغه نمونږ تنعم او رفاهیت به همیشه وی بیشکه چی لوی بری او کامیابی هم دی ته وائی او دغه دی هغه اعلیٰ مقصد چی جائی د هغه د تحصیل دپاره هر قسم زحمتونه او تکالیف پر ځان واخیستل شی! او هر ډول (طریقه) ایثار او فدا کاری په دغه لاره کښی وکړی شی! اوس بیا الله تعالیٰ عظم برهانه فرمائی

# ٲڎ۬ڸڬڂؘؿؙڒؙٷٛڒٵؘڡؙۺؘجۯۊؙٵڵؘۊؙۘٷۄۅٳڽۜٵڿۘڡڵڹۿٵۏؾۘڹۊٞٙڵڵڟڸؠؽڹ؈ ٳٮٞۿٵۺؘڿۯۊؙؙؾٛٷؙؿؙڕڽٛٵڞڽٳۼۘڿؽؙۅ۞

آیا دغه (نعماء د جنت) غوره دی له جهته د میلمستیا (جنتیانو ته) یا ونه د زقوم (غوره ده دوزخیانو ته). بیشکه موند گرځولی مو ده دغه ونه فتنه عذاب دپاره د ظالمانو. بیشکه چی دا ونه ده چی راووځی په بیخ د دوزخ کښی.

تفسیو: پاس د جنتیانو د میلمستیا تذکره وه ـ له دی گایه د دوزخیانو د میلمستیا وینا شروع کیږی. «زقوم» د کومی ونی نوم دی چی ډیره ترخه او خورا (ډیر) بد خونده ده لکه چی په هندوستان کښی د (تهر) یا (سیهنډ) ونه هم دغسی ده. د دوزخ په منځ کښی الله تعالیٰ چی په هندوستان کښی د (تهر) یا (سیهنډ) ونه هم دغسی ده. د دوزخ په منځ کښی الله تعالیٰ ده. هغه یه درت سره دغه ونه زرغونه کړی ده همغه ئی دلته په هرانگټرتیاالژقیر په سره موسومه کړی ده. هغه یه وخت چی دوزخیاان له لوږی څخه د ډیر په عذاب او بیقراره شی نو هم دغه خوراک به دوی ته ورکاوه کیږی او د دوی له ستونی (حلق) ځینی د هغه له تیرولو یا تیریدو څخه وروسته له دی څخه یو مخصوص بد اثر پیدا کیږی چی له هغه ځینی یو ځان ته مستقل عذاب پر دوزخیانو نازل او مسلط کیږی. او په دنیا کښی هم د دی ونی تذکره یو شان ته ابتلا او ازموینه ده چی منکران د هغی له ذکره په قرآن کښی په ضلات او ګمراهی کښی لویږی. ځینی وائی چی شنه ونه به د دوزخ په اور کښی څرنګه نورنونیږی ؟ حال دا ممکن دی چی د دی ونی مزاج ناری وی لکه د «سمندر» مزاج چی د اور ونی هم شته چی د هغو تربیت په اور سره کیږی ځینی وائی چی «زقوم» په فلایی لغت سره کښی د خوره او کیچ (خرما او مسکه) ته وائی او دوی به هم دغه کیچ او کېوره پخپل مخ کښی کیښیودل او خپلو نورو ملکو و ته به ئی ناری وهلی «راځئ چی زقوم سره وخورو».

#### طلَعُهُا كَانَّةُ رُءُوسُ الشَّيْطِينِ

وږی د هغی ګواکی سرونه دی د شیطانانو (په عمومی قباحت او کراهیت خپل سره).

ت**فسیر:** یعنی د سخت بدرنګه شیطان په صورت یا ئی مارانو (منګورو) ته شیاطین ویلی دی یعنی د هغی وړی یا واښکی به ئی د منګور د سرونو په شان وی لکه چی په هندوستان کښی په

تشبیه سره یوی ونی ته «ناگپهن» وائی یعنی د منگور پرانستلی خوله.

# فَإِنَّهُمُ لَاٰكِنُونَ مِنْهَا فَعَالِئُونَ مِنْهَاالْبُطُونَ ۞ ثُمَّاِلَّ لَهُمُ عَلِيْهُالشَّوْبُامِّنُ حَبِيئُو۞

پس بیشکه دوی خامخا خوړونکی وی له هغه (زقوم) څخه پس ډک کوونکی به وی له هغه (زقوم) د نسو خپلو (له جهټه د ډیری لوږی نه). بیا بیشکه دوی ته پر هغه (ونه د زقوم) خامخا ګډول (څښول) به وی له اوبو یشولیو شویو څخه (چی کلمی به ئی ټوټی ټوټی کوی).

تفسیو: کله چی دوزخیان «زقوم» وخوری نړی کیږی دلته سختی تودی یشیدلی اوبه پر دوی څښولی کیږی چی د هغو په اثر د دوی کلمی توتی توتی لاندی تری لوبږی ﴿ فَتَقَمَّمُمُمَّمُمُمُ ﴾ جزء ۲۲ د محمد ۲ رکوع 10 آیت اعاذنا الله منها

#### تُقرِّانَ مُرْجِعَهُمُ أَلْإِلَى الْجَحِيْمِ ﴿

بیا بیشکه ورتله د دوی به هرومرو (خامخا) ډیری د اور ته وی.

تفسیر: او کله چی دوی ډیر وړی کیږی نو له اوره یو څنګ ته بیول کیږی او دغه خوراک او اوبه پر دوی خوړلی او څښلی کیږی، نو بیا بیرته په هم دغه اور کښی غورځول کیږی. او دوی د دغه عذاب ځکه مستحق دی چی

# إِنَّهُمُ اَلْفَوُ الْبَآءَهُمُ ضَالِّيْنَ ﴿فَهُمُ عَلَى الْرِهِمُ يُهْرَعُونَ ۞

بیشکه چی دوی موندلی دی پلرونه خپل ګمراهان پس دوی په قدمونو (پلو) د هغوی پسی ځغلی منډی وهی (د هغوی تقلید کوی دلیل او برهان ته نه ګوری).

تفسیر: دغه وروستنی کفار د پخوانیو کفارو په ړوند تقلید ګمراه شول په کومه لاړه چی پخوانی کفار تللی وو دوی هم پر همغو لارو په منډو شول او هغه کندو ژورو ته ئی له سره فکر او دقت

ونه کړ او د حجت متابعت ئی پریښود.

# وَلَقَدُ ضَلَّ تَبُلُهُمُ ٱكْثَرُ الْاَوَّلِينَ ﴿ وَلَقَدُ ٱرْسُلْنَا فِيهُومُ مُّنُذِيرِيُنَ ﴿ فَانْظُرُكِيفَ كَانَ عَاقِبَ أُ الْمُنْدَيِينَ ﴿ لَاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَانْظُرُكِيفَ كَانَ عَاقِبَ أُ الْمُنْدَيِينَ ﴿ لِاعْدَاللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾

او خامخا په تحقیق ګمراه شوی وو پخوا له دوی نه اکثر د ړومبنیو (اممو څخه په تقلید او ترک د دلیل او خامخا په تحقیق لیږلی مو وو په دوی کښی ویروونکی (انبیاء له عذابه نو دوی هغه نه منل نو هلاک مو کړل) پس وګوره چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د ویرولیو شویو (له جهته د عذابه چی ټول هلاک شول). مګر هغه بندګان د الله چی پاک کړی شوی وی (له عصیانه خلاص دی له عذابه).

تفسیر: یعنی په هره زمانه کجی له انجامه خبروونکی او له آخرته ویروونکی انبیاء راغلی دی. د هغو کسانو عاقبت او آخره خاتمه څرنگه شوه ؟ چی د هغوی خبرو ته ئی غوږ کښینښود یواځی د الله تعالیٰ همغه مخصوص او منتخب بندګان له عذابه محفوظ او مصؤن پاتی شول چی له الله تعالیٰ څخه ویریدل او د آخرت فکر له هغوی سره وو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی، «د ویری خبری خو محردو (تولو) ته اورولی کیږی خو تری همغه کسان پند او عبرت اخلی چی نیک وی، بدان تری تور خوری او بد تری وړی » وروسته له دی نه د محینو منذرینو (ویرونیو شویو) قصی اورولی کیږی خو مکذبین تری عبرت واخلی او مؤمنین پری ډاډه او متسلی شی.

وَلَقَدُنَا لَمَنَانُوحُ فَلَنِعُمَ الْمُحِيْبُونَ ۚ وَجَيَّدُنْهُ وَاَهْلَهُ مِنَ الْكُرُبِ الْعَظِيُّةِ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِيْنَ ۖ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِى الْاخِرِيْنَ ۖ سَلَوٌ عَلَى نُوْمِ فِي الْعَلِيدُنَ ۖ إِنَّاكُنَا لِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ۚ النَّهُ مِنُ عِبَادِ نَا الْمُؤْمِرْ فِينَ ۞ ثُمِّ اَغْرَقُنَا الْاَخْرِيْنَ ۞

او خامخا یه تحقیق غږ کړی وو مونږ ته نوح پس خامخا ښه جواب

ومالي(٢٣) والقَّمَلُة (٣٧)

ور کوونکی یو مونږ . او نجات ور کړ مونږ دغه (نوح) ته او اهل د دغه (نوح) ته له غمه ډیر لوی (چی ایذاء قوم او غرق وو) او وګرځوله مونږ اولاده د دغه (نوح) هم دوی باقی پاتی کیدونکی . او پری مو ښودل پر دغه (نوح مدح او ثناء) په وروستنیو خلقو کښی . سلام دی (له الله) پر نوح په عالمیانو کښی . بیشکه مونږ هم داسی (لکه نیکه جزاء د نوح نیکه) جزاء ور کوو محسنانو نیکوکارانو ته . بیشکه چی دغه (نوح) وو له (خاصو) بندګانو مؤمنانو زمونږ نه . بیا غرق کړل مونږ (قوم د ده بی له ده څخه) هغه نور (کفار په سؤال د نوح) ، .

تفسیو: تقریباً تر یو زر کاله پوری نوح علیه السلام خپل قوم ته پند او نصیحت کاوه او دوی نی د دوی په خیر او شر پوهول مگر د دوی شرارت او ایناء رسول پرله پسی تزئید او ترقی مونله. بالاخر حضرت نوح علیه السلام له دیر مجبوریت د خپل لیپونکی دربار ته متوجه شو او عرض ئی وکر ﴿ فَنَمَانَهُ اَلْمُ اَلَّهُ اَلَهُ الله الله على ربه د ده دعاء غرنگه مستجابه او په خه شان ئی ورسره مدد وکر ؟ نوح علیه السلام ته ئی سره د ده له کورنی او اتباع د کفارو د هه خمانلت وکر ۔ او د هولناک طوفان په وخت کہنی ئی د ده حفاظت وکر ۔ او بوائحی بیا د نوح علیه السلام له اولادی او د ذریاتو وخت کہنی ئی د ده حفاظت وکر ۔ او بوائحی بیا د نوح علیه السلام له اولادی او د ذریاتو بخه نمی دنیا ودانه وی د ده د خیر ذکر ئی پر ژبو جاری او باقی پریبود لکه چی تر نن پوری خلق پری سلامونه لیپی او په توله دنیا کښی د نوح علیه السلام پر نامه یادیوی دغه خو د نیکو بندگانو عاقبت او انجام شو له بل جانب د ده د دخیمنانو حال او انجام ته وگورئ چی تول یو گای په ډیر زورور غیان او طوفان کښی داسی ډوب ۔ منروق او فنا شول چی د خپلو حماقتونو او سفاهتونو په سزا او نکبت ئی تول خلق سپیره او مرک کړل او د دوی هیځ نوم او نینان پاتی نشو.

ت**نبیه:** د اکثرو علماوو قول دا دی چی نُن د تول جهان انسانان د حضرت نوح علیه السلام د دریو زامنو (سام ـ حام ـ یانث) اولاد دی. د «**جامع ترمذی»** له محینو احادیثو څخه د دی ثبوت کیږی. والتفصیل یطلب من مظانه.

#### وَإِنَّ مِنُ شِيْعَتِهِ لِاِبْلَاهِ يُعَ<sup>6</sup>

او بیشکه یو له تابعانو د دغه (نوح) خامخا ابراهیم دی.

تفسيو: انبياء عليهم السلام د دين په اصول کښي ټول سره يو او پر يوه سمه صافه لاره روان دي

او هر يو وروستنى نبى د پخوانيو انبياوو تائيد او تصديق كوى نو ځكه حضرت ابراهيم عليه السلام ئى د حضرت نوح عليه السلام له ډلى څخه وفرمايه ﴿ وَاَنَّهُوْهَٱلْتَكُلُّوْلَةُوَّالِمِيْرُوَّالْتُوْنِيٰ جزء ۱۸ د الدؤمنون (٤) ركوع ٥٢ آيت

#### إِذْجَاءَرَتَهُ بِقَلْبٍ سَلِيهٍ ۞

کله چي راغي (ابراهيم) رب خپل ته سره له زړه ښه سالم پاک بي له شکه.

تفسیو: یعنی له هر قسمه اعتقادی او اخلاقی رنگوری او مرض محخه ئی خپل زړه پاک کړ ا او د دنیوی اندیښنو او خرخشو (خطرو) محخه ئی ځان خلاص کړ ا سره له تواضع او انکسار د خپل رب په طرف راغب او متمائل شوا او خپل قوم ته ئی هم پند او نصیحت وکړ چی له کفر ۔ شرک او بت پرستی او عصیان محخه خپل ځانونه وساتی.

# إِذْ قَالَ لِأَبِيُهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعَبُنُ وَنَ أَهَا لِلْهِ مَنْ اللهِ تُرِيْدُ وَنَ اللهِ تُرِيدُ وَنَ

کله چی وویل (ابراهیم) پلار خپل او قوم خپل ته څه شی دی چی عبادت ئی کوئ تاسی. آیا په دروغو سره معبودان نور غیر له الله غواړئ تاسی (او عبادت ئی کوئ).

تفسیر: یعنی دغه د تبدی (کتبی) بتان غه شی دی او مجه حیثیت لری چی تاسو ئی په دی اندازه عزت او احترام کوئ او له الله تعالیٰ محخه مو مخ اړولی او له بتانو سره مو خپل عابدانه مناسبات تړلی دی. آیا په واقع سره د دوی په لاس کښی د تول جهان واک (واګی) ، اختیار او حکومت دی ؟ او د کوم وړوکی یا لوی نقصان او نفعی مالکان دی ؟ آیا تاسی ولی له خپل حقیقی الله او مالک اجل واعلیٰ شأنه و اعظم برهانه محخه مخ ګرځوئ ؟ او د دغو باطلو او د دروغو حاکمانو او بتانو خوشامد او حمایت کوئ؟.

#### فَمَا ظُنُكُمُ مِرَبِّ الْعُلَيِمِينَ<sup>©</sup>

پس څه ګمان مو دی پر رب د عالمیانو (چی بی له عذابه به مو پریږدی بلکه

نه مو یریږدی).

تفسیر: یعنی آیا د ده په وجود کښی څه شک او شبهه شته ؟ آیا تاسی د هغه له شان او رتبی څخه بیخبره او ناپوهان یځ چی (معاذ الله) تیږی (ګټی) له هغه سره شریکان دروئ یا د ده له غضب او انتقام څخه ناواقفه یځ چی پر داسی ګستاخی او بی ادبی زړور شوی یځ ؟ بالاخر دا راوښیځ چی تاسی د رب اللمین په نسبت څرنګه افکار او خیالات لرئ ؟

# فَنَظَرَنُظُرَةً فِي النَّبُوُوفِ فَقَالَ إِنِّ سَقِيْدُ۞فَتَوَكُوا عَنْهُ مُدْيِرِيُنَ۞ فَرَاعَ إِلَى الِهَتِهِمُ فَقَالَ الاَتَأْكُلُونَ۞

پس نظر ئی واچوه یو نظر په ستوریو کښی. پس وویل (ابراهیم) چی بیشکه زه ناجوړ یم. پس و گرځیدل هغوی له ابراهیم څخه حال دا چی شا کوونکی وو. پس پټ راغی (دغه ابراهیم) معبودانو د دوی ته پس وویل (ابراهیم دغو بتانو ته) چی آیا نه خورئ (تاسی له دغو درته اینبودلیو شویو طعامونو څخه).

تفسیر: د ابراهیم علیه السلام په زمانه کښی د نجوم علم ډیر مترقی وو. ده خپل قوم ته د وربوودلو دپاره ستوریو ته وکتل او وی ویل چی زما طبیعت بنه نه دی په دنیا کښی به غوک داسی پیدا شی چی د هغه طبیعت بیده وی او غه نه غه داخلی یا خارجی عوارض ورلاحق نه وی ـ آیا دغه ربر (تکلیف) او اندیښته لږه وه چی دی به هره شیبه د خپل قوم پر دغه بد احوال او انجام پسی پخسیده یا ئی مطلب دا وو چی زه ناجوړه کیدونکی یم ـ غکه چی ناروغی د مزاج د بی اعتدالی سره مرادفه ده او له موت څخه پخوا هر سری ته هم دغه کمد چی ناروغی د مزاج د بی اعتدالی سره مرادفه ده او له موت څخه پخوا هر سری ته هم دغه کتلی د ده له داسی وینا څخه چی آپائین پی کمنی خلق داسی وپوهیدل چی دی د نجوم په وسیله کور (تول) سره روان وو، نو د ابراهیم علیه السلام د دی وینا له آوریدلو څخه هغوی د ده په نه کرد (تول) سره روان وو، نو د ابراهیم علیه السلام د دی وینا له آوریدلو څخه هغوی د ده په نه السلام غرض له دغه بیل پاتی کیدلو څخه دغه وو څو یوه داسی موقع او فرصت ومومی چی په السلام غرض له دغه بیل پاتی کیدلو څخه دغه وو څو یوه داسی موقع او فرصت ومومی چی په هغه کښی د دغو باطلو خدایانو یو خبر واخلی ـ نو دی په لویه بتخانه کښی ننوت او بتانو ته نی خطاب وکړ «چی تاسی د دغو ماکولاتو او ننورو څنی چی په مخ کښی مو پراته دی ولی نه خوری په شان دی.

تنبیه: د پاس تقریر محنه ظاهر شو چی د حضرت ابراهیم علیه السلام ﴿ آَیَسَیْوَیْرُ ﴾ ویل په واقع کنی دروغ نه وو. هر! له هغه محنه اوریدونکی په کوم مطلب چی پوهیدلی دی د هغه په اعتبار خلافالواقع وو محکه په بعض الاحادیث الصحیحه کنی پر دغه د کذب د لفظ اطلاق کری شوی دی حال دا چی دغه «کذب» نه بلکه فی الحقیقت «توریه» ده او داسی توریی د شرعی مصلحت په وخت کنی رسول الله صلی الله علیه وسلم د «همن الوجل» په جواب کنی «هن ها» وفرمایل او ابورکر صدیق رضی الله عنه د یوه سوال په جواب کنی وو. «وجل یههدینی السبیل» هو ا غرنگه چی دغه «توریه» هم د حضرت ابراهیم علیه السلام د لور (اوچت) مقام په لحاظ خلافالاولی وه نو محکه د «حسنات الابوار سیئات المعرف. والله اعلم.

#### مَالَكُوُلَاتَنُطِقُونَ®

څه شوی دی پر تاسي چې خبرې نه کوئ (او جواب نه راکوئ تاسي ما لره؟).

تفسیر: کله چی د بتانو له طرفه د خوړلو او نه خوړلو په نسبت ابراهیم علیه السلام کوم جواب وانه ورید نو وی ویل چی تاسی خبری ولی نه کوئ ؟ حال دا چی ستاسی اعضاء او صورت د انسانانو په شان جوړ کړی شوی دی لیکن وئی نشو کړی چی د انسانانو روح هم په تاسی کښی وغورځوی نو بیا د تعجب ځای دی چی خوړونکی ـ څیمونکی ـ ویونکی انسانان د دغو بیحسه او بی حرکته د انسان په شان ښکاریدونکیو بتانو په مخ کښی ولی سر په سجده لویږی ؟ او خپل حاجات او مهمات تری غواړی ؟ نو کله ابراهیم علیه السلام چی د دغو دواړو پوښتنو هیڅ جواب وانه ورید نو.

#### فَرَاغَ عَلَيْهِ حَ ضَرُكَا لِالْيَوِيْنِ®

پس پټ ننووت پر دوی په وهلو سره په قوت (يا قسم يا ښي لاس).

تفسیو: یعنی په زور او قوت سره ئی ودرزول او ګرد (ټول) ئی سره مات او ګوډ کړل. د انبیاء په سورت کښی دغه قصه مفصله تیر شوی ده چی ابراهیم علیه السلام داسی قسم یاد کړی وو ﴿وَيَاللّٰهِ لَاَيۡكَنَّ اَصُّامُاکُمُو ﴾

#### فَأَثَبُكُوۡٳٳڵؽۅؽڒؚؾٚٛۏؙؽ۞

پس مخامخ شول (متوجه شول نمرودیان) دغه (ابراهیم) ته چی رامنډی ئی وهلی (پسی لپاره د نیولو).

تفسیر: کله چی خلق له خپلی میلی او چرچی څخه بیرته راوګرځیدل که ګوری چی د دوی بتان ګوډ او مات توټی توټی پراته دی نو له قرائنو او اماراتو څخه وپوهیدل چی دغه کار پرته (علاوه) له ابراهیم څخه بل چا نه دی کړی لکه چی ګرد (تول) د ده په چار چاپیر کښی سره راتول شول او ورته وویل چی دغه زمرنږ معبودان دی ولی مات کړی دی.

# قَالَ اَتَعَبُنُ وْنَ مَا تَنْجِتُونَ هُواللهُ خَلَقَكُو وَمَا تَعْمَلُونَ @

وویل (ابراهیم دوی ته جواباً) آیا عبادت کوئ تاسی د هغه چی تاسو نی تراشوئ (او پخپلو لاسو ئی جوړوئ) حال دا چی الله پیدا کړی یئ تاسی او هغه (عمل) چی کوئ ئی تاسی (نو ولی د غیر الله عبادت کوئ).

تفسیو: یعنی هر چا چی دغه بتان مات کړی دی تاسو هغه پسی ولی ګرځیځ تاسی پخپله ولی داسی چتی (بیکاره) او احمقانه حرکات کوئ ؟ آیا د تیږو (ګټو) بیڅانه بت چی تاسی نی پخپلو لاسو سره جوړوئ د عبادت لاتق کیدی شی او له هغه الله تعالیٰ څخه مو چی ستاسی او ستاسی د اعمالو او د دغو تیږو (ګټو) او د نورو ګردو (ټولو) موجوداتو خالق دی ولی شکولی دی؟ کله چی الله تعالیٰ د ټولو موجوداتو خالق او رب دی نو تاسی ولی د نورو اشیاؤ په عبادت کښی مشغول او لګیا کیږئ ؟ حال دا چی دغه نور اشیاء هم مخلوق نی المخلوق دی آخر دغه څومره جهالت او ظلمت دی؟

#### قَالْوَاابُنُوْالَهُ بُنْيَانًا فَٱلْفُونُونِي الْجَحِيْمِ ۞فَارَادُوْا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنُهُمُ الْاَسْفَلِينَ

وویل (کفارو) چی جوړه کړئ دغه (ابراهیم) ته یوه بناء (او له خسو ئی ډکه کړئ او اور ورواچوئ) پس وغورځوی دغه (ابراهیم) د اور په ډیری

کښی. پس اراده وکړه دوی له ابراهیم سره د فریب (دپاره د سوځولو) پس ومو ګرځول دوی لاندی (خوار سپک)

تفسیر: کله چی د ابراهیم علیه السلام د دغو معقولو خبرو جواب دوی ورنشو کری نو داسی تجویز ئی سره غوته کر چی رائح یوه لویه آتشخانه (بهتی) جویه کرو \_ او ابراهیم د هغی په اور کښی وغور محوو \_ غو په دغه تدبیر د خلقو په زیونو کښی د بتانو عقیده بیرته تینګه شی \_ او په عین زمان کښی د دوی یو خوف او هیبت هم په زیونو کښی پیدا شی \_ او گرد (ټول) سره وپوهیږی چی د مخالفت انجام خرنګه کیږی ؟ څو وروسته له دی نه بل محوک له سره داسی یو حرکت ته جرأت او اقدام ونه کړی مګر الله تعالیٰ بیا هم دوی سپک او ذلیل وګرځول \_ او هغه ډیر زورور اور ئی پر خپل خلیل ګلزار کر چی له هغه مخخه علی رؤس الاشهاد دغه خبره ثابته شوه چی تاسی او ستاسی معبودان که ټول سره خپل لاسونه یو کړئ \_ خو بیا هم د الله تعالیٰ د یوه مخلص بنده یو ویښته ته هم څه ضرر او زیان نشی رسولی او له سره د دی خبری مجال نه لری چی د ابراهیم علیه السلام د رب او د الله تعالیٰ له اجازی مخخه ماسواء یو ویښته ئی هم وسوځوئ!.

#### وَقَالَ إِنِّى دَاهِبُ إِلَى رِبِّى سَيَهُدِينَ @

او وویل (ابراهیم) بیشکه زه تلونکی یم (مامور به د) رب خپل ته ژر به لاره راوښیی ماته (رب زما).

تفسیر: کله چی ابراهیم علیه السلام له خپل قوم څخه مأیوس او ناامیده شو \_ او پلار ئی هم پری سختی او شدت شروع کړ \_ نو د هجرت اراده ئی وفرمایله او الله تعالیٰ د شام لار ورته وروښوده .

#### رَبِّ هَبُ لِيُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ<sup>©</sup>

ای ربه زما راوبښه ماته (ځوی) له صالحانو (چی معین وی په طاعت د تا او مین وی په غربت کښی زما)

تفسیر: یعنی کله چی تبر او قوم او کور کهول می پریښود نو ښه اولاد راته عطاء کړه چی په دینی چارو کښی زما مدد وکړی ـ او د دوی سلسلی ته دوام ورکړه.

# فَبَشَّرْنَاهُ بِغُالِمِ حَلِيُمِ<sup>®</sup>

پس زیری وکړ مونږ په دغه (ابراهیم) په داسی هلک چی ډیر تحمل والا به وی.

تفسير: يعنى له دى نه معلوم شو چى حضرت ابراهيم عليه السلام د اولاد په نسبت چى دعاء کړی وه ـ او د الله تعالیٰ په دربار کښی قبوله شوه نو هم دغه هلک ئی د الله تعالیٰ په دربار کښي د قرباني په شان وروړاندي کړ، له موجوده توريت څخه هم ثابت دی کوم هلک چې ابراهیم علیه السلام ته د ده د دعا په اثر ورعطا شوی ؤ هغه هم دغه حضرت اسمعیل علیه السلام دى. او ځکه ئى نوم اسمعيل عليه السلام كيښود شو چى معنى ئى «واوريد الله» ده لکه چى اسلمعيل له دوو لفظونو څخه جوړ دی چې «سمع ـ اوريدل» او «ايل ـ الله» دې يعني الله تعاليٰ حضرت ابراهیم علیه السلام دعا واوریده او مستجابه ئی وګرځوله او دغه هلک ئی ورعطاء کړ ـ یه «توریت» کښی دی چې الله تعالیٰ ابراهیم ته وویل چې د اسمعیل علیه السلام په باره کښې ماله تا واوریده ـ نو به دی بناء یه دغه آیت کښی چې د هغه ذکر دی هغه حضرت اسماعیل علیه السلام دی حضرت اسحٰق علیه السلام نه دی. برسیره یه دی د ذبحی د قصی د ختمولو څخه وروسته د حضرت اسحٰق علیه السلام بشارت جلا (جدا) ورکړی شوی دی. ﴿ وَيَجْرُنُهُ بِلِمُعْتَ بِّيْيًا ﴾ معلوم شو چی په ﴿ فَبُشِّرُنُّهُ يُعَالِمِ كَلِيْمِ ﴾ كښى علاوه پر اسحق عليه السلام د بل كوم هلک بشارت مذکور دی. د اسحق علیه السلام د بشارت ورکولو سره د هغه د نبی گرځولو زیری هم ورکړی شوی دی. او د «هود» په سورت کښې له حضرت اسلحق علیه السلام سره د حضرت يعقوب عليه السلام بشارت هم وركړى شوى دى چې د حضرت اسحٰق عليه السلام ځوى دى ﴿ وَمِنْ وَرَامُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (د هود ۷ رکوع) بيا نو خرنگه ګمان کاوه شي چې حضرت اسلحق علّیه السلام به ذبیح وی ګواکی پخوا له نبوت او د اولاد له عطاء څخه ذبیح کیږی نو ځکه لا محاله د دی خبری تسلیم ضروری کیږی چی هم دغه حضرت اسمعیل علیه السلام ذبیح الله دی چې د ده په متعلق د ولادت د بشارت په وخت کښې نه د نبوت او نه د اولاد د اعطاء وعده کړی شوی وه . هم دغه ده چې د قرباني يادګار او د هغه متعلقه رسوم برابر په بنې اسمعيل عليه السلام كښي د وراثت په طور منتقل او ادامه لري. او نن هم د بني اسمعيل عليه السلام هم دغه روحانی اولاد یعنی مونر مسلمانان د همغه مقدس یادگار حاملین یو. په موجوده توریت کښی تصریح ده چی د قربانی مقام «مورا» یا «مریا» ؤ یهودیان او نصرانیان د دغه ځای یه یته ښودلو کښې له هغو احتمالاتو څخه کار اخيستې دی چې له مطلبه ډير لری دی. حال دا چې نهایت اقرب او بی تکلفه خبره دا ده چی دغه ځای «مروه» دی چی بیخی له کعبی شریفی سره نژدی واقع او هغه ځای دی چی هلته معتمرین د بین الصفا والمروة له سعیی وروسته حلالیږی. او ممکن دی چی په ﴿ بَلَغَمَعَهُالسَّعُیَ ﴾ کښی د هم دغی سعی په طرف اشاره وی. د امام مالک په موطا کښی يو روايت دی چی «رسول الله صلی الله عليه وسلم د مروی په طرف اشاره وکړه او وی

ویل چی دغه د قربانی ځای دی» غالباً دغه اشاره د ابراهیم او اسلمیل علیه السلام هم دغه د قربانی ځای ته ده که نه د دوی په زمانه کښی خو خلق عموماً له مکی معظمی څخه دری میله لری په «منیٰ» کښي قرباني کوله لکه چې تر نن پورې همغه سنت هملته جاري دي. معلوميږي چې د ابراهيم عليه السلام د قرباني اصلي ځاي «مروه» ؤ بيا حجاجو د ذبائحو د کثرت په ملحوظ هغه «منیٰ» ته منتقل کر. په عظیمالشان قرآن کښی هم ﴿ هَدُیْٱلْلِغَالْلَمْبُدِّ ﴾ او ﴿ تُوَمَعِثْهَا إِلَى الْبَيْتِ الْمَيْقِينَ ﴾ مذكور دى چى له همغه محخه د كعبىُ شريفى نژديوالى څرګندېږى (بُكاره كيږى) والله اعلم. يه هر حال قرائن او آثار هم دغه راښيي چې «ذبيح الله» همغه اسلمعیل و چی په مکی معظمی کښی اوسیده او هم هغلته د ده نسل خور شوی دی. په تورات کښی دغه هم مصرح ده چی «حضرت ابراهیم علیه السلام ته حکم ورکړ شو چی خپل یو نازولی محبوب ځوی قرباني کړه ۱» او دغه مسلم دی چې حضرت اسلميل عليه السلام پر حضرت اسلحق عليه السلام لوى و نو بيا حضرت اسحٰق عليه السلام د حضرت اسلميل عليه السلام به موجوديت کښی څرنګه د حضرت ابراهیم علیه السلام یواځی یو ځوی کیدی شی؟ عجیبه خبره لا دا ده چی دلته د ابراهیم د دعا په جواب کښی د هغه هلک بشارت چی ورکړی شوی دی هغه ته ئی «غلام حليم» ويلى دى ليكن د حضرت اسحٰق به بشارت كښى كله چى ابتداء پرښتو د الله تعالىٰ له جانبه زیری ورکاوه په «غلام علیم» سره تعبیر کړی شوی دی ـ د الله تعالیٰ له خوا یه لوی قرآن كښى د «حليم» لفظ پر حضرت اسلحق يا بل كوم نبى نه دى اطلاق كړى شوى بلكه دغه لقب یواځی پر هم دغه هلک چې د همغه د ولادت بشارت دلته ورکړی شوی دی او د ده پر پلار حضرت ابراهیم اطلاق شوی دی لکه چی د هود په ۷ رکوع ۷۰ آیت کښی﴿ اِنَّ اِبْرَاهِــَهُمُ کَلِیمُوٓٓٓاَوَّائْتِیْمَثِ﴾ راغلی دی او د توبی په (۱٤) رکوع ۱۱۴ آیت کښی ﴿ ۖ اِنَّ اِبْرُلِیمُولَآ اَاْمُولِیْرُ ۖ ﴾ مذکور دی چی له هغه څخه ظاهريږي چې هم دغه پلار او ځوي په هم دغه خُاص لقب سره ملقب کيدلو وړ (لاثق) او مستحق دی. د «حلیم» او د «صابر» مفهوم سره نژدی دی . د هم دغه «غلام حلیم» له ژبی محخه دلته داسى نقل فرمائى ﴿ سَيِّهُ رُقِ آنُ شَاءَاللهُ مِنَ الشِّيرِيُّنَ ﴾ د انبياء به (٦) ركوع ٨٥ آيت كىسى ئى پە صاف دول (طريقەً) سرە فرمايلى دى ﴿ وَلِشْلْمِيْلُ وَلِدْيْسُ وَدَااْلِكِنْلِ كُلُّ ثِيْنَ الشَّيْرِيْنَ ﴾ ښائی له هم دغه سببه ئی د «مریم» په سورت کښی حُضرت اسمٰعیل ته «صادق الوعد» فرمايلى وى چى د ﴿ سَجَّدُونَ إِنْ شَاّمَاللّهُ مِنَ الصِّيرِيْنَ ﴾ وعده ئى په خه ښه شان سره تصديق او رښتيا کړه. په هر ً حال د حليم ـ صابر او صادق الوعد د القابو مصداق همغه يو شی معلوميږي چي حضرت اسمعيل عليه السلام دي ﴿ وَكَانَ عِنْدُرَ الْمِرْمُونِيًّا ﴾ د «البقرة» په سورت کښی د کعبی شریفی د تعمیر په وخت کښی د حضرت ابراهیم او اسمعیل علیهما السلام له ژبی څخه کومه دعا چی نقل فرمایلی شوی ده په هغی کښی دغه الفاظ هم شته ﴿ وَاجْعَلْنَامُسْلِمَیْنِیَالَکَ وَمِنْ دُرْتِيَوْنَا الْمَقَّاشُلِمَةً لَكَ ﴾ بعینه د هغه مسلم تثنیه هم دلته هم د قربانی په ذکر کښی داسی اداء فرمائی چی ﴿ مَلَتَآاتَمَآمَا ﴾ او د هم دغو دواړو ذریات ئی په خصوصی ډول (طریقه) په «مسلم» سره ُملقب وفرمایل بیشکه چی له دی نه اسلام ـ تفویض ـ صبر او تحمل بل

ومالي(٢٣) والقَّمنْت(٣٧)

به محه وی؟ چی دغو دواړو پلار او زوی د ذبحه کولو او د ذبحه کیدلو په وخت کښی له خپلو ځانونو څخه راښکاره او څرګند کړل هم دغه د همغه «أسلما» صله ده چی الله تعالیٰ د دغو دواړو صوری او معنوی زریات ئی د ﴿ اَتَّمَامُسْلِمَاتُکَ ﴾ وګرڅول فلله الحمد علیٰ ذلک والشکر له.

# فَكَتَابَكَعَ مَعَهُ السَّعَى قَالَ لِبُقَّ إِنَّ اَدِى فِي الْمَنَامِ إِنِّ اَدْبَكُ فَانْظُوْمَاذَ اتَّوَىٰ قَالَ يَابَتِ افْعَلُ مَانُومُمُوْسَةِ دُنِ آِنُ شَاءَ اللهُ مِنَ الصِّيرِيْنَ

پس کله چی ورسید اسمعیل سره له پلار خپل حد د سعی ته وویل (ابراهیم) ای ځویګیه زما بیشکه زه پرله پسی وینم په خوب کښی داسی چی بیشکه زه ذبحه کوم تا پس ته هم نظر وکړه چی څرنګه مصلحت ګڼی؟، وویل (اسمعیل) ای پلاره زما وکړه ته همغه چی حکم نی درباندی شوی دی ژر ده چی وبه مومی ته ما که اراده فرمایلی وی الله له صبر کوونکیو (په حکم د الله).

تفسیو: غه وخت چی حضرت اسلمیل علیه السلام لوی مجلمکی (عُنکی) او د دغه کار وړ (لاتق) او قابل شو چی د خپل پلار په مخ کښی مندی ووهی او ورسره ومحلمی او د ده په کارونو کښی ورسره سعی ـ کوښښ وکړی او زیار (محنت) وکړی نو په دغه وخت کښی حضرت ابراهیم علیه السلام خپل خوب دغه خپل په زړه پوری یو عجوی ته ووایه غو د ده افکار او خیالات ځان ته معلوم کړی. چی په خوښی سره دغه کار ته تیاریږی ؟ که جبر او اکراه ته هم وار رسیږی؟ وائی چی حضرت ابراهیم علیه السلام پرله پسی دری شبی هم دغسی خوب لیده په دریمه ورځ کښی نی خپل ځوی ته هم د هغه اطلاع ورکړه چی ځوی ئی هم بلا توقفه هغه ومنله. او وی ویل «بابا جانه! نو ولی ډیل او ځنډ (تاخیر) کوئ ؟ هر هغه حکم چی لوی مالک له جانبه تاسی ته شوی دی، ژر تر ژره ئی اجراء او نافذ کړئ! په دغسی کارونو کپیی هیڅ صلاح او مشوری ته ضورورت نشته. د الله تعالیٰ د حکم په امتثال کېږی نه ښائی چی د پلارتوب شفقت مانیع شی زما له جانبه بیخی مطمئن او ډاډه اوسئ اانشاء الله تاسی به وګورئ چی زه په څه صبر او تحمل سره د الله تعالیٰ د دغه حکم تعمیل کوم». په زرگونو رحمتونه دی وی پر دغسی پلار او ځوی باندی؛

# فَلَتَّآاسُلَمَاوَتَكُهُ لِلْجَبِيْنِ<sup>®</sup>

# پس کله چی غاړه کیښوده (دواړو حکم د الله ته) او وائی چاوه دغه (اسمعیل) پر ښی) اړخ د ده.

تفسیر: (یا وائیچوه پرمخی پر وچولی د ده) پرمخی ئی ځکه واچوه غو د څوی مخ ورته مخامخ نشی، نه چی د پلارولئ مینه او معبت په جوش راشی او د دغه حکم په تعمیل کښی څه ډیل او ځند (تاخیر) واقع شی وائی چی دغه خبره ځوی خپل پلار ته ور وښوده. زیات له دی نه الله تعالیٰ نه دی فرمایلی چی څه کیفیت او ماجرا تیره شوه ـ یعنی هغه احوال په ویلو او لیکلو کښی نه راځی چی د دوی پر زړونو تیر او پر ملاتکو طاری شوی دی.

# وَنَادَيْنِهُ أَنْ يَابِرُهِيمُ قَدُ صَكَ قُتَ الرُّءُ يَا "

او غږ وکړ مونږ ده ته داسی چی ای ابراهیم! په تحقیق رښتیا کړ تا خوب (خپل او ومو مانه هغه له تا)،

تفسیر: یعنی بس! بس!! پریهده !!! تا رستیا کر خوب خیل! او قبوله می کره دغه قربانی ستا! زمونږ مقصود خو ستا د زوی د حلالولو نه دی! او تش مو ستا ازموینه او امتحان منظور ؤ چی ته په هغه کښی پوره بریالی (کامران) او کامیاب ووتی.

#### اِتَّا كَنْالِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿ اِنَّ هٰذَالَهُوَ الْبَالْوُ الْمُبِينُ ﴿

بیشکه موند هم داسی (لکه نیکه جزاء د ابراهیم نیکه) جزا ورکوو (نورو محسنانو نیکوکارانو ته بیشکه چی هم دا (ذبحه) خامخا هم دا ابتلاء ازموینه وه ښکاره.

تفسیر: یعنی داسی سخت او مشکل حکمونه د امتحان او ازموینی دپاره صادروو \_ او بیا هغه مستقیم او ثابت قدم د هغه په تعمیل کښی کرځوو \_ بیا ورته لوئی درجی ورکوو . په توریت کښی راغلی دی لکه چی ابراهیم علیه السلام وغوښت چی خپل زوی قربانی کړی نو یوی پرښتی ورغږ کړ چی خپل لاس دی ونیسه! نورو پرښتو ورته داسی الفاظ وویل «الله تعالیٰ وائی کله چی تا داسی کار وکړ \_ او خپل یو نازولی زوی دی ونه ژغوره (منع نه کړو) زه به تاته برکت درکړم \_ او ستا نسلونه به د آسمانی ستوریو په شان او د بحر د ساحل د شګو په شان خواره واره کړم» (توریت تکوین اصحاح ۲۲ آیت دا).

# وَفَدَيْنَهُ بِذِبْحٍ عَظِيْمٍ ٥

او فدیه مو ورکړه دغه (اسمٰعیل) ته په مذبوحي لوئي (جنتي پسه سره).

تفسیو: یعنی د لوئی درجی چی له جنته راغلی وه . یا ډیره قیمتداره یا سمینه \_ غربه او تیار بیا هم دغه د قربانی رسم د حضرت اسمٰعیل علیه السلام د عظیم|لشان یادگار په شان د تل دپاره همیشه قائم او دائم پاتی شو .

# وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْلِخِرِينَ ﴿ سَلَوْعَلَى إِبْرَاهِيْمُو ۞

او باقی پریښود مونډ پر ده په وروستنیو خلقو دا چی سلام دی پر ابراهیم (یا باقی پریښود مونډ پر ابراهیم ښه ثناء او مدح په وروستنیو خلقو تر قیامت پوری.

تفسيو: سلام دى زمونډ پر ابراهيم باندى يعنى مونډ تر نن پورى حضرت ابراهيم عليه السلام په عزت او عظمت او حرمت سره يادوو علىٰ نبينا و عليه الف سلام وتحية.

#### كَنْالِكَ نَجْزِي الْمُخْسِنِيْنَ اللهُ عَبِينِينَ وَمِنْ عِبَادِ نَاالْمُؤْمِنِيْنَ وَ

هم داسی (په مثل د نیکه جزاء د ابراهیم نیکه) جزاء ورکوو (نورو محسنانو نیکوکارانو ته بیشکه چی دی له هغو (خالصو) بندګانو زمونږ دی چی (خاص) مؤمنان دی.

تفسير: يعنى حضرت ابراهيم عليه السلام زمونږ له اعلىٰ درجه ايماندارو بندګانو څخه دى.

# وَمَثِنْرُنْهُ بِإِسُّحْقَ بَبِيًّامِينَ الصَّلِحِيْنَ الصَّلِحِيْنَ

او زیری ورکړ مونږ دغه (ابراهیم) ته (پس له اسلمعیل) په اسلحق سره چی نبی و له صالحانو.

تفسیو: معلوم شو چی هغه پرومبنی زیری د استمعیل علیه السلام ؤ او د ذبحی د قصی ګرده (توله) واقعه پر هغه مبنی وه .

# ڡؘڹڴؚڬٵؘڡؘڮؽۅۅؘۼڵٳڛڂؾۧٷڝؙۮ۫ؾؚؾؿٟۿٵۼؙۺؿۜٷؘڟٳڮ<sub>۠</sub>ڐٟؾؿٝڛ؋ڝؙؠؿڹٛٛ

او برکت اچولی ؤ مونډ پر دغه (اسلمعیل) او پر اسلحق (په تکثیر د اولاد) او له اولادی د دی دواډو څخه څوک نیکو کار دی (په ایمان او طاعت سره) او څوک ظالم دی په ځان خپل ښکاره (په کفر او معصیت سره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه فرمائی دغه دواړه ئی وویل د ابراهیم علیه السلام دغو دواړو مجامنو ته. د دغو دواړو ډیر اولاد خور شو. د اسلحق علیه السلام په اولاد کښی د بنی اسرائیلو انبیاء پیدا شول. او د اسلمیل علیه السلام له اولادی څخه عرب متشکل شول چی د هغوی له منځه زمونی رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم مبعوث شوی دی. یعنی د دری اولاد (څوځات) ټول سره یو شان نه دی. په دوی کښی داسی نیکان او پاکان هم شته چی د خپلو آباؤ او اجدادو نومونه روښانه او ژوندی کوی. او ډیر بدان او خراب سری هم په کښی شته چی د خپلو بیو بدو علونو او بدو چارو لامله (له وجی) هغوی ته د دغو معظمی کورنی ننګ ویلی شی. او د بدو سزاؤ وړ (لاتق) او مستحق دی.

تنبيه: عموماً مفسرينو د ﴿ وَمِنْ تَرْتِيْتِهَا ﴾ ضمير د ابراهيم او اسلحق په طرف راجع كړى دى مګر حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه هغه د حضرت اسلميل او اسلحق په طرف راجع كړى او مضمون ته ئى زيات وسعت وركړى دى.

#### ۅؘڵڡۜٙۮؙڡۘؠؘڹۜٵۜۼڸ؞ٛٮؙۅ۠ڛؗ؏؋ڵٷؾؘ۞ۘۏۼۜؽڹ۠ۿؠٵۅؘۊۅۛڡۿؠٵڝؘ ٵڰۯڽٳڷۼڟؽؠؚۅ۠ٙ

او خامخا په تحقیق احسان مو کړی ؤ پر موسیٰ او هارون او نجات مو ورکړ دغو دواړو ته او قوم د دوی ته له غمه ډیر لوی (ویر اندیښنی) نه.

تفسیر: یعنی د فرعون او د ده د قوم له ظلم او ستم محخه ئی نجات ورکړ او د قلزم له بحیری محخه نی پوری ایستل یه ډیره آسانی سره.

# وَنَصَرُنْهُ مُ فَكَانُوُاهُمُ الْغُلِيدُينَ ١٠٠

او نصرت مو وركړ دغو (سطيانو) ته پس ؤ هم دوى برياليان (كامياب) (پر قبطيانو دښمنانو خپلو).

تفسیو: یعنی فرعون او د فرعونیانو لاؤ لښکر ئی گرد (ټول) سره غرق او ډوب کړل ـ او بنیاسرائیل ئی غالب ـ مظفر او منصور وگرځول او د هالکینو قبطیانو د املاکو او اموالو وارثان ئی هم دغه سبطیان او اسرائیلیان کړل.

#### وَاتَيُنْهُمَا الْكِتْبَ الْمُشْتَىِيْنَ<sup>®</sup>

او ورکړی مو دی دغو دواړو (وروڼو) ته کتاب (توریت) ډیر ښه بیانوونکی (شرائعو لره).

تفسیر: یعنی توریت شریف چی په هغه کښی د الله تعالیٰ احکام په ډیر تفصیل او ایضاح سره بیان شوی دی.

#### وَهَدَيْنُهُمَا الصِّرَاطُ الْمُسُتَعِيْدَةً

او ښودلی مو وه دغو دواړو (وروڼو) ته لاره سمه (رسوونکی مقصود ته).

تفسیو: یعنی په ښو افعالو او اقوالو کښی مونډ هغوی ته ثبات او استقامت ور په برخه کړل! او پر سمه صافه لاړه مو دوی رهی (روان) کړل! او هغه اوصاف او صفات مو ورعطاء کړل چی د انبیاؤ د عصمت له لوازمو څخه دی.

#### وَتَرَكَنَاعَكِيْهِمَا فِي الْلِخِرِيْنَ الْمُعْمَلِمُ عَلَى مُوْسَى وَهُرُونَ ۗ إِنَّا كَذَٰ لِكَ بَجْزِي الْمُحُسِنِيْنَ ﴿ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيْنَ ۗ

او پری ښود مونږ په دی دواړو (وروڼو) په وروستنيو خلقو کښې دا چې سلام دی (د الله له طرفه) پر موسیٰ او هارون بيشکه مونږ هم داسی (په مثل د نيکی جزاړ د موسیٰ او هارون نيکه) جزاړ ورکوو (نورو) محسنانو نيکوکارانو ته بيشکه دوی دواړه له هغو (خالصو) بندګانو زمونږ دی چې ومالي(٢٣) والضَّمُّت (٣٧)

#### (خاص) مؤمنان دی.

تفسیر: یعنی زمونږ د کاملو ایماندارانو بندګانو څخه دی.

# طَاتَ الْيَاسَ لَمِنَ الْمُرُسِلِيْنَ ﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهَ اَلَا تَثْقُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ اَتَكُونَ بَعُلَا وَتَذَرُونَ الْحُسَنَ الْخَلِقِيْنَ ﴿

او بیشکه الیاس خامخا له مرسلانو څخه دی. کله چی وئی ویل قوم خپل ته آیا نه ویریږئ (له عذابه د الله څخه) آیا تاسی عبادت کوئ د (هغه بت چی نوم ئی) بعل (دی) او پریږدئ تاسی (عبادت) د ښه پیدا کوونکی

تفسیو: د ځینو په نزد حضرت الیاس علیه السلام د حضرت هارون علیه السلام له نسله دی. الله تعالیٰ الیاس علیه السلام د شام په ملک کښی یوه ښار ته چی د «بعلبک» په طرف کښی و ولیږه د هغه خلق د هغه بت په عبادت کښی مشغول و چی د «بعل» په نامه سره مشهور و. حضرت الیاس علیه السلام دوی د الله تعالیٰ له قهره او غضبه وویرول او د بت پرستی له بد انجام او عاقبت مخخه نی پوه او خبردار کړل او وئی ویرول.

#### الله َ رَبَّكُهُ وَرَبُ الْبَالِيهُ الْأَوَّلِينَ

چی الله دی رب ستاسی او رب د هغو پلرونو ستاسی چی ړومبی ؤ.

تفسیو: یعنی هسی خو په دنیا کښی بنیآدمان هم د تحلیل ـ ترکیب ـ تعدیل ـ تحویل او 
نورو وسائلو په ذریعه ظاهراً ډیر شیان جوړوی ـ مگر ډیر ښه خالق ـ صانع او جوړونکی همغه
پاک الله دی چی د تولو اصولو ـ فروعو ـ جواهرو ـ اعراضو ـ صفاتو ـ موصوفاتو او نورو
مخلوقاتو حقیقی خالق دی. هغه لوی ذات چی تاسی او ستاسی پلرونه او نیکونه ئی پیدا کړی
دی نو بیا به دغه کار چیری جائز او روا وی چی هغه ﴿ آَحُنُ اللَّفِیْنَ ﴾ پریودئ او د «بعل»
بت په عبادت کښی بوخت (مشغول) او لگیا شغ او له هغه څخه امداد او مرسته (مدد) وغواړئ
چی په ظاهری ډول (طریقه) سره د یوی ذری د پیدا کولو قوت او قدرت هم نه لری بلکه د هغه
وجود د ده د منونکیو د کار او زحمت رهین دی چی د خپلو دغو عابدانو په لاسونو کښی
څرنګه چی د دوی زړه غوښت جوړ شوی او پخپل دغه ځای کښی درولی شوی دی.

#### ئَكَدُّبُوهُ فَاثَهُو لَنُحْضُرُونَ ﴿

پس تکذیب و کړ دوی د هغه پس بیشکه دوی به خامخا حاضر کړی شوی دی (دوزخ ته).

تفسیو: یعنی د دروغجنولو سزا دوی ته هرومرو (خامخا) وررسیږی.

#### إلاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ®

مگر تکذیب ونه کړ (د دوی هغو) بندګانو د الله چې مخلصان دی.

تفسیو: یعنی نور ګردو (تولو) هغه ته د دروغو نسبت وکړ مګر د الله تعالیٰ مخلص او غوره بندګانو د هغه تصدیق وکړ نو ځکه له سزا څخه ئی نجات وموند.

#### وَتَرُكُنَاعَكَيْهِ فِي الْإِخِرِيْنَ ﴿ سَالُوْعَلَى إِلْ يَاسِيْنَ ®

او پری ښود مونډ پر دغه (الیاس مدح او ثناء) په وروستنیو خلقو کښی سلام دی (له الله) پر ال یاسین.

تفسیر: «الیاس» ته «الیاسین» هم وانی لکه چی «طور سینا» ته «طورسینین» هم ویلی کیدی. یا به له «الیاسین» څخه د حضرت الیاس متبعین مراد وی. او ځینی «آل یاسین» ئی هم لولی نو په دغه تقدیر به «یاسین» د هغوی د پلار نوم وی یا به د هغوی نوم «یاسین» او د «آل» لفظ به مقحم او زائد وی لکه چی په «کماصلیت علیٰ آل ابراهیم» کنی یا چی په «اللهم صدا علیٰ آل ابراهیم» کنی یا چی په «اللهم صدا علیٰ آل ابی اوفی» کنی دی والله اعلم.

ٳؿٵػٮ۬ٳڮڬڿؘۯؠٵڵٮؙؙػؙڝؚڹؽ۬۞ٳٮۜٛٷۻٶڹٳۮڬٵڵٮٛٷؙڡؚڹؽ؈ ۅٵ؈ۜڶٷڟٵڰؚٮڹٵڷٮٷڛؘڸؿڹ۞ٳۮ۫ۼۜؿڹ۠ٷۅؘٲۿڵڎؘٲۻۘۼؽڹ۞ٚٳٷ ۼٛٷۯؙٵڣۣٵڶۼڽؿؙڹ۞

بیشکه مونږ هم داسی (په مثل د نیکه جزاء د الیاس نیکه) جزاء ورکوو نیکو بندگانو ته بیشکه چی دی له هغو بندگانو زمونږ دی چی (خاص) مؤمنان دی. او بیشکه چی لوط وو خامخا له مرسلانو څخه کله چی نجات ورکړ مونږ ده ته او اهل د ده ته تولو ته مګر یوی زړی ښځی ته چی وه دا په باقی پاتی کیدونکیو (د عذاب) کښی

تفسير: يعنى د ده ښځه چه له معذبينو سره تعلق او ارتباط درلود (لرلو).

#### ئىر دەرناالاغرنى<sup>©</sup>

بيا مونږ ګرد (ټول) سره هلاک کړل نور (کفار).

تفسیر: یعنی ماسوا. له لوط علیه السلام څخه او د ده له کورنی ځنی نور د هغو کلیو پر ګردو (تولو) هستیدونکیو باندی د دوی کلی واړولی شول. دغه قصه پخوا له دی نه په څو ځایونو کښی په تفصیل سره لیکلی شوی ده.

# ۅؘٳؾ۠ڲؙۄؙڵؾؠؙڗ۠ۏؙڹۼؽڣۿؚڡ۫ۛؗڞؙۻؚڿؽڹ<sup>ۿ</sup>ۅؘۑؚٳڲؽڷؚٵڣؘڵٳؾڠڠڶۏڹۿ

او بیشکه چی تاسی خامخا تیریږئ (ای اهل د مکی) پر دوی په دی حال کښی چی صبا کوونکی ئی (د ورځی) او د شپی (یعنی هر وخت پری تیریږئ) آیا پس عقل نه چلوئ (چی عبرت تری واخلئ).

تفسیر: دغه ئی مکیانو ته فرمایلی دی ځکه چی کوم قوافل چی له معظمی مکی څخه شام ته تلل او راتلل د دوی د لاری په منځ کښی د لوط علیه السلام د قوم په بل مخ اوښتیو کلیو به ئی سترګی لگیدلی. یعنی سره له دی چی دوی تل ترتله پر همغو ورانو قریو تیریدل او د عذاب او عبرت علائم او هغه د قدرت لوئ نښی ئی لیدلی خو بیا هم دوی ته هیڅ پند او عبرت له هغو څخه نه حاصلیده. آیا دوی پر دی نه پوهیډی کوم حال او انجام چی د بل یو نافرمانه قوم شوی وی همغسی احوال پر بل یو نافرمانه قوم شوی

# وَ إِنَّ يُوْنُسَ لِمِنَ الْمُرْسَلِينَ۞ إِذْ اَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْخُونِ۞ فَمَا هَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدُّ حَضِيْنَ ۞ فَالْتُمَّمَّ الْحُوْتُ وَهُوَمُ لِيُوْ

او بیشکه چی یونس خامخا له مرسلانو څخه دی. لکه چی وتښتید (له خپل قوم څخه) طرف د هغی بیړی ډکی ته پس قرعه ئی واچوله (له دغو خلقو د بیړی (سره) دری کرته) پس شو له مغلوب کړیو شریو (په قرعه کښی بیا نو ځان ئی سیند ته واچوه). پس یوه مړی کړ دغه (یونس) لره مهی کب حال دا چی دی پخپله د خپل ځان ملامت کوونکی وو (په دغه بلا اذن راتلو کښی).

تفسیو: یعنی ببری د سیند په منځ کښی په چورلیدلو شروع وکړه . پر ببری سورو خلقو وویل چی زمونږ پر دغی بیری کښی داسی کوم مربی هم سور دی چی له خپل باداره تښتیدلی دی نو د گردو (تولو) پر نامه څو ځلی پچی واچولی شوی خو په هر ځلی به پچه (قرعه) د هم دغه یونس علیه السلام پر نامه خته. دغه قصه د «یونس» او د «انبیاء» په سورتونو کښی په تفصیل سره تیره شوی ده هلته دی د هغی تحقیق ولوست شی. د ده الزام هم دغومره وو چی د اجتهادی خطاء په اقتضاء بی له دی نه چی د الله تعالیٰ حکم ته نی انتظار کولی له هغه کلی څخه ووت او د الله تعالیٰ د عذاب د نزول ورځ نی تعیینه فرمایلی وه.

# فَلْوَلَا اَتَّهُ كَانَ مِنَ الْسُيِّحِيْنَ ﴿ لَلَمِتَ فِي بَطْنِهَ إِلَى يَوْمِ بُبَعَثُونَ ﴿

پس که نه وی دغه خبره بیشکه چی دغه (یونس) وو له تسبیح کوونکیو څخه. نو خامخا پاتی به وو په نس د دی مهی کښی تر هغی ورځی پوری چی بیا ژوندی راپاڅولی شی (خلق).

تفسیر: یعنی کله چی د مهی (کب) په ګیډه کښی او پخوا له هغه څخه به یونس علیه السلام د الله تعالیٰ په ذکر او یاد کښی ډیر مشغول وو نو ځکه مونږ هغه ته ډیر ژر نجات ورکړ که نه تر قیامته به دی د همغه مهی په ګیډه کښی پاتی وو او د باندی وتل به ئی په برخه نه کیده او د همغه مهی غذا او خوراک به کیده.

تغییه: ﴿ لَهُمَا يَاتِظُهُ ﴾ الآية ۔ دی خبری کنایه ده چی دی به له سره له هغه ځایه نه ووت. دغه واقعه د فرات په سیند کښی واقع شوی ده علامه محمود الالوسی البغدادی لیکی چی «ما په خپله په دغه سیند کښی ډیر لوی لوی کبان لیدلی دی ښائی دغه خبره د تعجب مورد ونه ګرځی» پخوا تیر شو چی د کب په ګیډه کښی د یونس علیه السلام تسبیح دغه وه ﴿ لَالِهُ اِلْآلَتُکُ سُهُمُنَاتُ اِلْآَکُنُتُ مِنَ الْلَمِینَ ﴾

#### فَنَبَكُنْهُ بِالْعَرَاءِ وَهُو سَقِيُو ﴿ وَانْبَتُنَا عَلَيْهِ

#### شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينِ

پس وموغورځوه دغه (یونس) په ډاګ میدان کښی حال دا چی دی رنځور وو. او زرغونه کړه مونږ پری یوه ونه له جلغوالاوو (کدو) نه.

تفسیو: پر مهی حکم و شو چی دی حضرت یونس علیه السلام له خپلی گیدی محخه قی کړی ۔ او په یوه خلاص میدان کښی ئی وغورځوی غالباً یونس علیه السلام به د کافی غذا او هواء او نور ضروریاتو د نه رسیدلو له سببه رنځی او نحیف شوی وو . وائی چی د ده ضعف او نحیفی دی اندازی ته رسیدلی وه چی لمر پلوشی او د مچ او نورو شیانو کښیناستل هم د ده پر بدن بد لگیده ، الله تعالیٰ پخپل قدرت د ده په مخنگ کښی د کدو یو بوتی سم د لاسه زرغون او لوی کړ چی د هغه د جلخ د پانو سیوری د ده پر جسم لویده ۔ او هم دغسی به پاک الله د ده د غذا او نورو ضروریاتو وسائل او وسائط هم پخپل قدرت وربرابر کړی وی.

# وَآرْسُلْنَهُ إِلَى مِائَةَ ٱلْفِ آوُيُزِيْدُونَ

او بيا مونر وليره دغه (يونس) سلو زرو (خلقو) ته يا زيات له دى نه.

تفسیر: یعنی یواځی که د دوی عاقلان او بالغان شمیرل کیدی نو د هغوی شمیر یو لک تنه وو او که ټول واړه او لوی سره وشمیرل شی نو د هغوی شمیر زیات وو. یا داسی ووایئ چی له یو لک تنو څخه زیات وو ـ او دوو لکو ته نه رسیلل. د زرو کسور ورسره مه لگوی نو یو لک ئی ووایئ. او که کسر ورسره لگوئ نو د یوه لک څخه به څو زره د پاسه وی. والله اعلم.

# فَأَمَنُوا فَهُتَعُنَاهُمُ إِلَى حِيْنِ ٥

پس ایمان راووړ (هغوی پری) پس نفع مو ورکړه دوی ته تر یوی نیتی پوری.

تفسیر: یعنی د ایمان او یقین په برکت ئی د الله تعالیٰ له عذابه نجات وموند. او په خپل مقدر عمر پوری له دنیوی لذائذو او ژوندون څخه متمتع او مستفید شول. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه قوم پر یونس علیه السلام ایمان راوړ چی یونس علیه السلام له هغوی محنی تښتیدلی وو. دوی پرله پسی په ده پسی کرځیدل او لتوه ئی څو ورته ورسیدل او د یونس علیه السلام له موندلو څخه ډیر زیات خوښ او خوشال شول» دغه قصه پخوا له دی نه د «یونس» او د «انبیاء» په سورتونو کښی هم لیکلی شوی ده هلته دی ولوستله شی.

# قَاسْتَقْتِهِمُ ٱلرِيِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُوُ الْبَنُوْنَ ۗۗاَمُ خَلَقْنَا الْمَكَلِكَةُ إِنَاقًا وَّهُوْ شَهِكُونَ ۞الْكَلِانَّهُ مُّ يِّنُ إِفْكِهِمُ لَيَقُولُونَ ۗ وَلَدَ اللهُ وَإِنَّهُمُ لِكَذِبُونَ

پس وپوښته ته (ای محمده) دغه (کفار) آیا رب ستا لره لونی دی ؟ او دوی لره ځامن دی ؟. او که مو پیدا کړی دی پرښتی ښځی (لونی د الله) حال دا چی دوی حاضر وو (په وخت د پیدا کولو د پرښتو کښی) خبردار! پوه شه! چی بیشکه دوی له دروغو خپلو خامخا وائی (داسی) چی ولد راوړی دی الله حال دا چی بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په دی ویلو خپلو).

تفسير: يعنى د انبياوو حال خو مو واوريد چې د حضرت نوح، ابراهيم، اسمعيل، موسىٰ، هارون، الياس، لوط او يونس عليهم السلام د ګردو (ټولو) مشکلات د الله تعالیٰ په امداد او اعانت سره حل شول. خورا ډير لوی مقرب انسانان هم د الله تعالیٰ له امداد او معاونت څخه مستغنی او بی بروا کیدی نشی. اوس وروسته لږ څه د برښتو او د بیریانو حال واورئ. چی کفارو د دوی په نسبت څرنګه چټې (بیکاره) او واهي عقائد له خپل ځانه تړلې او جوړ کړی دی لکه چې د عربو ځینو قبائلو به ویل چې پرښتې د الله تعالیٰ لوڼې دی. کله چې له دوی نه پوښتنه کیده چې ښه نو د دوې میندې څوک دي ؟. نو د لویو لویو بیریانو لوڼه به ئې ورښوولي به دى شانى چه (العياذ بالله) د الله تعالىٰ تعلقات به ئى له بيريانو سره تړل. وروسته له دغو دواړو احوال ذکر کیږی. مګر پخوا له هغه د توطیه او تمهید په ډول (طریقه) د عربو د کفارو د دغی چتی (بیکاره) او مردودی عقیدی تردید شوی دی لکه چی د سورت یه ابتداء کښی د عظمت او وحدانیت د دلائلو او قصصو به ضمن کښی د خپل قاهره قدرت د آثارو د بیان او تذكار څخه وروسته فرمائي چې اوس لر شاني له دغو حمقاوو او جهلاوو څخه پوښتنه وكړئ چې آیا داسی لوی عظمت او قدرت والا الله تعالیٰ (معاذ الله) د خیل ځان دیاره که د اولاد تحویز هم کوی نو آیا د خپل ځان دیاره لونی غوره کوی ؟ او تاسی ته هلکان درکوی ؟ یوه خو دغه بی ادبی او گستاخی شوه چی تاسی الله تعالیٰ ته د اولاد نسبت کوئ او بیا یه اولاد کښی هم ورته کمزوری او ښکته او ضعیفه اولاد او بر هغه مستزاد چې برښتو ته هم د اناثو (ښځو) نسبت کوئ آیا کوم وخت چی مونږ پرښتی پیدا کولی دوی زمونږ په څنګ کښی ولاړ وو ؟ او دوی د هغوی د انثیت دغه اطلاع او اخبار له خپلو مشهوداتو او مرئیاتو څخه ورکوی ؟ آیا دوی په واقع سره له دی نه خبر او مطلع دی چه مونږ پرښتی اناثی پیدا کړی دی ؟ **لاحول ولا قوة الا بالله** 

العلى العظيم د دغه انتهائي سفاهت او حماقت په نسبت څه وويلي شي ؟

#### ٱڞؙڟڣۜؽٳڷڹٮۜٛٵڗۼڶٵڷڹڹؙۣؽڽؖ؆ٲڶػؙؗٷ؆ؽڡؙؾؘػؘػؠٛٷؽ۞ ٵڡؘٙڵٳڗؘۮؘػٷؽ۞۠

آیا غوره کړی دی دغه (الله) لوڼی پر ځامنو څه وشوه پر تاسی (په دغه حکم د دروغو کښی) دغه څرنګه حکم کوئ تاسی آیا پس پند نه اخلئ تاسی (چی الله پاک دی له ټولو عیوبو).

تفسیر: یعنی لدِ ذره خو غور او دقت وکرئ د عیب ترلو دپاره هم لیاقت او علمیت پکار دی که مو داسی یوه غلطه عقیده له خپله ځانه جوړوله نو ښائی چی دغسی بی اساسه او بی منطقه به مو نه جوړوله. دغه کوم عدل او انصاف دی چی د خپل ځان دپاره هلکان غوره او پسند کړئ ؟ او پاک الله ته د لوڼو نسبت وکړئ ؟.

# آمرُ لكُو سُلْطَنَ مُبِيئُ فَاتُو الكِتبِكُو إِن كُنْتُوطو وَيْنَ @

آیا شته تاسی ته کوم برهان سند ښکاره (چی الله اولاد لری). پس راوړئ تاسی هغه کتاب خپل که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په خپل قول کښی).

تفسیر: یعنی بالاخر دغسی مهمله او بی اساسه خبره مو له کوم ځای څخه راایستلی ده ؟ له عقل او فهم او علمی اصول سره خو د دغی خبری هیڅ اړه (تعلق) او ارتباط نشته. نو آیا کوم نقلی سند د دغی عقیدی د اثبات دپاره لرئ ؟ که داسی وی نو بسم الله! راوړاندی ئی کرئ!.

# ۅۘجَعَلُوًابِيْنَهُ وَبَيْنَ الْحِتَّةِ نَسَبًا ۗ وَلَقَدُ عَلِمَتِ الْجِتَّهُ ۗ اِنَّهُمُ لَمُحُضَرُونَ ۞ سُبُطْنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ۞

او ګرځوی دغه مشرکان په منځ د دغه (الله) او په منځ د پیریانو نسب قرابت (نسبت د خپلوی)، او خامخا په تحقیق پوهیږی پیریان چی بیشکه دوی

خامخا حاضر کړی شوی دی (دوزخ ته). پاکی ده الله ته له هغو (خبرو) څخه چی وائی ئی دوی (چی شریک او ولد ورته نیسی).

تفسیر: یعنی دغو حمقاوو د پیریانو سره (معاذ الله) د الله تعالی د ځوموالی (دامادئ) تعلقات قاتم کړی دی. سبحان الله! دوی غرنګه خبری کړی ؟ که موقع ومومځ نو لږ شانی له دغو پیریانو څخه پوښتنه وکړئ چی د هغوی عقیده او افکار د خپلو ځانونو په نسبت غرنګه دی ؟ او خپل ځانونو څه ګنی؟ دوی ته دغه خبره په ښه شان سره معلومه ده چی دوی هم لکه نورو مجرمینو نیولی کیږی او د الله تعالیٰ په مخ کښی وړاندی کولی شی. آیا له څوم او داماد سره هم داسی معامله کوله شی ؟ ځینو اسلافو له نسب څخه دغه مراد نیولی دی چه دغو خلقو شیاطین الجن د الله تعالیٰ مقابل حریفان ګڼل لکه چی مجوسیان د «یزدان» او «اهریمن» قائلان شیاطین الجن د انه تعالیٰ مقابل حریفان ګڼل لکه چی مجوسیان د «یزدان» او «اهریمن» قائلان

#### إلَّاعِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِيْنَ ⊕

مگر هغه بندگان د الله چه پاک کړی شوی دی (منزه دی له دغه نسبت او احضار د دوزخ).

تفسیر: یعنی له پیریانو یا له انسانانو ځنی د الله تعالیٰ غوره او منتخب بندګان له نیولو او په عذابولو مخخه آزاد دی معلوم شو چه هلته د نسبونو او د ارتباطو او د تعلقاتو څه پوښتنه نشته بلکه هلته یواځی د بندګی او اخلاص پوښتنه کیړی.

# ڡؘٚٲ؆ؙؽؙۄ۫ۅٙڡؘٵؾؙۼؙڹؙۮؙۅؙؽ۞ٚڡؘٵٙڬؾؙۄ۫ۼڵؽ؋ؠۣڣٝؾڹؽؙؽ۞ؚٚٳؖڵڡٙؽؙۿۅۜ ڝٙٳڶڵۼۘڿؽؠۅ

پس بیشکه تاسو چی یئ او هغه چی عبادت ئی کوئ تاسی نه یئ تاسی (ای عابدانو او معبودانو په دغه بت پرستی سره په فتنه اچوونکی (د هیچا) مگر د هغه چا چی ننوتونکی د دوزخ دی (په علم الله کښی).

تفسیر: دیر خلق داسی گنی چی د پیریانو په لاس کښی د بدی او پرښتو په لاس کښی د نیکی واک او اختیار شته هر چاته چی دوی وغواړی ښیگټه (فائده) وررسوی او الله تمالیٰ ته ئی مقرب ګرځوی او هر یوه ته چی دوی وغواړی بدی او تکلیف رسوی یا ئی ګمراه کوی. ښائی د دغو

مفروضه وو اختیاراتو په بناء به ئی دوی د الله تعالیٰ اولاد یا خسر گرخولی وی، نو دلته ئی د دغی مسئلی جواب ورکړی دی چی نه ستاسی او نه د دوی په لاس کښی هم مستقل اختیار شته. 
تاسی او هغه شیاطین چی تاسو ئی عبادت کوئ. که گرد (تول) سره یو ځای شیځ د دغی خبری 
قوت او قدرت نه لرئ چی بی د الله تعالیٰ له مشیته یو متنفس هم په جبر او اکراه سره گمراه 
کړی شیځ گمراه خو همغه خوک کیږی چی الله تعالیٰ دی د ده د بد استعداد په بناء دوزخی 
لیکلی وی او د خپلی بدکاری په سبب خپل ځان دوزخ ته ورسوی. (بیا وویل جبریل علیه السلام 
حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته).

#### وَمَامِتَّا إِلَّالَهُ مَقَامُرُمَّعُلُومٌ ﴿

او نشته له مونږ ځني هيڅوک مګر چي مقرر دی ورته يو مقام ځای معلوم.

تفسیو: الله تعالیٰ دغه کلام د پرښتو له ژبی او د دوی له جانبه فرمایلی دی لکه چی په ډیرو ځایونو کښی د انسانانو له جانبه دعاوی فرمائی. یعنی د هری لوئی پرښتی دپاره یو حد مقرر دی چی دا له هغه حده نشی وړاندی کیدی، دا ئی څکه وفرمایل چی کافران وائی چی پرښتی د الله تعالیٰ لوڼه دی چی د پیریانو له ښځو څخه پیدا شوی دی. حال دا چی پیریانو ته د دوی حال په ښه شان سره معلوم دی. او پرښتی داسی وائی چی مونډ د دغی خبری له سره طاقت او توان نه لرو چی د الله تعالیٰ له احکامو د یوی ذری په اندازه هم تجاوز او تخلف وکړی شو.

#### وَّ إِثَالَنَحُنُ الصَّا قُورُنَ ﴿

او بیشکه مونږ خامخا مونږ صف تړونکی یو (په وخت د طاعت کښی).

تفسیر: یعنی په خپلو حدودو کښی هر څوک د الله تعالیٰ عبادت او د ده د احکامو د منلو دپاره تیار ولاړ دی. او له سره هیڅ یو د دی خبری طاقت او توان نه لری چی له هغه څخه د یوه ویښته په اندازه هم وړاندی وروسته وښوئیږی.

#### وَإِنَّالْنَحُنَّ الْمُسَيِّحُونَ @

او بیشکه موند خامخا موند تسبیح ویونکی یو.

تفسیر: یعنی تر دی ځای پوری د پرښتو کلام ختم شو ـ وروسته له دی نه د مکی معظمی د

ومالي(٢٣) والقَّسَفَّت (٣٧)

خلقو حال بيان فرمائي.

# ڡؘڵؽؙڰٲڎؚٚٳڵؽؘڠٛۅؙڵۉؽ۞ؙڷٷٙڷؾٞۘۼؚٮؙۮٮؘٵۮؚڬ۫ٵؚۺٙٵڷڒٷٙڸؽ۞ٚ ڵڵؙٮٞٵۼڹٵۮڵؿٳڵٷٛڵڝؚؽؿ۞۠ڡٞڰڡؘۯؙٷڔڽ؋ۺٙۅؙڡٚؽۅ۫ڡٚؽۼڵٮٛۅٛؽ۞

او بیشکه چی وو (دغه کفار) خامخا ویل به ئی داسی چی که چیری بیشکه وی له مونږ څخه ذکر (کوم کتاب) له پخوانیو (کتابونو) څخه نو خامخا وو به مونږ بندګان د الله مخلصان (بیا چی ورته راغی دغه قرآن) پس کافران شول په دغه (کتاب) پس ژر ده چه پوه به شی دوی (په عاقبت د دی کفر خپل).

تفسیو: د عربستان خلقو څه مهال (وخت) چی د انبیاوو نومونه او قصی اوریدلی او د دوی له علم څخه بی خبران وو نو پخپلو منځ کښی به ئی سره داسی ویل «که موند ته د دغو پخوانیو علم حاصل وی یا پر موند باندی هم کوم آسمانی کتاب یا د پند او نصیحت خبری نازلیدی نو موند به هنو په ډیر به شان سره عمل کوه او خپل حسن الاعمال به مو نورو ته هم بدوول او په معرفت او عبادت کښی به مو در دغی اندازی پوری ترقی او پرمخ تک کوه چی د الله تمالیٰ په مخصوصو او منتخبو بندگانو کښی به شاملیدو » اوس چی د دوی په منځ کښی نبی الله صلی الله علیه وسلم مبعوث شوی دی دوی له خپلو هغو خبرو څخه اوښتی دی او هغه خپل قول او اقرار ئی هیر کړی دی نو د دغه انحراف او انکار څخه کومه نتیجه او انجام چی دوی ته پیښیدونکی دی

# وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ تَهُوْ لَهُ وَالْمَنْصُورُونَ ﴿ وَلَقَدُ مُنَاكُ مُنَاكُ وَرُونَ ﴾ وَإِنَّ جُنُدَ نَالَهُ مُمُ الْعَلِبُونَ ٩

او خامخا په تحقیق پخوا لا صادر شوی دی حکم زمونږ دپاره د بندګانو زمونږ مرسلینو. چی بیشکه دوی هم له دوی سره مدد کړی شوی دی. او بیشکه لښکری زمونږ خامخا هم دوی بریالیانی (کامیاب) دی (په کفارو).

تفسیو: یعنی دغه خبره د الله تعالیٰ په علم کښی مقرره شوی ده چی د منکرینو په مقابل کښی

پاک الله له خپلو انبیاوو سره مدد او معاونت کوی او بالاخر د الله تعالیٰ لبنکر غالب او بریالی (کامیاب) کیږی اگر که ضمناً حالات په هر ډول (طریقه) او هر وضعیت سره واوړی او لوتونه وخوری مگر فتحه ـ بری او کامیابی هرومرو (خامخا) د مخلصو بندګانو دپاره ده او دغه نصرت هم د حجت او برهان په اعتبار او هم د ظاهری تسلط او غلبی په معیار وی مکر په دغه شرط چی دغه «جند» فی الواقم «جند الله» وی.

# ؙڡؘڗۘڵؙۼڹ۫ۿڂ۫ڂؾؖڿؽڽؚ<sup>۞</sup>ۊؘٳڣؚۯؙۿؙؠؙۺۏۛؽؽڣؚڔۯڽ

پس مخ وګرځوه ته (ای محمده!) له دوی نه تر یوه وقته پوری. او ګوره ته دوی ته پس ژر ده چی وبه وینی دوی (عاقبت خپل).

تفسیر: یمنی اوس خو ورځی نور هم دوی ته څه مه وائی! او په صبر او استفامت سره د دوی حال ته وګورئ دوی به هرومرو (خامخا) خپل انجام وګوری لکه چی وئی هم لید. کله چی وویل منکرانو تمسخراً چی کله به وی نزول د عذاب ؟ نو نازل شو

# ٱڣِيعَذَابِنَايَتُتَعْجِانُونَ@فَإِذَانَزَلَ بِسَاحَتِهِمُ فَسَأَءَصَبَاحُ الْمُنْذَرِينِ

آیا پس (په راتلو) د عذاب زمونږ تلوار کوی دوی. پس کله چی نازل شی (عذاب) په میدان (غولی) د دوی پس بد به وی صبا د ویرولیو شویو.

تفسیر: شاید ﴿ فَتُوَقِیْقُتُ ﴾ د آوریدلو په اثر به دوی داسی وی چی اوس نو ژر شه زمونید عاقبت خاتمه او انجام مونید ته اونیده! نو د هغه جواب ئی داسی ورکر چی پر خپل ځان باندی د آفت د ژر غوښتلو دغه شورماشور چی تاسی نښلولی دی کله چی وخت ئی راشی هغه به ډیر بد وخت وی . د الله تعالیٰ عذاب داسی درځی لکه چی کوم دښمن سری ته په پتونی کښی د شپی پت ناست وی او کهیځ (سحر) د وقته یو ځلی په میدان کښی ځان ورښکاره کړی او پر خپل غلیم په ډانګریپلی (ښکاره) داړه واچوی. د الله تعالیٰ د عذاب د نزول په وخت کښی به د هغو خلقو حشر هم داسی کیږی چی دوی پخوا له دی نه ویرولی شوی دی او له آخری خاتمی څخه په ښه ډول (طریقه) پوه او مطلع کړی شوی دی لکه چی د مکی معظمی په فتح او په نورو ځایونو کښی هم داسی وشو . اوس بیا الله جل شانه واعظم برهانه لپاره د تسلی د خپل رسول صلی الله علیه وسلم مکرراً مؤکداً داسی امر فرمائی

#### ۅؘؾۜۅؙڷۼۘؠٛؗٛؠؙٛػڷٚؿڿؠؙڹۣٷۜٳؘٲڣؚۯڣؘٮۅٛڡؘؽڣؠۯۅؙڹ

ومالي(٢٣) والضَّلْت(٣٧)

او مخ وګرځوه (ای محمده!) له دوی څخه تر یوی نیټی پوری. او ګوره (دوی ته) پس ژر ده چه وبه وینی دوی (احوال خپل).

تفسیو: ښائی چی ړومېنی وعده د دنیوی عناب وه \_ او دغه به د اخروی عناب وی. یعنی تاسی ورته ګورئ چی وروسته له دی نه دغه کغار په آخرت کښی څه څه عنابونه مومی.

## سُبُطٰنَ رَبِّكِ رَبِّ الْعِرَّةِ عَمَّايَضِمُغُوْنَ ﴿ وَسَـَاوُعَلَى الْمُؤْمِلَ الْمُوْسَلِيْنَ ﴿ وَالْحَمَدُ وَلِيهِ رَبِ الْعَلِيدِينَ ﴿

پاکی ده رب ستا لره (له هره عیبه او نقصانه) چی رب د عزت (قوت غلبی دی او پاک دی) له هر هغه څیزه چی (مشرکان ورته) نسبت کوی او سلام دی پر (ټولو) مرسلینو استاځیو. او ټوله ثناء صفت خاص الله لره دی چی رب پالونکی د ټولو عالمیانو دی.

تفسیر: د سورت په خاتمه کښی ئی د گردو (ټولو) اصولی مضامینو خلاصه بیان کړه \_ یمنی د الله تعالیٰ ذات له ټولو عیوبو او نقائصو څخه پاک او منزه دی، په کردو (ټولو) کمالیه وو صفاتو او محاسنو موصوف او کردی (ټولی) بیکنی (خوبئ) د ده په پاک ذات کښی مجتمعی دی \_ پر کردو (ټولو) انبیاوو او رسولانو د ده له طرفه سلام راغی چی د دوی د عظمت او عصمت او سالمیت او منصوریت دلیل دی.

تغبیه: له احادیثو محخه، وروسته د لمانځه او د مجلس پر ختم کښی د دغو آیاتونو د لوستلو فضیلت ثابت شوی دی نو محکه مونډ هم د هم دغه سورت د تفاسیرو خاتمه پر هم دغی عقیدی تینګه کړه! محو مو پاک الله پر هم دغه عقیده باندی تینګ ولری!

﴿ سُبُخَنَ رَبِّكِ رَبِّ الْوَزَّةِ عَمَّا يَصِمُونَ وَسَـ الْوَثَّلِ الْمُرْسَلِينَ وَالْحَمَدُ اللَّهِ رَبِّ الْعَلِيدِينَ ﴾

(تمت سورة الصافات بفضل الله تعالى ومنه)

ومالي(٢٣)

(سورة ص مكية وهى ثمان وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها(٣٨) تسلسلهاحسب النزول ايضا (٣٨) )

نزلت بعد سورة القمر

د «صّ» سورت مکی دی (۸۸) آیته (ه) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۸) او په نزول کښی هم (۳۸) سورت دی

وروسته د «القمر» له سورت څخه نازل شوی دی

#### مِنْ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## صَ وَالْقُمُّ النِ ذِي الدِّكْرِ فَبلِ النَّذِينَ كَفَرُوْ إِنْ عَرَّةٍ وَقَشِفَاتٍ ۞

قسم دی په قرآن چی څښتن (خاوند) د پند ذکر بیان، شرف، شهرت، عظمت دی (داسی نه دی چی کفار د معبودانو په نسبت وائی). بلکه هغه کسان چی کافران شوی دی په کبر، سرکشی کښی دی (له قبوله د حق) او په مخالفت کښی دی (له مسلمانی سره).

تفسیر: یعنی دغه عظیم الشان، عالی مرتبت قرآن چی په ډیرو عمده وو نصائحو سره ډک او په نهایت مؤثر طرز خلقو ته د هدایت او معرفت خبری بیوونکی او پوهونکی دی په جگ (وچت) غږ سره شهادت ورکوی هغه خلق چی له قرآنی صداقت او د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له رسالت څخه منکر دی د هغه سبب داسی نه دی چی د قرآن په تعلیم یا تفهیم کښی څه نقص یا قصور شته یا رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د ده په تبلیخ او تبین کښی معاذ الله مقصر دی بلکه د دغه انکار او انحراف اصل سبب دا دی چه دغه مخلوق دروغ پری تری، چتی (بیکاره) لوئی، تکبر، غرور، نخوت، معاندت، مخالفت، جهالت او حماقت کوی او د شقاق او نفاق د جذباتو په جال کښی نمبتی دی که چیری دوی لږ څه له دغه دلال څخه ووځی نو د حق او صداقت ډیر صاف او باک سرک د دوی په نظر ورځی.

## كَوْ اَهْلَكُنَامِنَ قَبُاهِمْ مِّنْ قَرُنٍ فَنَادَوُا وَّلَاتَ حِيْنَ مَنَامِ<sup>©</sup>

(نه ګوری منکران چی) څومره ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دی څخه له اهل د زمانی پس ناری به ئی وهلی (عند نزول العذاب) حال دا چی نه به وو

ومالي(٢٣) صل (٣٨)

#### هغه وخت د خلاصيدلو (او د تښتيدلو).

تفسیر: یعنی دوی ته دی معلوم وی چی د هم دغه غرور او تکبر په سبب او د انبیاؤ د الله د مقابلی او مجادلی په علت پخوا له دی نه ډیر اقوام او ملل سره تباه او برباد شوی دی، هغه خلق هم تر ډیرو مودو پوری د الله تعالیٰ له انبیاو سره جنګیدلی وو، بیا غه وخت چی پر هغوی هغه بد ساعت راغی او د الله تعالیٰ عذاب دوی له مخلورو خواوو مخخه چار چاپیر ونیول نو سخت وویریدل او شورماشور او غلغله ئی ونښلوله، مګر د هغه وخت د آنی او فوری غلبلی او کریکی مخخه هیڅ یوه نتیجه نه مرتبه کیده ځکه چی د خلاصی او نجات موقع تیره شوی وه او وخت او فرصت نه وو پاتی چی د دوی د دغو شور او بکاوو او فریادونو په طرف غوړ کیمودی شوی. ( «لات» د «لیس» په معنی ده چی «ت» تاکیداً پری زائده شوی ده او له «حین» سره مختص دی چی تری اسم یا خبر عموماً محذوفیږی «مناص» د واوی اجوف مصدر دی).

## وَعَجِبُواً أَنْ جَاءَهُمُ مُنْذِنِ تَقِنْهُمُ وَقَالَ الْكَفِي وَنَ لَمَنَ الْعِرْ كَنَّ البُّنَّ

او تعجب کوی (کفار) له دی نه چی راغلی دی دوی ته (نبی) ویروونکی له دوی نه او وائی دا کافران چی دغه (ویروونکی نبی) ساحر کوډګر دی دروغجن.

تفسیو: یعنی که له آسمانه کومه پرښتنه راتلی خو بیا هم یوه خبره وه . زمونی له منځه یو سړی راپورته شوی او زمونیو په ویرولو او ژیولو ئی شروع کړی ده او داسی وائی چی زه د آسمان والا الله له جانبه راغلی یم . دغه یوه ډیره عجیبه خبره ده اوس ماسوا الله دی نه بل څه وویل شی چی یوه کوډګر (ساحر) یوه د دروغو ننداره جوړه کړی ده ، او د کوډو په زور دغه ننداری او کرشمی راښیی او ورته معجزه وائی او څو د افسانی خبری ئی هم راتولی کړی دی او د هغو په نسبت داسی دعوی کوی چی دغه د الله تعالیٰ رالیولی شوی علوم دی او زه ئی رسول یم.

## ٱجَعَلَ ٱلْالِهَةَ الِمُّاوَّاحِمَّا ۚ أَنَّ مِنَا اَشَىٰ عُجَابٌ ﴿ وَانْطَلَقَ الْمَكَامِنُهُمُ آنِ امْشُوْاوَاصْبِرُواعَلَ الْهَتِكُوْ

آیا ده ګرځولی دی دغه (۳۳۰) معبودان الله یو ؟ بیشکه دغه (ګرځول. د ډیرو معبودانو یوه ته چی تاسی نور معبودان پریږدئ او د یو الله عبادت کوئ) خامخا یو څیز ډیر عجیب دی (چی مثل نه لری) او لاړل په تلوار سره مشران له دوی نه (له مجلسه چی سره ویونکی وو یو بل ته) چی ځیځ (پاڅیځ له دی ځایه) او صبر وکړئ (او محکم اوسځ) پر (عبادت د) معبودانو خپلو

تفسيو: يعني دغه بل هم درواخليم! د دومره بيشماره خدايانو دربارونه دي بند وي او يواځي يو الله ئي يريښي دې له دې نه بله لويه د تعجب خبره به څه وي چه د دغومره لوي جهان انتظام یوائحی هم دغه یو الله ته وسپارلی شی او د مختلفو شعباتو او اداراتو هغه معبودان چی د هغوی بند کی له ډیرو کلونو راهیسی جریان او ادامه لری له یوی مخی ممنوع ودرولی شی. ګواکی زموند پلرونه او نیکونه بیخی جاهلان او نابوهان وو چی دغومره ډیرو بتانو او معبودانو ته ئی عبادت کاوه. په رواياتو کښي راغلي دی چه د ابوطالب په رنځورئ کښي ابوجهل او د قريشو څو نور غتان ابوطالب ته ورغلل او هغه ته ئي د رسول الله مبارک شکايت يووړ چې دغه ستا وراره زمونږ معبودانو ته بدی ردی خبری کوی او مونږ ته په څو څو ډوله (قسمه) احمقان او ناپوهان وائي تاسو ده ته نصيحت وكړئ! كله چه ابوطالب دغه خبري رسول الله صلى الله عليه وسلم ته وکړی دوی د هغه په جواب کښي وويل «ای زما تره! زه تشه له دوی نه يوه کلمه غواړم چه وروسته له هغه به ګرد (ټول) عربستان د دوی مطیعان او عجمیان به د دوی خدمت ګاران شی او نور ادیان به ورته جزیه وړاندی کړی » دوی خوشال شول او ورته ئی وویل «چې هغه څه شي دی ؟ تاسى خو همغه يوه كلمه ووايئ مونږ ستاسى د لسو كلمو منلو دياره تيار ولاړ يو» رسول الله مبارک وفرمایل چه «نه! هغه خو هم دا یوه د «لا اله الا الله» پاکه کلمه ده!» کله چه هغوی دغه خبره واوریدله ډیر په قهر او غصه شول او تاو کړی له هغه مجلسه پاڅیدل او وی ویل چه مونږ دومره ډير خدايان پريږدو او فقط ستا په خوله يواځي هم دغه يو الله معبود ومنو! ځيځ چه ځو! محمد صلى الله عليه وسلم له خپلو دغو چلونو او فريبونو څخه لاس اخيستونكى نه دى. ده زمونږ د دغو معبودانو به خلاف خپلی بښی لوڅی (بربندی) کړی دی او خامخا د هغوی بر ضد تبلیغات کوی مونږ لره هم ښائی چې د هم ده په شان خپل لستونی یورته او د خپلو معبودانو حمایت او عبادت وکړو نه چې د ده په دغو تبلیغاتو سره د کوم ضعیف الاعتقاد سړی پښه زمونږ د دغی بخوانی آبائی او اجدادی طریقی څخه وښوئیږی او دی بخپل مقصد بریالی (کامیاب) شی د ده د دغی بلیغی سعیی او کوښښ په مقابل کښی مونږ ته هم لازم دی چه ډیر زیات صبر، استقلال او استقامت له خیله ځانه ورښکاره کړو.

#### ٳؾۜۿڶۮٵڷؿؽؙؙؿؙڗؙٳۮ۞

بیشکه دغه شی (توحید) خامخا یو شی دی چه اراده ئی کړی شوی ده (له مونر څخه) ومالی(۲۳)

تفسیو: یعنی محمد صلی الله علیه وسلم چی په داسی زور او شور او عزم او استقلال سره زمونید د معبودانو په خلاف په جهاد لاس پوری کری دی ضرور په دغه کښی د ده څه غرض شته او هغه دا دی چی دی د یوه الله په نامه اخیستلو سره مونیر گرد (تول) خپل ځان ته مطیع او محکوم وگرځوی او خپل ځان ته مطیع او محکوم اچی پخپل دغه مقصد کښی بریالی (کامران) او کامباب شی. ځینی مفسرین د ها الممالکاتی الای مطلب داسی بیانوی بیشکه دا همنه شی دی چه محمد صلی الله علیه وسلم د هغه تینکه اراده کړی ده او په هیغ صورت له هغه څخه لاس اخیستونکی نه دی. یا دی داسی وویل شی چی هم دغه خبره (معلومیوی) کیدونکی ده الله ته هم دغه منظور دی چه په دنیا کښی انقلاب شی، الهنا حتی الامکان په دیر صبر او تحمل سره د خپل قدیمی دین په حفاظت کښی تینګ اوسځ ا یا ممکن دی چه د تحقیر له لاری ئی داسی ویلی وی چه بیشکه د محمد صلی الله علیه وسلم په اراداتو کښی خو ډیر شیان دی لیکن دغه خو کومه ضروری خبره نه ده چی دی پخپلو وسلم په اراداتو کښی خو ډیر شیان دی لیکن دغه خو کومه ضروری خبره نه ده چی دی پخپلو لهم د ده په مقابله کښی تینګ ودریوو او یو پل هم د ده په مقابله کښی تینګ ودریوو او یو پل هم د ده په مقابله کښی تینګ ودریوو او یو پل هم د ده په مقابله کښی تینګ ودریوو او یو پل هم د ده په مقابل کښی بیرته کښینډو.

#### مَاسَبِعْنَابِهٰذَافِ الْبِلَّةِ الْلِخِرَةِ ۚ إِنَّ مِٰذَاۤ الْالْحَتِلَاقُ ۗ

نه دی اوریدلی مونږ دغه (توحید، وحدانیت) په دین وروستنی (عیسوی) کښی نه دی دغه (توحید) مګر له خپله ځانه جوړ کړی شوی دروغ دی.

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «چی خپل د پلرونو او نیکونو دین ته ئی پخوانی دین وایه. یعنی پخوا مو داسی آوریده چی پخوانیو خلقو به هم داسی خبری کولی مگر زموند پلرونو خو داسی نه دی کری او نه ئی دی ویلی» او ممکن دی چه له پخوانی دین څخه عیسائی دین مراد وی لکه چی د اکثرو اسلافو قول دی. یعنی نصرانیان چی له اهل الکتاب څخه دی د هغوی په نسبت هم مونږ داسی نه دی اوریدلی چی گرد (تول) نور خدایان له منځه لری کړی او تش یو الله ئی پری ایښی وی آخر دوی خو هم دری خدایان منی او دوی هم دغه رسول، د رسول په حیثیت نه منی او وائی که د ده د دغو ویناوو کوم اصل په نورو کتابونو کښی وی مونږ به هم هغه ضرور منلی وی معلومیږی چی دغه خبری گردی (تولی) له خپل څان څخه جوړی کړی شوی دی (العیاذ بالله)

### ءُ اُنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُمُونَ مَيْنِنَا ۚ

آیا نازل شوی دی پر دغه (محمد) دغه ذکر قرآن له منځ زمونږ (غټانو)،

تفسیر: یعنی بالفرض دغه قرآن هم موند په نامنلی زړه د الله تعالیٰ کلام منو، او د دغی موضوع په نسبت زیاتی خبری نه کوو چی ولی له آسمانه کومه پرښته د نبی په حیثیت را ونه لیپرله شوه ؟ مګر دغه ډیر د تردد او انکار ځای دی چه زمونږ د تولو له منځه غرنګه محمد صلی الله علیه وسلم په نبوت سره منتخب شو ؟ آیا په توله دنیا کښی پرته (علاوه) له محمد صلی الله علیه وسلم بل د دی کار دپاره وړ (قابل) او لایق نه وو ؟ او هم دغه لوی کار فقط هم دغه ته پاتی وو؟ او بل کوم مشر، غټ، ستر، مالماره جایداد لرونکی او بااعتبار سړی په دنیا کښی نه مونده کیده چی خپل دغه کلام او د نبوت مهام ئی د ده په لاس کښی ورکړی وی ؟.

## بلُهُمُ فِي شَاكِ مِنْ ذِكْرِئُ بَالْ لَكَا يَثُونُ وَوَاعَدَابِ

بلکه دوی په شک کښی دی له ذکره قرآنه پنده زما (بل څه منشأ نه لری)، بلکه نه دی څکلی دوی عذاب زما (که نه شک به نمی ورک شوی وی).

تفسیر: دغه د الله تعالیٰ له طرفه د دوی د دغی چتی (بیکاره) وینا او نامعقولی خبری جواب شو، بعنی د دوی دغه خرافات او واهیات هیخ اصل او حقیقت نه لری خبره فقط هم دغومره ده چی اوس دوی ته زمونید د خبرو په نسبت مجه شک او اندیښنه ورپیدا شوی ده او دوی پر دغه خبره یقین او باور نه لری چی هغه خوف خاک مستقبل چی دوی ته نی خبر او اطلاع ورکوله کیږی هرومرو (خامخا) واقع کیدونکی هم دی محکه چی دوی تر اوسه پوری د الله تعالیٰ د ویشتلو خوند نه دی محکلی، محم مهال (وخت) چی دوی د الله تعالیٰ د ویشتلو خوند او مزه وشمکی نو دغه کرد (تول) شکوک او شبهات به نی لری کیږی.

## آمُوِيْنَدَهُمُوخَزَآيِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيْزِالْوَهَابِ ۗ آمُرْلَهُمُ مُّلُكُ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ فَلْيُزَتَّعُواْ فِ الْاَسْبَابِ ۞

آیا په نزد د دوی دی خزانی د رحمت د رب ستا چی ډیر غالب قوی ښه بښونکی دی ؟. آیا دوی لره دی سلطنت د آسمانونو او ځمکی او د هغو ګردو (ټولو) شیانو چی په منځ د دغو کښی دی ؟ پس ودی خیژی (دوی آسمان ته) په اسبابو (رسوونکیو) سره.

تفسیر: یعنی د رحمت خزائن او د آسمانونو او د ځمکی حکومت ګرد (تول) د الله تعالیٰ د

ومالی(۲۳) صل (۳۸)

قدرت په لاس كښى دى الله ډير زېردست او لوى بخشش والا دى پر هر چا چى د هر انعام اراده وكړى هيڅوك د هغه مانع نشى گرځيدى او نه پرى څه تنقيد او اعتراض كولى شى. كه الله تمالىٰ پخپل حكمت او علم سره كوم بشر ته د نبوت او رسالت په منصب سره افتخار وبښى نو تاسى د هغه په نسبت څه مداخله كولى شئ ؟ چى پر دغه دى ولى داسى مهربانى قرمايلى ده ؟ او پر مونږ دى ولى نه ده فرمايلى ؟ آيا د رحمت د خزائنو او د آسمانونو او د ځمكى د سلطنت اختيار داره او واكناره هم دا تاسى يئ ؟ چى داسى چتى (بيكاره) او لغو اعتراضات كوئ ؟ كه يځ نو خپل گرد (تول) وسائل، اسباب مو په كار واچوئ او په آسمان پورى خپلى رسى وتړى، او بير علوياتو هم قبضه وكړئ! او سم له خپلى مرضى او منشأ سره د آسمانونو او ځمكو په تدبير او انتظام كښى كه مو له لاسه پوره وى كوتى ووهئ! او كه دغه مو له واكه نه وى پوره نو د آسمانونو او د ځمكى د حكومت او د رحمت د خزائنو د مالكيت دعوى بيخى چتى (بيكاره) او غلطه ده او په سر د هغه د الوهيت په كارونو او انتظاماتو كښى مداخله پرته چتى (بيكاره) له بيحيائى او جنون به بل څه شى وى ؟.

## جُنْدُ مَّاهُمَالِكَ مَهُزُومٌ مِّنَ الْرَحْزَابِ®

دوی خو یو لښکر ګوتی دی په دغه ځای کښی چی ماتی ورکړی شوی له هغو ډیرو لښکرو څخه دی.

تفسیر: یعنی هیخ نشته! د آسمانونو او د ځمکی له حکومت او د رحمت د خزائنو له مالکیت سره دغه خواران څه اړه او تعلق لری ؟ دوی خو د څو ماتو او هزیمت خوړلیو انسانانو یوه ډله او جمعیت دی چی د پخوانیو سپیرو او تباه شویو اقوامو په شان لا له اوسه تباه او برباد په نظر راځی. لکه چی دغه منظره د خلقو له نظره د «بدر» له غزوی څخه د مکی معظمی تر فتحی پوری تیره شوه. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی پخوانی اقوام تباه شول که دوی هم پر خپل طغیان او عصیان کیدی هم داسی مداومت و کړی نو هغوی په شان دوی هم تباه او فناه کیږی» گواکی د دغه آیت ربط ئی له پخوانی آیت سره و بود والله اعلم.

## ۘػڽٚۜؠٮؘٛڡؘڹۘڵۿؙڂؙۊؘۅ۫ڡٛۯٮؗۏڿٟۊۜٵۮ۠ڰۏؚۯٷۯڽۮۅٲڵۄؿٵۅٚٛ

تکذیب کړی وو پخوا له دوی نه قوم د نوح او (قوم د) عاد او (قوم د) فرعون چی خاوند د میخونو وو.

تفسير: يعني زور او قوت او لاؤ لښكر والا چې په دنيا كښي ئې د خپل سلطنت ميخونه په

ومالی(۲۳) ص
(۳۸)

ځمکه کښی تک وهلمی ؤ. او ځینی وائی هغه څوک چی سړی به ئی په میخونو سره واژه نو د دغه لامله (له وجی) د هغه نوم هم داسی ﴿ وَالْفَالِهِ ﴾ میخ والا مشتهر شو. والله اعلم.

## ۅؘؿؙٷڎٛۯۊۜۅؙۿؙڒ۬ۏۅڵٟۊۜٲڞؙڮڷؽڲڎٝٲۉڵڵڬٲڵۮؘٷٚٳڮ<sup>®</sup>ٳؽؙ ػؙڷ۠ٳڒڒػۮۜڹٳڶٷؙۺؙڶۏؘڂۜڨٞڃڠٙٳڽڞٛٛ۫

او (قوم د) ثمود او قوم د لوط او اهل د ځنګله (چی شعیب ورمبعوث شوی وو)، دغه کسان (همغه) لوئی لوئی ډلی (او لښکری) وی. نه ده (هر یوه د دغو ډلو) مګر نسبت د دروغو ئی کړی ؤ رسولانو د (الله) ته پس ثابت شوعذاب زما (دوی ته).

تفسیو: یعنی دغو تولو لویو زورورو او طاقتورو افواجو هم څه وخت چی د الله تعالیٰ رسولان دروغجن وشمیرل د الله تعالیٰ له سزا او عذاب څخه ئی نجات ونه موند نو ستاسو حقیقت څه دی ؟.

## وَمَايَنْظُرُ هَو لَاء إلاصَيْحَة واحِدةً مَّالهَامِن فَواقِ

او نه کوی انتظار دغه کسان (کفار د مکی) مگر چغی یوی ته (د اسرافیل) چی نشته هغی ته هیڅ ډیل بیرته کرځیدل.

تفسیر: یعنی د صور (شهیلئ) د غیر منتظر دی چه پوره سزا خو دوی ته په هغه وخت کښی ورکوله کیږی او ممکن دی چی له «صیحه» څخه دلته فقط یوه چغه او انضجار مراد وی.

#### وَقَالُوُارَ بَّنَاعَجِّلُ لِنَاقِطَنَا قَبْلُ يَوْمِ الْحِسَابِ®

او وائی (کفار تمسخراً) ای ربه زمونږ زر راکړه مونږ ته برخه عملنامه زمونږ پخوا له ورځی د حساب.

تفسیو: یعنی هر کله چی دوی د قیامت خبری اوری نو په توکو او مسخرو سره وائی چی زمونږ د هغه وخت برخه اوس راکړه! تر څو مونږ هم دا اوس خپله اعمالنامه وګورو او لاس په لاس له

خپلی سزا څخه فراغت ومومو.

## إصُبِرُعَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرُعَبُدَنَادَاؤَدَذَاالْكَيْدِ التَّهَاكَابُ @

(فرمائی الله) صبر تحمل کوه (ای محمده!) پر هغی خبری چی وائی دوی (تاته) او یاد کړه (قصه) د بنده زمونږ داؤد خاوند د قوت (په عبادت کښی) چی بیشکه دی ډیر رجوع کوونکی ؤ (عبادت د الله ته).

تفسیو: حضرت شاه صاحب فرمائی «په دغه ځای کښی ده ته د داؤد علیه السلام قصه ور په یادوی چی ده هم د «طالوت» د حکومت په عهد کښی ډیر صبر کړی ؤ څو بالاخر حکومت ده ته ورسید او «جالوت او نور» مخالفین ګرد (ټول) سره په جهاد کښی پړه او مغلوب شول چی هم دغه وضعیت او نقشه زمونډ رسول صلی الله علیه وسلم ته هم ورپیښه شوه.

تغبیه: د «ذاالاید» ترجمه حضرت شاه صاحب په «د لاس زور والا» سره کړی ده یعنی د سلطنت قوت یا به ئی دغه لوری ته اشاره وی چه د ده په لاس کښی اوسپنه نرمه کیده. یا به د «لاس قوت» څخه دغه مطلب وی چه ده به د سلطنت مال نه خوړ بلکه د خپل لاس له ګټی څخه ئی ډوډی خوړه او «اواب» یعنی په هره معامله کښی به ده د الله تعالیٰ په طرف توجه او رجوع کوله.

## إِنَّا سَخُونَا الْحِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَّ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ﴿

بیشکه چی مونږ تابع مسخر کړی مو وو غرونه له دغه (داؤد) سره چی تسبیح به نی ورسره ویلی په آخره او په اوله برخه د ورځی کښی.

تفسیو: یعنی صبا او بیګا کله چی حضرت داؤد علیه السلام په تسبیح کښی مشغولیده نو غرونو به هم له ده سره تسبیح ویل. د ده په متعلق څه مضمون د «سبأ» په سورت کښی تیر شوی دی هلته دی ولوست شی.

#### وَالطَّنْيِرَ مَعْشُوْرَةً مُكُلُّ لَكَ ٱوَّابُ<sup>®</sup>

او (بل تابع او مسخر کړی ؤ مونړ) مرغان حال دا چی ټول کړی شوی به ؤ (صفونه صفونه) هر يو (له دوی) به ده ته رجوع کوونکی ؤ (په طاعت سره). ومالی(۲۳) صرّ(۳۸)

ت**فسیر:** یا به ګرد (تول) له ده سره یو ځای کیدل او د الله تعالیٰ په طرف به نی رجوع کوله کما قال بعض المفسرین.

#### وَشَكَ دُنَا مُلَكَهُ

او قوی محکم کړی ؤ مونږ ملک سلطنت د دغه (داؤد).

تفسیو: یعنی پر دنیا باندی د ده د سلطنت رعب او دأب مو کینولی وو او پخپل نصرت او اعانت سره مو ورته د مختلفو اقسامو کثیر التعداد افواج ورکمری ؤ، او د ده قدرت او اقتدار مو یه جه شان سره تینگ کمری و.

## وَاٰتَيُنٰهُ الْعِكْمُةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ<sup>©</sup>

او ور مو كړ ده ته حكمت (نبوت تدبير د ټولو امورو) او فصل الخطاب (د حق او باطل بيان شافي په هر مقصد كښي).

تفسیو: یعنی لوی مدبر او پوه ؤ د هری خبری فیصله به ئی په ډیر بنه صورت سره کوله د وینا په وخت کښی به ئی ډیر فیصله کوونکی تقریر او وینا کوله، په هر حال الله تعالیٰ ده ته نبوت، بنه تدبیر، د فیصلی قوت، او راز راز (قسم قسم) علمی او عملی کمالات ورعطاء فرمائلی ؤ لیکن د ابتلاء او امتحان څخه ده هم نجات ونه موند، چی د هغه قصه اوس بیان فرمائی

## وَهَلُ اَمْكَ نَبُوُّا الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْحُوَابَ فِي إِذْ دَخَلُوًا عَلَى دَاوُدَ فَفَرَع مِنْهُمُ

او آیا راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د جگړه کوونکیو کله چی راوختل (پس له دیواله د) عبادتخانی. کله چی ننوتل (ټول) پر داؤد باندی (او ده ولیدل) پس وویرید (داؤد) له دوی نه (چی دوی ولی راوختل له دیواله ؟ او ولی راننوتل بی له اجازی نه ؟).

تفسیر: یعنی حضرت داؤد علیه السلام دری ورځی ئی سره داسی تقسیم فرمایلی وی چی یوه ورځ د عمومی دربار او فصل الخصوماتو دپاره وه، یوه ورځ له خپل اهل او عیال سره اوسیدل، یوه ورځ به خالص د الله تعالیٰ د عبادت دپاره وه چی په دغه ورځ کښی بیخی په خلوت کښی کیناستل او پیره دارانو ته به ئی امر ور کاوه چی هیچا ته اجازه مه ورکوئ چی ماته راشی.

ومالی(۲۳)

یوه ورځی چی داؤد علیه السلام په عبادت کښی مشغول ؤ یو ناغاپه څو سړی له دیواله راختلی ده ته مخامخ ودریدل، داؤد علیه السلام سره له خپله هغه فوق العاده قوت او شوکت د دغه خلاف التوقع حرکت څخه وویرید او متحیر شو چی دغه انسانان دی که پیریان یا د الله تعالیٰ بل کوم مخلوق ؟ که انسانان دی نو ولی بی وخته راغلی دی ؟ او څرنګه له پیره دارانو څخه تیر شوی ددی ؟ او ولی د دروازی له لاری څخه نه دی راغلی ؟ او له دومره جګ (وچت) دیوال څخه به دوی څرنګه راختلی وی ؟ خدای خبر دی چی دوی په دغه غیر معمولی طریقی سره څنګه دلته راغلی دی ؟ او څه نیت او قصد لری ؟ الغرض یو ناڅاپه ئی د دغی عجیبی او مهیبی واقعی له لیدلو څخه نی افکار او خیالات مشوش او متفرق شول، او په خپل عبادت کښی په همغه خشوع او خضوع چی پخوا مشغول وو نشو مشغو لیدی.

## قَالُوُالاَقَغَفَّ خَصُمٰنِ بَغَى بَعُضُنَاعَلَى بَعُضِ فَاحُكُوْبَيْنَنَا بِالْحُنِّ وَلاَتُشُطِطُ وَاهْدِنَاۤ إِلى سَوَاۤءِالصِّرَاطِ®

وویل دوی مه ویریږه (مونږ دوه ډلی) جګړه کوونکی یو چی ظلم کړی دی ځینو زمونږ پر ځینو نورو پس حکم وکړه په منځ زمونږ کښی په حق سره او لری مه غورځوه (ظلم مه کوه پر مونږ باندی) او برابر کړه مونږ سمی لاری (د انصاف ته).

تفسیو: دغو راتلونکیو ورته وویل چی تاسی مه ویریپی ای او له مونید څخی پخپل زړه کښی څه فکر او اندیښنی ته لاری مه ورکوئ ا مونید دواړه ډلی د خپلی یوی جگړی د فیصله کولو دپاره ستاسی په خدمت کښی درحاضر شوی یو او غواړو چی تاسی د هغی په نسبت یوه منصفانه فیصله وفرمایئ ا کومه بی لاری یا د تال ورکولو خبره دی بائی په کښی نه وی ځکه چی مونی د علل او د انصاف د سمی لاری د معلومولو دپاره راغلی یو بنائی د دوی د دغی خبری له عنوانه حضرت داؤد علیه السلام به لا میهوت او متعجب شوی وی.

## ٳؾۜۿڶؘڵٲڿؿ؆ڬ؋ؾؚٮ۫ۼٷٙؾٮٮؙۼۅؙؽڹؘۼڿڎٞٷڸؽۼۘٛڎٞٷٳڝػڎۨۜ ڡؘؙڡۜٵڶ۩ؙٚؽڶؚؽۿٳۅٛػڒؽ۬ڶۣٳڶؚڟٳۑ<sup>®</sup>

بیشکه چی دا (سړی) ورور زما دی ده لره نهه نوی میږی (ګډی) دی او ما

ومالي(٢٣) ص (٣٨)

لره یوه میږه (ګډه) ده پس وائی دی ماته کفیل وګرځوه ما د دی (یوی میږی (ګډی) او ماته ئی راکړه) او غلبه ئی کړی ده پر ما په خطاب خبرو کښی هم.

تفسیو: یعنی زموند جگره دغه ده چی زما د دغه ورور سره نهه نوی (۱۹) میډی (گدی) دی او له ما سره یواځی یوه میډه (گده) ده، خو دی غواډی چی همغه یوه میډه (گده) هم له ما ځنی په هم دول (طریقه) سره چی وشی واخلی او خپل سل میډی (گدی) پری پوره کړی، او بل مشکل دغه دی چی دغه ورور می همغسی چی په مال او دولت کښی له مانه موړ او لوړ (اوچت) دی په ژبه او خبرو کښی هم له ما څخه لوړ (اوچت) او غوړ دی هر کله چی دی خبری کوی ما مغلوب او پر کوی، او گرد (تول) اوریدونکی د ده په لوری گرځی او خبری کوی. لنده ئی دا چی زما د حق د اخیستلو دیاره په جبر او تیری سره خبری کوی.

## قَالَ لَقَدُ ظُلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْتَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ \*

وویل (داؤد) خامخا په تحقیق چی ظلم کړی دی ده پر تا په غوښتلو د میږی (ګډی) ستا (چی یو ځای نی کړی) له میږو (ګډو) خپلو سره.

تفسیو: حضرت داؤد علیه السلام به د شریعت په قاعده ثبوت او نور شیان طلب کړی وی او په آخر کښی ئی داسی وفرمایل چی «بیشکه که ستا دغه ورور هم داسی کوی خو دغه د ده تیری او ناانصافی ده، او غواړی چی په دغی وسیلی د خپل غریب او خوار ورور مال وخوری» مطلب دا چی موند ئی نه پریږدو چی داسی وکړی.

## وَاتَّكِثِيُرُامِّنَ الْخُلَطَاءِ لِيَبَغَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَّا الَّذِينَ امْنُواوَعِمِلُواالصَّلِحْتِ وَقِلِيُلُّ مَّاهُوْ

او بیشکه چی ډیر له خلطاؤ شریکانو خامخا ظلم (تیری) کوی ځینی د دوی پر ځینو نورو مګر (تیری) نه کوی هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او ډیر زیات لږ دی (داسی کسان په منځ) د دغو شرکاؤ کښی.

تفسیو: یعنی دغه د شریکانو عادت دی چی یو پر بل باندی ظلم او تیری کوی قوی حصه دار

ومالي(٢٣)

غواړی چی ضعیف وخوری او له منځه ئی لری کړی. یواځی د الله تعالیٰ ایمانداره او نیک بندګان له دی نه مستثنیٰ دی چی د هغوی شمیر به دنیا کښی ډیر لږ دی.

#### وَظَنَّ دَاوُدُ ٱلْمَافَتَنَٰهُ فَاسْتَغْفَرَيَّهُ وَخَرَّرَاكِعًا وَٱنَابَ<sup>ﷺ</sup>فَغَفَرُنَالَهُ ذَٰلِكَ \*

او متیقن پوه شو داؤد په دی چی بیشکه هم دا خبره ده چی وازمویه موند دی نو بښنه ئی وغوښته له رب خپل او پرمخی پریوت په دغه حال کښی چی رکوع سجده کوونکی ؤ (الله ته) او بیرته راجع شو (الله ته په توبه سره) پس ومو بښله مونږ ده ته هغه (خطاء د ده)

تفسير: د دغى قصى په اثر داؤد عليه السلام متنبه شو چى دغه زما په حق كښى يوه فتنه او امتحان و به مجرد د دی چه دغه خیال ور بیدا شو له خپلی دغی خطاء څخه ئی معافی وغوښتله او په ډير عجز او نياز ئي سر په سجده کيښود، آخر الله تعاليٰ د هغه خطاء ورمعافه کړه، د داؤد علیه السلام هغه خطاء کومه وه ؟ چې د هغې په نسبت په دغو آیتونو کښې اشاره ده د هغه به نسبت مفسرينو ډيري اوږدي قصي ليکلي دي، مگر حافظ عماد الدين بن کثير رحمة الله عليه د هغوى يه نسبت ليكي «وقد ذكر المفسرون هلهنا قصة اكثرها ماخوذ من الاسرائيليات ولم يثبت فيها عن المعصوم حديث يجب اتباعه» او حافظ ابوحيان رحمة الله عليه او نورو له دغو قصو څخه خپل ځان بيل ساتلي دی، او د دغو آيتونو کوم مجمل چی بیان کړی دی هغه هم له تکلفه څخه نه دی خالي. زمونږ په نزد اصلي خبره خو همغه ده چې د ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنهما څخه منقوله ده يعني داؤد عليه السلام ته دغه ابتلاء د يوه شان اعجاب یه بناء ور دمخه شوه او صورت ئی داسی و چی داؤد علیه السلام د الله تعالیٰ یه دربار کښي عرض وکړ چې ای رب العالمينه! په شپه او ورځ کښي هيڅ يوه ګړی داسې نه ده چی یه هغه کښی د داؤد علیه السلام د خیلخانی کوم یو تن ستا یه عبادت یعنی یه لمانځه، تسبيح، تهليل او تکبير کښي مشغول نه وی دا ئي ځکه وويل چې ده د شپي او د ورځي څليرويشت ساعتونه د خپلې کورني پر ګردو (ټولو) افرادو تقسيم کړی ؤ څو دوی وار په وار د الله تعالیٰ یه عبادت کښی مشغول اوسی او هیڅ وخت د ده عبادتخانه د عابدینو څخه تشه نه وی. او ممکن دی چی نور داسی قسم شیان به ئی هم عرض کړی وی او ښائی خپل د ښه انتظام او نورو اعمالو په نسبت ئي هم څه ويلي وي د الله تعاليٰ په دربار کښي د ده دغه وينا نايسنده واقع شوه او ورته داسی ارشاد وشو «ای داؤده! دغه تول شیان زموندِ به توفیق ستا یه برخه شوی دی که زما مدد له تا سره نه وی نو ته یر دغو شیانو قدرت نشی موندلی او سره له زرهاو کوششونو به هغه تر سره نشی رسولی زه یخپل جلال باندی قسم یادوم که تا یوه ورځ ستا نفس ته بریږدم یعنی که خپل مدد له تا څخه لری کړم نو وبه کتلی شی چی تر کومی اندازی بوری

بخپل عبادت کسی مشغول باتی کیدی شی ؟ او خپل دغه انتظام قائم ساتلی شی ؟ داؤد علیه السلام عرض وكړ چې يا ربه! ما يه هغه ورځ خبر كړه نو دى په هغه ورځ كښې په فتنه مبتلا شو اخرج هذا الاثر الحاكم في المستدرك و قال صحيح الاسناد واقره الذهبي في التلخيص دغه روايت داسي څرګندوي (ښکاره کوي) چې د فتني نوعيت سائي صرف هم دغومره قدر وی چی یه هغه وخت کښی چی داؤد علیه السلام یه عبادت کښی مشتغل وی سره له یوره سعی او کوشش ونشی مشتغل کیدی او خپل انتظام قائم ونشی ساتلی لکه چی اوس مو ولوست چې په بې قاعده کې او فوق طريقي سره څو تنه سړی يو ځای يو ناڅايه د ده په عبادتخانی ورننوتل او حضرت داؤد علیه السلام ئی وویراوه او دی ئی د ده له هغه مخصوص شغل څخه منصرف او خپل جانب ته ئي متوجه كړ. سره له ډيرو پيرو او انتظام دوى د داؤد عليه السلام تر څنگه بوری ورسیدل او دوی ته هیچا ممانعت ونه کړ، دلته داؤد علیه السلام ته داسی خيال بيدا شو چي الله تعاليٰ زه د خپلي همغي دعوي له سببه په دغي فتني کښي مبتلا کړي يم. د فتنی د لفظ اطلاق دلته تقریباً داسی وگنی لکه چی به حدیث کښی راغلی دی چی حضرت حسن او حسین رضی اللہ تعالیٰ عنهما یه هلکتوب کسی کمیسونه اغوستلی ؤ او لرځیدونکی او ریږدیدونکی (رپیدونکی) سره راتلل د رسول الله صلی الله علیه وسلم نظر د منبر له پاسه پر دوی ولوید خطبه ئی قطعه کره او هغوی ئی راپورته کړل، او وئی فرمایل «**صدق الله. انما اموالکم واولادکم فتنه**. به ځینو آثارو کښي راغلي دی که څوک د نیکې کولو په وخت واني ای الله! ما داسی کار کړی دی صدقه می ورکړی، لمونځ می ادا کړی، ډوډی می ورکړی نو الله تعالیٰ فرمائی «او ما ستا سره مدد کری او توفیق می در کری دی» او کله چی بنده وائی «ای ربه تا راسره مدد کری او ماته دی توفیق رابیهلی او راباندی احسان دی ایسی دی» نو الله تعالیٰ فرمائی «او تا عمل کړی او اراده دی کړی او تا دغه نیکی ګټلی ده» (د مدارج السالکین (۱) ج ۹۹ صفحه) له دی نه ویوهیږئ چې د حضرت داؤد علیه السلام په شان د یوه جلیل القدر نبي خپل ښه انتظام ورڅرګندول (ښکاره کول) او د ده داسې فرمايل چې «ای ربه په شپه او ورځ کښې هیڅ یوه ګړی داسې نه دی چې په هغه کښې د داؤد د خپلخاني کوم یو تن ستا په عبادت یعنی په لمانځه، تسبیح، تهلیل او تکبیر کښی مشغول نه وی» څرنګه د الله تعالیٰ د خوښی به مورد کښي واقع کیدي شي ؟ لویان په خورا ډیري وړوکي ګناه هم نیولي کیږي نو څکه په یوه ازموینه کښی مبتلا کړی شو څو باخبره او متنبه شی او د خپلی غلطی اصلاح او تدارک وکړی لکه چی تدارک او اصلاح ئی هم وکړ او په ډیر ښه شان سره ئی وکړه . زما په نزد د دی آیت بي تكلفه تقرير هم دغه دي. باقي حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه د هغي مشهوري قصي يه اساس څه شي چې ليکلي دې هغه دې په «موضح القرآن» کښې وکوت شي.

#### وَانَّ لَهُ عِنْدَ نَالَزُلُفِي وَحُسُنَ مَالِبِ®

ومالی(۲۳) ص (۸۳)

او بیشکه ده ته یه نزد زمونږ کښی خامخا مرتبه ده او ښه ځای د ورتلو دی.

تفسیر: یعنی لکه د پخوا په شان زمونډ د دربار له مقربانو څخه دی او په دغی غلطی سره د ده په تقرب او په مرتبه کښی څه فرق او توپیر (تفاوت) نه دی راغلی فقط لږ شانی تنبیه ورکړی شوی ده ځکه چی د مقربینو ډیره وړوکی ګناه لویه ګڼله شی «**حسنات الابرار سیئات** المقربین»

## ڸۘۮۘۘٵۏؙۮؙڒؖٵۻؘۜۘۼڷڹػڿٙۑؽؙڡٞڐٞڧٲڵڒڞۣۏٙٵڂڴؙۄ۫ڹؿڹٵڵۛۛۛؾٳڛ ڽؚٵڷڂۜڡۜۜ*ۅٙڵػٮۜۧؿؠؚڿ*ٳڶۿۅ۬ؽٷؽؙۻؚڵٙػٴ؈ؙڛؚؽڸٳڶڵؾۅ؞ٳؾۜ ٵؿٚۯؿؙؽؘؽۻؚڷؙۊؽۼؽڛؚؽڶۣٵڵڶؿؚڶۿۏؙؙۘؗٶؽٙڶڰؚۺؘڍؚؽڽ۠

ای داؤده بیشکه مونږ گرځولی مو ئی ته خلیفه په ځمکه کښی (چی لوی سلطنت مو درکړی دی) پس حکم وکړه په منځ د خلقو کښی په حق سره او متابعت مه کوه د هوا (د نفس په احکامو کښی) پس ګمراه به کړی (دغه هوا) تا له لاری د الله، بیشکه هغه کسان چی ګمراه کیږی له لاری د الله (بعدم الایمان به) شته دوی ته عذاب سخت

تفسیر: یعنی ای داوده! الله تعالیٰ په ځمکه کښی ته خپل نائب ګرځولی ئی للمذا د هغه پر احکامو عمل او تک وکړه! او د معاملاتو فیصله سم د عدل او انصاف او د الله تعالیٰ له شریعت سره موافق وکړه! څو په هیڅ یوه معامله کښی هم د یوی ذری د نفسانی خواهش ادنیٰ شائبه هم پیدا نشی ځکه چی دغه شی انسان د الله تعالیٰ له لاری څخه بی لاری کوی او څه وخت چی انسان د الله تعالیٰ له لاری شو نو بیا دی د ښی ورځی او د ښه ځای خاوند نه کیوی.

### عِانَنُوْا يَوْمُ الْحِسَابِ اللهِ

په سبب د هیرولو د دوی ورځی د حساب لره.

تفسیر: یعنی عموماً د نفسانی خواهشونو متابعت او پیروی د دی لامله (له وجی) کبیری چی د انسانانو په یاد کښی د حساب او کتاب ورځ نه پاتی کبیری که دغه ورځ ئی تل په یاد پاتی وی چی زه هرومرو (خامخا) یوه ورځ له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی یم او د یوی ذری حساب به هم له ما محخه اخیست کیږی نو انسان به هیڅکله خپل خواهش د الله تعالیٰ پر مرضی نه وړاندی کوی.

تنبیه: ممکن دی چی د ﴿ يَغْوِالْمِينَاكِ ﴾ تعلق د ﴿ لَهُوْمُثَالِبُنْفِينٌ ﴾ سره وی او له «نسوا» سره نه وی یعنی د الله تعالیٰ د احکامو د هیرولو په سبب به د قیامت په ورځ کښی پر دوی باندی سخت عذاب نازلیږی.

## ۅؘڡؘٵڿؘػڨؙٮٚٵٳڛۜٙڡٙٲؙٷٳڷۯۯڞؘۅؘڡٚڵؠؽؗڹۿؙؠٵڹٳڟؚڵاڎۮڸڡؘڟڽؙٵێۮۣؠ۬ڹ ػڡؘۜۯؙۏٲڣٞۅؙؽؙڵؠٚٙؾٙۮؽؙؾؘػڡٞۯؙۏٳڡؚڹٳڶٮۜڎٳڔ۞

او نه دی پیدا کړی مونږ دغه آسمان او ځمکه او هغه ګرد (ټول) مخلوقات چی د دغو دواړو په منځ کښی دی په باطله سره، دغه (پیدا کول د دغو په باطله سره) ګمان د هغو کسانو دی چی کافران شوی دی. پس عذاب هلاک خرابی ده دپاره د هغو کسانو چی کافران شوی دی له اوره (چی سوځی به په کښی).

تفسیو: یعنی چی د هغه محمه نتیجه وروسته له دی نه ظاهره نشی بلکه د دغی دنیا نتیجه آخرت دی لهٰذا انسان ته لازم دی چی د دی دنیا به هستوگنه کسی د خپل آخرت دپاره محمه وگئی او هغه دا دی چی انسان دی د خپل نفسی خواهشونو متابعت پریږدی! او د حق او عدل پر اصولو دی تینگ عامل او قائم وی! او له خالق او مخلوق له دواړو سره دی خپله معامله په ښه ډول (طریقه) سره ولوری. داسی دی نه گنی چی فقط هم دغه دنیوی ژوندون دی چی هغه به په خوړلو، څیلو او چرچو سره په پای (آخر) رسوو او وروسته له هغه حساب، کتاب، ثواب، عقاب هیڅ نشته دغسی خیالات همغه کسان لری چی وروسته له همنه حساب، کتاب، ثواب، عقاب هیڅ نشته دغسی خیالات همغه کسان لری چی وروسته له مرګه پر بل ژوندون اعتقاد نه لری او تری

#### ٱمۡرُجُعَكُ ٱلَّذِينَ الْمُنُوَّاوَعَمُلُواالصَّلِاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْاَرْضُ ٱمۡرُجَعُكُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّاكِ

آیا وبه ګرځوو مونږ هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په شان د فساد کوونکو په ځمکه کښی (بلکه نه ئی ګرځوو) ؟ آیا وبه ګرځوو مونږ پرهیزګاران په شان د بدکارانو ؟ (بلکه نه ئی ګرځوو!).

ومالي(٢٣) صل (٣٨)

تفسیو: یعنی زموند د عدل او حکمت اقتضاء داسی نه ده چی نیک ایماندار بندگان له شریرانو او مفسدانو سره برابر او یو شان کرو یا له ویریدونکیو سره هم همغسی معامله وکرو لکه چی له غاړه غروونکیو او بیخونه شریرانو سره ئی کوو نو ضروری شوه چی کوم وخت د حساب او کتاب، ثواب او عقاب دپاره وناکلی (مقرر) شی. لیکن موند په دنیا کبنی گورو چی خورا ډیر نیک او ایماندار سری په راز راز (قسم قسم) مصائبو، آفاتو او بلیاتو کبیی اخته او مبتلا وی او دیر شریران، بدکاران او بی حیا سری مزی، چرچی، عیش، عشرت کوی نو لامحاله د دی خبری تسلیم لازمیدی چی وروسته له موته یو بل حقیقی ژوندون شته چی په هغه کبنی سم د صادق مخبر له وینا سره د دغی خبری فیصله سم د حکمت او مصلحت د اقتضاء سره کیدی او هلته به د هر صالح او طالح، نیک او بد د اعمالو په نسبت لازمه جزاء سزا صادریدی. نو بیا هی توراله گود الهایکی کها اخبار څخه انکار څرنگه صحیح کیدی شی ؟.

## كِتْبَانَزُلْنُهُ اِلَيْكَ مُلْرَكٌ لِيَكَ بَرُوا لِيْتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأِلْبَابِ®

(دغه قرآن) یو کتاب دی چی نازل کړی مو دی هغه تاته (ای محمده!) برکتناک دی دپاره د دی چی فکر وکړی (کفار) په آیتونو د ده او دپاره د دی چی پند واخلی پری خاوندان د صافو عقلونو.

تفسیو: یعنی کله چی د نیک او بد انجام سره یو شان نشی کیدی نو ضروری و چی کوم هدایت کوونکی کتاب د ربالارباب له خوا نازل شی څو خلق په چی او معقولی او مقبولی طریقی سره د دوی له انجام څخه مطلع او خبردار کړی لکه چی په دغه وخت کچی دغه کتاب نازل شو چی ورته قرآن المبین وائی چی د هغه په الفاظو حرونو، نقوشو، معانیو، مضامینو او نورو هر هر غیزونو کچی خیر او برکت دی، او په دغه غرض نازل کړی شوی دی څو خلق د ده پر آیتونو غور او دقت و کړی، عقلمندان د ده له نصانحو څخه متمتم او منتفع شی، لکه چی د دی آیت نه پخوانی آیت ته و گوری چی په څه صاف فطری او معقولی طریقی سره ئی د «معاد» مسئله حل کړی ده چی ډیر له عقل لرونکی سړی هم که پری غور او فکر و چلوی نو پر

**تنبیه:** بائی له «تدبر» څخه علمیه قوت مراد وی او په «تذکر» سره د عملیه قوت د تکمیل په طرف اشاره وی دغه ګردی (تولی) خبری د حضرت داؤد علیه السلام د تذکری په ذیل کښی راغلی دی وروسته له دی نه بیا د ده د دی قصی تکمیل فرمائی.

#### ووَهَبْنَالِكَاوُدَسُكَيْكُنَّ

ومالی(۲۳) ص (۳۸)

#### او وموباښه داؤد ته سليمان،

تفسيو: يعنى سليمان عليه السلام مو ورته وباښه چې د ده ځوی او د ده په شان نبيي الله او باچا ؤ.

## نِعُمَ الْمَبْنُ الَّنَّهُ اَوَّاكِ ۗ الْمُؤْمِنَ عَلَيْهِ بِالْمُثِيِّ الصَّفِنْتُ الْجِيادُ الْمُفَقَالَ إِنِّ آَجَبَنْتُ حُبَّ الْخَيْرِعَنُ ذِكْرِرَ بِّيُ حَتَّىٰ تَوَارَتُ بِالْحِبَابِ أَضَّرُدُ وُهَا عَلَّ فَطَفِقَ مَسُعًا بَالسُّوْقِ وَ الْكِفْنَاق

چی شه بنده ؤ بیشکه چی دی ډیر رجوع کوونکی دی (الله ته). کله چی وړاندی کړی شو په ده باندی په آخر د ورځی کښی هغه ګړندی خاصه آسونه په دریو پښو ولاړ او د یوی سوی نوکه ئی په ځمکه لګولی نو وویل (سلیمان) بیشکه زه چی یم غوره می کړه مینه د آسونو په ذکر د رب خپل تر هغه یوری چی پټ شو (لمر) په پرده کښی (بیا وویل سلیمان) بیرته راولئ دغه آسونه ماته (نو ورته رائی وستل) پس شروع و کړه (سلیمان) په وهلو د دی آسونو (په توره) پنډیو او غاړو (یعنی پښی او غاړی ئی تری پری کړی او ګرد (ټول) ئی حلال او خیرات کړل).

تفسیو: شیخ الهند رحمة الله علیه د دغه وروستنی آیت ترجمه داسی کری ده «بیا راولئ هغه آسونه ماته پس ولگید سلیمان پر مختلو د پندیو او غایو د دوی» یعنی نهایت اصیل او بنایسته بنکلی، بنه او محرندی تلونکی آسونه چی د جهاد دپاره ساتلی او پاللی شوی ؤ د ده په مخ کښی ویاندی کرل شول، د دغو آسونو په کتلو او معالنه ؤ کښی به مخنه (تاخیر) او ډیل وشو تر دی چی لمر پریووت، بنائی په دغه شغل کښی به د عصر د وخت وظیفه ده نه وی لوستلی نو د دغه په نسبت ئی وویل خیر دی که له یوه جانبه له ذکر الله مخخه ظاهراً بیلتون واقع شو نو له بل جانبه د جهاد له آسونو سره مینه او د هغو معائنه او کتنه هم له هغه ذکر الله سره لازم دی کله چی د جهاد نه راځی که الله تعلیٰ د جهاد او آلات الجهاد تهیه او مهیا کولو ترغیب نه وی راکړی نو مونی به له دغه بائسته بوده (څناور) سره ولی دومره مینه او محبت کاوه ؟ نو د جهاد په دغه جوش او جذبه کښی ئی حکم ورکړ چی دغه آسونه بیرته راولئ لکه چی هغه آسونه بیرته راوستلی شو نو حضرت سلیمان علیه السلام له ډیری مینی او محبته د دغو آسونو د

ومالي(٢٣) صن (٣٨)

ورمیرونو او پندیو په صافولو او خرخره کولو او پاکولو مصرون شو. د دی آیت دغه تقریر عمینو مفسرینو کری دی او د «حب الخبر» له لفظ څخه د دی تائید هم کیږی ګواکی د خیر لفظ د هغه مضمون په طرف اشاره کوی چی رسول کریم صلی الله علیه وسلم په حدیث کښی فرمایلی دی «الخیل معقود فی نواصیها الخیرالی یوم القیامة» لیکن نور علماء د هغه نفسیر زمونږ د پاس ترجمی په شان داسی بیانوی کله چی حضرت سلیمان د آسونو په معاننه او کتبلو کښی مشغول پاتی شو نو د هغه وختی په لمانځه یا وظیفه کښی ذهول پیښ شو او ذهول او نسیان د انبیاؤ په حق کښی محال نه دی نو وئی فرمایل چی و کورئ! د دنیوی مال محبت چی د دی خبری سبب شو چی زه د الله تعالیٰ له یاده غافل شوم تر دی چی د لمر تر پریوتو پوری هم خپله وظیفه می ادا نه کړه . سلمنا چی د دغه مال په محبت کښی هم د عبادت یوه ډډه وه او په هغه کښی هم بالمآل د ذوالجلال یاد وو مگر له خواصو او مقربینو سره دغه فکر او اندیښی هم لکیدلی دی چی د هر عبادت هر وخت چی مقرر دی ښائی په هغه کښی له سره څه تخلف واقع لکیدلی دی چی د هر عبادت هر وخت چی مقرر دی ښائی په هغه کښی له سره څه تخلف واقع نشی او که احبانا په کښی څه توپیر (فرق) واقع شی نو د هغه د غم او اندیښی څخه سخت نشر او ناآرامه کیږی اګر که د معلوریت له جهټه هم وی.

که وی لو کومه خځله

د سالک له باغه وروره ا

سالک ژاړي ډير غمحن وي

زړه ئى چوى له غمه وروره

د خندق په غزوه کښی وګورځ! چی د رسول کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم څو لمنځونه فضا شول سره له دی چی دوی په عین الجهاد کښی مشغول ؤ او د هیځ یو قسم ذنب او ګناه اندیپنه هم پر دوی نه وه لیکن د هغو کفارو له تعرضه او یرغله (حمله) چی دغه واقعه ورېیبه شوی وه د دوی په حتی کښی د «ملاً الله بیوتهم و قبورهم ناراً » او نورو الفاظو سره ښیری وفرمایلی. حضرت سلیمان علیه السلام هم د یوه مؤقت عبادت له فوتیدلو څخه سخت غمجن او متأثر شو، او داسی حکم ئی صادر کر چی هغه آسونه دی بیرته راوستل شی چی د الله تعالیٰ د یادولو د فوت سبب شوی دی کله چی هغه آسونه بیرته راوستل شول نو د الله تعالیٰ د معبت له غلبی او د غیرت له شدته نی په توره سره د هغوی غاړی پری او پنډی ئی غونجی کړی او تول ئی د پاک الله غیرت له شدته نی په توره سره د هغوی غاړی پری او پنډی ئی غونجی کړی او تول ئی د پاک الله سره لری کپنی خیرات او پر فقراو ئی وویشل څو د دغه غفلت سبب له خپل ځانه په دغی وسیلی سره لری کړی چی فی الجمله د دغه ذهول کفاره شی، ممکن چی په سلیمانی شریعت کښی د اسونو قربانی جائزه وه او له ده سره به اسونه او نور بودګان (مخاروی) ډیر زیات وی چی د دغو څو اسونو د قربانی کولو څخه به د جهاد په مقصد کښی هیڅ خلل او نقصان نه واقع کیده ، او د هوانی کولو څخه به د خه هیڅ نه لارمیږی چی ده به هغه ګرد (تول) اسونه

ومالی(۲۳)

وژلی وی او محض هم دغومره به ئی کړی وی چی څو آسونه ئی پخپل لاس سره حلال او سر او پښی به ئی هیسته غورځولی وی والله اعلم. د دی تقریر تائید په یوه «مرفوع حدیث» سره هم کیړی چی «طبرانی» په «حسن اسناد» سره له ابی ابن کعب څخه روایت کړی دی (راجع روح المعانی وغیره).

## وَلَقَدُ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَالْقَيْنَاعَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَمًا نُتُوَّ اَنَابَ®

او خامخا په تحقیق ازمویلی دی مونږ سلیمان او غورځولی مو ؤ پر تخت د ده ده (الله ته).

تفسیر: په صحیح حدیث کښی راغلی دی چی حضرت سلیمان علیه السلام قسم یاد کر چی «زه نشه د خپلو گردو (ټولو) بنځو کره ځم چی په شمیر اویا ـ یا نوی یا سلو ته نؤدی بنځی وی او زما هره یوه بنځه به یو یو هلک وځیږوی چی دغه ټول به د الله تعالیٰ په لاره کښی جهاد وکړی» پرښتی دغه خبره ورالغا کړه چی «ان شاه الله» ووایځ! سره له دی چی ان شاه الله ئی په زړه کښی و مگر په ژبه ئی ان شاه الله ونه فرمایل. د الله تعالیٰ کارونو ته وګورځ چی له هغه مباشرت څخه د د د دومره بنځو کره یو وړوکی هم پیدا نشو یواځی له یوی بنځی څخه یو ناقص مولود د ده د دومره بنځو کره یو وړوکی هم پیدا ناقص مولود د ده پر تخت وغورځوه او ورته نی وویل «درواخله دا ده ستا د قسم نتیجه!» همغه ناقص مولود د ده پر تخت وغورځوه کړی دی د دغه وضمیت د لیدلو څخه سلیمان علیه السلام سره له افسوسه او ندامته د الله تعالیٰ په طرف رجوع وکړه او د ان شاه الله په نه ویلو ئی استغفار وکړ. «هو! مفربینو ته زیات رپرونه په طرف رجوع وکړه او د ان شاه الله په نه ویلو ئی استغفار وکړ. «هو! مفربینو ته زیات رپرونه الله تعالیٰ به همغسی کړی وی چی د ده آرزو او تمنا وه.

تنبیه: اکثرو مفسرینو د دی آیت تفسیر په بل ډول (طریقه) سره کړی دی او پر دغه موقع کښی ډیری بی اساسی قصی د حضرت سلیمان علیه السلام د کوتمی او د پیریانو نقل کړی دی هر مخوک چی د هسی قصو د لوستلو شوق لری هغوی دی همنو تفاسیرو ته رجوع وکړی ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی «وقد رویت هذه القصة مطولة عن جماعة من السلف رضی الله تعالیٰ عنهم وکلها متلقاة من قصص اهل الکتاب والله سبحانه و تعالیٰ اعلم بالصواب»

## قَالَ رَبِّ اغْفِرُ لِي وَهَبُ لِي مُلْكًا لَا يُنْبَغِي لِكَدِيمِّنَ بَعْدِي َ إِنَّكَ أَنْسَالُوهَا بُ®

وویل (سلیمان) ای ربه زما مغفرت بنبنه وکړه ماته او راکړه ماته داسی ملک لوی سلطنت چی نه ښائیږی (او نه وی) بل هیچا لره وروسته له ما (او غیر له ما) څخه، بیشکه هم دا ته (ای زما ربه!) ته ډیر بنبونکی ورکوونکی ئی.

تفسیو: یعنی داسی عظیم الشان سلطنت عنایت وفرمایه چی ماسوا. له ما محمنی د بل هیچا په برخه نه وی او نه بل محوک د هغه اهل ثابت شی یا به ئی دا مطلب وی چی هیڅوک د دی خبری قوت او قدرت ونه لری چی هغه له ما شخه یه زور واخیستی شی.

تنبیه: په احادیثو کښی د هر یوه نبی یوه دعا شته چی د هغه په نسبت الله تعالیٰ د اجابت وعده فرمایلی ده یعنی هغه دعا ضرور قبوله شری ده ښائی د حضرت سلیمان علیه السلام دا دعا همغه دعا وی غرنګه چی حضرت سلیمان علیه السلام نبی او په عین زمان کښی د باچا ځوی و نو د هغه دعا هم په هم داسی وضعیت او کیفیت سره مختصه وه څو ده ته لوی سلطنت ورکړی شی مگر په اعجازی ډول (طریقه) سره کله چی دغه زمانه د زورورو باچایانو او د جبارینو وه نو په دغه حیثیت سره هموافقه او مناسبه وه او خه حیثیت سره هموافقه او مناسبه وه او ظاهر دی چی د انبیاؤ علیهم السلام مقصد د ملکونو له حاصلولو څخه د خپل شوکت او حشمت ظاهر دی چی د انبیاؤ علیهم السلام مقصد د ملکونو له حاصلولو څخه د خپل شوکت او حشمت ددی له عمده و مقاصدو څخه و، او غوښت چی د ځمکی په مخ کښی هغه سماوی قانون په به ډول (طریقه) سره اجرا او تنفیذ ومومی چی دوی د هغه حاملان او ناشران دی لهٰذا نه ښائی چی دغه دعا د نورو دنیادارانو پر دعا قیاس کړه شی. نو دغه پاس دعا د سلیمان قبوله شوه لکه چی داسی فرمائی

# هَنَّعُوْنَالَهُ الِرِيْعَ تَجْوِيُ بِأَمْرِهِ رُنَاءً عَيْثُ اَصَابَ ﴿ وَالشَّاطِينَ لَكُ بَنَاءً وَعَوَاصٍ ﴿

پس مسخر تابع کړ مونږ دغه (سلیمان) ته باد چی چلیده په امر حکم د ده سره نرم نرم هر چیرته چی اراده به وشوه د ده. او (مسخر کړل مونږ ده ته پیریان) شیطانان هر بنا کوونکی (د ښو لوړو (اوچتو) عمارتو) او غوټه وهونکی (په لویو بحارو کښی دپاره د ایستلو د جواهرو)

تفسیو: یعنی پیریانو د حضرت سلیمان علیه السلام په حکم دیر لوی لوی عمارتونه جوړول، او مرغلری او نور قیمتداره شیان به ئی له بحارو او سیندونو څخه په غوته وهلو سره ایستل ، د ومالی(۲۳) ص-(۳۸)

هوا او د پیریانو د تسخیر او تابع گرځولو په نسبت پخوا له دی نه د «سبا» په سورت او په نورو ځایونو کښی لارمه تفصیلات لیکلی شوی دی.

#### وَّا خَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْكِصْفَادِ

او (تابع مو کړ سلیمان ته) نور (سرکش شیطانان) تړلی شوی په ځنځیرونو کښی (لپاره د تادیب او دفع د ضرر).

تفسیر: یعنی ډیر نور پیریان و چی هغوی د سرکشی او تمرد لامله (له وجی) په بندی خانه کښی غورڅولی شوی و (داسی وموفرمایل سلیمان ته).

#### هٰذَاعَطَآوُنَافَامُنُ أَوْ آمْسِكُ بِغَيْرِ حِسَابِ®

دغه (سلطنت او تسخیر) عطاء بسنه زمونږ ده پس احسان کوه (له هر چا سره) یا ئی وساته (له خپل ځان سره) بی له حسابه.

تفسیو: یعنی که چاته عطاء او بهنه ورکړی یا ور نه کړی مختار ئی دومره بیحساب ئی ورکړ، او بیا د حساب او کتاب قبد ئی هم تری لری کړ، حضرت شاه صاحب لیکی «دغه بله مهربانی ده چی دغومره دولت او دنیا ئی ورکړه، او مختار ئی وگرځوه، حساب او کتاب ئی هم ورمعاف کړ، مگر ده به پخپله د خپل لاس له ګتی څخه ډوډی خوړه چی توکری به ئی جوړولی.

#### وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَالُولُفِي وَحُسُنَ مَالِبٍ أَهُ

او بیشکه چی ده ته په نزد زمونږ خامخا قرب دی (په دنیا کښی) او ښه ځای د ورتلو دی (په عقبیٰ کښی).

تفسیر: یعنی سره له سلطنته هغه روحانی تقرب او مرتبه چی زمونیږ په نزد سلیمان علیه السلام ته حاصله ده او په اعلیٰ فردوس کښی له اعلیٰ څخه اعلیٰ ځای چی د ده دپاره تیار دی هغه خو علیٰحده او جلا (جدا) دی.

#### ۅؘڶۮؙڴۯۼؠۛؽٮؘٵٞڷؿ۠ۅۛڹۘٳۮ۫ٮؘڵۮؽڔؾ*ۜ؋ٛ*ٳٙۏۣٚٞڡۺۜؽؚٵۺؽڟڽڹۣڞؙؠٟٷٙۼۮٳۑ۞۠

او یاد کړه (ای محمده!) بنده زمونږ ایوب کله چی غږ ئی وکړ رب خپل ته چی بیشکه زه چی یم مس کړی یم شیطان په ایذاء او تکلیف سره.

تفسير: د عظيم الشان قرآن له تتبع څخه ظاهريږي چې په هغو امورو کښې چې په کوم پلو کښي شر يا ايذا. وی يا کوم صحيح مقصد فوتيږي د هغه نسبت د شيطان په طرف کيږي لکه چى د موسىٰ عليه السلام په قصه كښى راغلى دى﴿ وَمَٱلنَّسْنِيْهُ اللَّهُ لِطُنَّ النَّاكِرُهُ ﴾ د ١٥ جزء الكهف ٩ رکوع ٦٣ آيت زمونږ د دغه مبارک تفسير ځکه چَی علی الاکثر د دغه قسم شيانو قريب سبب یا بعید سبب یه یوه نه یو درجه کښی شیطان وی د هم دغی قاعدی یه موجب حضرت ایوب علیه السلام د خپلی رنځوری یا د تکلیف او رېړ (زحمت) نسبت د شیطان په طرف وکړ ګواکی تواضعاً یا تأدباً ئی دغه ښکاره کړه چې ضرور له ما څنې څه تساهل یا کومه غلطي زما له درجی سره سمه صادره شوی ده چی د هغی په نتیجه کښی دغه آزار راورسید یا د مرض په حالت او شدت کښي به شيطان د وساوسو د القاء او د خرخشو (خطرو) د غورځولو زیار(محنت) او کوشش کړی وی او ده به د هغه په مدافعت کښي تکلیف او تعب احساس کړی

وی نو هغه ئی په «نصب» او «عذاب» سره تعبیر فرمایلی دی والله اعلم.

تنبیه: د حضرت ایوب علیه السلام قصه د «انبیاء» به سورت کسی تیره شوی ده هلته دی وکتله شی مکر واضح دی وی چی د حضرت ایوب علیه السلام د قصی به نسبت کومی افسانی چی قصه ویونکی جوړی کړی دی په هغو کښې ډیره مبالغه شته. داسې مرض چې په عمومي ډول (طریقه) سره د عامو خلقو یه حق کښي د تنفر او استقذار موجب وي د انبياؤ عليهم السلام له وجاهت سرُّه منانى َّده كَمَّا قَالَ الله تعالىٰ ﴿ لَا تَتَكُونُوا كَالْوَيْدَىٰ اذْوَامُوسَى فَبَارَاهُ اللهُ مِثَاقًا لَوْاوَكَانَ عِنْدَاللهِ وَمِيَّمًا ﴾ (د جزء ۲۲ الاحزاب ۹ رکوع ۲۹ آبت) للهٰذَا ښائی هغومره بیان ومنلی شی چی

د نبوت له منصب سره منافى نه وى.

نو د الله تعالیٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه له جانبه جبریل علیه السلام ایوب علیه السلام ته داسی وويل.

## ٲۯؙڬڞٛؠڔۣڿؙڸؚڬۧۿڶٵؗڡؙۼ۫ؾؘڛڷؙٵٜٳۮڎۜۊۺؘۯٳؖػ۪۞ۅؘۅؘۿؠؙٮٙٵڵؖٷٛ ٱۿؙڵؘڎؘۅٞڡؚٛؿ۬ڷۿؙٶ۫؆ؘۼۿؙؠؙۯڂۛؠةؘ مِّتَّاوَذِكْرىلِٱولِيٱلْٱلْبَابِ<sup>®</sup>

ووهه (ځمکه) په پښه خپله (نو وی وهله او اوبه راووتی) دغه ده ځای د غسل یخ او اوبه د نخببلو (نو غسل ئی وکړ اوبه ئی وڅبېلی جوړ شو) او وموبښل دغه (ایوب) ته اهل د ده (په بیرته ژوندی کولو) او په مثل د دوی له هغوی ومالی(۲۳)

سره له جهته د مهربانی له خپله طرفه او دپاره د ذکر پند اخیستلو خاوندانو د صافو عقلونو ته.

تفسیر: کله چی الله تعالیٰ داسی اراده وفرمایله چی ایوب علیه السلام روغ او جوړ وکرځوی نو پری حکم ئی وکر چی خپله پنبه پر ځمکه ووهه. هم دا چی ده خپله پنبه پر ځمکه ووهله د الله تعالیٰ په کامله قدرت له هغه ځایه د یخو اوبو چینه وخوتیده چی ده په هغه کښی غسل وکړ او له هغو اوبو څخه ئی وخپلی او هم دغه د ده د شای سبب شو او د ده د هغی کورنی خلقو په مقابل کښی چی د کوتی تر چت لائدی مړه شوی وو پخپلی مهربانی او فضل سره دوچنده خیلخانه ورعطاء کړه خو عقلمن خلق د دغو واقعاتو له لیدلو څخه په دی ښه وپوهیډی هغه بنده چی په مصائبو کښی مبتلا کیږی ښائی صبر وکړی او الله ته رجوع وکړی څو ئی د ده حفاظت کفایت، او اعانت په ښه شان سره وفرمائی. (وموفرمایه ایوب ته داسی)

#### ۅؘڂؙۮ۫ۥۣؠؽڔؚڮۻۼۛؾ۠ٵؘڡؘؗڞڔؚۘۘڹڗۣ؋ۅؘڵٳۼؖؽٚػٛٵؚۨۛۨؗؗؗڎٵۅػۮڶۿڝٳؠؚؖڗ۠ ڹۼۄڵؿؽڎٳؿۜۮٳۊڮٛ

او ونیسه په لاس خپل جارو (د کنکو۔ ډکو ) پس ووهه په هغه جارو (د کنکو۔ ډکو ) سره (ښځه خپله) او مه حانثوه ځان خپل (په ترک د وهلو کښی) بیشکه مونږ وموند مونږ دغه (ایوب) صبرناک (په سختیو) ښه بنده ؤ دی، بیشکه چی دی ډیر رجوع کوونکی ؤ الله ته.

تفسیو: حضرت ایوب علیه السلام د رنگوری په حالت کښی پر کومی خبری خفه شوی ؤ او قسم کی یاد کړی ؤ کله چی زه روغ شوم نو پر خپله ښځه به سل ګزارونه وکړم حال دا چی دغه بییی (رحیمه) د ابتلا په دغه حالت کښی د ده صادقه خدمتګاره او صمیمه خادمه وه او چندان داسی کوم قصور او بخطا نی هم نه درلوده (لرله) چی د وهلو وړ (قابل) وی نو الله تعالی د ده د قسم د رستیا کولو یوه حبله (چل) وروښوده چی فقط هم ده ته مخصوصه ده او که نن څوک داسی قسم یادوی نو د هغه د پوره کولو لپاره به دغومره یوه خبره کافی نه وی. تنبیه: په هغه حیله (چل) سره چی د کوم شرعی حکم یا د نبی د حکم ابطال په عمل راځی هغه جائز نه دی، لکه د زکون ، اسقاط او نوری حیلی (چلونه) او پلمی (تدبیرونه) چی خلقو له طرفه جوړی او ایستلی شوی دی هو! هره هغه حیله (چلی) چی کوم شرعی حکم نه باطلوی بلکه د کوم مروف کار ذریعه ګرځی د هغو اجازه شته والتفصیل یطلب من مظانه.

## وَاذْكُرُعِبنانَا إِبْرُاهِيهَ وَالسَّعْنَ وَيَعْقُونَ أُولِي الْابْدِي وَالْكَبْمَارِ

او یاد کړه (ای محمده!) بندګان زما ابراهیم او اسحاق او یعقوب خاوندان د لاسونو او د سترګو (کوونکی د صالحه ؤ اعمالو لیدونکی د آیات الله).

تفسیو: یعنی د عمل او معرفت خاوندان چی په خپلو لاسونو او پښو به ئی عبادت او بندګی کوله او په خپلو سترګو سره به ئی د الله تعالیٰ قدرتونه کتل او په هغه سره به ئی خپل یقین او بصیرت زیاتوه.

## إِنَّا آخُكُ صُلْهُمْ بِغَالِصَةٍ ذِكْرَى التَّارِّ

بیشکه مونږ خالص کړی مو دی دوی په خالص خوی سره په ذکر یادولو د کور (د آخرت).

تفسیو: د انبیاؤ امتیاز دا دی چی د دوی په شان بل هیڅوک د الله تعالیٰ او د آخرت یادوونکی نشته. او د هم دغه خصوصیت لامله (له وجی) دوی د الله تعالیٰ په دربار کښی له ګردو (ټولو) ځنی زیات ممتاز مراتب او مدارج حاصلوی.

### ۅؘٳ؆ؙؙؙؙٞٛٛٛؠؙۼڹ۫ۮٮؘٵٛڶؚٙ؈ؘۘٵڶٮؙڞؙڟڣٙؽٙٵڷڬؘؿؙٳ۞ٝۅٲڎؙڴۯٳۺڶۼؽڶ ۘٷٲڵؽڛؘۼۅؘڎٵڷڮڣ۫ڶٷػؙڷ۠ۺۣٙٵۛڵڬڣ۫ؽٳڕ۞

او بیشکه دوی په نزد زمونیر خامخا له غوره کړیو شویو بهترو خلقو (د زمانی خپلی) وو او یاد کړه (ای محمده!) اسلمیل او الیسع او ذوالکفل (خاوند د ضمانت)، او دغه ټول (مذکورین) ؤ له خاوندانو د خیر (په خلقو کښی).

تفسيو: د حضرت اسمعيل عليه السلام او ذوالكفل عليه السلام ذكر پخوا له دى نه تير شوى دى او اليسع عليه السلام ته وائى چى د حضرت الياس عليه السلام خليفه ؤ چى هغه ته هم الله تعالىٰ نبوت ورعطاء كرى ؤ.

#### هانكاذكره

ومالي(٢٣) صرّ(٣٨)

حال دا چی دغه (بیان د انبیاؤ) ذکر پند دی (هر پند اخیستونکی ته یا په دنیا کښی ښه ذکر د دوی دی)،

تفسيو: يعنى دغه مذكور خو د انبياء و وروسته له دى نه د عامو متقيانو انجام واورئ!.

## وَإِنَّ لِلْمُثَقِّقِينَ لَحُسْنَ مَالٍ ۚ جَنْتِ عَدُنِ مُفَتَّحَةً لَّهُمُ الْرَبُوابُ

او بیشکه دپاره د پرهیزگارانو خامخا ښه ځای د ورتلو دی (په آخرت کښی) جنتونه دی د همیشه هستوګنی په دی حال کښی چی تل پرانستلی وی دوی ته دروازی (د جنتونو).

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کله چی جنتیان په جنت کنبی ننوځی نو هر یو جنتی به بی د بل چا د ورښوولو سم برابر خپلی مانی او باغ او تاکلی (مقرر) ځای ته ورځی» او د دی خبری ضرورت به ورته نه وی پاتی چی غږ وکړی یا ناری ووهی یا د وره د پرانستلو په انتظار کښی ودریږی.

## مُتَّكِبِينَ فِيهُا يَكُ عُونَ فِيهَا بِفَاكِهَ وَكَثِيرَةٍ وَتُثَرَابٍ ۞

تکیه وهلی (ناست به وی مؤمنان) په دغو (جناتو) کښی چی غواړی به (دغه جنتیان) په هغو کښی میوی ډیری او څیزونه د) څښلو.

تفسیر: قسماقسم میوی، دانی، خوراک او نور مطلوبه شیان به دوی ته غلمان سم د دوی له غوښتنی سره سم د لاسه ورحاضر وی.

#### وَعِنْدَهُمُ وَفِيرِتُ الطَّرُفِ اتْرَابُ®

او وی به په نزد د دوی ښځی بندونکی د سترګو (میړو (خاوندانو) خپلو ته) همځولی (یخپل منځ کښی یا له میړو (خاوندانو) سره).

تفسیر: یعنی تولی ښځی به پېغلی نوی جونی او په یوه عمر او یوه منګ وی یا په اشکال او شمائل عادات، اطوارو کښی به له خپلو ازواجو سره هم عمر او یو شان وی. نو د الله تعالیٰ له

جانبه پرښته به ورته داسي وائي

## هٰذَامَاتُوْعَدُونَ لِيُومِ الْحِمَاتِ ۖ ﴿ فَإِنَّ هِٰذَا الَّهِ زُقُنَامَالَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴿

دا هغه دی چی وعده به ئی کوله کیده (له تا سره په دنیا کښی دپاره د خوښی) د ورځی د حساب. بیشکه چی دغه خامخا داسی رزق زمونږ دی چی نشته ده لره خلاصیدل.

تفسیر: یعنی غیر منقطع او لاژواله نعمتونه دی چی د هغوی سلسله به له سره هیچیری نه ختمیږی او نه کمیږی.

رزقنا الله منها بفضله وكرمه فانه اكرم الاكرمين وارحم الراحمين.

## هُ ذَا وُإِنَّ لِلطَّغِيْنَ لَتَوَّمَا لِ ﴿ جَهَّنَّ أَيْمُلُونَهَا فَيْمُنَ الْبِهَادُ ﴿ هَٰذَا ۚ فَلْيَذُو فُوهُ حَبِيْدٌ وَ وَغَسَّانٌ ﴾

دغه (حال د مطیعانو وو) او بیشکه دپاره د سرکشانو خامخا بده مرجع ده (دا چی هغه) دوزخ دی چی ننوځی دوی په هغه کښی، پس بده بستره ده (دا دوزخ). دا دی عذاب د کفارو پس ودی ځکی دوی دا ایشیدلی اوبه (چی توتی توتی کیږی کلمی د دوی) او (د دوزخیانو د جراحاتو بدبویه) زوی

تفسیر: یعنی د متقیانو او پرهیزگارانو انجام مو واورید وروسته له دی نه د شریرانو انجام واورئ! او بیشکه لپاره د سرکشانو خامخا بده مرجع دوزخ دی چی ننوځی دوی په هغه کښی پس بده بستره ده دا دوزخ دا دی عذاب پس ودی څکی دوی دا. یعنی درواخله! دغه درحاضره ده د هغه خوند وڅکه!. له «غساق» څخه ځینی وائی چی د دوزخیانو د پرهارو زوی او وینی او نری چتلی مراد دی چی په هغو کښی به د منگورانو (مارانو) او لرمانو او د نورو زهر هم ګه وی. او د ځینو په نزد «غساق» خورا ډیرو یخو او بی نهایته سرو اوبو ته وائی چی د هغو له څکلو څخه له حده زیات تکلیف او اذیت وررسیږی. ګواکی په دغه تقدیر سره دغه د «حمیم» ضد او کامل مقابل دی چی «غساق» سوځول کوی له ډیری یخنی خپلی څخه لکه چی سوځول کوی «حمیم» له ډیر گرمی خپلی نه) والله اعلم.

ومالی(۲۳)

## ۊٙٵۼۯڡۣڹۛۺڮٝڸۿٖٲۯ۫ۅٵجٞٛ۞ۿڶؙٵڡؘٛۅؙۼؙٞٛۺؙڡٞۛؾڿٷۜؠٞۼڬ۠ۏٝٙڵػۘۘؗؗۯڿۘؗڋٳؽؚۿٟۿؖڗ۠ٳٞ؆ؙٛؠٛڝؘٵڵۅ۬ٳ ٵڶٮٵڔ؈ۊؘٵڬۅؙٳڹڶٲٮؙؿؙۊ۫۫۫۫ڒػڡٙۯڿڋٳڮڎؚ۫۫ٲؽؿؙۅٛۊۜ؆ۺٛؿ۠ۅؙڰڶٮٚٵؿؚؠۺؙڝٳڶڡٞؠٵۯ۞

او څه بل (قسم عذاب) له قسمه د هغه تير عذاب راز راز قسمونه. دغه يو فوج دی (د تابعانو) چې ننوتونکې دی په سختي له تاسي سره نه دی وی خوشالي ځای د آرامي دوی ته، بيشکه چې دوی ننوتونکې دی اور ته، والي (دغه تابعان متبوعانو ته) بلکه تاسي چې يځ نه دی وی خوشالي په تاسي (په ځای موندلو د آرامي) تاسي راوړاندي کړی دی دغه (عذاب) مونږ ته پس بد قرار ځای دی (دا دوزخ).

تفسیر: دغه خبری او اتری به دوزخیان په خپلو منځونو کښی سره کړی څه وخت چی پرښتی دغه دوزخیان پرله پسی په شړلو او تیل وهلو سره د دوزخ پر څنډو (غاړو) ودروی ړومبی ډله به د غتانو او سردارانو وی. د دغو تابعانو د غتانو او سردارانو وی. د دغو تابعانو د لیندو په وخت کښی به له لری څخه دغه متبوعان وائی چی «دغه دی یو بل فوج له تاسو سره یو لیندو په توبل و کشولو او راښکودلو سره په دوزخ کښی د غرڅولو ډپاره په زور راوستل کیږی. د الله تعالیٰ قهر او غضب دی وی پر دوی باندی دوی هم دلته د ربر (تکلیف)، زحمت او عناب کاللو (برداشت کولو) دپاره راغلل، الله تعالیٰ دی وکړی چی دوی ته په بل کوم څای کښی کوم ارت مکان ور نه کړ شی» د دغی خبری د آوریدلو په اثر به هغوی د دوی جواب داسی ورکوی «ای کمبختانو! پر تاسی باندی دی د الله تعالیٰ قهر او غضب وی! پاک الله دی تاسو ته هیچیری د هوسائی (راحت) او آرامی ځای در نه کړی!، هم دغه تاسو وئ چی زمونږ د اغواء او اضلال وسائل مو راتیار کړی ؤ، او مونږ ستاسی له لمسونه او غولولو نه په دغه کنده د اغواء او اضلال وسائل مو راتیار کړی ؤ، او مونږ ستاسی له لمسونه او غولولو نه په دغه کنده شو و ۶ هی دی ده مخه دریدلو ځای دی په هر ډول (طریقه) سره چی کیږی هم دلته خپل شو ؟ هر څه چی د منځو د کښی او د ونځوی! او به خپلو منځونو کښی سره وخړی! او به خپلو منځونو کښی سره وخړی! او به خپلو منځونو کښی سره وخړی!

#### قَالُوُارَتَبْنَامَنُ قَتَمَرُلِنَاهُ فَا فَرِدُهُ عَذَابًاضِعُفًا فِي النَّارِ ﴿

وبه وائی (تابعان) ای ربه زمونږ هر چا چی ړومبی تیاره کړی ده مونږ ته دغه لاره (د کفر) یس زیات کړه ورته عذاب دوچنده یه اور کښی. ومالي(٢٣) صل (٣٨)

تفسیر: یعنی په خپل منځ کښی به یو بل ته طعن او لعن وائی او بالاخر الله تعالیٰ ته به داسی عرض کوی چی «ای ربه! هغه کسان چی له خپل شفاوته ئی دغه بلا او مصیبت زموند پر سر راوستلی دی د دوزخ په دوچنده عذاب ئی اخته او مبتلا کړه!» ښائی چی دوی به داسی وګنی چی د دوی د دونخ په ذاب ګاللو (برداشت کولو) په لیدلو سره زمونډ لږ څه زړونه پری یخ شی حال دا چی هلته به د تسلی او اطمینان وسائل او سامان چیری وی ؟ دغه یو بل ته طعن او لعن او کنځلی او سپکی ویل به هم دوی ته یو ځان ته مستقل عذاب وی.

# وَقَالُوُامِالُنَالَانَزِي رِجَالَائْنَانُكُ هُمُومِّنَ الْأَشْرَارِ ﴿ اللَّهِ الْكُفْرَانِ الْأَسْرَارِ ﴿ الْحَدَانُهُمُ الْأَبْمَارُ

وبه وائی (مشرکان د کفارو) څه مانع ده مونږ ته چی نه وینو هغه سړی چی وو مونږ چی شمیرلی مو وو هغوی له اشرارو څخه. آیا نیولی مو وو دوی په مسخرو سره یا که کړی (چپی) شوی دی له هغوی څخه سترګی زمونږ (چی نه ئی وینو په دوزخ کښی)

تفسیر: هلته به دوی و گوری چی گرد (تول) د دوی دوستان، آشنایان، خپلوان او نور تول اعلیٰ او ادنیٰ خلق سره یو گخای په دوزخ کنی خوند او تول کړی شوی دی چی گرد (تول) سره یو گخای په دوزخ کنی وغورځول شی، مکر د هغو مسلمانانو پته او درک به دوی ته نه وی معلوم چی دوی له هغوی سره آشنائی او پیژندگلوی درلوده (لرله) او پری توکی او مسخری به ئی کولی نو په حیرت او افسوس سره به داسی ووائی چی موند څرنگه چتی (بیکاره) او غلط کارونه کول چی له هغوی سره به مو مسخری او توکی کولی حال دا چی دوی د هغو وړ (لاتق) او قابل نه و هم دا ده چی نن هغوی هیڅ د دوزخ په شاؤ خوا او اطرافو کښی نه ښکاری یا خو هغوی هم په هم دغو خلقو کښی دی مکر زموند په سترگو نه ښکاری یا زمونډ له سترگو څخه چیری الوتی دی،

#### إِنَّ ذَٰ لِكَ لَحَقٌّ تَعَاصُمُ الْمُلِ النَّارِشَ

بیشکه دغه (مذکوره قصه د اهل النار) خامخا حقه رستیا ده جګړه کول د دوزخیانو په منځ خپل کښی.

تفسير: يعني په ظاهر سره دغه خبره خلاف القياس ښکاري چې په هغې ويري او خوف او

ومالي(٣٨)

پریشانی کښی به دوی یو له بل سره جگړی او مناقشی کوی او دوی به غرنگه د عذاب په دغی هولناکی منظری کښی بل لوری ته متوجه کیدی شی ؟ مگر په یاد ئی ولره چی هم داسی به کیږی او دغسی پیښه بیخی په یقینی او واقعی ډول (طریقه) پیښیدونکی ده چی په کښی هیڅ د شک او شهی ځای نشته او په حقیقت کښی دغه د هغوی د عذاب تکمیل دی.

# قُلُ إِنَّهَا آنَا مُنْفِرٌ وَقَمَامِنَ الِمِ الْاللهُ الْوَاحِدُ الْعَقَادُ ﴿ رَبُ اللّهُ الْوَاحِدُ الْعَقَادُ ﴿ رَبُ السّمَوْتِ وَالْوَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمُ الْعُوزِيُزُ الْغَفَادُ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چی زه ویروونکی یم (د عالم له عذابه) او نشته هیڅ بل حق معبود بی له الله چی یو ډیر قهر کوونکی دی. رب د آسمانونو او د ځمکی او د هغو تولو شیانو دی چی په منځ د دوی کښی دی (ملکاً خلقاً و عبیداً) ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه بښونکی دی (د خطیاتو).

تفسیو: ووایه ای محمده! منکرانو ته چی زما کار خو هم دغومره دی چی تاسی د هغه راتلونکی خوفناک ساعت له راتگه باخبره او هوسیار کرم او له هغی سختی پیښی او ویروونکی واقعی څخه مو بیخبره پری نه پدم باقی ستاسی معامله او سؤال او جواب له هغه حاکم او قاضی سره چی واقع کیدونکی دی هغه خو همغه احکم الحاکمین واحد الله تعالیٰ دی چی د هغه په مخ کښی هیڅ لوی او وړوکی له سره سا نشی اخستی او هر شی او هر څوک د ده په مقابل کښی عاجز، ناتوانه او ضعیف دی. د آسمانونو او څمکی په منځ کښی هیڅ یو شی داسی نه دی چی د ده تر واک (اختیار) او تصرف لاندی نه وی تر هغه وخته پوری چی د ده اراده وی دغه علویات او سلفیات قائم ساتی او څه وخت چی اراده وفرمائی خراب، ابتر، لاندی باندی او ویجاړوی ئی د دغه عزیز قوی غالب الله تعالیٰ د قدرت لاس څوک نیولی شی ؟ او د ده د زبردستی قبضی څخه هیڅوک نه وتلی و نه تبنیدلی شی ؟ او ورسره د ده د لامحدوده او بی نهایته رحمت او بېنی

#### قُلْ هُوَنَبُوُّ اعْظِيْرُ الْأَنْتُوْعَنْهُ مُعْرِضُونَ @

ووایه (ای محمده!) دوی ته دغه (قرآن یا عذاب) خبره ډیره لویه ده چی تاسی له دی نه مخ ګرځوونکی یځ (او هیڅ غور په کښی نه کوځ). ومالی(۲۳) صن(۳۸)

تفسیو: یعنی قیامت او د هغه سخت اهوال کوم معمولی شی نه دی او ډیر لوی دروند او مهم مصیبت او خورا (ډیره) غټه خبره ده چی زه د هغه خبر او اطلاع تاسی ته درکوم و غټه خبره ده چی زه د هغه خبر او اطلاع تاسی ته درکوم چی زه د هغه خبر او اسوس چی تاسی له هغه مخخه بیخی بیفکره یځ! او پر هر هغه شی چی د تاسی د خیر او سیکنی (فائدی) دپاره ویل کیږی هیځ فکر، غور او دقت نه کوئ بلکه بالعکس له هغه مخنی توکی او مسخری جوړوی او پری پوچندی (تمسخر) او ملندی وهځ، او په استهزاء سره داسی پوښتنی کوئ چی قیامت کله راځی ؟ او د څه لامله (له وجی) په راتک کښی ئی ډیل او معطلی واقع ده ؟ او ولی هم دا اوس نه راځی ؟ خیر قیامت هر وخت چی راځی رادی شی، مگر زمونږ د قیامت برخه دی خو هم دا اوس راکړه شی! و غیر ذلک که ماته وحی شوی نه وی نو د آسمانونو حال به می کله ویلی شو ځکه چی.

#### مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ بِالْمَلِا الْأَفْلَ إِذْ يَغْتَصِمُونَ ﴿إِنْ يَنُونَى إِلَى يَعُونَى ﴿ إِلَيَّ الْأَاتَمَا النّانَذِينُ مِنْ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْ

نشته ما لره هیڅ قدر علم پوه په هغه تولی ډیر پورته لوی (د ملائکو) کله چی سره جګړی ئی کولی (په شان د آدم کښی بی له وحیه). وحی نه کوله کیږی ماته مګر د دی چی بیشکه هم دا خبره ده چی زه ویروونکی یم ښکاره (له عذابه).

تفسیر: ملای الاعلیٰ یعنی پاسنی جرګه د مقربینو ملائکو او د نورو مجلس دی چی د هغو په واسطه د الله و تنابیرو او د کونیه وو تصرفاتو ظهرر راځی. یعنی په ملای الاعلیٰ کښی د عالم د نظام د فناء او بقاء په متعلق کوم تنابیر یا ابحاث او قبل او قال چی کیږی، زه له هغو څخه نه وم خبر چی تاسی ته به می د هغه بیان کړه پر کومی اجزاء باندی چی زه د الله تعالیٰ له طرفه مطلع شوی یم هغه می بیان کړی دی. زه هر څه چی وایم د همغه الله تعالیٰ د وحی، الهام، اعلام له مخی نی وایم، د همغه الله تعالیٰ د وحی، الهام، مستقبل څخه خبردار کړم او د هغه توضیحات په ښکاره ډول (طریقه) سره دوی ته ورکړم پاتی شوه دغه خبره چی قیامت کله راتلونکی دی ؟ نه د انذار دپاره زه دغی خبری ته څه ضرورت لرم او نه د دی خبری اطلاع چاته ورکړی شوی ده. په یوه حدیث کښی راغلی دی چی د څو انبیاؤ علیهم السلام په مجمع کښی د قیامت تذکره د مباحثی موضوع شوه. چی په کښی وویل شول چه د قیامت قیام به کله وی ؟ ګردو (ټولو) سره دغه غوته کړه چی د حضرت ابراهیم علیه السلام څخه دی پومیته وکړه شی خلیل الله وفرمایل چی زه تری نه یم خبر بیا ئی له

ومالي(٢٣) ص (٣٨)

حضرت موسیٰ علیه السلام محخه سؤال و کر هغه هم وفرمایل چی زه هم نه یم خبر. بالاخر گردو (تولو) له حضرت مسیح علیه السلام محخه سؤال وفرمایه مسیح وویل چی د «وجة الساعه» یا د عین القیامت د وقوع وخت علم له سره له ما سره نشته. هو ا الله تعالیٰ له ما سره وعده فرمائلی ده الخ. په یو حدیث کنبی راغلی دی چی حضرت مسیح علیه السلام له حضرت جبریل علیه السلام محفه قیامت د راتک د وخت پرښتنه و کړه، ده په جواب کنبی وویل « ما المسئول عنها باعلم من السائل» یعنی زه له تانه پر دغه موضوع باندی زیات پوه نه به معلوم شو چی په ملأ الاعلیٰ کنبی د قیامت په نسبت هم داسی قسم محه مباحثه او مذاکره کیږی، علاوه پر دی نور ډیر مسائل هم دی چه د هغه په متعلق یو شان مذاکره او قال او قیل جاری دی. لکه چی په یوه حدیث کنبی الله تعالیٰ له دوی محخه پوښتنه کری ده «فیم یختصم الملا الاعلیٰ» او د دوی اجوبه مذکور دی. مگر د ملأ الاعلیٰ له مذاکراتو محخه ماسواء الله تحنی بل هیڅوک نه دی خبر، او نه تری خبریدی شی، هم دغه ذریعه ده چی په هغی سره دوی د اهل النار له تخاصم او جگری شخه مطلع شول. او هغه تخاصم چی د آدم علیه السلام او ابلیس په معامله کنبی وشر چی ذکر ایس راغی هغه هم په هم دغه ذریعه راغرگند (نبکاره) شو.

#### إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْإِكَةِ إِنِّي عَالِقٌ بَشَرًا مِّنْ طِينِ ٥

(یاد کړه) هغه وقت چی وفرمایل رب ستا پرښتو ته چی بیشکه زه پیدا کوونکی یم د یو بشر (آدم) له ختی څخه.

تفسير: حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «دغه هم د پرښتو يوه مباحثه وه چى بيان ئى وفرمايه».

#### فإذاسو ينه ونفغنك فياءمن تأوي

پس کله چی برابر کړ ما (قالب د) هغه (په ښه شکل سره) او پو کړ ما په هغه قالب کښی له روح خپل

تفسیر: یعنی قالب کالبوت ئی په ډیر ښه ډول (طریقه) سره جوړوم بیا په کښی خپل روح پوکم. حضرت شاه صاحب لیکی «روحی ـ خپله سا» ئی څکه وفرمایله چی هغه له اوبو او خاوری محخه نه دی جوړ شوی او د غیب له عالمه راغلی دی. څه مضمون د روح په متعلق د «بنی اسرآئیل» په سورت زمونږ په دغه مبارک تفسیر کښی پخوا لیکلی شوی دی هلته د روح پر اضافت هم څه رڼا (رنړا) غورځولی شوی ده ښائی چی هغه دی ولوست شی!.

## نَقَعُوُالَهُ الْحِدِيْنَ®نَسَجَدَالْمَلَلِكَةُ كُلُهُمُ اَجْمَعُوْنَ ﴿ الْكَ إِبْلِيسَ

پس پریوځئ (تاسی ټول ای پرښتو! تعظیماً ) ده ته سجده کوونکی پس سجده وکړه ملانکو ټولو دوی ګردو (کلهمو) مګر ابلیس (چی هغه ونه کړه سجده)

تفسیر: دغه د آدم علیه السلام قصه په «البقرة» او «الاعراف» او په نررو سورتونو کښی پخوا له دی نه هم تیره شوی ده او د «الاعراف» په تفاسیرو کښی مو مفصل بحث پری کړی دی هلته دی ولوست شی!.

#### اِسْتَكُبْرَوَكَانَ مِنَ الْكِفِرِيْنَ@

او لوئی وکړه او وو دی (په علم د الله کښی) له کافرانو.

تفسيو: حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «دغه ابليس په اصل كښى جن ؤ چى على الاكثر د الله تمالىٰ له احكامو منكران دى ليكن بيا د خپل عبادت له كثرته او د نورو اسبابو په بناء په پرښتو كښى اوسيده».

#### قَالَ يَالِيُشُ مَامَنَعَكَ آنَ تَسْعُبُدَ لِمَاخَلَقَتُ مِيدَثَى اللهِ

وفرمایل (الله) ای ابلیسه محه نحیز منع کړی ئی ته له دی نه چی سجده وکړی (ته) هغه نحیز ته چی بیدا کړی دی ما په دواړو (بلا کیف) یدو خپلو

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی بدن ئی د قدرت په ظاهری لاس او روح ئی د قدرت په غیبی (باطنی) لاس سره جوړ کړ. الله تعالیٰ غیبی شیان پخپل یو شان قدرت سره او ظاهری شیان په بل شان قدرت سره جوړوی او پر دغه انسان باندی ئی خپل دواړه اقسامه قدرت صرف کړی دی» د «المائدة» په (۹) رکوع ۲۴ آیت زمونږ د دغه مقدس تفسیر کښی دی په نزد د الله تعالیٰ په نعوتو او صفاتو کیبی داسلام همه مسلک اقوی او احوط دی.

#### آسُتَكُبْرُتُ آمُرِكُنُتَ مِنَ الْعَالِينَ<sup>®</sup>

#### آیا تکبر دی وکړ یا که ئی ته له لویانو.

تفسیو: آیا په قصد او عمد سره دی خپل ځان لوی وګاڼه یا په واقع کښی ته خپله مرتبه لویه بولی.

## قَالَ اَنَاخَيُرُ مِّنَهُ مُ خَلَقَتْنَىٰ مِنَ نَادٍ وَّخَلَقَتُهُ مِنْ طِيرٍن<sup>®</sup>

وویل (ابلیس په جواب کښی) زه غوره یم له دغه (آدم) څخه پیدا کړی دی یم زه له اوره او پیدا کړی دی دی دغه (آدم) له ختو.

تفسیو: د «الاعراف» په سورت کښی د دی بیان تیر شوی حضرت شاه صاحب لیکی «اور دی گرم پرجوشه او خاوره ده یخه او خاموشه ابلیس اور ښه وګاڼه او پاک الله خاوره غوره او خوښه کړه».

#### قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيْهُۗۗ

وفرمایل (الله) پس ووځه له جنته (یا له ملکی صورته ای ابلیسه!) پس بیشکه ته رتلی شوی ئی.

تفسیر: یعنی شیطان جنت ته د پرښتو د ملاهات دپاره ورتلو اوس له هغه ځایه وویست شو او ورته وویل شول چی ووځه له جنته یا له ملکی صورته پس بیشکه ته رتلی شوی ئی له رحمته ویشتلی شوی ئی په شغلو سره.

#### وَّاِنَّ عَلَيْكَ لَعُنْتِيُّ إِلَى يُوْمِ الدِّيْنِ

او بیشکه پر تا دی لعنت زما تر ورځی د جزاء پوری.

تفسیو: یعنی تر هغه وخته پوری پر تا باندی ستا د اعمالو د شامت لامله (له وجی) لعنت وریږی او ستا د شقاوت مرتبی زیاتیږی. وروسته له هغه چی عذاب او بلیات چی پر تا نازلیدونکی او ته په هغو کښی اخته کیدونکی ئی د هغه له احواله څه پوښتنی مه کوه!. وروسته راځی چی ﴿ لَرَتَكُنَّ مُعَمِّيْنُكُنْ مُثِعِّكُ مُثْهُمُ لِمُعْمَدُنُهُ ﴾ د اخروی لعنت په مقابله کښی دغه دنیوی لعنت هیڅ اهمیت نه لری.

## قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرُ إِنَّ إِلَى يَوْمِ يُعْبَعَثُونَ<sup>®</sup>

وویل (ابلیس) ای ربه زما پس مهلت راکړه ماته تر هغی ورځی پوری چی پورته کول شی مړی (له قبورو نه)

تفسیر: یعنی د صور (شپیلی) تر دوهمی نفخی پوری.

## قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ ﴿ إِلَّى يَدُومِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ

وفرمایل (الله) پس بیشکه ته (ای ابلیسه!) له مهلت ورکړ شویو څخه ئی. تر ورځی د وخت معلوم پوری (چی نفخة الاولیٰ ده).

تفسیر: یعنی د اولی نفخی تر قریب پوری نه وروسته له هغه نه.

### قَالَ فِيعِزَّ تِكَ لَاغُوبِيَّاهُمُ ٱجْمَعِينَ۞ ٳ؆ڝؘؚۮاۮڮۻؘۿؙۄؙالْمُخْلَصِيُن۞قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ اَقُولُ۞

وویل (ابلیس) پس قسم دی په عزت ستا چی خامخا ګمراهان به کړم هرومرو (خامخا) دوی تول. مګر هغه بندګان ستا له دوی څخه چی خلاص کړی شوی دی (له شرک شک عصیان څخه چی مؤمنان دی) نو وفرمایل (الله) چی پس حقه خبره هم دا ده او حقه خبره زه وایم.

تفسیو: یعنی زما گردی (تولی) خبری رښتیا او په واقع سره برابری او منطبقی وی. او زه همیشه وایم دغسی چی

## لَامُكُنَّىَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِثَنْ تَبِعَكَ مِنْهُ وُ اَجْمَعِيْنَ ۞ قُلُ مَا اَسْتَكُكُو عَلَيْهِ مِنْ اَحْرِ وَمَا انَامِنَ الْمُتَكِلِّفِيْنَ ۞ إِنُ هُوَ اِلَّاذِكُو ُلِلَّهُ لِمِيْنَ ۞ وَلَتَعُلَمُنَّ نَبَأَةُ بَعُمُ مَا حِيْنٍ ۞

خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) دوزخ له تانه (او ستا له اولاد نه) او له هغه چا نه چې متابعت ئې کړې وې ستا له دغو (انسانانو) نه له ټولو څخه. ووايه (اې محمده! دوې ته) نه غواړم زه له تاسي په دې (قرآن يا تبليغ) ځان ته هيڅ اجر او نه يم زه له تکليف کوونکيو نه (په جوړولو د قرآن کښې له ځانه) نه دې دغه (قرآن) مګر پند دې دپاره د عالميانو او خامخا عالمان به شئ هرومرو (خامخا) په خبر (د صدق) د دې (قرآن) لږ څه وروسته (پس له يو مدت چې د قيامت ورځ ده)

تفسیو: یعنی له نصیحت محخه دا غرض دی چی تاسی د خپل دوست او دسمن په منځ کښی سره فرق او تمیز وکړئ ا او د لعین شیطان په لاره چی ستاسی ازلی دښمن دی مه څوغ ا د انبیاؤ خبره ومنئ چی ستاسی ازلی دښمن دی مه څوغ ا د انبیاؤ خبره ومنئ چی ستاسی د خیر غوښتنی دپاره لیږلی شوی دی. زه له تاسی محخه د دغه نصیحت محه اجر، صله او معاوضه نه غواړم او نه محه شی له خپله محانه جوړوم چی تاسی ته ئی وایم هر هغه شی له خپله محان د روسوم ئی. له مدت وروسته تاسی به پخپله معلوم کړئ چی دغه اخبار او اطلاعات چی تاسی ته درکړی شوی دی تر کوم محای پوری صحیح او درست دی ؟ او کوم نصائح چی کړی شوی دی څرنګه رښتیا او مفید وه.

تمت سورة «صّ» بعون الله رب العباد وحسن توفيقه ولله الحمد والمنة

سورة الزمر مكية الا الآيات ٥٢ و ٥٣ و ٤٤ فعدنية وهى خمس وسبعون آية وثمانى ركوعات رقمها (٣٦) تسلسلهاحسب النزول (٦٥) نزلت بعد سورة سبأ

د «الزمر» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۹۲ و ۵۳ و ۱۶۶) آیتونو چی مدنی دی ۷۵ آیات ۸ رکوع لری په

تلاوت کښی (۳۹) او په نزول کښی (۹۰) سورت دی وروسته د «السبا» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## تَنْزِيْلُ الكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَكِيْمِ (

رالیږل د دی کتاب (قرآن پر محمد) دی له (جانبه د هغه) الله چی ډیر زبردست قوی غالب د حکمتونو څیښتن (خاوند) دی.

تفسیر: کله چی زبردست او زورور او غالب (په انفاذ د احکامو) دی نو څکه د هغه کتاب انتشار او انفاذ او اجراء مومی او هیڅ یو مقابل او مزاحم د ده د شیوع او د انفاذ مخه نشی نیولی او حکیم دی چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی نو څکه د دنیا هیڅ یو کتاب د ده له محاسنو او ښیکټر (فائدو) سره مقابله نشی کولی.

# إِنَّا ٱتْزَلْنَا لِلَّيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّقِ فَاعْمُ اللَّهُ عُلِصًّا لَّهُ النَّايُنَ ۗ ٱلْإِلْمُ النَّي الْخَالِصُ

بیشکه مونبر نازل کړی مو دی تاته (ای محمده!) کتاب (قرآن) په حقه سره پس عبادت کوه د الله حال دا چی خالص کوونکی ئی دغه (الله) ته د دین (خپل له شرک) واورئ خبردار اوسځ خاص الله لره دی دین (او طاعت) خالص

تفسیو: یعنی حسب المعمول د الله تعالیٰ تل داسی بندګی کوئ چی د شرک او ریا، او له نورو شوائبو محخه پاک وی! او د الله تعالیٰ په طرف قولاً او فعلاً خلقو ته دعوت او بلنه کوئ! او اعلان

وفرمايئ چى الله تعالىٰ همغه بندگى قبوله فرمائى چى خالص د هغه دپاره وى. د الله تعالىٰ په دربار كښى د هغه عمل له سره پوښتنه نه كيړى چى له اخلاصه تش وى.

### ۅٙڷێڹؽؘٲڠۜڬؙۉؙٳ؈۫ۮؙۏڹ؋ٙٲۉڶۑٵٚءؘٛٮڬڶۼڣؙڬۿؙۄؙڔٳۛڵڔڸڣڠٙڔٛؽؗۏػٙ ٳڶؽٳٮڵٳۮؚ۠ڷڣؿ۠ٳڽٙٳڶڵۿڲؘڴۄؙؠؽؘؿڰٛؠؙۏؙۣٵۿؙؠؙۏؿٷؿؘۼۛٮٙڵؚڡؙ۬ٷؽؖؗۿ

او هغه کسان چی نیولی ئی دی غیر له دغه (الله) څخه نور دوستان (وائی) نه کوو عبادت د دوی مگر دپاره د دی چی نژدی کړی دوی مونږ طرف د الله ته نژدی کول، بیشکه الله به فیصله (حکم) کوی په منځ د دوی کښی په هغه څیز کښی چی دوی په هغه سره اختلاف کوی

تفسیو: عموماً مشرکینو به داسی ویل چی موند د دغو وړوکیو معبودانو او بتانو عبادت محکه کوو چی دوی زموند د نزدیکی او قدب وسیله د پاک الله په دربار کښی کیږی او هغه پر موند مهربانی وفرمائی چی په دغه وسیله سره زموند کار یو سر او صورت ونیسی. د هغه جواب ئی وفرمایه چی په دغو چنی (بیکاره) او پوچو چلونو، پلمو (تدبیرونو) او حیلو (بهانو) سره چی تاسی په خالص توحید کښی جگړی او مناقشی وړاندی کوئ او له اهل الحق سره اختلاف کوئ نو د هغه عمل فیصله به د الله تعالیٰ له طرفه وروسته له دی نه وکړه شی.

#### إِنَّ اللَّهُ لَا يَهُدِئُ مَنْ هُوَكُذِبٌ كَثَالًا

بیشکه الله نه سیی سمه لاره د هدایت هغه چاته چی دی دروغجن وی ناشکره.

تفسیو: یعنی هر چا چی پخپل زړه کښی دغه خبره غوته کړی وی چی زه به له سره رښتیا خبره نه منم او تل به په دروغر او ناحقو خبرو تینگ ولاړ یم او له حقیقی منعم څخه مخ اړوم او د دروغو محسنینو او باطلو خدایانو عبادت کوم نو د الله تعالیٰ دا عادت دی چی دغسی بد باطنانو ته د فوز، فلاح، بری او کامیابی لاره نه ښیی.

## لْوَارَادَ اللهُ اَنَ يُتَجَنِنَ وَلِمَ الْاِصْطَافِي مِتَايَخُلُقُ مَا يَشَأَ أَنْسُبُحْنَهُ ﴿

که چری اراده فرمایلی وی الله (په زعم د مشرکانو) د دی چی ونیسی ولد نو خامخا غوره کړی به ئی وی له هغه مخلوقه چی پیدا کوی ئی هر هغه چی اراده ئی فرمایلی وی پاکی ده الله لره (له ولده او تولو عیوبو)

تفسیر: له دی ځایه د هغو کسانو تردید دی چی د الله تعالیٰ دپاره د اولاد تجویز کوی لکه چی نصاری حضرت مسیح علیه السلام ته د الله عُوی وائی او ورسره له دریو خدایانو نحخه یو خدای الله هم منی. یا د عربو ځینو هغه قبائلو چی پرښتو ته به ئی د الله تعالیٰ لونی ویلی، مطلب دا دی که په فرض المحال سره الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی وی چی د ده کوم اولاد وی نو بکاره ده چی ده به له دلایلو څخه ثابت ده چی ده به له خپله مخلوقه کوم یو د دغه کار دپاره غوره کوو ځکه چی له دلایلو څخه ثابت شوی دی چی له یوه الله څخه ماسواء نور تول شیان د همنه الله مخلوق دی. اوس ظاهر دی چه په مخلوق او خالق کښی په هیځ یوه درجه کښی هم نوعی یا هم جنسی اشتراک نشته بیا یو د بل پلار یا څوی څرنګه کیدی شی ؟ او کله چی په خالق او مخلوق کښی د دغسی تعلقاتو وجود محال دی نو د الله تعالیٰ له طرفه به داسی اراده هم محال وی. علاوه پر دی فرض ئی کړئ که دغه کار محال هم نه وی نو بیا د پرښتو لونی گرځول خو په هیځ ډول (طریقه) په فهم او پره کښی نشی راتلی. نو کله چی له مخلوقه څخه انتخاب وتاکلی (مقرر کړی) شی نو بیا د دغی خبری مقصد به څه وی چی خوار او سپک اولاد څان ته غوره کړی او دروند او پتمن اولاد تاسی ته غوره او در ئی کړی ؟

#### هُوَاللهُ الْوَاحِدُ الْقَقَالُ فَا فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَعَالُ فَ

هم دی دی الله یواځی (بی شریکه لا ولده) ډیر غالب (ېر هر شی).

تفسیر: یمنی هر نحیز د الله تعالیٰ په مخ کښی عاجز ناتوانه تیت او ښکته دی د هیچا اثر او نفوذ پری نشته او نه کوم شی ته اړ (مجبور) او محتاج دی، نو بیا د اولاد جوړول او لرلو معنی او غرض به محه وی ؟.

## ڂػؘؿٳڵؿڬڵؾؾٷڷۯۯڞۑۘٳڷڿؾۧۜؿڲۊؚۯٳؿؽڷۼٙؽٳڵؠٞٵڕ ۅؙؽڮؘۊؚۯٳڵۼٞۿٳۯۼؽٳڷؿڸؚ

پیدا کړی دی (الله) آسمانونه او ځمکه په حقه سره (چی دلیل شی په وجود د صانع مطلق)، تاووی (نغاړی داخلوی الله) شپه پر ورځی او تاووی (نغاړی ومالی(۲۳) الزمر(۳۹)

داخلوی الله) ورځ په شپه کښی (یا زیاتوی د شپی نه په ورځی او له ورځی نه په شپی باندی)

تفسیو: په ماښام کښی که د لمرخاته په لوری وګورئ نو داسی به درښکاری چه افق مخخه یوه تکه توره لویه پرده راپورته کیږی چی له خپل مخ څخه د ورځی رڼا (رنړا) د لمر لویدو په لوری تاووی او ورنغاړی ئی. هم داسی ګهیځ (سحروختی) د سپیده داغ په وخت کښی داسی درښکاری چی د ورځی رڼا (رنړا) د شپی ظلمت او تیاره د لمرخاته له خوا راشری او د لمر له پلوه ئی راشری او د لمر پریوتو په لوری ئی تیل وهی. حضرت شاه صاحب لیکی چی «پر یوه باندی بل داسی غوړیږی او راځی چی په منځ کښی کوم ماتوالی او نقص نه واقع کیږی»

# وَهَوَ الشَّمْسَ وَالْقَبَرُ كُانَّ يَحْرِى لِكَجِلٍ مُسَتَّى أَلَاهُو الْعَزِيزُ الْعَقَارُ ۞

او مسخر کړی په کار لګولی ئی دی لمر او سپوږمی، چی هر یو روان دی تر نیتی په نامه کړی شوی پوری (چی ورځ د قیامت ده) واورئ خبردار شئ چی الله ښه زبردست قوی غالب ښه بښونکی دی.

تفسیر: یعنی په هم دغه زبردست قدرت سره ئی دغه انتظام قائم او دائم او تینگ کړی دی. د خلقو کستاخی سپین سترګی او شرارتونه خو داسی دی چی ښائی د هغه په ملحوظ دغه ګرد (تول) انتظامات ګدود او دړی وړی کړی شی لیکن کله چی الله تعالیٰ لوی بښونکی او درګزر کیدونکی ذات دی نو د خپلی عفوی او مغفرت له شانه یو ځلی داسی نه کوی.

#### خَلَقَكُوْ مِنْ نَّفُوسَ وَاحِدَةٍ ثُمَّرَجَعَلَ مِنْهَ ازَوْجَهَا وَانْزَلَ لَكُمُ مِّنَ الْانْعَامِ ثَلَيْدَةَ اذْوَاجٍ

(الله) پیدا کړی یځ تاسی له نفس یوه (آدم) څخه بیا ئی پیدا کړه له دغه (نفس واحد یعنی آدم) څخه جوړه د ده (حواړ) او نازل (پیدا) ئی کړل لپاره د (نفعی د) تاسی له چارپایانو څخه (لکه اوښان غوایان پسونه اوزی) اته جوړی (نر او ښځی).

تفسیو: یعنی آدم علیه السلام او د ده جوړه بیړی حواء رضی الله تعالیٰ عنها ئی پخپل قدرت سره پیدا کړل یعنی نر او ښځی او ستاسی د نفعی او ګټی (فائده) اخسیتلو دپاره په انعامو او

مواشیو کښی ئی هم اته جوړی پیدا کړی اوښ غوائی، پسه، وزه، چی د هغوی ذکر د انعام په سورت کښی تیر شو (وګورئ).

## يَغُلْقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَ يَكُوخَلَقًا مِّنَّ بَمَٰ خَلْقٍ فِي ظُمُنتٍ ثَلْثٍ ثَلْثٍ

پیدا کوی (الله) تاسی په ګیډو د میندو ستاسی کښی یو قسم پیدایښت وروسته له یو بل قسم پیدایښت په تیارو دریو کښی (چی مشیمی او د رحم او د ګیډی دی).

تفسیر: یعنی په تدریج سره مو پیدا کر، مثلاً له نطفی څخه علقه او له علقی څخه مضغه، او بیا مو تری هدوکی پیدا او د هغه له پاسه مو غوښه ورشنه کړه، او بیا مو په هغه کښی روح ورپو کړ. فسی**حن الله احسن الخالقین.** (فی ظلمات ثلاث \_ په تیارو دریو کښی). یعنی یوه ګیډه بل رحم، دریم هغه پرده (پیلار) چی په منځ کښی ئی مولود پیدا کیږی او مولود په کښی تاو شوی متولد کیږی.

#### ذٰلِكُوُاللهُ رَبُّكُولَهُ الْمُلُكُ لَاللهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ<sup>©</sup>

دغه (موصوف په دغو صفاتو) الله دی رب ستاسی خاص ده ته دی ملک سلطنت (بی زواله). نشته بل هیڅوک لائق د عبادت مګر هم دی یواځی پس کوم طرف ته ګرځولی شع تاسی (له عبادت د ده نه)

تفسیر: یعنی کله چی خالق، رب، مالک او ملک هم دی دی نو ماسوا. له ده مخخه بل مخوک غرنگه معبود کیدی شی ؟ وروسته له دی نه چی تاسی واحد الله تعالیٰ په دغو صفاتو سره موصوف کنع او پری اقرار کوئ، نو بیا نورو مخلوقاتو ته ولی عبادت کوئ ؟ مطلب دا چی وروسته له دومره ورنژدی رسیدلو نو بیا ولی سعه لاره در مخخه ورکیږی ؟ او دغه پر بلی لاری ولی درومئ ؟.

#### إِنْ تَكْفُرُ وَا فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ عَنَّكُو ۗ وَلا يَرْضَى لِعِبَادِةِ الْكُفْرَ \*

که چری کفر اختیار کرئ تاسی پس بیشکه الله غنی بی پروا دی له تاسی (او ستاسی له عبادته) او نه خوښوی (الله) دپاره د بندګانو خپلو کفر (اګر که ئی فرمائلی وی اراده د کفر له بعضو نه).

تفسیر: یعنی که کافر کیږئ او د الله تعالیٰ له انعاماتو او حقوقو مخخه انکار کوئ! نو په دغه کښی پخپله ستاسی نقصان دی او د الله تعالیٰ هیڅ یو شی تاسی نشئ خرابولی. هو! هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ په کفر خوښ او رضاء نه دی او د خپلو بندګانو پر کفر او انکار خفه او نارضاء کیږی او دغه شیان دوی ته نه خوښوی او د رضاء په سترګه سره ئی نه ګوری.

#### وَإِنْ تَشْكُرُ وَايرَضَهُ لَكُوْ

او که شکر وباسئ (په نعمت د اسلام) نو خوښوی دغه (شکران الله) تاسی ته،

تفسیر: یعنی که بندکان د الله تعالیٰ حق ومنی او ده ته مطیع او شکر گزار شی نو دغه خبره د الله تعالیٰ خوښه ده او د هغه نفعه هم دوی ته رسیږی.

#### وَلَاتَزِدُوانِرَةً قِنْرَا خُرَى

او وابه نخلی بار هیڅ بار اخیستونکی بار د ګناهونو د بل چا،

ت**فسیر:** یعنی داسی کیدونکی نه دی چی یو سری ناشکری وکړی او په جرم او ګناه ئی بل څوک ونیولی شی داسی تیاره او بی تمیزی د ده په دربار کښی نه نشته او «هر چا چی هر څه کرلی وی همنه به هلته ریبی».

# ثُعُ اللَّ رَبِّكُوْ تَرْحِبُهُ كُو قَيْنَتِمُكُونِهِ النُّنتُونَةُ كُونَ إِنَّهُ عَلِيُونِهِ الصَّكُونِ

بیا خاص رب ستاسی ته بیرته ورتله ستاسی دی پس خبر به کړی تاسی پر هغو (عملونو) چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی)، بیشکه دغه (الله) ښه عالم دی په خبرو د سینو (د زړونو په پتو نیاتو هم).

تفسیر: کله چی دوی هلته وررسیږی د دوی ګرد (ټول) جه او بد اعمال د دوی په مخ کښی وړاندی کیږی او د دوی هیڅ لوی یا وړوکی کار به له منځه نه ورک کیږی څکه چی د الله

تمالیٰ له محیط علم مخخه هیڅ یو شی خارج نه دی. الله تمالیٰ د زړونو له پتو خبرو او نیاتو څخه هم علیم او خبیر دی او په هر شی په ښه شان سره پوهیږی.

#### ۅؘڵڎؘٳڡۜۺۜٳٝڒۺٚٵؽؗڞؙڗ۠ڎؘٵۯۺۜ؋ؙؠ۫ڹؽؠؙٵٳڵؽۅؙؿۊۧٳۮؘٳڂؘۊۜڷ؋ڹۼؠۘڐٞڡؚۨٮ۫ڡؙۿؚ۫ؽ ڡٵڰٲؾؽٮؙٷۧٳؘڸؽۼۄڽؙۊؘڹٛڶؙۅؘجعؘڶۑڶۼٳٲٮ۫ۮٵڐٳڵؽۻڷۼڽٛڛؚؽڸ؋

او کله چی ورسیږی انسان (کافر) ته کوم قسم سختی نو بولی رب خپل په دی حال کښی چی رجوع کوونکی وی خاصه هم ده ته (شکوونکی له نورو) بیا هر کله چی رجوع کوونکی ده ته نعمت له خپل جانبه نو هیر کړی هغه (الله) ده ته نعمت له خپل جانبه نو هیر کړی هغه (الله) دادات الله) چی ؤ دی چی په کښی باله به ئی (تضرع به ئی کوله) هغه (الله) ته پخوا له دی نعمته او ګرځوی الله ته شریکان (په عبادت کښی) دپاره د دی چی ګمراه کړی (خلق) له لاری د الله (چی دین د اسلام دی)،

تفسیو: یعنی د انسان حالت او وضعیت عجیب دی کله چی پری کوم غم او مصیبت واقع شی نو موند نی په یادیږو او دی زموند په ذکر او فکر کښی لویږی، ځکه چی دی ښه پوهیږی چی ماسواء الله څخه بل هیڅوک د دغه مصیبت لری کوونکی نشته. بیا هر کله چی د الله تعالیٰ په لطف او مهربانی سره له غه آرام او اطمینان ئی په نصیب شی سم د لاسه دی خپل همغه پخوانی حالت ته مراجعت او پخپلو همغو اعمالو کښی مداومت کوی او هغه پاک الله تری هیریږی چی هم دا اوس د هغه په دربار کښی ئی عرضونه او دعاوی کولی او ناری او سوری ئی وهلی، او د عیش او تنعم په نشو کښی داسی مست او غافل کیږی چی گواکی له سره زموند سره ئی واسطه او علاقه نه وه. د الله تعالیٰ د ورکړیو نعمتونو نسبت نورو د دروغو او له خپلو ځانونو جوړ کړو خدایانو ته منسووی او له هغوی سره همغسی سلوک او معامله کوی چی ښائی له واحد الله تعالیٰ سره وکړی شی په دی ډول (طریقه) سره هم دوی پخپله گمراه کیږی او هم پخپلو دغو اقوالو او اعمالو سره نور خلق بی لاری او گمراه کوی.

## قُلُ مَّتَعُمْ بِكُفْمِ لِهَ قَلِيُلا اللهِ النَّارِي

ووایه (ای محمده! دغه کافر ته) چی نفع واخله په کفر خپل لږ (مدت په دنیا کښی). بیشکه ته له یارانو د اور (د دوزخ) ئی.

تفسیو: یعنی ښه ده، څو ورځی د هم دغه کفر په حالت کښی دلته عیش او عشرت وکړئ! او

تر هغه پوری چی الله تعالیٰ تاسی ته مهلت درکړی دی د دنیا له نعمتونو څخه فائده واخلئ! او تری متمتع شئ! وروسته له دی نه به ستا د هستوګنی ځای دوزخ وی چی له هغه ځایه له سره نشی وتلی او تل به هم هغلته پراته یئ او له سره به دی نجات نه په برخه کیږی.

## ٱمَّنُ هُوَ قَانِتُ انَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا اَوَّقَالَمِنَا يَّحْدُرُ الْاِخِرَةَ وَيَرْجُوُا رَحْمُةَ رَبِّهُ قُلُ هَلْ يَسُتُوى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَايَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُا وُلُوا الْاَلْمَابِ ۞

آیا هغه څوک چی دی طاعت کوونکی وی په ساعتونو د شپی کښی سجده کوونکی او ولاړ (په لمانځه) ویریږی (له عذابه) د آخرت او امید لری د رحمت د رب خپل (داسی دی لکه هغه څوک چی بی فرمانه وی په کفر او نورو بدیو) ووایه (ای محمده!) آیا برابر دی سره هغه کسان چی پوهیږی (او خاوندان د علم دی) او هغه کسان چی نه پوهیږی (جاهلان وی، بلکه برابر نه دی) بیشکه هم دا خبره ده چی پند اخلی خاوندان د خالصو عقلونو.

تفسیر: یعنی هر هغه بنده چی د شپی خوب او آرامی پریددی او د الله تعالیٰ په عبادت کښی لکیا کیږی، کله د ده په حضور کښی لاس ترلی دریږی، کله په سجده ورته لویږی، له یوه جانبه د ده زړه د آخرت له ویری بی قراره کړی شوی وی او له بل جانب د الله تعالیٰ رحمت او مهربانی ته هیلمن (ارزومند) او امید وار وی آیا دغه سعید بنده او هغه بدبخته انسان چی ذکر کی پاس وشو چی د مصیبت په وخت کښی الله تعالیٰ ته ناری وهی او محه مهال فروخت) چی مصیبت له ده نه لری کیږی نو الله هم تری هیویږی سره برابر کیدی شی ؟ بلکه نه اله سره نشی سره برابر کیدی شی ؟ بلکه نه اله سره نشی سره برابر کیدی. او که داسی وی نو داسی ووایه چی د یوه عالم او جاهل او یوه پوه او ناپوه سره برابر کیدی شی عبری باندی هم همنه په منځ کښی بیخی محه فرق او توپیر (تفاوت) نشته مگر په هم دغی خبری باندی هم همنه پوهیدی شی او غور کړی وی.

## قُلْ يْعِبَادِ الَّذِينَ الْمَثْوااتَقُوا رَكِكُو لِلَّذِينَ آحْسَنُوْ إِنْ هٰذِيو الدُّنْيَاحَسَنَةُ

ووایه (ای محمده! دوی ته د الله له جانبه) ای بندګانو زما هغه چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وویریډئ له (عذابه د) رب خپل شته هغو کسانو ته چی نیکی ئی کړی ده په دغه دنیا کښی (په طاعت سره) نیکی ومالی(۲۳) الزمر(۳۹)

#### (په آخرت چې جنت او رضوان دی)،

تفسیر: یعنی هر هغه محوک چی په دنیا کښی نیکی وکړی نو په آخرت کښی هم د ده دپاره نیکی او جبګټه (فائده) ده یا ئی دا مطلب هر چا چی نیکی وکړه هغه ته پخوا له عقبیٰ په هم دغی دنیا کښی هم جبیګټه (فائده) او نیکی ورپه برخه کیږی اعم له دی نه چی ظاهری وی که باطنی.

# وَارْضُ اللهِ وَالسِعَةُ إِنَّمَايُونَ الصِّيرُونَ آجُرَهُمْ يِغِيْرِحِسَابٍ ۞

او ځمکه د الله ارته ده، بیشکه هم دا خبره ده پوره ورکوه شی صابرانو ته اجر ثواب د دوی بی حسابه (ډیر زیات).

تفسیر: یعنی که په یوه ملک کښی خلق له نیکی او ښکنی (فائدی) څخه ممانعت کوی نو د الله تعالیٰ ځمکه ارته او فراخه ده بل ملک ته لاړ شئ غو هلته په آزادئ او خپلواکئ سره د الله تعالیٰ احکام په ځای راوړئ. بیشکه په دی صورت کښی به د ترک الوطن له سببه تاسی په ډیرو مصائبو اخته او مبتلا کیډئ او په راز راز (فسم قسم) خلاف العادت او خلاف الطبیعت امورو باندی په صبر او تحمل کولو اړ او مجبوریډئ. لیکن دا مو په یاد وی چی د هغه په مقابل کښی به دیر ثواب هم دررسیږی چی د دغه اجر او ثواب په برابر کښی چی داسی مهاجرینو ته ورکوه کیږی دغه گردی (تولی) سختی او تکالیف هیڅ شی دی.

#### قُلُ إِنِّنَ أُمِرْتُ أَنَ آعَبُكَ اللهَ عُلِمَا اللهِ البِّيْنَ ﴿ وَأُمِرُتُ لِانَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ اكُونَ أَوَّلَ الْمُسُلِمِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه چی یم امر حکم کړی شوی دی ماته د دی چی عبادت کوم یواځی د الله چی خالص کوونکی یم ده ته (د) دین (بندګی خپلی). او امر حکم کړی شوی دی ماته چی شم زه اول د مسلمانانو (د دی امت).

تفسير: لکه چی ته په عالم الشهادت کښی د دی امت په لحاظ او په عالم الغیب کښی د تولو اولینو او آخرینو په اعتبار د الله تعالیٰ له ګردو (ټولو) څخی ړومینی حکم منونکی او مطیع بنده ئی. صلی الله علیه وسلم.

## فُلُ إِنَّ أَخَانُ إِنْ عَصِيتُ رَبِّي عَنَاجَ يَوْمِ عَظِيمٍ ٣

ووايه (ای محمده!) بیشکه زه ویریږم که چری نافرمانی وکړم د رب خپل له عذابه د ورځی لوئی (د قیامت).

تفسیو: یعنی زما په شان یو معصوم او مقرب بنده هم که په فرض محال سره نافرمانی وکړی نو په دغه ورځ کښی له عذاب څخه نشی مأمون او مصئون کیدی نو د نورو څه پوښتنه کوئ ؟.

# قُلِ اللهَ آعُبُكُ مُخْلِطًا لَّهُ دِيْنِي ۖ فَاعْبُدُ وَامَا شِكْتُوْتِنَ دُوْنِهُ

ووایه (ای محمده!) الله ته عبادت کوم په دی حال چی خالص کوونکی یم ده ته (د) دین خپل (له شرکه). پس عبادت کوئ تاسی د هر هغه څیز چی اراده وکړئ تاسی غیر له الله.

تفسیو: یعنی زه خو د الله تعالیٰ له حکم سره موافق په نهایت اخلاص او صعیمیت سره د هغه واحد احد الله تعالیٰ عبادت کوم. تاسی مختار ئی چی د هر چا عبادت کوئ او هر چاته چی مو ز<sub>ه</sub>ه غواړی سرونه ښکته کوئ، هو! دغومره فکر او دقت وکړئ! او له غور څخه کار واخلئ! چی ستاسی آخره خاتمه او انجام به شمرنګه کیږی ؟ (**وکان ذلک قبل الامر بالقتال)** وروسته له دی نه د دوی هغه عاقبت او خاتمه داسی شمرګندوی (ښکاروی)

#### قُلُ إِنَّ الْخِيرِينَ الَّذِيْنَ خَسِرُوَ النَّسُهُمْ وَ اَهْلِيْهِمْ يَوْمَ الْقِيمَةُ ۗ اَلَاذِلِكَ هُوَ الْخُنْدُ إِنِّ الْبُدِيْنُ<sup>©</sup>

ووایه (ای محمده!) بیشکه زیان کاران هغه کسان دی چی زیان ئی رسولی دی ځانونو خپلو ته او اهل خپل ته په ورځ د قیامت کښی، واورئ خبردار شځ چی دغه (خسران) هم دغه دی زیان ښکاره.

تفسیو: یعنی مشرکین نه خپلو ځانونو ته د الله تعالیٰ له عذابه نجات ورکولی شی او نه خپلی کورنی او خیلخانی ته څه فائده او نجات بښلی شی او ګرد (ټول) د جهنم د شغلو ځنی جارؤل

(قربانول) شی. له دی نه به زیاته نور څه خساره وی ؟

#### لَهُمْ مِنِّنَ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِّنَ التَّادِ وَمِنْ تَعْتِرْمُ ظُلَلٌ ۖ

وی به دوی ته د پاسه د دوی طبقات له اوره او د لاندی د دوی طبقات (د اور)،

تفسیر: یعنی له هر طرفه به ئی اور محیطوی لکه چی وریځ یا بخار له کوم شی څخه راتاویږی.

#### ذلك يُغَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَةُ لِعِبَادِ فَاتَّقُونِ ®

دغه (مذکور عذاب) ویروی الله په هغه سره بندگان (مؤمنان خپل)، ای بندگانو زما پس وویریپرئ له ما (په اجتناب د معاصیو).

تفسیو: یعنی ای بندګانو زما! وپوهیډئ چی دغه شی د ویریدلو وړ (لائق) او قابل دی که نه ؟ که د ویریدلو وړ (لائق) او قابل وی نو د الله تعالیٰ له غضب او قهر څخه تل ښائی چی وویریډو.

#### وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاعُونَ أَنْ يَعِبُدُ وْهَا وَآنَابُوۤ إِلَى اللهِ لَهُمُ الْبُشُرِيُّ

او هغه کسان چی ځان ئی ساتلی دی له بتانو داسی چی عبادت وکړی د هغو او رجوع ئی کړی وی طرف د الله ته شته دوی ته بشارت زیری

تفسیر: یمنی هغو کسانو چی د شیطانانو خبرو ته ئی له سره غوږ نه دی ایښی او له ګردو (تولو) شرکاوو ځنی ئی مخ اړولی دی او خاص الله تعالیٰ ته ئی خپل مخ ګرڅولی دی د هغوی دپاره ډیر لوی بشارت او زیری دی.

#### فَبْشِّرُوعِبَادِ اللَّذِيْنَ يَسُمَّعُونَ الْقَوْلَ فَيَلِّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۗ

پس زیری وکړه (ای محمده!) پر بندګانو زما هغو چی اوری خبره (د قرآن) یس متابعت کوی دوی ډیر ښه د هغه،

تفسیر: یعنی گردی (تولی) خبری اوری بیا د هغو له منځه پر همغه خبره عمل کوی چی ډیره

چه وی. یا ئی دا مطلب چی د الله تعالیٰ خبری اوری او پر هغو هدایاتو ئی چی له اعلاوو تحنی اعلا وی عمل کوی مثلاً که یوه خبره د رخصت او اباحت په نسبت واوری، او بله د عزیمت نو د عزیمت به لوری مندی وهی او ځان هم هغه لوری ته رسوی او خامخا د ترخیصاتو تتبع نه کوی. یا ئی داسی ترجمه وکړئ چی د الله تعالیٰ کلام آوری او د هغه د ډیرو ښو خبرو اتباع کوی. ځکه چی د ده گردی (تولی) خبری احسن فیالاحسن دی کذا قال المفسوون حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د دی هدرومئ د هغه پر نیکو احکامو درومئ چی پری تعمیل وکړئ او پر منع باندی غوړ پر نیک باندی غوړ ادی وکړئ او پر منع باندی غوړ پرئ چی نه د رنډدی کپرئ چی د هغه کول ښه کار دی او د دغه نه کول ښه کار دی ».

# اُولَلِكَ الَّذِينَ هَلَهُمُ اللهُ وَأُولَلِكَ هُمُ اوْلُواالْأَلْبَاكِ

دا هغه کسان دی چی سمه لاره ښوولی ده دوی ته الله او دغه کسان هم دوی دی خاوندان د خالصو عقلونو.

**تفسیر:** یعنی د بری او کامیابی لاره هم دوی موندلی ده ځکه چی هغوی له خپل عقل او پوه څخه کار اخیستی دی او د خالص توحید او د انابت الی الله لاره ئی غوره کړی ده.

## ٱفْمَنُ حَقَّ عَلَيْهِ كِلِمَةُ الْعَذَابِ ٱفَأَنْتُ تُتُونُ مَن فِي النَّارِ الْ

آیا هغه څوک چی واجب شوی وی په ده حکم د عذاب آیا پس خلاصولی شی ته هغه څوک چی په اور کښی وی (بلکه نه ئی شی خلاصولی).

تفسیر: یعنی پر هغو باندی چی د دوی د ضد او عناد او بدو اعمالو له سببه د عذاب حکم ثابت او مسلم شوی دی کوم یو سری ئی له اوره د باندی ایستلی شی ؟ او سمه لاره ورښوولی شی ؟. ښه نو دغسی کمبختان چی د خپل ازلی شقاوت له سببه په اور کښی لویدلی دی څرنګه د نجات وړ (لاتق) کېدی شی او څوک ئی له اوره ایستلی شی او په سمه صافه لاره ئی بیولی شی ؟.

# 

لیکن هغه کسان چی ویریږی له رب خپله شته دوی ته ماڼی (په جنت کښی) چی له یاسه د هغی نوری ماڼی بنا کړی شوی دی. ومالی(۲۳) الزمر(۳۹)

تفسیو: دغه د جنت د درجاتو په طرف اشاره ده او دا چی هغه ګرد (ټول) آماده او تیار دی نه داسی چی د قیامت په ورځ به تیاریږی.

#### تَجْرِيُ مِنْ تَخْتَهَ ٱلْأَنْهُورُهُ وَعَمَا لِلْفُلِائِغُلِفُ اللّٰهُ الْمِيْعَادَ الْعَرْتَرُ آنَّ اللّٰهَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءُ مَا أَفْسَلُكُهُ يَنَامِيْعَ فِى الْوَرْضِ

چی بهیږی لاندی د مانیو (او ونو د هغی څلور قسمه) ویالی (وعده کړی ده) وعده کول د الله، نه کوی مخالفت الله له وعدی خپلی. آیا نه وینی ته بیشکه الله نازلی کړی دی له (طرفه) د آسمانه اوبه پس ننه ایستلی ئی دی دا (اوبه) په چینو په ځمکه کښی.

تفسیو: یعنی د وریا او باران اوبه د غرونو او د ځمکو په مساماتو کښی جذب او بیا د چینو په حیث له ځمکی څخه راخوتیږی. باقی که د چینو د حدوث بل څه اسباب هم وی نو د هغه نفی په دغه آیت کښی نشته.

#### تُتَرَيُّغُورِجُ بِهِ زَدُعًا هُغُتَلِقًا ٱلْوَاتُهُ

بیا راوباسی په دغو (اوبو) سره کښت (فصل) حال دا چی مختلف وی رنګونه د هغه

تفسیر: یعنی شین، زیر، سهین سور او داسی نور یا د مختلفو اقسامو کښتونه (فصلونه) راوباسی مثلاً غنم، جوار، شولی وغیر ذلک.

## ُ ثُمَّ يَهِيهُ َ فَتَرَلُهُ مُصَّفَرًّا ثُقَّ يَجُعَلُهُ حُطَامًا آنَّ فِى ذَلِكَ لَذِكُرى لِأُدلِ الْأَلْبَابِ أَنْ

بیا وچ شی پس وینی ته هغه شین رنګی تک زیر پس ګرځوی دغه کښت (فصل) رژیدلی مات شوی بیشکه په دغو (اوبو او وښو) کښی خامخا ډیر لوی پند دی خاوندانو د خالصو عقلونو ته.

**تفسیر:** یعنی عقلمن سړی د کښت (فصل) حال ته ګوری او تری نصیحت حاصلوی، څرنګه چی د هغه رونق او شینوالی د څو ورځو له مخې وی او بیا وچ کلک او مات او بوس بوس کول شي د دنیا د دغه عیش او نشاط او باغ او بهار حال هم داسی دی. ښائی چی انسان د دغی دنیا یر عارضی بهار مغرور او مفتون او د آخرت له انجام څخه غافل او بی بروا نشی همغسی چی كښت (فصل) له مختلفو اجزاوو څخه مركب دى مثلاً په هغه كښي دانه شته چې د انسانانو غذا تری حاصلیږی او واښه هم شته چی د حیواناتو خوراک او نواله تری جوړیږی او د ده له هر جز<u>،</u> څخه منتفع کیدل بی له دی نه امکان نه لری څو د نورو اجزاوو څخه بیل او جلا (جدا) نه کړي شي او پخپل ځای ئي ونه شي رسولي دنيا هم داسي وګنځ چې په هغه کښي نيکي، بدي، راحت، تکلیف او نور گرد (ټول) سره ګډوډ او مخلوط دی. یو داسی وخت راتلونکی دی چی دغه کښت (فصل) به وريبل شي او ښه ميده او بوس بوس به کيږي بيا به له هغه څخه هر يو جزء د هغه مناسب ځای ته ورسول شي. نیکې او راحت به خپل مرکز او مستقر ته رسول کیږی او بدی او تکلیف خپلی خزانی ته رسیږی. الغرض د کښتونو (فصلونو) د مختلفو احوالو له ليدلو ځني عقلمن ډير مفيد سبق حاصلولي شي د آيت په مضمون کښي دغه طرف ته هم اشاره کړی شوی ده هغه الله چې په آسماني باران سره ئې به ځمکه کښې چینې، ویالي او سیندونه بهولی دی هم هغه الله د جنت یه محلاتو کښی هم یه نهایت ښه انتظام او ترتیب سره د انهارو سلسله حاري کوي.

# ٱفَمَنُ شَرَحَ اللهُ صَدَّرَةُ لِلْإِسُلامِ فَهُوَ عَلى نُوْرِهِنَ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقِيمَةِ قُلُوْيُهُمُ مِّنُ ذِكْرِ اللهِ أُولَلِك فِي صَالِي ثَمِينٍ ۞

آیا پس هر هغه شموک چی پرانستلی او ارته کړی وی الله سینه د ده (قبول د) اسلام ته پس وی به دی په رڼا (رنړا) (د هدایت) له (طرفه) د رب خپل پس افسوس هلاک خرابی ده هغو کسانو ته چی سخت وی زړونه د دوی له ذکره د الله، دغه کسان په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیر: یعنی دواړه سره کله برابر کیدی شی. یو هغه چی الله تعالیٰ د هغه سینه او تتر د اسلام د قبول دپاره پرانستلی ده. دی نه د اسلام په حقانیت کښی څه شک او شبهه لری او نه د اسلامی احکامو له تسلیم څخه خپل څه انقباض ښکار کوی. الله تعالیٰ ده ته د توفیق او بصیرت یوه عجیبه رڼا (رنړا) او انوار ورعطاء کړی دی چی د هغو په رڼا (رنړا) کښی په نهایت سکون او اطمینان سره د الله تعالیٰ پر لاره په منډو ځغلی. بل هغه بدبخت دی چی د ده زړه د تیری

(کتی) په شان سخت دی. هیڅ یو نصیحت ېری اثر نه کوی او نه د خیر کوم څاڅکی ېکښی ننوتلی شی. هیڅکله د الله تعالیٰ د یادولو توفیق نه مومی او هم داسی خوشی چتی (بیکاره) د اوهامو او اهمواو او رسومو او د آباوو د تقلید په تیارو کښی حیران او سرګردان ګرځی.

#### اَللهُ نَزَّلَ آحُسَنَ الْحَدِيْثِ كِتْبًا

الله توته توته نازل کړی دی ډير ښائسته خوږ کلام کتاب

**تفسیر:** یعنی په دنیا کښی هیڅ یوه خبره د دی کتاب له خبرو څخه ښه او بهتره نه ده.

#### مُتَشَابِهُامَّتَانِيَ

(او دغه پاک کتاب ډير ښائيسته خوږ کلام) مشابه يو له بل سره مکرر غبرګ (دی)

تفسیر: یعنی داسی صحیح، صادق، مضبوط، نافع، معقول فصیح او بلیغ دی چی په هیڅ یوه آیت کښی ئی هیڅ صوری او معنوی نقص نه لیده کیږی او هیڅ یو آیت ئی له بل آیت څخه کم نه دی. یو له بل سره موافق مطابق او مشابه دی. په مضامینو کښی ئی هیڅ یو اختلاف او تعارض نشته. بلکه د اکثریهوو آیتونو مضامین داسی متشابه سره واقع شوی دی چی د یوه آیت د راجع کولو څخه بل آیت ته د هغه صحیح معنی او تفسیر معلومیږی. «القرآن یفسو بعضه بعضا» او د «مثانی» یعنی غبرگ مکرر مطلب دا دی چی ډیر احکام، مواعظ قصص او نور په مختلف عناوینو او اسلوبو سره اړولی شوی دی غو په ښه ډول (طریقه) سره په یاد او په زړه کښی ځای ونیسی. په تلاوت کښی هم څو څو ځلی آیتونو مکرریږی او ځینو علماوو د «مثابه» او د «مثانی» څخه داسی مطلب اخیستی دی چی په ځینو آیتونو کښی د یوه قسم مفسون سلمه تر لری ځای پوری اوږدیږی او هغه متشابه دی. او په ځینو ځایونو کښی د یوه نویت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلا نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلا نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلا و گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا و گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا و گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا یو گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا یو گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا یو گوگوتائل الوکتران کوه گوگوتائل الوکتران کوه شی مثلا یو گوگوتائل الوکتران کوه گوگوتائل کوکوتران کوه گوگوتائل الوکتران کوکوتران کوکریوی کوکوتران کوکوتران

آیتونو «مثانی» ویل کیږی چی یه دغو کښی دوه مختلف قسمونه مضامین بیان شوی دی.

#### تَقَتَّعِرُّمِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغَتَوْنَ رَبَّهُمْ

#### تُتَوَتِلِينُ حُلُودُهُمْ وَقُلُونُهُمُ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ

چی لرځیږی رپیږی ځیګ کیږی له ده پوستکی د هغو کسانو چی ویریږی له رب خپل بیا پاسته شی (آرام نیسی) پوستکی د دوی او زړونه د دوی طرف د یادولو د الله ته

تفسیر: یعنی د کتاب الله له آوریدلو څخه د الله تعالیٰ خوف او د ده د کلام له عظمته د ده زړه مرتعش او لرځیږی او ویښتان ئی شکپک (نیغ) دریږی او پوستکی ئی پاسته کیږی، مطلب دا چی د خوف او رعب کیفیت پر دوی طاری کیږی او د دوی، قلب او قالب، ظاهر او باطن د الله تعالیٰ له یاده متمایل او راتیتیږی او د الله تعالیٰ یاد د دوی پر روح او بدن پر دواړو یو خاص اثر پیدا کوی. دخه د کاملینو اقویاوو حال شو. که کله پر ضعفاوو او ناقصینو بل کوم قسم کیفیات او احوال طاری شی مثلاً غشی یا صعقه او نور نو د هغه نفی له دغه آیت مخخه نه کیږی او نه د هغه تفصیل پر هغوی لازمیږی بلکه داسی له خپل محانه تلل او له سده (هوشه) او واکه (اختیاره) وتل عموماً د وارد د قوت او د مورود د ضعف دلیل دی. په جامع ترمذی کښی یو حدیث دی چی پر ابوهریره رضی الله تعالیٰ عنه د یوه حدیث د بیانولو په وخت کښی د مئینو داسی قسم احوال طاری کیدل مصرح دی. والله اعلم بالصواب.

# ذلِكَ هُدَى اللهِ يَهَدِى بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادِ،

دغه (قرآن) هدایت دی د الله سمه لاره ښیی په دغه (قرآن) سره هر هغه چاته چی اراده وفرمائی، او هر څوک چی وئی ښویوی الله پس پیدا به نشی هغه ته هیڅوک لاره ښوونکی.

تفسیو: یعنی د هر چا دپاره چی د الله تعالیٰ حکمت مقتضی وی داسی د بری او کامیابی لاری ورخلاصوی او په دغه شان سره د مقصود د منزل پر طرف درومی. او هر هغه چاته چی الله تعالیٰ د ده د سوء استعداد له وجی د هدایت توفیق ور نهکری نو بل څوک به له هغه سره محه مرستی (مدد) وکړی او څرنګه به ئی لاس ونیسی ؟

## ٱفَىنَ يَتَّقِى بِوَجُهِم مُوَّءَ الْعَدَّابِ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوْفُوُ المَاكْنُنُوْ تَكْسِبُونَ ۞

آیا پس هغه څوک چی ځان ساتی په مخ خپل سره له سختی د عذاب د ورځی د قیامت (په شان د هغه مامون دی ؟ بلکه نه دی) او وبه ویلی شی ظالمانو ته چی وڅکځ (خوند) د هغه عمل چی وئ تاسی چی کوه به مو (په دنیا کښی چی د انبیاوو تکذیب وو).

تفسیر: د انسانانو قاعده ده کله چی د مخامخ له لوری پری څوک حمله او یرغل راوړی نو په لاسونو سره د هغه مخه نیسی لیکن په محشر کښی به د ظالمانو لاسونه بند وی څو د عذاب څپیری برابری د دوی پر مخ واگیړی نو آیا داسی یو انسان چی د داسی خورا (ډیر) سخت ګزار مخه پخپل مخ سره ونیسی او ورته وویل شی چی اوس د هغو کارونو مزه وڅکه چی په دنیا کښی دی کړی وو د هغه مؤمن په شان کیدی شی چی هغه ته به په آخرت کښی د هیڅ یو قسم تکلیف او زحمت رسیدلو فکر او اندیښنه نه وی او د الله تمالیٰ په فضل او مرحمت سره به بیخی مطمئنه او بیفکره اوسیږی ؟ له سره یو نه دی!

### كَذَّبَ الَّذِينَ مِنَ قَبُلِهِمْ فَالَتُهُمُ الْعَذَابُ مِنَ حَيْثُ لَاَيَتُعُوُونَ<sup>®</sup> فَاذَاقَهُ وُلِللهُ الْخِزْى فِي الْحَيَّوِةِ الدُّنْيَا ۚ وَلَعَذَابُ الْاِخِرَةِ ٱكْبُرُ لَوْكَانُوْ اِيَعْلَمُونَ۞

(هم داسی) دروغجن شمیرلی وو (خپل انبیاء) هغو کسانو چی پخوا له دوی نه وو پس رابه غی دوی ته عذاب له داسی طرفه چی نه به پوهیدل. پس وبه څکوله په دوی الله خواری او رسوائی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی او خامخا عذاب د آخرت ډیر لوی دی که چری وی دوی په دی عالمان (نو ایمان به ئی راوړی وو).

قفسیو: یعنی ډیر اقوام د انبیاوو د تکذیب په سبب هلاک او رسوا<sub>ء</sub> کړی شوی دی او د آخرت اشد عذاب لا د هغوی دپاره همغسی امرک او پوره پاتی دی. نو آیا دغه موجوده مکذبین ډاډه او ومالی(۲۳) الزمر(۳۹)

مطمئن دی چی له هغوی سره به دغسی معامله نه کیږی. هو! که دوی د پوه او فکر او غور خاوندان وی نو په دغه مورد کښی به ئی فکر او غور کوو.

#### وَلَقَدُ ضَرِّ بُنَالِلنَّاسِ فِي هٰ نَا القُرُّ الْمِثُكِّ مَثَلِ لَعَكَّهُمُ يَتَنَاكُرُّوْنَ ۚ قُوُالْنَاعَ بِيَّاغَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَكَّهُ وُ يَتَّقُونَ۞

او خامخا په تحقیق بیان کړی دی مونږ خلقو ته په دغه قرآن کښی له هر مثله (چی په دینیه وو امورو کښی پکاریږی) دپاره د دی چی دوی (پری) پند واخلی. په دی حال کښی چی دا قرآن دی لوستلی شوی په عربی ژبی سره چی نه دی خاوند د کوږوالی دپاره د دی چی دوی وساتلی شی (له معاصیو او له کفره).

تفسیر: دغه د دوی نه پرهیدل د دوی له غفلته او حماقته دی. د قرآن په پرهولو کښی هیخ قصور او لنډون نه دی. پاک قرآن خو هره یوه خبره په مثالونو او دلیلونو سره پوهوی، څو خلق وصوله په هغه کښی غور او دقت وکړی، او په هغه سره خپل عاقبت اصلاح کړی، قرآن په یوه صافه عربی ژبه رالیډلی شوی کتاب دی چی د ده د پومبنیو مخاطبینو مورنی ژبه ده. په دغه قرآن کښی هیڅ یوه کوه او ناموافقه خبره نشته او ډیری ښی صافی سمی خبری په کښی شته چی سلیم عقل ئی په ډیر ښه شان سره قبلوی هیڅ قسم اختلال او کوپوالی د ده په مضامینو او عباراتو کښی نشته. د هغو خبرو د اجراء او تعمیل احکام ئی صادر کړی دی چی د هغه تعمیل سخت او مشکل نه دی او د هغو عقائدو اذعان او ایقان چی غوښتلی شوی دومره صعب او محال نه دی غرض تری دا دی چی خلق په سهولت سره تری مستفید شی او د اعتقادی او عملی اغلاطو څخه محفوظ پاتی وی او صاف صاف نصایح واوری او له الله تعالیٰ څخه تل وویریږی.

#### ۻٙڒۘڹٳٮڵۿؙڡؘڟؘڴڗۜڿۘڴڔڣۣڎ؋ۺؙڒػٙٲٷٛڡۘؗٛػۺۜٛڵڡؚٮٛۅؙڹٙۅڗڿۘڴ ڛٙڵؠؙٵڸٚڒڿؙڸٝۿڵؽۺٞٷۣڽؽؘڞؙڰڟ

تړی (بیانوی) الله یو مثل چی یو سړی وی (مریی) چی وی په ده کښی (ډیر) شریکان تول بدخویه سره ناسازه او یو بل سړی وی (هغه هم مریی خو) سلامت تول د یوه سړی وی، آیا برابر دی سره دغه دواړه مثلونه (د

#### مريو بلکه ؟ نه دی سره برابر هم داسي دی حال د کافر او د مؤمن)،

تفسیر: یعنی که څو تنه حصه لرونکی په یوه مریی یا نوکر کښی شریک وی او له دغو څخه هر يو حصه لرونكي بد خلقه بيمروته سخت مزاجه، ضدى او عنادى واقع شوى وى او له دوى تحنى هر يو هم دغه غواړی چې هغه مريي يا نوکر يواځي د هم ده خدمت او کار وکړي او نور شركاء ورسره څه اړه (تعلق) او علاقه ونه لرى نو ښكاره خبره ده چې په دغه فكر كښي دغه خدمتګار سخت وارخطاء او پریشان کیږی په خلاف د دی هغه مریبی او نوکر چی یواځی یوه سره وی نو هغه ته به یو شان یو جانبه طمانیت حاصل وی او د څو تنو بادارانو د خوښ ساتلو فکر او د دی خوا او هغی خوا ځغلولو اندیښنه په ورسره نه وی. اوس ښکاره خبره ده چې دغه دواړه مریان بیخی نشی سره برابریدلی هم داسی وگنئ مشرک او موحد د مشرک زړه په څو جانبه ویشلی شوی وی او د څو تنو باطله معبودانو د خوښ ساتلو په فکر کښی مشغول وی پر خلاف د دی موحد خپل گرد (قول) توجهات، خیالات، ارتباطات او تعلقات د واحد الله یه طرف مصروفوی او د ده مرجع او مرکز د تل دیاره د همغه پاک الله دربار دی. موحد په پوره اطمینان او ټول زړه سره د الله تعالیٰ د رضاء او خوښی په فکر کښی مشغولیږی او پوهیږی چی وروسته د یاک اللہ له خوښی څخه د بل چا خوښی او خوشالی ته چندانی اړ (محتاج) نه یم. اکثرو مفسرینو د دی مثال تقریر هم داسی کړی دی مګر حضرت شاه صاحب لیکی «یو مربی چی د څو تنو وی نو هیڅوک به هغه خپل نه ګڼی نو هیڅوک به ئی له حاله په یوره ډول (طریقه) سره نه وی باخبره او هغه مریبی چی صرف د یوه سری وی نو بادار (مالک) ئی هم هغه خپل مریبی ګڼې او په يوره ډول (طريقه) سره د ده له احواله ځان خبروی هم دغه مثال دی د هغو کسانو چې د يوه رب بندګې کوي او د هغو چې د څو باطلو خدايانو بندګان وي.

#### ٱلْحَمَدُ لِللهِ مِنْ ٱكْتَرُكُمْ عَلِالْعِكْمُونَ ®

ټوله ثناء صفت خاص الله ته دی، بلکه زیاتره د خلقو نه پوهیږی (په نفع او ضرر خپل).

**تفسیر:** یعنی کرد (تول) محاسن او محامد هغه پاک الله ته دی چی په داسی اعلیٰ مطالبو او حقایقو سره مو په داسی صاف او په ز<sub>ی</sub>ه پوری مثالونو او شواهدو پوهوی مگر سره له دی ډیر داسی بدنصیبه کسان دی چی د دغو واضحه و مثله و په پوهیدلو توفیق نه مومی.

# ٳٮۜٛڬڮؠؚۜؾ۠ ٷٙٳڰۿؙۄؙ؆ۣؾڹٷڹ۞ۛؿؙۊٳڰڵؙۄ۫ؽۏؗڡڒٲڣۣڮػۊؚۼڹ۫ۮڒ؆ٚڸؙؚٛۄٛؾؘۼؗؾؘڝؚڹؙۅڹ۞

بیشکه چی ته هم مر کیدونکی ئی او بیشکه دوی هم مر کیدونکی دی (او هیڅوک بی له الله پاتی کیدونکی نه دی) بیا بیشکه تاسی په ورځ د قیامت کښی په نزد د رب خپل جګړه به کوئ (په دینیه ؤ امورو کښی).

تفسیو: یعنی د دغه اختلاف اثر چی د مشرک او موحد په منځ کښی دی د قیامت په ورځ کښی علی رؤس الاشهاد ظاهریږی څه مهال (وخت) چی نبیان به سره له خپلو امتیانو یو ځای کړل شی، او کافران به د انبیاؤ او مؤمنینو په مقابل کښی جگړی او مناقشی وکړی او حجتونه او دلائل به را وړاندی کړی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفار به منکریږی چی له سره مونږ ته ستا حکم نه دی را رسیدلی بیا د دوی د دغه انکار په مقابل کښی د پرښتو او د ځمکی او آسمان او د دوی د لاسونو او پښو او نورو اعضاؤ په شهادت به پری ثابتیږی » چی دوی پخپلو دغو ادعاؤ کښی دروغجنان دی هم داسی د نورو کردو (تولو) جگړو فیصلی به هم په همه ورځ کښی د پاک الله په حضور کښی صادریږی، بهتر هم دا دی چی د «اختصام» لفظ عام کیښود شی څو د احادیځو او آثارو څخه مخالف نشی.

فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

## فَمَنُ اَظْلَاَمِتُّنُ كَنَّ بَعَلَى اللهِ وَكَنَّ بَ بِالصِّدُ قِ إِذْ جَاءَهُ اليُسَ فِي جَهَثَوَمَثْوًى لِلْكِفِرِيْنَ۞

پس محوک دی ډیر ظالم؟ (بلکه نشته) له هغه چا چی دروغ تړی پر الله (په لرلو د شریک ځوی، ښځی) او دروغ شمیری رښتیا خبره (قرآن) کله چه راشی (دغه قرآن) دغه (مکذب) ته، آیا نشته په دوزخ کښی ځای دپاره د کافرانو ؟ (بلکه شته).

#### وَالَّذِي كُ جَأْءُ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهَ أُولِلِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ۞

او هغه (محمد) چی راغی په (خبری) رښتيا سره او هغه (مؤمنان) چه رښتيا ئی وشميرله دا (خبره) دغه کسان هم دوی دی پرهيزګاران (له معاصيو او له شرکه).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د ویریدونکیو شان داسی وی چه تل رستیا ووائی او د رستیا تصدیق وکری. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هر هغه چی رستیا خبری ئی له خپل محان سره راوړی دی هغوی انبیا او هغه کسان چه په رستیا سره ئی منی مؤمنان دی» گواکی د دواړو فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

جملو مصداق سره جلا (جدا) دی.

### ڵٙۿؙۄؙڝۜٵٚؽۺؘٲٛٷڹؘۘۼؚٮؙؙۮڗۑۣۜۿٟۊ۠ڎٳڮؘۘڿڒٷٛۘؗٳڷؠؙڂڛؚڹۣؽؙؖ ڸؽؙؙڬڣؚٞڒٳڵڵۿؙۼۘؿۿؙۉٲۺٷٙٳٲڵڹؚؽ۫ۼؠڵٷۅؾڿڔ۬ؽۿۄؙڶڂؚۘڔؘۿۿ ڽ۪ٲڂٛڛۜڹۣٵڷؘؽ۬ؽؙػٲٮٷؙٳؾۼؙؠڵٷڹ۞

شته دوی ته (په جنت کښی) هر هغه (نعمت) چی غواړی ئی په نزد د رب د دوی، دغه (مذکور کرامت) جزا ده د محسنانو نیکو کارانو دپاره د دی چه ورژوی (توئی کړی) الله له دوی نه بدتر د هغو ګناهونو چی کړی ئی وی او چی جزا ورکړی (الله) دوی ته اجر د دوی په سبب د هغه ډیر ښه عمل چی ؤ دوی چی کړی کو و به ئی (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ متقینو او محسنینو ته د دوی د ډیرو ښو کارونو اجر او بدل ورکوی که په غلطه کوم بد عمل تری صادر شوی وی هغه ورېښی.

. تنبیه: بنائی چه د «اسوأ» او د «احسن» د تفضیل صیغی ئی څکه اختیار فرمایلی وی چه د لویو ذواتو او مقربینو ادنیٰ نیکی او حسنات د نورو له نیکیو او حسناتو او ادنیٰ بدی او سیثه ئی د نورو له سیئاتو څخه لوی او درانه ګڼل کیږی. والله اعلم.

#### ٱليُسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْكَ أَهُ وَيُغَوِّقُونَكَ بِالَّذِينَ مِنُ دُوَنِهُ ۗ وَمَنْ تَيْضُلِلِ اللهُ فَهَالَهُ مِنْ هَادٍ۞ وَمَنْ يَهْدِاللهُ فَهَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ ٱلَيْسَ اللهُ بِعَزِيْزٍ ذِى ادْتِقَامِ۞

آیا نه دی الله کافی بس کیدونکی د بنده خپل (بلکه کافی دی) او ویروی (کفار ای محمده!) تا په هغو بتانو (چی عبادت ئی کوی کفار) بی له الله، او هر څوک چی محمراه ئی کړی الله پس پیدا به نشی دی (محمراه) ته هیڅوک سمه لاره ښوونکی او هر چا ته چی سمه لاره وښیی الله پس نشته ده ته هیڅوک محمراه کوونکی، آیا نه دی الله ډیر زبردست غالب قوی مخبئن

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

#### (خاوند) د بدل اخيستلو؟ (بلکه دی).

تفسيو: څو آينونه پخوا په ﴿ فَهَرَبَاللهُ مَثَلَازُمُلَافِئُهُ أَيْنَاهُ أَمَّالًا ﴾ الآية \_ کښي د شرک رد او د مشركينو د جهل بيان كړى شوى وو نو د هغه په نسبت به مشركينو زمونډ رسول الله صلى الله عليه وسلم له بتانو څخه ويراوه، او ويل به ئي «وګورئ تاسي زمونږ د معبودانو تحقير او توهين مه كوئ! او دوى ير خپل ځان مه خپه او مه قهرجنوئ! نه چې دوى (معاذالله) له تا څخه بالكل روغ لیونی او تیار یاګل جوړ کړی» نو دلته د هغه جواب ورکوی «هر هغه چی د لوی زبردست الله بندگی څانته غوره کړی وی نو دی به کله له دغو عاجزانو او ناتوانانو باطلو معبودانو څخه ویریږی آیا د هغه عزیز منتقم اللہ تعالیٰ امداد او اعانت ده لره بس او کافی نه دی چه له بل چا څخه وويريږي يا ورته څه هيله (اميد)، طمعه، توقع او اميد ولري؟ دغه هم د دغو مشركينو خبط، ضلال او مستقله گمراهی ده چه د واحد الله بندگان له هسی چتی (بیکاره) او فضولو شیانو څخه ویروی، رښتیا خبره خو هم دا ده چې پر سمه صافه لاره روانول او نه روانول دغه ګرد (تول) د یاک الله یه واک، قبضه او اختیار کښی دی کله چه کوم یوه ته الله تعالیٰ د ده د بدتمیزی او کږو تللو په بنا د بری او کامیابی سمه صافه لاره ونه ښیی نو هغه هم داسی لیونی او پاکل کیږی او دغسی د غتو غتو خبرو د یوهیدلو قوت او قدرت هم تری ورک کیږی آیا دغه احمقان دومره هم نه يوهيږي هغه بنده چې د قدوس الله په حمايت او بناه کښې ننوتلي وي نو کوم یو قدرت او طاقت د هغه یوه ویښته ته هم څه ضرر رسولی شی؟ هر یو طاقت چی دغسی یوه کار ته اقدام او ځغرد (ضد) وکړی ټکړی ټکړی به کړ شی ځکه چه د الله تعالیٰ غیرت هرومرو (خامخا) د خیلو مخلصو بندگانو انتقام (کسات) آخلی».

## وَلَيِنُ سَأَلْتَهُمُّ مِّنَ خَلَقَ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضَ لَيَقُوُلُنَّ اللهُ قُلُ اَفَرَّءَيْتُمُ مَّاتَ كُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ إِنَّ اللهُ بِفَرِّ هَلْ هُنَّ كَيْفِتُ فُرِّ إِ اَوْارَا دَنْ بِرَحْمَةٍ هَلُ هُنَّ مُسِّكُ رَحْمَتِهُ قُلُ حَسُيِيَ اللهُ عَكِيهُ مِيَتَوَكِّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴿

او خامخا که وپوښتی ته (ای محمده!) له دغو (مشرکانو) چی چا پیدا کړی دی دا آسمانونه او ځمکی نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) چی الله (پیدا کړی دی) ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا پس وینځ تاسی هغه بتان چه بولئ (عبادت ئی) کوځ تاسی بی له الله که چیری اراده وفرمائی له ماسره الله فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

د ضرر رسولو آیا دی دا بتان لری کوونکی د ضرر د هغه (له مانه؟ بلکه نه دی!) یا که اراده وفرمائی (الله) له ماسره د رحمت (د نفعی رسولو) آیا دی دغه (بتان) منع کوونکی د رحمت د الله (له مانه؟ بلکه نه دی!) ووایه (ای محمده!) دوی ته بس دی زما الله، خاص په هم دغه الله توکل کوی توکل کوونکی (په هر حال او هر کار کښی او خپل تول امور هم هغه ته ورسپاری).

# قُلُ لِقَوْمِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَتِكُوْ إِنَّ عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُوْنَ ﴿ مَنْ يَأْتِيهُ وَعَلَمُونَ ﴿ مَنْ يَأْتِيهُ وَعَلَمُونَ اللَّهُ مُعَيْدُونَ

ووایه (ای محمده!) ای قومه زما ژوند (روزگار) کوئ تاسی په ځای (او حال) خپل کښی بیشکه زه هم عمل کوونکی یم (په حال د توکل او صبر خپل) پس ژر ده چی معلوم به کړئ تاسی (زما او له تاسو نه) هر هغه چی رابشی هغه ته داسی عذاب چی وبه شرموی (او رسوا به کړی) دی او نازل به شی په ده عذاب همیشه

تفسيو: يعنى عنقريب دغه خبره واضحه او څرګنديږي (ښکاره کيږي) چه د واحد الله بندګان

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

غالبان کیږی که د دغو سلهاؤ دروازو فقیران ؟ واقعات به ډیر ژر دا راوښیی چه هر هغه بنده چی د الله تعالیٰ په حمایت او پنا کښی راغلی وی د هغه مقابله کوونکی بالاخر ګرد (ټول) سره خوار، زار او تباه کیږی.

**تنبیه:** له «عذاب یخزیه» مخخه دنیوی عذاب او له «عذاب مقیم» محخه اخروی عذاب مراد دی والله اعلم.

#### ٳڰؙٲٲٮٛٚۯؙڶٮٚٵڡؘڵؽڬٲڷڮۺؼڸڵٮٞٵڛۑٲڵڿۜؾٚۧ؋ؘڛٙٳۿؾڵؽڣٚڶڡ۪؋ ۅؘڡۜڹؙۻٚڰۏؚٳٮٞ۫ؠؙٳؽۻؚڷؙؗؗؗؗؗۼڸؠؙؠٵٷۧٵۧٲٮؙؾؘۘۼڵؽۿۣ؞ڎ۫ڔؠٷڮؽڸۿ۫

بیشکه موند نازل کړی مو دی پر تا کتاب (قرآن) دپاره (د انتفاع د تولو) خلقو په حقه سره پس هر چا چی سمه لاره ئی وموندله پس نفس د ده لره ده (فائده ئی) او هر څوک چی ګمراه شو پس بیشکه هم دا خبره ده چی ګمراه کیږی پر ځان خپل (چی ضرر ئی ګالی (برداشت کوی)) او نه ئی ته پر دوی وکیل (ساتونکی)

تفسیو: یعنی ستا په ژبه او د دغه کتاب په ذریعه د نصبیحت رښتیا خبری ویلی شوی دی او د دین سمه صافه برابره لاره ښوولی شوی ده ، زیات له دی نه هر انسان دی خپله ګته (فائده) او تاوان وسنجوی (معلوم وکړی) هر څوک چی پر نصیحت عمل او تک کوی خپل ځانته فائده او ګته (فائده) رسوی که نه خپله آخره خاتمه او انجام خرابوی پر تا د دوی نور هیڅ مسؤلیت او ذمه واری نشته چی په زور او جبر سره دوی پر سمه لاره راولی ستاسی وظیفه تش د الله تمالیٰ د پیغام رسوونه ده چه دغه فریضه تاسی ادا کړی ده ، وروسته له دی نه نور ګرد (تول) معاملات هغه پاک الله ته وسپارئ چی د ده د قدرت په لاس کښی ژوندی کول، مړه کول، ویده کول او ویښول او نور ګرد (تول) شیان دی.

ٱللهُ يَتَوَفَّ الْاِنْفُسُ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّـتِى لَوْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا \* فَيُمْسِكُ الَّتِى قَطَى عَلَيُهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ الْأُخْرَى إِلَىٓ اَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ يَّتَفَكَّرُونَ ۞ فمن اظلم(۲٤) الزمر(٣٩)

الله راکاږی (قبضوی) نفسونه په وخت د مرګ د دوی او هغه نفس چی نه وی مړ (هغه راکاږی) په خوب د هغه کښی پس وساتی هغه (نفس) چی حکم کړی پر هغه د مرګ او بیرته رالیږی (بدن ته) هغه بل (نفس) تر نیتی په نامه کړی شوی پوری، بیشکه په دغه (قبض، امساک، ارسال) کښی خامخا ډیر دلائل د قدرت دی دپاره د هغه قوم چی فکر کوی (او عبرت تری اخلی لیکن نه کوی فکر یکښی کفار)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی په خوب کښی هره ورځ روح (سا) انحلی او بیا ئی بیرته ورلیږی هم دغه نبه ده د آخرت، معلوم شو چی په خوب کښی هم لکه موت سا اخیسته کیږی که خوب وځنډیږی (ایسار شی) نو هم هغه مرګ دی مگر دغه روح هغه دی چی ورته ظاهری هوش وائی او هغه روح چی په هغه سره تنفس جریان لری او نبضین خوځیږی او خواړه هضمیږی هغه بل دی چی پخوا د مرګ له وقوع څخه نه ایستل کیږی». (موضح القرآن). «بغوی» له حضرت علی کرم الله وجهه څخه نقل کوی «په خوب کښی روح له بدن څخه وځی مګر د ده مخصوص تعلق د مخصوصو اشعوؤ په ذریعه له بدن سره وی چی د دغه تعلق او ارتباط له وجی حیات له بطلاته ساتلی کیږی» لکه چی لمر له ملیونو میلو څخه لری د خپلو اشعه ؤ په ذریعه ځمکه تودوی له دی نه ظاهریږی چی په خوب کښی هم همغه شی وځی چی د موت په وخت کښی وځی لیکن په خوب کښی هم همغه شی وځی چی په موت کښی وی.

#### آمِرِ اتَّخَذُو امِنَ دُونِ اللهِ شُفَعَآءَ ﴿

تفسیو: یعنی مشرکین د بتانو په نسبت داسی دعوی کوی چه دوی د الله تعالی په دربار کښی زمونږ سپارښت او شفاعت کوی او د هم دوی له سپارښت مخخه زمونږ ګرد (ټول) کارونه هلته جوړیږی نو ځکه مونږ د دوی عبادت کوو. حال دا چه اول د شفیع کیدلو دپاره معبودیت لازمی نه دی بل شفیع هم هغه غوک ګرځیدی شی چی ورته د الله تعالیٰ له طرفه د شفاعت حکم او اجازه وی او یواځی د هغو کسانو په حق کښی شفاعت په عمل راتلی شی چی دوی د الله تعالیٰ په نزد غوره او مغبول وی، لنډه ئی دا چه د شفیع مازونیت او د مشفوع مرتضائیت یو ضروری امر دی او دلته دعاړه خبری نشته نه د اصنامو (بتانو) ماذونیت ثابت دی او نه د کفارو مرتضائیت نو د دوی دغه دعوی غلطه شوه.

#### تُلُ اوَلَوْكَانُوُ الاِيمُلِكُونَ شَيْئًا وَلا يَعْقِلُونَ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا اګر که وی دوی په داسی حال کښی چه مالکان نه وی د هیڅ شی او نه عقل لری (دوی چی ستاسی عبادت ورته معلوم شی ځکه چی جمادات وی).

تفسیر: یعنی بنان نه اختیار لری او نه پوه نو بیا د دوی شفیع کیدل ډیر عجیب دی.

#### قُلُ تِللهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا لَهُ مُلْكُ السَّلْوَتِ وَالْرَرْضِ تُتَرِّ الدِّهِ وَتُرْجَعُونَ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) خاص الله ته (اختیار د) شفاعت دی ټول (او بل هیچا لره دخل نشته) خاص الله ته دی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی، بیا خاص هم ده ته بیرته بیول کیږئ (لپاره د جزا)

تفسیر: یعنی فی الحال هم پر آسمانونو او ځمکه کښی د هم دغه الله تعالیٰ سلطنت دی او فیالمال هم د ګردو (ټولو) رجوع او بیرته ورتګ هم هغه ته دی. نو بی د الله تعالیٰ له خوښی او رضا هیڅوک د دی خبری قوت او قدرت نه لری چی خپلی شونډی هم وخوځولی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د الله تعالیٰ په مخکښی شفاعت شته مګر د هم هغه الله تعالیٰ په حکم نه ستاسی په خوله. کله چی مرګ راشی نو حضرت عزرائیل علیه السلام هم د چا په خوله کولی».

#### ۅٙٳۮٙۘٲۮؙڮۯٳٮڷؗؗؗؗؗؗۏڂۘؽ؇ؙۺٛؠٲڒٞؿۘٷؙڵٷۘۘۘۻؚٵڰڹؽؽؘڮڒؽؙٷؙؚؗؗڡؙؚٷؽ ڽؚٵڵٳڿڒۊٷٳۮؘٲۮ۬ڮۯٵڰڹؽؽ؈۫ۮؙۏڹۄؔٳۮٙٵۿؙؠٞؽٮؙؾؠؙۺٷۄٛؽ۞

او په هغه وخت کښی چی یاد کړ شی الله یواځی (بی له بتانو) نو منقبض شی وترهیږی زړونه د هغو کسانو چی ایمان نه راوړی په آخرت باندی او په هغه وخت کښی چی یاد کړل شی هغه (بتان) بی له دغه (الله) ناڅاپه دوی فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

#### خوشالیږی (مخونه ئی راڼه او وچولی (تندی) ئی خلاص شی له خوښی)

تفسیر: د مشرکانو دغه یوه خاصه ده چی په ځینو اوقاتو کښی تش پخپلو ژبو د الله تعالیٰ د عظمت او د محبت اعتراف کوی لیکن د هغوی زړونه د واحد الله له ذکره او حمده او ثنا نه خوسیږی. هو! که د نورو بتانو یا وړوکیو معبودانو تعریف ورته وکړ شی نو له ډیری خوښی او خوشحالی پخپلو جامو کښی نه ځائیږی او د مسرت آثار د دوی له غیرو څخه له ورا (لری) څرګندیږی (ښکاره کیږی). د افسوس او حسرت ځای دی چی نن ورځ علیالاکثر تش په نامه سره مسلمانانو هم داسی یو وضعیت ځانته غوره کړی دی مثلاً که د واحد الله قدرت، قوت، عظمت او د ده د لامحدوده علم وسعت بیان وکړ شی نو د دوی په مخونو کښی د انقباض آثار احساس کیږی مگر که د کوم پیر، فقیر، حضرت، شیخ، ملنګ صاحبزاده، خواجه، سید او د نورو متعارفه فی خوارقو، رښتیا، دروغ کرامات، او نوری چتی (بیکاره) او مهملی خبری دوی ته وریلی شی نو د دوی په نیرونو کښی ئی د سرور او انبساط امواج پیدا کیږی، بلکه ډیر اوقات د خالص توحید بیانوونکی د دوی په نزد د اولیا الله المهتکی وهو المستعان»

#### قُلِ اللَّهُ وَخَاطِرَ السَّمَوْتِ وَالْاَرْضِ عَلِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ اَنْتَ تَخَكُو بَيْنَ عِبَادِ لَدَ فِي مَا كَانُوْ افِيْهِ يَغْتَلِفُوْنَ ۞

ووایه (ای محمده!) ای الله پیدا کوونکی د آسمانونو او د ځمکی ای عالمه خبرداره په پټو او په ښکارهؤ ته حکم (فیصله) کوی (په قیامت کښی) په منځ د بندګانو خپلو کښی په هغو (دینیه ؤ امورو کښی) چی ؤ دوی چی پکښی اختلاف به ئی کوو.

تفسیو: یعنی هر کله چی دوی په داسی غتو خبرو کښی هم جګړی کوی او د الله تعالیٰ دومره عزت او وقار هم د دوی په زړونو کښی نشته نو اوس زه ستا پاک دربار ته عرض او فریاد کوم څو پخپله د دغو جګړو په منځ کښی یوه پریکړه او فیصله وفرمائی. (اوس بیا اخبار فرمائی د سختی د عذاب د کفارو او له نه خلاصیدلو د دوی له دغه عذابه په

هیخ وجه سره نو فرمائی)

#### وَكُوْاَتَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُواْمَافِي الْأَمُّضِ

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

#### جَمِيعًا وَّمِثُلَهُ مَعَهُ لَافْتَدَوُالِهِ مِنْ سُوَّءَ الْعَنَابِيَوْمُ الْقِلِيمَةِ ﴿ وَبَكَ الْهُوُمِّنَ اللهِ مَا لَعُرَكُوْنُوْا يَعْتَسِبُونَ ۞ وَبَكَ الْهُمُّ سَيِّالْتُ مَاكْسَبُوُا وَحَاقَ بِهِمُ مِثَا كَانُوْ الِهِ يَسْتَهُزُوُونَ۞

او که چیری بیشکه مملوک شی د هغو کسانو چی ظلم ئی (پر نفسونو خپلو په کفر سره اختیار) کړی دی هغه (اموال مبالغ) چی په محمکه کښی دی تول او په مثل (هم د هغه) نور ورسره شی نو خامخا فدیه به ورکړی دوی په هغه سره له بدرنګه عذابه په ورځ د قیامت کښی، او ښکاره به شی دوی ته له جانبه د الله هغه (عذاب) چی نه ؤ دوی چی ګمان به ئی کوو (د هغه). او ښکاره به شی دوی ته (جزا د) بدی د هغو اعمالو چی کړی ئی وو دوی او چاپیره نازله به شی په دوی (جزا د) هغه څیز چی ؤ دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری کولی (چی د الهی قهر او ابدی عذاب دی.)

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ چی د دغو اختلافاتو فیصلی اورولی کیږی په دغه وخت کښی به د دغو ظالمانو چی په شک او شرک سره ئی د الله تعالیٰ شان تنقیص کوو ډیر بد حال وی. فرض ئی کړئ که په دغه ورځ د ځمکی د مخ ګردی (تولی) خزانی بلکه له هغو ځنی زائد مبالغ هم له دوی سره موجود وی او وغواړی چی دغه ګرد (تول) اضعافاً مضاعفة خزائن د خپلی فنیی په ډول (طریقه) ورکړی او خپل ځان خلاص کړی مګر هغه تری نه قبلیږی او هر څه بد اعمال چی ده کړی دی یو په یو ئی په مخ راویل کیږی او د داسی راز راز (قسم قسم) ویرونکیو غذابونو خوند به وڅکی چی هیڅکله به د هغه مثال او نظیر د ده په وهم او خیال کښی هم نه وی ګرځیدلی. الغرض هغه کسان چی پر خالص توحید او حق دین پوری به ئی توکی او مسخری کولی د هغه ربرداشت کوونکی) دی او په هغ و عذابونو کښی چی دوی ورپوری مسخری کولی دو هغې بخپله پکښی اخته کیدونکی) دی او په هغ عذابونو کښی چی دوی ورپوری مسخری کولی دوی پخپله پکښی اخته کیدونکی دی.

#### فَإِذَامَسَ الْإِنْسَانَ فُرُّدَعَانَا ا

پس کله چی ورسیږی (جنس د) انسان ته څه قسم ضرر، نو بولی مونږ (دفع د هغه ته)

تفسیر: یعنی چه د هغه الله تعالیٰ له ذکر څخه چی اوس خپه او ناراضه کیږی د مصیبت په وخت

فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

کښی ورغږ او ناری وهی او د ده ذکر چی د مصائبو په وخت کښی پری خوښیږی د مرفعالحالی په وخت کښی له دوی نه هیریږی.

#### تُتَّرِّ إِذَا خَوَّلِنَاهُ نِعْمَةً مِّثًّا ثَكَالَ إِنَّكَمَّا أُوْرِتَيْتُهُ عَلَى عِلْمِرْ

بیا کله چی ورکړو مونږ ده ته کوم نعمت له (جانبه) خپله وائی بیشکه هم دا خبره ده چی راکړی شوی دی ماته دغه (نعمت) په سبب د پوه (زما، نه ده داسی)

تفسیو: یعنی قیاس خو هم دغه غوښت چی دغه نعمت زما په برخه شی ځکه چی په ما کښی د دغی خبری لیافت وو او د هغه د ګټلو ذرائع ماته بهکاره او معلوم وو او الله تعالیٰ ته زما استعداد او اهلیت عرګند (ښکاره) وو نو بیا هغه ولی ماته ونه رسید. الغرض چی ده پر خپل لیافت او عقل نظر وکړ او د الله تعالیٰ پر فضل او قدرت ئی نظر ونه کړ.

#### بَلْهِيَ فِتُنَةٌ وَلِكِنَّ ٱكْثَرَهُ مُرلايعُلمُونَ®

بلکه دغه (اعطا د نعمت) فتنه امتحان ازموینه ده ولیکن اکثر د دوی نه پوهیږی (چی دغه تخویل استدراج، امتحان دی دوی ته).

تفسیو: یعنی داسی نه دی بلکه دغه نعمت د الله تعالی له طرفه یو امتحان دی چی بنده د هغه پر موندلو تر کوم حد پوری د حقیقی منعم شکریه ادا کوی ؟ او د احسان او انعام حق ئی پیژنی؟ که ناشکری ئی وکرله نو دغه نعمت ورته نقمت او د ده د ځان وبال گرځی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه امتحان دی چی د ده عقل او سد (هوش) تر هغه ځای پوری رسیږی څو پر خپل عقل باندی مغرور شی نو سره له هغه عقله او سده (هوشه) آفت وررسیږی» نو بیا د بل چا په ایولو او منع کولو سره هغه نه اوړی او نه تری منع کیږی.

قَدُقَالَهَا الَّذِيْنَ مِنَ قَبُلِهِمْ فَمَأَاغَنَى عَنْهُمُوًا كَانُوَّا يَكْسِبُونَ ۞ فَأَصَابَهُمُ سَيِبِّاكُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَالَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْ هَوُلَا مِ سَيُصِيْبُهُمْ سِيِبَاكُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَمَا هُمْ يِمْعُجِزِيْنَ ۞ فمن اظلم(۲۲) الزمر(۳۹)

په تحقیق ویلی ده دغه خبره هغو کسانو (چی تیر شوی دی) پخوا له دوی نه (لکه قارون او قوم د ده) پس هیڅ قدر دفع د عذاب ونه کړه له دوی ځنی هغه (دنیوی مال او متاع) چی ؤ دوی چی کسب (د گتی د هغو) به ئی کوو. پس ورسید له هغو (پخوانیو) ته (جزا د هغو بدو) اعمالو چی کول به دوی (په خسف سره) او هغه کسان چی ظلم ئی کړی دی (په اختیارولو د کفر) له دغه (قوم ستا ای محمده!) ژر ده چی وبه رسیږی دوی ته (جزا د) بدیو د هغو اعمالو چی کړی دی دوی او نه دی دوی عاجز کوونکی (مونږ لره له تعذیب د دوی نه)

تفسیو: لکه چی قارون هم داسی ویلی و د هغه محه حشر او آخره خاتمه وشوه د هغه ذکر پخوا له دی نه تیر شو یعنی مخرنکه چی پر پخوانیو مجرمینو د خپلی گناه سزا او وبال ولوید پر دغو موجوده و مشرکینو هم د دوی د بنو اعمالو سزا او وبال لویدونکی دی. محه وخت چی پاک الله د دوی د سزا ورکولو اراده وفرمائی نو دوی له سره خپل مخانونه نشی پتولی او نه چیری تری تبییلی شی او نه په کوم چل او تنبیر سره دی ستری، ستومانه او عاجزولی شی.

## ٱۅؘڵۄ۫ڽۼڬؠؙٷٛٳٙٲؾٙٳؠڵڰ؞ؽڹۺڟٵڷؚڗؚۮ۬ۊۜڸؽؘ؞ؾؿٵٚٷۅؘؽڤڽۯڗٳؖۜ ڣٛۮٳڮ ڵڒڸؾٟڵؚڡٞٷۄٟؿٷؙؙؚڡڹؙۏؙؾ<sup>ۿ</sup>

آیا نه پوهیږی دوی په دی چې بیشکه الله فراخوی رزق روزی هر هغه چا ته چې اراده وفرمائی او تنګوی (په اندازه کوی ئی) بیشکه په دغه (بسط او قبض) کښې خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چې ایمان راوړی (په الله چې باسط او قابض دی)

تفسیر: یعنی به دنیا کنبی محض د روزی فراخی او تنگی د کوم سری د مقبولیت او مردودیت دلیل نشی کبدی نه د روزی گتل دومره به عقل، ذهانت، علم او لیاقت پوری منحصر دی. وگورئ چی عومره بیوقوفان ناپوهان به ډیر اطمینان او هوسائی (آرام) سره ژوندون کوی او غومره عقلا، فضلا او نیکان به لوړو سره شپی او ورځی تیروی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی

«یعنی په عقل چلولو او تدبیر کولو کښی هیڅوک څه کمی نه کوی بیا د یوه روزی ارته او د بل تنگه ده نو وپوهییی چی دغه یواځی د عقل کار نه دی چی پر خپل ځان باندی روزی ارته فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

کړی بلکه دغه تقسیم د حقیقی رزاق د حکمت او مصلحت تابع او د هم ده د قدرت په لاس کښی دی».

#### قُلْ يَعِيَادِيَ اللَّذِينَ ٱسۡرَفُواعَلَى ٱنفُسِهِمُ لَا تَقَنُطُوا مِنْ تَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغُفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿

ووایه (ای محمده ! چی فرمانی الله) ای بندگانو (مؤمنانو) زما هغو کسانو چی اسراف ئی کړی دی پر نفسونو خپلو مه ناامیده کیږئ له رحمته د الله (ځکه چی) بیشکه الله مغفرت کوی بینی گناهونه ټول (اګر که ډیر هم وی بی له شرکه) بیشکه چی الله هم دی دی ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسير: دغه آيت د ارحم الراحمين د بي پايانه رحمت بيان او د ده د عفوى او د عظيم الشان تيريدلو اعلان کوی او د خورا ډيرو سختو مأيوس العلاجو مريضانو په حق کښې د شفا. د اکسیر حکم لری. مشرک، ملحد، زندیق، مرتد، یهودی، نصرانی، مجوسی ، مبتدع، فاسق، فاجر، او نور عاصیان او باغیان هر څوک چی وی د دغه آیت له آوریدلو څخه وروسته د الله تعالیٰ مهربانی ته امیدوار کیږی ځکه د هر چا یه نسبت چی الله تعالیٰ اراده وفرمائی د هغه ګناه معافوی او هیڅوک د ده لاس نشی نیولی بیا بنده به ولی ناامیده کیږی؟ هو! دغه ضروری ده چی د الله تعالیٰ له نورو اعلاماتو سره سم چی په هغو کښی تصریح شوی ده چی د کفر او شرک جرم به بی له توبی او بی له ایمانه نه قبلوی، ښائی چه ﴿ اِنَّاللَّهَ يَغْوَرُالنَّوْبَ جَمِيْمًا ﴾ له «من یشا» سره مقیده و گله شی خو سره له هغه د دغی خبری تقیید ئی هم فرمایلی دی. ﴿ إِنَّاللَّهُ لَا يَقْفِرُ أَنْ يُتُمُّ رَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَاكِ لِيَنْ يَشَالًم ﴾ (د جزءه نساء ١٨ ركوع ١١٦ آيت) له دغُه تقیید څخه دغه نه لاژمیږی چی الله تعالٰیٰ بی له توبی هیڅ یوه لویه یا وړوکی ګناه نشی معافولی او نه ئی داسی مطلب کیږی چه د هیڅ یو جرم دپاره له سره د توبی ضرورت نشته او بي له توبي به ګرد (ټول) ګناهونه معافیږي. قید یواځي د مشیت دی او د مشیت په متعلق په نورو آیتونو کښی دا ښوولی شوی دی چې هغه په کفر او شرک کښي بې له توبي ممکن نه دی لکه چی د دغه آیت شان نزول هم پری دلالت کوی او د دی وروستنی آیت له افادی څخه هم معلومیږي.

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

## وَانِيْبُواَ إِلَى رَبِيْدُ وَ اَسْلِمُوْلِهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَالْتِيكُو الْعَذَابُ تُعَرِّلُ تُنْصَرُونَ ©

او بیرته وګرځئ تاسی رب خپل ته (له شرکه او عصیانه) او غاړه کیږدئ ده ته پخوا له هغه چی راشی تاسی ته عذاب بیا به مدد درسره نشی کولی (په دفع د عذاب کښی)

تفسیو: د منفرت په لوری د توجه ورکولو سره له دی څایه د توبی په طرف توجه ورکوی یعنی پخپلو تیرو اغلاطو نادم شئ! او د الله تعالیٰ د بی پایانه جود او کرم څخه وشرمیږی!! او د کفر او عصیان لاره پریږدئ! او د هغه کریم رب په طرف رجوع وکړئ! او خپل ځانونه بیخی هغه ته وروسپارئ! او د ده د احکامو په مقابل کښی په نهایت عجز او اخلاص سره غاړه کیږدئ! او بنه وپوهیږئ چی په حقیقت کښی نجات یواځی د ده په نفل او کرم سره ممکن دی. زمونو رجوع چی اله تعالیٰ اسلام غالب وګرځاوه هغه کفار چی په دښمنی کښی به مصروف و وپوهیدل چی چی الله تعالیٰ الملام حامی او ناصر دی او قانع شول چی مونو په غلطه او بی لاری یو. نو پر خپلو دغو غلطیو متأثر او متاسف شول لیکن له شرمه او خجالته په اسلام نه مشرف کیدل او په خپلو دزونو کښی به نی ویل اوس به زمونو اسلام څرنگه منل کیږی؟ چی دښمنی مو له اسلام سره وکړه ، او له مسلمانانو سره مو جنګونه وکړل او د ډیرو مسلمانانو وینی مو توی کړی نو الله تعالیٰ د دوی د تسلئ دپاره وفرمایل چی داسی هیڅ یوه ګناه نشته چی الله تعالیٰ د هغه اشو توبه نه وخری او مد ډیرو مه نظر ورسیږی نو په هغه وخت کیږی او مد د نشی رسیدی».

#### ۅؘٳۺۣٷٵڂڝؙؽؘڡٵۧٲؿؗۯؚڶٳڶؽڬؙۄٞڝۜ۫ۯ؆ڮؙٛۄٝڝۜؽؙۊۘڹڸؚٲڽؙؾٚٲٝؾؽڬٛۅؙ ٵڵؙڡۮؘٵٮٜٛڹۼٛؾڎۜۊۜٲٮؙٛڎؙۅؙڒۺؖٷ۠ٷؽ۞ۨ

او متابعت وکړئ د ډير غوره حکم د هغه (قرآن) چې نازل کړې شوی دی تاسي ته له (جانبه د) رب ستاسي پخوا له هغه چې راشي تاسي ته عذاب يو ناڅاپه حال دا چې تاسي به نه پوهيږئ (چې له کوم لوري راځي)

تفسیر: له ښی خبری څخه مراد قرآن کریم دی یعنی پر قرآنی هدایتو عمل وکړئ! او د عذاب له

فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٦)

راتکه پخوا د خپل مستقبل په فکر او اندیبینه کببی اوسع! که نه د عذاب له معاثنی څخه وروسته به د هغه هیڅ تدارک او انتظام نشی کیدی او هیڅ یو تدبیر به مؤثر نه لویږی. د الله تعالیٰ عذاب به مو داسی یو نامحاپه راګیر کړی چه تاسی به له سره د هغه پر راتګ نه خبریږئ.

#### ٱؽ۫ؾؘڠؙۅ۠ڶ نَفُسٌ لِيُمَمُّونُ عَلْ مَافَرَّلُتُّ فِي جَنْبِاللهِ وَإِنْ كُنْتُ لِمِنَ السَّخِرِيْنَ ﴿

(چابکی کوئ تاسی په تعمیل د قرآن باندی پخوا له هغه) چی ووائی یو نفس ای ارمان او ندامت می دی پر هغه چی تقصیر می کړی دی په طرف (په حق د طاعت) د الله کښی او بیشکه چی وم زه خامخا له مسخره کوونکیو (په مؤمن به) څخه.

تفسیر: یعنی په هرا او هوس، رسم، تقلید او په دنیوی خوندو او چرچو کښی اخته او مشغول او د الله تعالیٰ له ذکره او یاده بلکه د ده له وجوده بیخی غافلان شری ؤ. د ده دین او رسول او د هغه هولناک انجام په نسبت به مو چی رسول الله صلی الله علیه وسلم مونږ ویرولو ملنډی، توکی او مسخری کولی، او د دغو شیانو په حقیقت نه ؤ پوهیدلی. د ډیر افسوس ځای دی چی د الله تعالیٰ په پیژندلو او د ده د حقوقو په منلو کښی مونږ په محه اندازه سره غفلت او قصور کړی دی دی چی د هغه په نتیجه کښی نن له دغی بدی پیښی سره مخامخ شوی یو کفار به دغسی خبری په محشر کښی کوی که د آیت مضمون کفارو او عصاتو لره عام کیښود شی نو د ﴿ کَانَ لَنْتُ لُونَ وَالله الله وَیَانَ الله وَیَانَ الله وَیَانَ الله وَیَانَ الله وَیَانَ الله عَلَیْ الله عَلَیْ کَنیر رحمة الله علی الله عَلی ایک کثیر رحمة الله علی ).

#### آوْتَقُولَ لَوْآنَ اللهَ هَدْسِينُ لَكُنْتُ مِنَ الْنُتَّقِينَ ٥

یا (پخوا له دی نه) چی ووائی که چیری داسی وی چی بیشکه الله سمه لاره ښوولی وی ماته نو خامخا وم به زه له متقیانو پرهیزگارنو (له شرکه او له معاصی نه).

تفسیو: کله چی په حسرت او افسوس سره کار ونه چلیږی نو د خپل فهم غلطولو دپاره دغه کوډ عذر وړاندی کوی. څه ووایم الله تعالیٰ ماته هدایت رانه کړ. که الله اراده فرمایلی وی نو نن به زه هم د متقیانو په مرتبه رسیدلی وم د دغه جواب وروسته داسی راځی ﴿ بَلَ تَکُوَّاَتُلُكُ الْتِیْ ﴾ فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

او ممکن دی چه دغه کلام د اعتذار او احتجاج په طریقه سره نه وی بلکه تش د یاس د اظهار په طور وی یعنی زه د خپلی بداستعدادی او بدتمیزی له سببه د دغی خبری وړ (مستحق) او لاتن نه وم چی الله تعالیٰ ماته سمه لاره ښوولی وی او د مقصود تر منزل پوری ئی زه رسولی وی که په ما کښی اهلیت او استعداد وی او الله تعالیٰ زما لاس نیوی کړی وی نو زه به هم نن ورځ د متقیانو په زمره کښی شامل شوی وم.

# اَوُ تَقُوْلُ حِيْنَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْاَنَّ لِيُكَوَّةً فَاكُوْنَ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ @

یا (پخوا له دی نه) چی ووائی (نفس) په هغه وخت کښی چی ووینی عذاب کاشکی وی ماته بیا بیرته ورتګ (دنیا ته) پس وم به زه هلته له نیکوکارانو (موحدانو هم په عقائدو هم په اعمالو کښی)

تفسیو: کله چی حسرت او اعتذار دواړه بیکاره ثابت شی او د دوزخ له عذابونو سره مخامخ شی نو په دغه وخت کښی به د اضطراب وارخطائی له شدته داسی وائی «په هر ممکنه صورت سره چی کبیری یو ځلی می بیا دنیا ته بیرته ولیږه! او د توبی او اطاعت فرصت او موقع راکړه! او وکوره چی زه په څه صلاح او تقوئی سره بیرته درحاضرییم». فرمائی الله تعالیٰ چی ولی می هدایت نه وو درته کړی بلکه درته کړی می و.

# بلى قَدُ جَاءَتُك التِي كَلَدُّبْت بِها وَاسْتَلْبُرْت وَكُنْت مِنَ الْكَفِي أَيْنَ @

هو! داسی ده چی په تحقیق راغلی ؤ تاته دلائل (قرآن) زما پس تکذیب کړی ؤ تا په هغو سره او تکبر دی کړی وو او وی ته له کافرانو (نامنونکیو نه)

تفسیر: یعنی غلط وائی. آیا الله تعالیٰ درته سمه صافه لاره نه وه درجوولی؟ او خپل انبیاء ئی سره له معجزو او احکامو نه وو درلیپلی؟ مگر د هغوی خبری دی ونه منلی او هر هغه شی چی تاته ویلی کیده هغه مو سره له غروره تکبره او تکنیب کوو او ستا هم دغه لوئی او تکبر د حق له قبوله مانم کرځیده. او خبره هم دا ده چی الله تعالیٰ ته له ازله دغه خبره معلومه وه چی ته به فمناظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

# وَيَوْمُ الْقِيمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللهِ وُجُوهُ هُهُوَّ مُّسُودَةٌ ثُوَّ

او په ورځی د قیامت کښی به ووینی ته هغه کسان چی دروغ ئی تړلی دی پر الله پوری (په نسبت د شرک او نورو عیوبو) مخونه د دوی به تور کړی شوی وی

تفسیر: کومه خبره چی د الله تعالیٰ له جانبه راځی او هغی ته د دروغو نسبت کول شی هم دغه پر الله تعالیٰ دروغ تړل دی ځکه چی دروغ شمیرونکی داسی دعوی کوی چی الله تعالیٰ هغه خبره نه ده فرمایلی، حال دا چی په واقع کښی به ئی فرمایلی وی نو د دغو دروغو توروالی د قیامت په ورځ د دوی پر څیرو کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی).

#### ٱكيْسَ فِي جُهَ تُوَمَثُوً مَثُوًى لِللهُ تَكَيِّدِيْنَ®

آیا نشته په دوزخ کښی ځای دپاره د منکرانو (کافرانو؟ یعنی شته!)

**تفسیر:** پخوا په «فکنبت بها واستکبرت» کښی د دوو قسمو کفارو بیان وشو تکنیب چی پر کنب مشتمل دی او استکبار او غرور. دلته ئی دغه راوښودل چی د کنب او دروغو لامله (له وچی) به د دوی مخونه توریږی او د غرور او تکبر ځای پرته (علاوه) له دوزخه بل ځای نه دی.

#### ۅؘؽ۠ۼؚٛؾۜٵڵڵڎؙٳڷێڔؽڹٵڷۜڡۜٞٷٳؠٮڡۜٵۯؘؾؚۿٷٛڒڒؽٮۺ۠ۿؙؠؙٳڶۺؙۅٛٞؠؙ ۅؘڵٳۿؙۄؙؿٷٛڒؙۏؙڹ؈

او وبه ساتی الله (له دوزخه) هغه کسان چی ځان ئی ساتلی وی (له شرکه) په

سبب د خلاصی موندلو د دوی نه به رسیږی دوی ته سختی او نه به دوی غمجن کیږی.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ متقیان د دوی د ازلی فوز او فلاح په سبب د بری او کامیابی پر هغه لوړ (اوچت) مقام رسوی چی هلته به له هر قسمه بدیو او شرورو مخخه محفوظ او له هر راز (قسم) فکر او غم محخه به آزاد او محفوظ وی.

# ٱؗؠڵؙؙۿؙڂٙٳڶؿؙڴؚڷؚۺٞؽؙؙۊۜٛۿؙۅؘٵٚؽڴؙؚڗۺؙؿؙٞڰؽؽڵ۞ڶۮؘڡؘۘڠٙٳڶؽۮٳڵۺڶۏؾ ۅٙٲڵۯۻٝٷٲڵۮؚؽؙڹٛػؘڡٞۯؙۏٳۑٵؽؾؚٳ۩ڸۄٳۉڶڸ۪ػۿؙۄؙٳڶڂۑٮۯۏڹ۞۫

الله پیدا کوونکی د هر مخیز دی (چی موجود وی په دنیا کښی) او دغه (الله) پر هر مخیز وکیل (ساتونکی متصرف) دی. خاص هم دغه (الله) لره دی کلیګانی (چابیانی) (د خزانو) د آسمانونو او د ځمکی، او هغه کسان چی کافران شوی دی په آیتونو (دلائلو د قدرت) د الله دغه کسان هم دوی زیانکاران دی (چی ځای ئی ابدی دوزخ دی.)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ هر شی پیدا کړی دی او وروسته له پیدائیته د ده د بقاء او تحفظ دمواری ئی هم پر خپل قدرت اخیستی ده او د ځمکی او آسمان د گردو (تولو) شیانو تصرف او اقتدار هم ده ته حاصل دی څکه چی د گردو (تولو) خزانو کنجیانی له ده سره دی نو له داسی الله څخه مخ او لول او نورو شیانو ته مخ گرځول نضول او بیکاره خبره ده ښائی چی انسان د الله تعالیٰ له غضبه وویریوی او د الله تعالیٰ رحمت او مهربانی ته امیدوار اوسی محکه چی کفر او ایمان، جنت او دوزخ گرد (تول) د ده تر واک (اختیار) او تصرف لائدی دی. هر خوک چی د الله تعالیٰ و د ده له کلامه منکریوی هیچیری به د قرار او هستوکنی ځای نه مومی. آیا هغه څوک چی د د الله تعالیٰ څخه منحرف کیږی او مخ تری اړوی حقیقی فوز او فلاح ته هیلمن (آرزومند) کیدی شی؟ کله چی کفار د بت پرستی دعوت ورکړ سید الابرار ته نو دغه آیت نازل شو.

# قُلْ اَفَغَيُرَالِتُهِ تَأْمُرُونَ فِي آعُبُكُ اَيُّهَا الْجِهِلُونَ @

ووایه (ای محمده!) آیا پس بی له الله امر کوئ تاسی ماته چی عبادت ئی وکړم ای جاهلا*نو* ناپوهانو! فمزاظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

قفسیو: یعنی انتهائی نادانی حماقت او جهالت دا دی چی انسان الله تعالیٰ پریپردی او د نورو په عبادت کښی بوخت (مشغول) او لګیا شی او له رسول الله مخخه داسی غوښتنه وکړی او تری طمع ولری چی دی (معاذالله) د کفر او شرک لاره د دوی له سبه غوره کړی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چی مشرکانو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دعوت ورکړی و چی راڅه زمونږ د معبودانو عبادت کوه نو محکه دغه پاس آیت لکه چی اوس مو ولیکل د دوی په جواب کښی نازل شو.

# وَلَقَدُا أُوْتِى الِكِيْكَ وَالَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكَ \*لَيْنَ اَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوْنَنَّ مِنَ الْخَسِرِيْنَ @ بَلِ اللهَ فَاعْبُدُ وَكُنُ مِّنَ الشَّكِرِيْنَ ®

او خامخا په تحقیق وحی کړی شوی ده تاته او (وحی کړی شوی ده) هغو کسانو ته چه ړومبی له تا نه ؤ (داسی چی قسم دی) که شرک پیدا کړ تا (فرضاً) نو خامخا خراب به شی هرومرو (خامخا) عمل ستا او خامخا شی به ته هرومرو (خامخا) له زیانکارانو (نو ځان وساته له شرکه). بلکه (یواځی) د الله پس عبادت کوه او اوسه له شکر کوونکیو (په نعمت د توحید او عبادت).

تفسیو: یعنی که له عقلی حیثیته وکتلی شی د کردو (تولو) اشیاؤ پیدا کول، باقی پریبودل، او په هغه کښی د هر ډول تصوفاتو جاری لول یواځی د الله تعالیٰ کار دی. نو د عبادت مستحق ماسوا له الله نخخه بل هیڅوک نشی کیدی او که له نقلی حیثیته ملاحظه وکړئ نو تول انبیاء الله او سماویه ادیان د توحید په صحت او د شرک پر بطلان متفق دی بلکه هر نبی ته د وحی په ذریعه دغه ښوولی شوی دی چه په آخرت کښی د مشرکانو تول اعمال بیخی بیکاره دی او د شرک انجام د خالص حرمان او خسران محخه سواء بل شی نه دی. لهذا پر هر انسان دغه لارم دی چی له کردو (تولو) محخه وشکوی او له الله تعالیٰ سره د خپل عبودیت تعلقات ونښلوی او د الله تمالیٰ وفادار او شکرګزار او احسان پیژندونکی بنده شی د ده عظمت، قدرت، جلال، او کمال ښه وبیژنی. عاجز او ناتوانه مخلوقات د ده شریک ونه گرځوی او هغه په هم هغو صفاتو سره لوی پورته اعلیٰ او ارفع وګڼی لکه چی په واقع کښی هم دی.

#### وَمَاقَدَرُوااللهَ حَتَّى قَدُرِهِ ۗ

او تعظیم نه دی کړی دغو (مشرکانو) د الله حق د تعظیم د ده

فمن اظلم (۲٤) الزمر (۳۹)

تفسیو: یعنی مشرکینو د الله تعالیٰ عظمت، علویت، کمال، جلال لوئی او بزرګی تر هغی اندازی او مرتبی پوری پر یوه بنده او مرتبی پوری پر یوه بنده د هغه معرفت او مرتبی پوری پر یوه بنده د هغه معرفت او پیژندګلوی لارمه ده چی هغه وپیژنی او ملحوظه نی ولری. د الله تعالیٰ د رفیع شان او لوړی (اوچنی) مرتبی د اجمالی تصور کوونکی آیا د عاجز او معتاج مخلوق حتٰی د بیگانه کتو او بتانو شرکت له الله تعالیٰ سره تجویز کولی شی؟ حاشا وکلا! وروسته له دی نه د الله تعالیٰ د کینو شنونو بیان دی.

# وَالْرَارُضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَالسَّمَوْتُ مَطُولِيْتُ وَالسَّمَوْتُ مَطُولِيْتُ وَالسَّمَوْتُ مَطُولِيْتُ وَيَعْلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿

او ځمکه توله په قبضه تصرف د ده کښی ده په ورځ د قیامت کښی او آسمانونه نغښتلی شوی دی په یمین د ده کښی، پاکی ده ده ته او لوړ (اوچت) لوی دی له هغو شیانو نه چی دوی ئی شریکوی (له الله سره بتان او نور شیان).

تفسیر: یعنی د ده د عظمت شان دغه حال دی چه د قیامت په ورځ کښی ټوله ځمکه د ده د قدرت په یو موتی کښی توله ځمکه د ده د قدرت په یو موتی کښی او ګرد (ټول) آسمانونه د کاغنونو د یوی لولی پشان به د ده د قدرت په یوه لاس کښی وی د ده په بندګی او عبادت کښی به د بیڅانه یا عاجز او محتاج مخلوق شرکت تر کومی اندازی پوری جائز او روا وی؟ دغه شرکاه خو ټول د ده د قدرت په موتی کښی دی. څرنګه چی دی اراده وکړی پر دوی خپل هر راز (قسم) تصرفات جاری کوی هیڅوک د ده په مقابل کښی خپل غوږ او ژبه نشی خوځولی.

تنبیه: د «مطویات بیمینه» په متعلق د «انبیاء» په سورت کښی د «یوم نطوی السماء » الآیة تفسیر سائی ولوست شی، او پر «یمین» او نورو متشابهاتو الفاظو بلاکم او کیف ایمان لرل واجب دی، په ځینو احادیثو کښی راغلی دی «و کلتایادیه یمین» د ده دواړه لاسونه ښی دی. له دی نه د تجسم، تحیز، جهت او د نورو نغی کیږی.

# وَنُفِحَرَ فِي الصُّوْرِ فَصَعِقَ مَنُ فِي السَّلُوتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنُ شَاءَ اللهُ "تُعَرِّ نُعُزِفِيْهِ أُخُرِي فَإِذَاهُمْ قِيَامُّ يَيْظُونُونَ ۞

فمن اظلم (٢٤) الزمر (٣٩)

او پوکل به وکړل شی په صور (شپیلی) کښی پس بیخوده مړه به شی هر هغه چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه څوک چی په ځمکه کښی دی مگر هغه څوک چی اراده وفرمائی الله (د نه وژلو د هغه) بیا به وپوکل شی په هغه (صور) کښی بل ځلی پس ناڅاپه دغه خلق به (چی مړه ؤ ټول) ولاړ وی (منتظر وی چی څه راباندی کیږی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یو علی د صور شهیلی نفخ د عالم د فنا کولو دپاره ده او دوهمه د ژوندی کولو او دریمه وروسته له حشره د بیهوشی، غلورمه د خبردار کیدلو، وروسته له هغه گرد (تول) د الله تعالیٰ په مخکنی ور وړاندی کیږی» ( بتغییر یسیر). لیکن د اکثرو محققینو علماوو په نزد تول به دوه ځلی د صور نفخی کیږی په اوله کښی به د گردو (تولو) هوش او حواس ورک کیږی بیا هغه کسان چی ژوندی دی مره کیږی، او د هغو پر ارواحو چی مره دی د بیهوشی کیفیت طاری کیږی بیا به بله نفخه کیږی چی د هغی په اثر د میمو ارواح به د ابدانو په طرف بیرته راگرشی، او تول بیهوشان به په سد (هوش) کیږی، په دغه وخت کښی د محشر د دی عجیبو او غریبو مناظرو د لیدلو څخه گرد (تول) مخلوقات حیران او پریشان او متحیر کیږی بیا به په ډیر سرعت سره د قدوس الله په مخکینی وړاندی کیږی او گرد (تول) سره ورحاضرول شی،

تنبیه: له «الا من شاه الله» محنه عمینو جبرئیل، میکائیل، اسرافیل او عزرائیل علیهم السلام مراد نیولی دی او عمینو به نزد تری انبیاء او نیولی دی او عمینو په نزد تری انبیاء او شهداء مراد دی. والله اعلم. په هر حال دغه استثناء به د هغی نفخی په وخت کښی وی چی وروسته له هغه ممکن دی پر دوی هم فناء طاری کیږی ﴿ لِیَنَ اللّٰمُالْاَلُوْلَ الْلَاَلُوْلَ الْوَلِيوالْقَلَالِ ﴾ (د جزء ۲۲ المؤمن ۲ رکوع ۱۳ آیت ).

# ۅؘٲۺ۫ۘۯؘڡٞؾؚٲڵۯڞؙؠڹؙۅؙڔڒؾؚۜۿٵۅؘۉۻۼٲڶؽڹؖۘٷڿٳؽؙۧٛؠٛٳڶؾؚۜؠؾۜ ۅؘٳڶۺؙ۠ۿۮٳٙۅؘڨڞ۬ؽڹؽؙڹؙۿؙۄ۫ڽٳڵڂؾۜۏۿؙۄٙڒؽؙڟ۬ڮۏٛڹ<sup>®</sup>

او روښانه به شی ځمکه په نور د رب د دغی (ځمکی لپاره د فیصلی د بندګانو) او کیښود به شی کتاب (عمل نامی دپاره د حساب) او راتله به وکړل شی په انبیاؤ (محشر ته) او په شهداؤ سره (له هر امته) او حکم به وکړ شی په منځ د دوی کښی په حق عدل سره او پر دوی به ظلم ونکړ شی (هیڅ قدر په تزئید د عقاب یا تنقیص د ثواب)

تفسیر: یعنی وروسته له هغه به الله تعالیٰ د حساب او کتاب دپاره له خپل شان سره مناسب د اجلال نزول فرمائی (کما ورد فی بعض روایات اللدر المنثور) په دغه وخت کسی د الله تعالیٰ له بی کیفه تجلی او نور مخخه په محشر کښی یوه مخصوصه رنا (رنړا) او انوار پورته کیږی. د ګردو (تولو) اعمال نامی به د دوی په لاسو کښی ورکولی کیږی. انبیاء علیهم السلام او نور شاهدان به د الله تعالیٰ په دربار کښی حاضریږی. او د هر انسان د اعمالو په نسبت به په نهایت عدل او انصاف سره په به شان سره فیصلی او احکام اورولی کیږی. او پر هیچا به هیڅ قسم زیادت او تیری نه کیږی.

تنبیه: له «شهدای» څخه مراد برسیره پر انبیاء علیهم السلام پرښتی، محمدی امت او د انسانانو لاسونه پښی او نور کرد (ټول) مراد کیدی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه له دی نه د هر امت نیک انسانان مراد کړی دی.

#### وَوُفِيَّتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتُ

او پوره به ورکړه شي هر نفس لره (جزا د هغه) عمل (چي کړی) ئي ؤ (ده)

تفسیر: یعنی د نیکی په بدل کښی تنقیص او د بدی په بدل کښی تزئید نه واقع کیږی د هر چا هومره چی ښه یا بد عمل وی هغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ په علم کښی دی سم له هغه سره بدل ورکول کیږی چی د هغه څه تفصیل وروسته له دی نه راځی.

#### وَهُوَاعُكُمُ بِمَايَفُعُكُونَ ٥

او حال دا چی الله ښه عالم دی پر هغو اعمالو چی دوی ئی کوی (نو جزا به پری ورکړه شی)

تفسیر: یعنی شاهدان راځی د دوی د ملزم کولو دپاره که نه له الله تعالیٰ محخه هیڅ یو شی پټ نه دی (کذا فی الموضح).

# وَسِيْقَ الَّذِينَ كَفَرُ وَالَّالِي جَهَنَّو زُمَرًا ا

او شړلی راښکلی کیږی (په شدت سره) هغه کسان چی کافران شوی دی طرف د دوزخ ته ډلی ډلی

تفسیو: یمنی ټول کافران په ټیل وهلو او په نهایت ذلت او خواری سره د دوزخ په طرف شړل او پیول کیږی، څرنګه چی د کفر اقسام او مراتب ډیر دی نو هر قسم او هره درجه د کفارو ډله سره بیله کیله کوله شی.

#### حَتَّى إِذَاجَاءُوْهَا فُتِحَتُ ٱبْوَابُهَا

تر هغه پوری چی راشی دوی دوزخ ته حال دا چی وبه پرانیستلی شی دروازی د دغه (دوزخ)

تفسیو: هم هغسی چی د دنیوی بندیخانی دروازی خلاصی نه وی هر کله چی کوم بندی پکښی ننویستل کیږی ور ئی ورته خلاصوی او وروسته د ده له ننوتلو څخه بیرته وربندول کیږی. هم داسی څه وخت چی دوزخیان دوزخ ته نژدی رسیږی د دوزخ دروازی پرانیستلی کیږی او دوزخیان په تیل وهلو سره پکښی غورځولی کیږی او بیا ئی دروازی تړلی کیږی، کما قال الله تعالیٰ ﴿ إِنْهَا تَلَيْهُ اَوْمُرَاتُهُ ﴾ (همزة).

# وَقَالَ لَهُمُ خَزَنَتُهَآ الْمُرَيَّا تِكُمُورُسُلُ مِّنُكُمُ

او وبه وائی دوی ته خزانچیان (متصرفان) د دغه (دوزخ) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته رسولان له تاسی نه

تفسیر: یعنی هغه پرښتی چی د دوزخ محافظانی دی دوی به کغارو ته د ملامتی په ډول سره داسی والی «آیا نه و درغلی تاسی ته رسولان له تاسی» یعنی چی له هغه محنی له دی سببه چی ستاسی له همچنسانو محخه و فیض فائده اخیستل ډیر آسان و.

# يَتُلُوْنَ عَلَيْكُوْ اللِبِ رَسِّكُوْ وَيُنْدِرُ وَنَكُوْ لِقَاءَ يَوُمِكُوْ لِمَا تَعُومِكُوْ لِمَا تَعُومِكُو لَهُ الْخُورِينَ فَاللَّامِ اللَّامِينَ فَاللَّامِ فِي اللَّامِ فِينَ اللَّامِ فِي اللَّامِ فِينَ اللَّهُ فِي فِينَ اللَّهُ فِي فَيْنَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فِي فَيْنَ اللَّهُ فِي فَيْنَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنُونُ اللَّهُ فَيْنِينِ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنِ لِمُنْ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْمُولِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَا لِمُنْ اللَّهُ فِي لِمِنْ اللَّهُ فِي لَا لِمِنْ اللَّهُ فِي لِيلِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيَالِمُ فَا لِمُنْ اللِّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فَيْنِينَ اللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فِي اللِّهُ فَاللَّهُ فِي فَاللْهُ فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَاللَّهُ فِي فَالْمُ لِلْمُنْ اللِيلِيلِينَا لِلْمُ لِلْمُنْ اللْمِنْ لِلْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ فِي مِنْ اللَّهُ فِي فَالْمُنْ فِي فَالْمُوالْمُنْ وَلِمُنْ اللْمُنْ وَالْمُنْ اللْمُنْ وَلِمُنْ اللْمُنْ اللِمُ لِلْمُنْ الْمُنْ اللِمُوالْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ ا

چی لوستل به دغو (رسولانو د تاسی) پر تاسی آیتونه (د قرآن) د رب ستاسی او ویرول به دوی تاسی له ملاقات د هغی ورځی ستاسی چی دغه ده،

وبه وائی (کفار چی ولی نه ؤ راغلی) بلکه راغلی ؤ ولیکن ثابته شوی ده کلمه (حکم) د عذاب پر کافرانو

تفسیو: یعنی ولی انبیا نه و راغلی، بلکه ضرور راغلی و او د الله تعالیٰ کلام نی راوړی و او له نن ورځی څخه ډیر زیات ویرولی شوی و، لیکن مونږ له خپلی بدبختی او نالانقی، د هغو خبرو او پندونو ته غوږ کښینښود، څو بالاخر د الله تعالیٰ د داسی قاطع او لایتغیر تقدیر سره مخامخ شو او د عناب حکم پر مونډ کفارو په قطمی ډول سره ثابت او نافذ شو ﴿ وَاَنْتُوْوَالِيَاتُهُومُ تَلْمُقًا لِوَالْمُومُ تَلْمُقًا لِوَالْمُومُ تَلْمُقًا لِلْمَلْكِ).

# قِيْلَ ادْخُلُوْ آبُوابَ جَهَنَّمَ خِلدِيْنَ فِيهَا فَيِمْسَ مَثْوَى الْمُتَكِيِّرِيْنَ ﴿

وبه ویل شی دوی ته ننوځئ دروازو د دوزخ ته په دی حال کښی چی همیشه اوسیدونکی اوسئ په ده کښی. پس بد دی ځای د هستوګنی د متکبرانو (دا دوزخ).

**تفسیو:** یعنی تاسی د خپل تکبر، لوئی او غرور له سببه د الله تعالیٰ خبره ونه منله نو اوس تل په دوزخ کښی پراته اوسځ! او د هغه د عذایونو خوند وڅکځ!

#### وَسِيْقَ الَّذِينَ اتَّقَوُ ارَبَّهُمُ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ا

او بیول کیږی (بلل کیږی) به هغه کسان چی ویریدل به دوی له ربه خپله طرف د جنت ته ډلی ډلی

تفسیر: یعنی کله چی د ایمان او تقویٰ مدارج متفاوت دی د هری درجی متفین مؤمنین جلا (جدا) او د هری یوی ډلی به سره بیلی وی. او دغو ګردو (تولو) جماعتونو ته ډیر زیات تشویق او ترغیب ورکول کیږی او په ډیره مینه او محبت سره د جنت په طرف لیږل کیږی.

# حَتَّى اِذَاجَآءُوُهَا وَفُتِحَتُ أَبُوا بُهَا وَقَالَ لَهُمُّ خَزَنَتُهَا سَالُوُّ عَلَيْكُوْ طِبُتُوْ فَادُخُلُوْهِا خَلِدِيْنَ ۞

تر هغه پوری چی راشی دوی جنت ته حال دا چی پرانیستلی شوی به وی دروازی د دغه (جنت) او وبه وائی دوی ته خزانچیان (متصرفان) د جنت سلام دی وی پر تاسی پاک یئ تاسی (له ګناهونو) پس ننوځئ جنت ته په دی حال کښی چی همیشه اوسیدونکی اوسځ (په ده کښی)

تفسیو: غرنګه چی د میلمنو د دوی له راتګه څخه پخوا د مهمان خانی دروازی پرانیستلی کیږی او د هغوی دپاره چی د موسائی (راحت) او آرام هر راز (قسم) وسائل او وسائط برابرول شی کله چی جنتیان هلته ورسیږی نو د جنت دروازی به د دوی په مخکبی پرانیستلی خلاصی وی. کما جا₂ فی الرکوع (٤) من سورة ص ﴿ فَتُشَعِّلُ الْکِالِ ﴾ او د الله تعالیٰ پرښتی به په نهایت اعزاز او اکرام سره په سلامونو او ثناؤ او نورو د دوی استقبال کوی او ورته «هر کله راشع! به راغلیء!» وائی او د جنت د تل اوسیدلو بشارات او زیری به ورته ورکوی.

#### وَقَالُواالْحَمَٰدُ بِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَةُ

او وائی به دغه (جنتیان) توله ثناء صفت خاص الله ته دی هغه (الله) چی رښتینه ئی کړه له مونږ سره وعده خپله

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ شکر او حمد وایو. هغه وعدی چی مونیر د انبیاؤ له خولی محخه اوریدلی وی د هغو تصدیق مونیر یخپلو سترکو وینو.

## وَٱوۡرَتَنَاالۡرَامُ صَ نَتَبُوّا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءً

او میراث ئی راکره مونږ ته ځمکه (د جنت) چی ځای نیسو له جنته هر ځای چی خوښ شی زمونږ،

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «جنتیانو ته حکم شته هر چیری چی زړه ئی غواړی هم هغلته دی وسیږی لیکن د هر جنتی زړه به هم هغه ځای خوښوی چی د ده دپاره لا له پخوا څخه مخصوص او معین کړی شوی دی» د ځینو په نزد مراد ئی داسی دی چی په جنت کښی د تللو او راتللو او له یوه ځای بل ځای ته ورتګ هیڅ ممانعت نه دی او هر جنتی هر چیری ئی چی زړه وغواړی هم هغلته وردرومی.

# فَنِعُمَ اَجُوُ الْعُمِلِيْنَ ﴿ وَتَرَى الْمَلَمِلَ كَةَ حَاقِيْنَ مِنْ حَوْلِ الْعَوْشِ يُسَوِّتُحُونَ عِمَّدِ رَقِهِمُ \* وَقَضِّى بَيْنَهُمُ مِالْحَقِّ وَقِيْلَ الْحَمَدُ يُلِلْهِ رَبِّ الْعُلَمِينِينَ ﴿

پس ښه دی اجر د (نیک) عمل کوونکیو (دغه جنت). او وینی به ته (ای محمده!) پرښتی طواف کوونکی (چاپیر نیوونکی) چاپیر له عرشه چی تسبیح به وائی دوی (پیوسته) له حمده ثنا د رب د دوی سره، او حکم به وکړ شی په منځ د خلقو کښی په حق سره او به ویلی شی چی توله ثناء ده خاص الله ته چی رب پالونکی د عالمیانو دی.

تفسیو: یعنی څه وخت چی الله تعالیٰ د حساب او کتاب دپاره د اجلال نزول وفرمائی په دغه وخت کښی به برببتو د عظیم عرش په چار چاپیر کښی حلقه تړلی وی او ګردی (تولی) به د خپل رب په تسبیح او تحمید کښی لګیا او مشغولی وی او د ګردو (تولو) بندګانو د اعمالو فیصلی به په ډیر انصان او به ډول (طریقه) سره وکړی شی چه د هغی په اثر به له هر لوری څخه په ډیر جوش او خروش سره د ﴿ الْمَشْكُولُونُ الْلَهُمِينُ ﴾ ناری پورته کیږی یعنی توله څنه په دیر بوش او خروش سره د ﴿ الْمَشْكُولُونُ الْلَهُمِينُ ﴾ ناری پورته کیږی یعنی توله ثناء صفت او محامد هغه پاک الله ته وړ (مستحق) او لاتن دی چی د ګرد (تول) جهان رب او برودګار دی او د تول عالم په نسبت ئی داسی به احکام او عمده فیصلی صادری کړی دی د دغه تحمید او تحسین د چغو څخه وروسته دغه دربار خاته مومی. عموماً ګردو (تولو) مفسرینو د دغه آیت هم دغه مطلب اخیستی دی لیکن حضرت شاه صاحب دغه آیت د راهنه پر حالت حمل کړی دی او د «قضی بینهم» ضمیر ئی د ملائکو په طرف راجع کړی داسی لیکی «د حمل کړی دی او د «قضی بینهم» ضمیر ئی د ملائکو په طرف راجع کړی داسی لیکی «د قاعدی سره وائی (کما یشیو الیه اختصام المیا الاعلی وتفصیله فی حجة الله الله تعالیٰ د یوی پرښتی خبری ته د نفاد او د اجراء حکم ورکوی او هم هنه خبره له حکمت سره موافقه وی. دغه ماجراء اوس هم دوام او جریان لری او په آخرت کښی به هم د دی سلسه نه منقطعه کیږی.» والله تعالیٰ اعلم بالصواب.

#### تمت سورة الزمر بعون الله وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة المؤمن مكية الا آيتى (٥٦ و ٥٧) فمدنيتان وهي خمس و ثمانون آية وتسع ركوعات عدد تلاوتها (٤٠) وعدد نزولها (٦٠) نزلت بعد الزمر

د «المومن» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۵۱) ؤ (۷۷) آیته څخه چی مدنی دی (۸۵) آیت او (۹) رکوع لری

په تلاوت کښی (٤٠) او په نزول کښی (٦٠) سورت دی وروسته د «الزمر» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کووم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ڂڡۜۯؘ۞ۧؾؙۯؚ۫ؽڵٛٲڷڮؾؙٮؚڝؘؘۘٳ۩ؖڸ؞ٳڷۼڔ۬ؽ۬ڔؚٳڷۼڸؽؙۅٚٛۼٙٳڣڔٳڵۮۜؿؙۛ ۅؘقٳؠؚڵۣٳڵڰؖۅؙڹ

نازلیدل د دی کتاب (قرآن) له (جانبه) د الله دی چی (دی) ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم دی (پر هر څیز) بښونکی د ګناهونو دی (عاصیانو لره) او قبلوونکی د توبی دی (تائبانو لره)

تفسیو: یعنی توبه قبلوی او له ګناهونو ځنی تائب داسی پاک او صافوی چی ګواکی له سره نی څه ګناه او خطا نه وی کړی او علاوه پر هغه توبه ئی د مستقل طاعت په منزله دروی او د هغه په بدل اجر ورعنایت فرمائی.

# شَيِيْدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ

سخت دی عذاب (د ده کفارو لره) څیښتن (خاوند) د فضل دی (په مؤمنانو بی پروا له هر چا)

تفسير: يعنى بى نهايته د قدرت او وسعت او غناء غيښتن (خاوند) دى چى پر بندګانو د انعام او احسان بارانونه وروى.

#### لَا إِلٰهُ إِلَّاهُو إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ٩

نشته لایق د عبادت بل هیڅوک مګر یوازی هم دی دی خاص هم ده ته بیرته ورتلل دی (لپاره د حساب)

تفسیر: چی هلته له وررسیدلو څخه وروسته هر یوه ته د دوی د اعمالو مکافات او بدل ورکول کیږی.

#### مَا يُجَادِلُ فِي ٓ البِّتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوْا

جگړی نه کوی (طعنی نه وائی) په آیتونو د الله مګر هغه کسان چی کافران شوی دی

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ کلام او خبری او د ده د عظمت او قدرت دلائل داسی نه دی چی په هغه کښی څه مناقشه، مجادله او جگړه وکړه شی. مګر هغه خلق چی دا ئی له خپلو ځانونو سره غوته کړی ده چی د خورا (ډیر) روښانو دلائلو او براهینو او له ډیرو ښو ښکارهؤ شواهدو څخه به هم انحراف او انکار کوی نو دوی پر دغو د رښتیا خبرو په ناحقه سره جکړی او مناقشی کوی.

#### فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمُ فِي إِلْهِ لَادِ®

پس نه دی تیر باسی تا ګرځیدل د دوی (په هوسائی (آرام) سره) په ښارونو کښی (ځکه چی عاقبت د دوی دوزخ دی)

تفسیو: یعنی د داسی منکرینو انجام تباهی او هلاکت دی، اکر که دوی فیالحال په ښارونو او کلیو کښی گرځی، سیلونه ، سیاحتونه سوداکری کوی او پخپلو چرچو کښی مشغول دی، نو نه ښائی چی تاسی د دوی پر دغه راحت او هوسائی (آرام) وغولیږئ ، ځکه چی دغه د الله تعالیٰ له طرفه امهال او استدراج دی، څو دوی څو ورځی په دنیا کښی ښکته پورته وګرځی، خوندونه او مزی وکړی په هغه ورځ کښی چی دوی د غفلت په نشه کښی په ښه ډول (طریقه) سره مست او مخمور شی بیا نیول کیږی، د پخوانیو اقوامو حال هم هم داسی شوی فی لکه چی اوس الله اعلیٰ شانه واعظم برهانه پخپله ئی مثال داسی فرمائی

# كَذَّبَتُ تَبُلُهُمُ قُومُ نُوْمِ وَ الْكَفْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُذَّ الْمِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُلُّ الْمَائِمِ اللَّهُ الْمَائِمِ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَائِمِ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُواللِمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنَالِمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللِمُنْ

دروغجن شمیرلی ؤ (رسولان خپل) پخوا له دوی نه قوم د نوح او نورو اقوامو وروسته له دوی نه او قسد و کړ هر امت (له دوی نه پر رسول خپل چی ونیسی دوی هغه (رسول او ضرر ورورسوی) او جگړی به کولی دوی (له دغو رسولانو سره) په باطله سره ). حق (توحید) پس ومو نیول دوی (په عذاب سره) پس څرنګه ؤ سزاء عقوبت زما (دوی لره ؟)

تفسیو: د هر امت اشرارو د خپلو انبیاؤ د وژلو یا د د زحمت او تکلیف وررسولو ارادی کړی وی او همیشه هغوی د داسی چلونو او پلمو (تدبیرونو) په جوړولو کښی مصروفیدل چی د هغو په وسیله حق او رښتیا دین ته ماتی او شکست ورکړی او د حق غږ پری نږدی چی پورته شی لیکن مونږ د دوی دغه مکرونه او فریبونه تل ناقصه او ناکامه ګرځولی دی، او د دی په ځای چی دغه اشرار زمونږ انبیاؤ ته لاس وروغځوی یا ئی ونیسی مونږ هم دغه اشرار پخپل غضب او قهر کښی اخته او سختی سزاوی مو ورته ورکړی دی. بیا وګورئ چی زمونږ د هغو سزاؤ نتیجه څرنګه په ظهور ورسیده؟ او د دوی بیخ او بکر مو څرنګه له وویست؟ نن هم د هغو سپیره شویو اقوامو څه آثار چیری چیری شته او په نظر راځی چی د هغو د لیدلو څخه یو انسان د دوی د تباهی په نسبت څه فکر، غور او تصور کولی شی.

# وَكَذٰلِكَ حَقَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُ ۗ وَالنَّهُ وُ أَصْحَابُ التَّارِثَ

هم داسی (لکه وجوب د عذاب پر دغو مکنبینو) واجبه شوی ده خبره (د عذاب) د رب ستا پر هغو کسانو چی کافران شوی دی (هغه کلمه دا ده چی) بیشکه دوی ملگری د اور (د دوزخ) دی.

ت**فسیو:** یعنی هم هغسی چی پر پخوانیو اقوامو د عذاب راتلونکی خبره پوره نازله او منطبقه شوی ده پر اوسنیو منکرینو ئی هم نازله وبوله او هم هغسی چی د انبیاؤ د اعلان سره موافق پر کفارو

دنیوی عذاب نازل شوی دی ستا د رب دغه خبره هم یو ثابت شوی حقیقت دی. چی په آخرت کښی د دغو خلقو ځای دوزخ دی.

تغییه: محینه («انهم اصحاب النار» د «لامهم» په معنی اخیستی او دغه مطلب ئی تری ایستلی دی چی د تیرو منکرینو په شان پر موجوده منکرینو هم د الله تعالیٰ خبری رستیا دی محکه چی دوی هم له «اصحب النار» محخه دی.

# ٵۘڲڹؽؙؽڲڣٮ۬ڵۏؘؽ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهٔ يُسَيِّحُوْنَ بِعَمْدِ رَيِّهِمُ ٷؽؙٷ۫ڡؚٮؙۏٛٮؘڽؚ؋ۅؘؽۺٮٞۼۛڣۯۏٞؽ لِلَّذِينَ امَنْوُا

هغه کسان (له ملائکو) چی پورته اخلی عرش او هم هغه (پرښتی) چی چار چاپیری دی د عرش تسبیح وائی سره د حمده ثناء د رب د دوی او ایمان ئی راوړی دی. په دغه (الله) او مغفرت غواړی (له الله نه) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی،

تفسیر: په رومبنیو آیتونو کښی د مجرمینو او منکرینو د بدو حالاتو بیان ؤ، دلته د دوی په مقابل کښی د تائیینو مؤمنینو د فضل او شرف بیان فرمائی یعنی د عظیم عرش حاملین او د هغه په چار چاپیر کښی بیشماره مطوفینی پرښتی چی د دوی غذا یواغی د الله تعالیٰ تسبیح او تحمید دی او د الله تعالیٰ د دربار د مقربیت لامله (له وجی) په اعلیٰ درجی سره د ایمان او یقین لرونکی دی دوی د الله تعالیٰ په حضور کښی د مؤمنینو دپاره دعاء او استغفار کوی سبحان الله د داسی عزت او پت زیاتولو او شرف او احترام په نسبت څه وویلی شی چی د خاوری په مخ د هستیدونکو مؤمنینو څخه چی کومی خطاوی تیروتل او ښوئیدل شوی دی د کروبیین ملائکی د هغوی دپاره د احدیت په دربار کښی په غیاب د دوی کښی دعاء او استغفار کوی او کله چی د دوی په شان کښی «ویغملون مایؤمرون» راغلی دی نو دوی به د الله تعالیٰ له طرفه پر دغه کار

# رَّبُنَاوَسِعْتَ كُلَّ شَيُّ رَّحْمَةً وَعِلْمَا فَاغْفِرُ لِلَّذِيْنَ تَالْبُوا وَاتَّبَعُواْسَبِيلُكَ وَقِهِمْ عَنَابَ الْجَحِيُو ۞

(نو وائی چی) ای ربه زمونږ رسیدلی ئی ته هر څیز ته له جهته د رحمته

بخشش او علمه پس مغفرت وکړه هغو کسانو ته چی توبه ئی ایستلی دی او متابعت ئی کړی دی د لاری ستا او وساته دوی له عذابه د دوزخ نه.

تفسیو: دغه ئی د پربتو د استغفار صورت بدوولی دی یعنی د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی عرض کوی «ای زمونی ربه! ستا علم او رحمت په هر شی محیط دی پس هغه محوک چی ستا په محیط علم ئی بد کارونه پری ایښی وی او د زړه په صدق سره ئی ستا په طرف رجوع کړی وی او ستا پر سمه لاره ئی د تللو زیار، کوشش ایستلی وی او د بشریت په اقتضاء محه کمزوری او خطاوی له دوی نه صادری شوی وی ته پخپل فضل، رحمت او کرم سره هغه وروبهه نه په دنیا کښی څه ربر (تکلیف) او زحمت ورپیش کړی! او نه په عقبا کښی د دوزخ مخ وربکاره کړی! باقی هغه مسلمانان چی د توبی او انابت لاره محانته غوره نه کړی دلته د هغوی محه ذکر نشته او دغه آیی د دوی له ذکره ساکت دی. په ظاهر سره د عرش حاملین د دوی په حق کښی دعا نه کوی. الله تعالیٰ له هغوی سره غرنگه معامله کوی؟ دغه خبره دی له نورو نصوصو محخه ښائی د عان دپاره معلومه کړی!

# رَبَّبَا وَاَدُخِلُهُمُ جَنِّتِ عَدُنِ إِلَّتِي وَعَدُتَّهُوُ وَمَنُ صَلَحَ مِنُ ابَاۤيَهِوُ وَ اَذُوَاجِهِمُ وَذُرِّيِّتِهِوُ ۖ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَرِيْرُ الْحَكِيُوْ

(او هم وائی به) ای ربه زمونږ او ننه باسه دوی په جنتونو د همیشه هستوګنی کښی هغه چی وعده کړی ده تا له دوی سره او څوک چی نیک شوی وی له پلرونو د دوی او (له) اولادو د دوی، بیشکه چی ته هم ته ئی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی اګر که جنت هر چا ته د ده د عمل په صله کښی وررسیږی لکه چی دلته هم د «ومن صلح» له قیده ښکاره ده او بی له خپل ایمان او اصلاح، ښځه، اولاد، مور ؤ پلار او نور ئی هیڅ په کار نه ورځی لیکن ستا حکمتونه داسی هم دی چی د یوه له خاطره ډیرو کسانو ته د دوی له عمله زیات په اعلیٰ درجی رسوی کما جاء فی الرکوع (۱) ۲۱ آیت من سورة (الطور) فی جزء (۷۲) ﴿ وَلَلْوَیْ) اَمْتُواْلُوْمُنْمُ وَرُوْمُ کَنْهُ مِنْ اِلْمُورِاُنَهُ مِنْ اَلْمُورُاُنَهُ وَرُوْمُ کَنْهُ وَرُوْمُ کَنْهُ سره وکیرئ نو هغه به هم په حقیقت کښی د هم دوی د

قلبی عمل بدل وی مثلاً دوی به آرزو او ارمان لری چی موند هم ښائی د دی صالح سری د اعمالو متابعت او تقلید کړی وی دغه نیت او د نیکی حرص به د الله تعالیٰ یه دربار کنیں مقبول شی

یا د هغه صالح سری د اکرام او مداراتو یو صورت به هم دغه وی چی د هغه مور او پلار او ښځه او اولاد هم په هم هغی درجی کښی ورسره پریښودلی شی.

# وَقِهِهُ السَّيِّالَةِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّالَةِ يَوْمَدٍ نِ فَقَدُرَعِمْتَهُ \* وَذَلِكَ هُوَالْفَوْزُ الْعَظِيُونَ

او وساته دوی له بدیو ځنی، او هر محوک چی وساتی ته له بدیو څخه په دغه ورځ د قیامت کښی نو په تحقیق رحمت دی وکړ پری او دغه (ساتل ستا له عذابه) هم دغه دی بری ډیر لوی.

تفسیر: یعنی په محشر کښی دوی ته هیخ قسم بدی مثلاً ویره ، پریشانی او نور لاحق نه وی او دغه عظیم الشان بری او کامیابی خاص ستا په مهربانی او مرحمت حاصلیدی شی. گینو مفسرینو له «سیآت» څخه سینه اعمال مراد اخیستی دی یعنی وروسته له دی نه دوی ئی له بدو کارونو څخه محفوظ وفرمایل! او د دوی خوی او عادت ئی داسی و گرڅاوه چی د بدی په لوری متمائل نشی. ښکاره ده هر هغه چی نن دلته له بدی گئی گان وساتی پر هغه ستا لوی فضل او کرم شوی دی. او هم دغسی سری به هلته اعلیٰ بری او کامیابی حاصلوی. په دغه تفسیر کښی د «یومئذ» ترجمه دی د هغی ورځی په گای په دی ورځی سره وکړه شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی که ستا لطف او مهربانی وی نو له بدیو گئی به دوی گان وساتی او پخپل عمل سره هیڅوک خپل گان نشی ساتلی له له یا ډیری بدی څخه څوک تش دی» په دغو الفاظو سره دغه دواړه تفاسیر منطبق کیدی شی.

# إِنَّ الَّـٰذِينُ كَفَرُوۡ اِيُنَادَوُنَ لَمَقُتُ اللّٰهِ ٱكۡبُرُمِنَ مُّقۡتِكُوۡ اَنۡفُسُكُوۡ إِذۡ ثُدُعُوۡنِ إِلَى الْإِیۡمَانِ فَتَكَفُرُ وُنَ۞

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی (چی دوزخ ته داخل کړل شی نو) غږ به ورته وکړ شی (په ژبو د ملائکو چی) خامخا دښمنی (او قهر) د الله (پر تاسی باندی) ډیر لوی دی له دښمنی (او قهر) ستاسی له ځانونو خپلو سره کله چی وبه بللی شوئ تاسی (په دنیا کښی) طرف د ایمان راوړلو ته پس کافران کیدئ به تاسی (او له ایمانه به تښتیدلئ).

تفسیو: دغه به د قیامت په ورځ کښی وائی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی نن تا اسلی له خپل نفس څخه بیزاره یئ او پر خپل ځان لعنت وایئ په دنیا کښی چی کافران کیدئ په دغه وخت کښی الله تعالی له دی نه زیات پر تاسی لعنت لیړه او ستاسی له حرکاتو به نارضاء و چی د هم هغه بدل نن ورځ مومئ گئینو مفسرینو د «مقتین» له زمانو څخنی یوه زمانه مراده کړی ده او داسی معنی ئی کوی چی تاسی په دنیا کښی څو څو ځلی د ایمان په طرف بللی شوی وغ او غولی هم کغر اختیار کړی و نو اوس د هغه سزا وگالئ (برداشت کړئ) اوس هر قدر چی تاسی له خپلو ځانونو څخه بیزار او خپه یئ له همغه څخه زیات الله تعالیٰ له تالیٰ له تالیٰ له تالیٰ له ناراضه او بیزاره دی.

# قَالُوارَّتِبَآأَمَّتَنَا اثْنَتَيْنِ وَآخِينَتَنَا اثْنَتَيْنِ

(نو) وبه وائی (دا کفار) ای ربه زمونږ مړه دی کړو مونږ دوه ځلی او ژوندی دی کړو مونږ دوه ځلی

تفسيو: حضرت شاه صاحب لبكى «پخوا له دى نه تاسى خاوره وئ يا نطفه په دواړو تقديرو سره مره شوئ بيا به ژوندى مره او بيځانه وئ. بيا په تاسى كښى سا ننوته نو ژوندى شوئ بيا مره شوئ بيا به ژوندى راپاڅول كيوئ هم دغه دى دوه ژونده او دوه مړينى، كما قال الله تعالىٰ فى الركوع (٣) من سورة البقرة ﴿ يُتَنَكُّمُونَى الله وَكُنْكُمُ اَمُونَا الله تَقَالُونَ مُؤْمَنُونَا الله وَكُنْكُمُ اَمُونَا فَاقْتِنَا الْمُرْقَعُ فِينَكُمُ تُقَالِيُونَرَّ مُؤْمَنُونَا لَهُ الله الله على الله وَكُنْكُمُ الله الله على الله وقيل غير ذلك والاظهر هو هذا.

#### فَاعُتَرَفْنَايِذُنْوُيِبَا

#### پس قایل شو مونږ په ګناهونو خپلو

تفسیو: یعنی انکار به مو کوو چی وروسته له مرګه بیا ژوندون نشته. نه حساب دی نه کتاب، 
نه ثواب دی نه عقاب. نو ځکه پر کناهونو او شرارتونو زړهور او جری شوی وو. اوس مو ولید 
هم هنسی چی تا له ډومبنی موت څخه وروسته مونږ ته ژوندون راکړ او له عدم څخه دی مونږ 
وجود ته راوستو له وروستنی موت څخه وروسته هم تا مونږ سم د انبیاؤ له ارشاده سره بیا له 
قبورو څخه ژوندی راپاڅولو لکه چی نن د بعث بعد الموت هغه ګرد (ټول) مناظر مونږ پخپلو 
سترګو سره وینو چی له هغه څخه مو انکار کوو او بی له دی نه بل څه چاره نه لرو چی پر 
خپلو هغو اغلاطو او خطاؤ اقرار او اعتراف وکړو.

#### فَهَلُ اللهُخُرُوْجِ مِّنُ سَبِيْلِ®

#### پس آیا شته د وتلو (زمونږ ته له دغه دوزخه) کومه لاره!

تفسیر: یعنی افسوس چی اوس حسب الظاهر له دی ځایه د خلاصیدلو او تښتیدلو هیڅ یوه چاره او لاره نه راښکاری ماسوا. له دی نه لکه چی تا پخپل قدرت سره مونږ ته دوه ځلی موت او حیات راکړی دی دریم ځلی مو هم دنیا ته ولیږئ څو دا ځلی هلته صالحه اعمال وکړو او سره له ډیرو نیکیو بیرته درحاضر شو.

# ذٰلِكُهُ بِياْتُنَهُ ٓ اِذَادُعِیَ اللهُ وَحْدَلهُ كَفَنَ تُوْوَلِكَ يُشُرَكُ رِبِهِ تُؤْمِنُواْ فَالْحُكُمُ يِلِيهِ الْعِلِيّ الْكِينُرِ۞

دغه (ابدی عذاب) تاسی ته په سبب د دی دی کله چی وبه باله شو الله یواځی (بی له خدایانو ستاسی) نو کفر به اختیار کړ تاسی او که شریکان به هم وبللی شول له الله سره نو ایمان به راوړ تاسی پس حکم خاص الله لره دی (چی هر څه کوی دغه الله) ډیر پورته دی (له شرکه) ډیر لوی دی.

تفسیو: یعنی بیشکه اوس د دنیا په لوری د بیرته ورتگ هیغ یو صورت نشته اوس تاسی د خپلو پخوانیو اعمالو سزاوی درواخلئ. ستاسی په نسبت د ابدی هلاکت دغه فیصله محکه شوی ده چی تاسی د واحد الله او حقیقی معبود غیر ته غور کینښود او تل مو د ده له وحدانیت محخه انکار کوو. که له تاسی نه د کوم دروغ او باطل معبود په لوری بلته کیده نو علیالغور به مو «آمنا و صدقنا» ویل او په هغه پسی به مو مندی وهلی نو له دغه وضعیت محخه ستاسی خوی او طبیعت او عادت اندازه کیدی شی که زر محلی هم تاسی بیرته ستانه (واپس) کړل شع بیا به تاسی په هم هغه کفر او شرک کښی اخته او مصروف کیدئ او پرته (علاوه) له طغیانه او عصیانه بل شی به له خپله مخانه سره نه راوړئ. پس نن ورځ ستاسی عادلانه او په ځای سزا هم دغه دائمی حبس دی. چی د هغه مرافعه او تمییز بل هیچیری نشی کیدی او له هغه محخه د نجات او خلاصی هیله (امید) او تمنا عبه ده ه.

### هُوَاتَّذِي يُرِيكُمُ النِيهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمُّ مِينَ السَّمَا وِرُقَاطُ

# وَمَايَتُذَكُّو إِلَّامَنُ ثُينِيْكِ @

الله هغه ذات دی چی سیی تاسی ته دلائل نسبی (د قدرت) خپل او نازلوی تاسی ته له (طرفه) د آسمانه رزق روزی (باران چی سبب د روزی دی) او پند نه اخلی (په دغو دلائلو د قدرت) مګر هغه چی راګرځیدلی وی (له شرکه او معصیته توحید او طاعت ته)

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د عظمت او وحدانیت دلائل او نښی په هر غیز کښی ظاهری دی. انسان دی ښائی چی یواځی پخپلی روزی او رزق کښی لیږ غور او دقت وکړی او ودی ګوری چی په څه وسائلو او وسائلو سره هغه وررسیږی حتٰی چی د هغه سامان له آسمانه هم تهیه کیږی. بیا په نورو شیانو کښی هم د ده عقل او پوه رسیږی. لیکن که څوک هغه لوری ته له سره رجوع هم ونه کړی او له غور او فکر څخه کار وانخلی نو له کوم څایه او په کومی وسیلی سره به پوه حاصله کړی شی.

# قَادْعُواالله مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْكِرَة الْكَفِرُونَ الْكَفِرُونَ الْكَفِرُونَ ®

پس وبولئ تاسی اللہ یه دی حال کښی چی خالص کوونکی اوسئ دغه (الله) ته (د) دین (له شرکه) او اګر که بد ګڼی دغه کافران (دغه اخلاص ستاسی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ بندگانو ته ښائی چی له پوه او عقل څخه کار واخلی، او د واحد الله په طرف رجوع وکړی او هم هغه دی وبولی او عبادت دی وکړی، او د ده په بندگی کښی دی بل چا ته شرکت ور نه کړی بیشکه چی د مخلصو بندگانو د دغه موحدیت او بلا اشتراک د واحد الله د عبادت کولو څخه کفار او مشرکان خپه کیږی او خپله استکراه او تنفر تری ښکاروی چی دوی ولی نور ګرد (ټول) معبودان له منځه لری کړی دی او صرف واحد الله قبلوی او یواځی د همغه قدوس الله په عبادت کښی مشاغلت لری، مگر پوخ او حقیقی موحد هم هغه دی چی د مشرکانو په مجمع کښی د توحید غږ پورته کړی او د هغوی د بد ویلو او خپگان څخه له سره اندیښنه او پروا ونه کړی.

# رَفِيُعُ الدَّرَجِٰتِ ذُو الْعَرْشُ يُلِقِى الرُّوْمَ مِنُ آمُرِ ﴿ عَلَىٰ مَنْ يَشَا ُ مِنْ عِبَادِ ﴾

(هم دغه الله) پورته کوونکی د درجو (د مؤمنانو) دی څیښتن (مالک) د عرش دی رالیږی روح (جبرئیل یا پتی خبری) په امر حکم خپل پر هغه چا چی اراده وفرمائی له بندګانو خپلو

تفسیو: له پتو خبرو څخه وحی مراد ده چی پر انبیاؤ علیهم السلام نازلیږی او د دوی د ورثه ؤ په وسیله نورو بندګانو ته هم رسیږی لکه چی د قیامت تر ورځی پوری به رسیږی.

#### لِيُنُذِرَ يَوْمَ التَّكَاقِ ﴿

دپاره د دی چی وویروی (خلق) له ورځی د ملاقات (چی په کښی یو ځای کیږی خالق او مخلوق او نور)

تفسیو: یعنی په هغه ورځ کښی چی تول اولین او آخرین به سره یو ځای د پاک الله په حضور کښی حاضریږی او هر یو سړی به د خپلو ښو یا د بدو اعمالو له بدل سره ملاقات کوی. یا ارواح له اجسادو، یا اعمال له عمالو یا مظلومان له ظلامو، یا عابدان له خپلو معبودانو سره ګوری.

#### يَوْمَرْهُمُ بَارِنُ وْنَ ةَ

په هغه ورځ کښې چې دوی به راښکاره وی (بهر راولاړ له قبورو)

تفسیر: یعنی له قبورو څخه به ووځی او په یوه داسی ډاک سم صاف هوار میدان کښی به حاضریږی چی هلته به هیڅ غر او غونډی او نور حائل نه وی.

# لَايَخْفَىٰعَلَى اللهِ مِنْهُمُوشَىٰ ۗ

پټ به نه وی پر الله له دوی نه هیڅ څیز

تفسیو: یعنی ښه وبوهیډئ چی د هغه احکمالحاکمین په دربار کښی حاضریدل دی چی له هغه څخه ستاسی هیڅ احوال پټ نه دی او ګرد (تول) ظاهری او باطنی اسرار او احوال ورته ښکاره او څرګند دی او د دوی ګرد (تول) اعمال به دوی ته وروړاندی کیږی او خپله جزاء مومی بیا به داسی وفرمائی الله جل جلاله پس له نفخی د صور

#### لِمَنِ الْمُثَكُ الْيُؤْمَرُ لِللهِ الْوَاحِدِ الْقَصَّارِ @

چا لره دی سلطنت (نو جواب فرمائی پخپله الله) نن ورځ خاص الله لره دی (سلطنت) چی یو دی ښه غالب قوی

تفسیو: یعنی په هغه ورځ کښی به تول وسائل او حجب (پردی) لری کیږی. په ظاهری او مجازی ډول (طریقه) به هم د هیچا سلطنت او باچاهی نه وی پاتی او یواځی د هم هغه مالکـالملکوت او صاحبالکبریاء والجبروت حکومت او سلطنت به دائم او قائم وی چی د ده په مقابل کښی تول زور او قوت او طاقت عاجز او ناتوانه مطبع او منقاد دی.

# ٱلْيَوْمُرَّتُجُزٰى كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ لَاظْلُوَ الْيَوْمُرِّانَّ اللهَ سَرِيْعُ الحُِسَابِ@وَاَنْذِرُهُمُو يَوْمَ الْازِفَةِ إِذِالْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِكَاظِمِيْنَ هُ

نن ورځ به جزاء ورکړه شی هر نفس ته په قدر د هم هغه عمل چی کړی ئی دی نشته هیڅ قدر ظلم نن ورځ، بیشکه چی الله ډیر ژر حساب کوونکی دی. او وویروه (ای محمده! دغه کفار له عذابه) د ورځی نژدی کله چی زړونه به په نزد د چنغړکو وی په دی حال کښی چی غم کوونکی (پوری راؤری) به وی (خاوندان د زړونو)

**تفسیو:** یعنی له ډیری ویری او خوف زړونه به ئی ترپیږی او تر ستونو پوری به پورته کیږی او خلق به په دواړو لاسونو سره هغه ټینګ ونیسی او له دی نه به ویریږی چی چیری د دوی زړونه د دوی له تنفس سره یو ځای د باندی ونه وځی.

#### مَالِلظُّلِمِينَ مِنْ حَمِيْمٍ وَّلَا شَفِيْمٍ يُطَاعُ ٥

نه به وی ظالمانو ته (په قیامت کښی) هیڅوک دوست او نه کوم شفاعتګر چی خبره ئی ومنله شی

تفسیو: یعنی داسی کوم شفاعتگر به نه وی چی د هغه خبره به خامخا اوریدله کیږی، سهارښت

به هم هغه محوک کولی شی چی د الله تعالیٰ له طرفه مجاز او مأذون وی او د هغه انسان په حق کښی کیدی شی چی شفاعت د هغه دپاره غوره او پسند وی.

# يَعُكُمُ خَالِمنَةَ الْرَعَيُنِ وَمَا تُخْفِى الصُّدُورُ۞ وَاللهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ \*

معلوم دی (اللہ) ته خیانت د سترګو او هغه نیات چی پتوی ئی سینی (زړونه) او الله حکم (فیصله) کوی په حقه (عدل) سره

تفسیر: یعنی له مخلوقاتو ځنی خپلی سترګی وژغوری (وساتی) او په پټه او مخفی ډول سره پر کوم یو شی نظر وغورځوی یا د سترګو په یوه کنج یا په غلا سره وګوری یا پخپل زړه کښی کوم نیت وکړی یا د کومی خبری اراده یا خیال پخپل زړه کښی تیر کړی له دغو ګردو (ټولو) شیانو څخه پر ټولو او پر هر یوه باندی الله تعالیٰ علیم او خبیر دی او فیصله ئی په عدل او انصاف سره کړی.

# وَالَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْ ۚ إِنَّ اللهَ هُوَ السَّبِيعُ الْبَصِيرُ شَ

او هغه کسان چی بولی ئی دوی غیر له دغه (الله) حکم نشی کولی دوی په هیڅ څیز، بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی (د اقوالو) ښه لیدونکی (د اعمالو) اعمالو

تفسیو: یعنی فیصله صادرول د هم هغه ذات کار کیدی شی چی به اوریدونکی به پوهیدونکی وی. به نو دغه بیځانه تیږی (ګټی) او بی روحه بتان چی تاسی هغوی ته خدای وایئ او په بندګی کښی ئی لګیا یئ مخرنګه به فیصله وکړی شی بیا هغه مخیز چی د فیصله کولو قوت او قدرت نه لری نو هغه مخرنګه خدای کیدی شی؟

# ٱۅٙڵۄ۫ يَسِيُرُوُٳڧ الْوَرُضِ فَيَنْظُرُوُاكِيفَ كَانَ عَامِبَةُ الَّذِينَ كَانُوُامِنُ تَبُلِهِمُ كَانْوًاهُمُ اشَدَّ مِنْهُمُ ثُوَّةً وَّاتَّارًا فِي الْوَرْضِ

آیا نه ګرځی (دغه مشرکان) په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی وګوری دوی چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی وو پخوا له دغو (مشرکانو) چی وو هغوی (پخوانی مکذبین) هم دوی ډیر سخت له دغو (کفارو) څخه له جهټه د قوت او آثار (چی پریښی ئی دی) په ځمکه کښی

تفسیو: یعنی ډیری کلکی او مضبوطی کلاوی، عالی شانه عمارتونه، او د مختلفو اقسامو. یادگارونه.

# فَأَخَذَهُ هُو اللَّهُ بِنُ نُونِهِمُ وَمَاكَانَ لَهُومِنَ اللَّهِ مِنْ وَاقِ

پس ونیول هلاک کړل دوی لره الله په سبب د ګناهونو د دوی، او نه وو دوی ته له (عذابه د) الله هیڅوک ساتونکی.

**تفسیو:** یعنی کله چی څوک مو له دنیوی عذاب څخه نشی بچ کولی نو له اخروی عذاب څخه مو څوک ژغورلی (بچ کولی) شی؟

# ذلِك بِأَنَّهُمُ كَانَتُ تَالِيَّهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَكَمَّرُوْا فَاخَذَهُمُ اللَّهُ النَّهُ قَوِيٌّ شَدِيْدُ الْعِقَابِ®

دغه (نیول او اهلاک د دوی) په سبب د دی وو چی بیشکه هغوی ته به راتلل رسولان د دوی په دلانلو نښو ښکاره وو (د قدرت) پس کافران شول پس ونیول دوی لره الله (هلاک ئی کړل) بیشکه چی دغه (الله) قوی ښه زورور سختوونکی د عذاب دی.

تفسیر: یعنی تاسی هم د هغوی په شان د رسول الله په تکذیب کښی نشئ فلاح موندلی او بالاخر رسوا او هلاک کیږئ او قدوس الله به پخپل زور او قوت سره خپل رسول فاتح، غالب، مظفر او منصور ګرځوی. په هم دغه مناسبت الله اکرم شانه واعظم برهانه اوس د موسیٰ علیه السلام او د فرعون قصه دغسی بیان فرمائی

# وَلَقَدُ ٱرْسَلْنَا مُوْسَى بِالْلِتِنَا وَسُلَطِن ثَمِيأِنِ<sup>ض</sup>ُ

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ موسیٰ په آیاتونو دلائلو (د قدرت) خپل او په برهان سند ښکاره سره.

تفسیو: له «آیاتونو او دلائلو» محنی ئی معجزات او له «برهان سند ښکاره» محخه ئی ما سواړ له معجزاتو نور قسمونه دلائل او براهین مراد فرمایلی دی یا دی له «آیات» محخه تعلیمات او احکام او له «سلطان مبین» ځنی معجزات مراد واخیست شی یا به «سلطان مبین» د هغه قدسیه قوت او مخصوص ربانی تائید نوم وی چی د هغه آثار په انبیاوو کښی هر لیدونکی ته په ښکاره ډول (طریقه) سره په نظر راځی والله اعلم.

#### إلى فِرُعُونَ وَهَامُنَ وَقَارُونَ

طرف د (باچا د مصر) فرعون ته او هامان ته (چی وزیر ئی وو) او قارون ته (چی مصاحب ئی وو)

تفسیر: هامان د فرعون وزیر وو، قارون د بنی اسرائیلو ډیر لوی متمول او تاجر وو چی د موسیٰ علیه السلام پر خلاف د فرعون پر مرضی به ئی اقدامات کول پخوا له دی نه د ده قصه تیره شوی دی.

#### فَقَالُوُاسْحِرُكَنَّابُ@

پس وويل (دوی چې دا رسول) ساحر کوډګر دی دروغجن دی.

تفسیر: یعنی ساحر او کوډګر دی، د دغو معجزاتو په ښوولو کښی دروغجن دی د رسالت په دعوٰی کښی دغسی به ځینو د هغو ویلی وی او نورو به د دوی تصدیق کړی وی.

#### فَكَتِّا جَأَءُهُمُ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُواا قَتُلُوَا ٱبْنَاءُ الَّذِيْنَ امَنُوامِعَهُ وَاسْتَحُيُوانِمَاءَهُوْ

پس کله چی راغی (موسیٰ) دغو (قبطیانو) ته په حقه سره له نزده زمونږ وویل

(قبطیانو) چی ووژنئ تاسی ځامن د هغو (سبطیانو) چی ایمان ئی راوړی دی له موسیٰ سره او ژوندی پریږدځ تاسی ښځی (لوڼی) د دوی (خدمت ته)،

تفسیو: دغه حکم ئی دوهم محلی د موسیٰ علیه السلام د تشریف راوړلو څخه وروسته ورکړ خو په دغه سره د بنی اسرائیلو تللیل او توهین وکړی او د دوی تعداد کم کړی او د دوی په زړونو کښی دغه خیال کینوی چی دغه ګرد (تول) مصائب پر مونږ د موسیٰ علیه السلام له سببه راغلی دی او په دغه علت د هغه ملګرتیا پریږدی او دی به پخپل دغه ویرولو او د تخویف په سیاست کښی بریالی (کامیاب) کیږی وروسته له دی نه نه دی رامعلوم چی پر دغو احکامو تعمیل او مداومت شوی دی که نه؟

# وَمَاكِيْدُ الْكِفِرِيْنَ إِلَّا فِي ضَلْلٍ @

#### او نه دی کید مکر د کافرانو مګر په ګمراهی کښی

تفسیو: یعنی له هسی مکرونو، فریبونو او تنابیرو څخه هیڅ نه کیږی. الله تعالیٰ له خپلو مخلصو بندګانو سره امداد او معاونت فرمائی. او د منکرینو ګردی (ټولی) حیلی او پلمی (تدبیرونه) ناکامی او غلطی ثابتوی.

# وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُو نِنَ أَقُتُلُ مُوسَى وَلَيْدُعُ رَبِّهُ ؟

او وویل فرعون (عملی خپلی ته) پریږدئ (ای مشرانو) ما چی ووژنم موسیٰ او راودی بولی (موسیٰ) رب خپل (چی خلاص ئی کړی له ما)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «فرعون وویل ما پریودی ا بنائی چی د ده د سلطنت ارکانو به د موسیٰ د وژلو مشوره نه وی ورکړی او هغوی د ده د معجزاتو له لیدلو مخخه متاثر شوی او ویریدلی وو. او له دی نه داریدل نه چی د موسیٰ رب زموند مخخه انتقام واخلی. پخپله فرعون هم ویریدلی او سخت مرعوب او منفعل شوی وو لیکن خپل دغه خوف او بیم به ئی پتاوه او په خلقو کښی به ئی د خپل قوت او شجاعت او د انتهائی درجی شقاوت او بیحیائی د اظهار دپاره دغسی خبری کولی محو خلق وگئی چی د فرعون په مخکښی د موسیٰ د وژلو په لاره کښی هیڅ یو قوت او طاقت نشی دریدلی».

#### إِنَّ أَخَافُ أَنُ يُبَدِّلَ دِينَكُمُ أَوْأَنُ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ

(وویل فرعون) بیشکه چی زه ویریوم چی بدل به کړی (موسیٰ) دین ستاسی (ای قبطیانو!) یا به ظاهر کړی (موسیٰ) په ځمکه (د مصر) کښی فساد (او مخللفت په منځ زمونږ کښی)

تفسیر: یعنی که موسیٰ علیه السلام ژوندی پریببود شی نو د دینی او دنیوی د دواړو قسمو د نقصان اندیښنه ده ممکن دی چی دی د خپل وعظ او تلقین په اثر ستاسی هغه مذهبی دود (رواج) او دستور در خراب کړی چی له پخوا راهبسی جریان او دوام لری یا د سازش او د نورو وسائلو جال په محمکه کښی وغځوی او خور ئی کړی او په مملکت کښی انقلاب، تطور او بدامنی واچوی چی د تاسی (قبطیانو) حکومت به خاتمه ومومی او سلطنت به د بنی اسرائیلو (سبطیانو) په لاس کیږی چی د تاسی (قبطیانو) حکومت به خاتمه ومومی او سلطنت به د بنی اسرائیلو (سبطیانو) په لاس کیږی ورشی،

# وَقَالَ مُوْسَى إِنَّى عُدُتُ بِرَيِّنَ وَرَبِّكُمْ مِّنَ كُلِّي مُتَكَلِّيرٍ

او وویل موسیٰ (قوم خپل ته) چی بیشکه زه پناه غواړم په رب خپل او په رب ستاسی له (شره د) هر متکبره (سرکشه)

تفسیو: کله چی حضرت موسیٰ علیه السلام ته د دغو مشورو خبر ورورسید نو خپل قوم ته ئی وفرمایل چی زه له دغو ویرولو مخخه له سره نه ویربیم او نه ئی پروا لرم. یوائحی فرعون لا شه کوی که د دنیا گرد (تول) متکبرین او جبارین هم سره راتول شی خو بیا زما الله ما د دوی له شر مخخه ساتی او هغه ماته کافی دی. ما خپل ځان یوائحی د ده په پناه کښی ورکړی دی هم هغه زما حامی او مددگار دی کما قال الله تعالیٰ ﴿ لَکُهَا اَلْوَیْمَاکُلُمَالُمُورُونُی ﴾ جزء ۱۱ (د طه ۲ رکوع ها آیت ) بنه وروسته د الله تعالیٰ له حمایته او امداده داسی اولوالعزم نبیان به محرنکه له یوه مغرور انسان مخخه ویربی نو محکم موسیٰ علیه السلام وویل بیشکه زه پناه غواړم په رب خپل او په رب ستاسی له شره د هر متکبره سرکشه.

# للايُؤمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ

چې نه راوړی ايمان په ورځ د حساب.

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «څوک چی په حساب او کتاب یقین او باور ولری نو هغه به

څرنګه ظلم وکړی؟»

# ۅؘقَالَ رَجُلُ مُّؤُمِنَّ مِنْ ال فِرْعَوْنَ يَكُثُوْ اِيْمَانَةَ ٱتَقْتُلُوْنَ رَجُلًا ٱنۡ يَقُوۡلَ دَيِّنَ اللهُ وَقَدُ جَاءُكُمۡ بِالۡمَيِّنَٰتِ مِنْ رَّبِّكُوْ وَإِنۡ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ۚ وَإِنۡ يَكُ صَادِقًا يُثْصِبُكُوۡ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُوۡ

او وویل یو سری مؤمن له خپلوانو د فرعون څخه چی پتاوه ده ایمان خپل (له نورو قبطیانو) آیا وژنئ تاسی داسی یو سړی چی وائی رب زما الله دی او حال دا چی په تحقیق راغلی دی تاسی ته په ښکاره دلائلو له (طرفه) د رب ستاسی، او که چیری وی (موسیٰ) دروغجن نو پس په هم ده ده (جزاء د) دروغو د ده او که چیری وی (موسیٰ) صادق رښتینی نو وبه رسیږی تاسی ته ځینی د هغه عذاب چی وعده کوی (موسیٰ د هغه) له تاسی سره.

تفسيو: يو مؤمن سرى چې هغه تر دغه وخته يورى خپل ايمان له فرعونه او د ده له قومه مخفى ساتلی وو د «ذرونی اقتل موسیٰ» په جواب کښی ئی داسی وویل « آیا ته د داسی یو سړی په ناحقی وینی تویولو یسی خپله ملا تړی چی هغه علاوه له دغه اظهاره بله هیڅ گناه نه لری چی زما رب یواځی الله دی او دی ولی یواځی یوه الله ته خپل رب وانی؟ حال دا چی دی د خپلی دغی دعوی په تصدیق کښی ښکاره دلائل هم لری چې تاته ئې درښوولي دی او ته د هغه وژلو ته دومره ضرورت هم نه لرى. بلكه امكان لرى چې د هغه وژل تاته مضر هم واقع شي فرض ئي كړه که دی یخپلی دغی دعوی کښی دروغجن هم ثابت شی نو پر دغسی لویو دروغو ئی خامخا الله تعالیٰ هلاک یا رسوا کوی د اللہ تعالیٰ عادت داسی نه دی چی هغه داسی کاذب ته دومره موقع او فرصت ورکړي چې ترقي وکړي يا برې ومومي، د دې دياره چې د دنيا خلق د تل دياره يرې تير نه وځي او له دغه التباس او اشتباه څخه ووځي يقيناً يوه نه يوه ورځ د ده دغه كلاتين ویلی کیدونکی دی او دغسی حالات به پیښیږی چی دنیا به یه علایه ډول (طریقه) سره د ده رسوائی، ناکامی او د دروغو او د پلمو (تدبیرونو) تماشا او ننداره کوی، او تاته له سره د دغی خبری ضرورت نه دی یاتی چی هرومرو (خامخا) ته دی خپل لاس د ده یه وینو سره سور کړي. که په واقع سره دې صادق او رښتينې وي نو له هغه دنيوي او اخروي عذاب څخه به چې دى خيل مخالفين او مكذبين ويروى محه نه محه برخه على اليقين تاته به هم دررسيدونكي وي، لهذا په ړومېني تقدير سره د ده په وژلو کښي تلوار کول عبث او پيکاره دی. او په دوهم تقدير خو بیخی د نقصان او خسران موجب دی» حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی که

فمن اظلم(٢٤)

دروغجن دی نو هم هغه الله ئی سزا پر دروغ ویونکی ورنازلوی. او امکان لری چی رښتین وی نو ته دی فکر وکړه !»

تنبیه: دغه تقریر په هغه تقدیر سره دی کله چی د کوم مفتری کذب صریحاً ظاهر شوی نه وی. که د نبوت د مدعی کذب او افتراء په دلانلو او براهینو سره ثابت شی نو بلا شبهه واجب الفتل دی. په دغه زمانه کښی چی زمونبر د سیدالمرسلین خاتم النبیین توب په قطعیه وو دلانلو سره ثابت شوی دی که کوم سری د نبوت مدعی شی نو کله چی دغه مدعی د یوی قطعی النبوتی عقیدی تکذیب کوی لهذا د دغه مدعی النبوت په متعلق به د هیځ قسم تامل، تردد، امهال او انتظار ځای نه وی.

# اِتَّاللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَمُسُرِفٌ كَنَّابٌ ۞

بیشکه الله سمه لاره نه سیی هر هغه چا ته چی هغه مسرف له حده تیریدونکی وی ډیر دروغجن وی

تفسیو: یعنی که بالفرض موسیٰ علیه السلام دروغجن وی نو له سره به الله تعالیٰ ورته داسی سمه لاره نه جووله، او هغه به داسی متوالیاً او مسلسلاً خپلی معجزی نشوی راښوولی. او په بری او کامیابی کښی به ئی دغومره ترقی او پرمخ تګ نه کوو. او که ته داسی دروغجن ئی چی عمداً یوه رښتین او صادق نبی ته د دروغو نسبت کوی نو بالاخر به دی الله تعالیٰ ذلیل، پاتی او ناکاموی.

# ڸڠٙۅۡمِڒڮڎٛٳڷؠؙڷڰ الْيَوْمَظْهِرِينَ فِىالْارْضِ ۚ فَمَنَّ يَنْصُرُنَا مِنْ بَاشِ اللهِ إِنْ جَاءَنَا ۗ

ای قومه زما تاسی لره دی ملک باچاهی نن ورځ په دغه حال کښی چی غالب ئی په ځمکه (د مصر کښی پر سبطیانو) پس څوک به نصرت وکړی له مونږ سره له عذابه د الله که راشی (دا عذاب) مونږ لره (په سبب د قتل د موسیٰ؟ بلکه ناصر نشته نو مه ئی وژنځ!)

تفسیر: یعنی پر خپلو تسلیحاتو، تجهیزاتو، وسائلو، وسائطو او لاؤ لښکر مه مغروریوئ! اګر که نن تاسو د دغه شان او شوکت او دج او سلطنت خاوندان یئ که صبا مو الله تعالیٰ پخپل عذاب محاط او محصور کری نو کوم یو سری به تاسو ته نجات او پناه درکولی شی! او دغه ستاسی

ګرد (تول) ساز او سامان به هم داسی ویجاړ او وران پاتی کیږی.

## قَالَ فِرْعَوُنُ مَآارُرِيُكُوۡ إِلَّامَاۤ اَرٰى وَمَاۤ اَهُدِيۡكُوۡ اِلَّاسِيۡمِيۡلَ الرَّشَادِ۞

وویل فرعون چی زه نه ښیم تاسی ته مګر هم هغه (مصلحت) چی وینم زه (په وژلو د موسیٰ کښی) او نه ښیم زه تاسی ته (ای قبطیانو!) مګر لاره د نیکی (او د مصلحت)

تفمسیو: ستا په دغه تقریر سره زما خیالاتو تبدیل نه دی موندلی هر هغه غیز چی زما په نزد خیر او مصلحت وو هم هغه می تاسو ته وویل او غواړم چی تاسی په ښه شان سره ځانونه پری پوه کړئ زما په خیال د بهټری او صواب هم هغه لاره چی پکښی امنیت، راحت او نجات مرکوز دی هم دغه لاره ده چی د دغه سری خبرو ته دی سم د لاسه خاتمه ورکړه شی.

# وَقَالَ الَّذِئَ امَنَ لِقَوْمِ إِنِّ آخَاتُ عَلَيُكُمُ مِّ ثُلُ يَوْمِ الْاَحْزَابِ ﴿ مِثْلَ دَابِ قَوْمِ نُوْمٍ وَعَادٍ وَسَنُوْدَ وَالَّذِيْنَ مِنْ بَعُدِهِمُ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمُ اللِّهِ بَادِهِ

او وویل هغه (سړی) چی ایمان ئی راوړی وو ای قومه زما بیشکه زه ویریږم پر تاسی (په تکذیب د موسیٰ کښی) په مثل د (عذاب) د ورځی د ډلو (د پخوانیو په سبب د تکذیب د انبیاؤ) په مثل د حال د قوم د نوح (چی ډوب شول) او (په شان) د عادیانو (چی په باد صرصر هلاک شول) او (په شان د) ثمودیانو (چی په چغه مړه شول) او هغه کفار چی وروسته له دوی نه وو، او نه دی الله چی اراده لری د ظلم پر بندگانو خپلو

تفسیو: یعنی که تاسی هم داسی پر تکنیب او عداوت تینگ ولاړ اوسئ نو سخته اندیښنه ده چی تاسی هم چیری هم هغه عذاب ونه ګورئ چی پخوانیو مکنبینو اقوامو د خپلو انبیاؤ د تکنیب په مقابل کښی لیدلمی دی. په یاد ئی ولرئ چی د الله تعالیٰ په دربار کښی ظلم، تیری او بی

انصافی بیخی نشته که پر دغسی سخنو جرائمو تاسی ته یا نورو اقوامو ته سخته سزا در کمری او سپیره او تباه مو کمری نو دغه اهلاک به د عینالعدل او نغسالاتصاف تقاضا وی هغه به کوم یو حکومت وی چی د خپلو سفراوو قتل او رسوائی ته زیری ریری گوری؟ او له قاتلینو او معاندینو څخه د دوی بدل او انتقام نه اخلی؟

# وَيْقَوْمِ إِنَّ آخَانُ عَلَيْكُمُ يَوْمَ التَّنَادِ ﴿

او ای قومه زما بیشکه زه ویریوم پر تاسی له (عذابه د) ورځی د رابللو (په چغو سره یو بل ته)

تفسیو: عبوماً مفسرین له «یوم التناد» د (ناری سوری بلنی ورځ) قیامت مراد اخلی محکه چی په محشر کښی د جمع کیدلو او حساب ورکولو دپاره د هر چا بلنه کیږی او پرله پسی د خلقو نومونه یادیږی او اهل الجنت به اهل النار او بالعکس او اهل الاعراف پخپلو منځونو کښی یو پر بل به ناری وهی څو بالاخر داسی یو غیبی غږ واوراوه شی ا (سا أهل الجنة خلود لاموت ویا أهل الناز خلود لا موت کما ورد فی الحدیث. لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه له «یوم التناد» څخه هغه ورځ مراد کری ده چی په هغی کښی پر فرعونیانو عذاب نازل شو لکه چی لیکی «د نارو سورو او بلنو ورځ پر هغوی راغله په هغه ورځ کښی چی د قلزم په بحیره کښی ډوب شول او د دغو دوبیدلو په وخت کښی به دوی یو بل ته ناری او سوری وهلی او په رئړا او انګولا لگیا وو بنائی دغه وضعیت به د هغه مؤمن سری له کشفه معلوم شوی وی یا به ئی له خپل قیاسه داسی ویلی وی چی پر هر قوم هم داسی عذاب نازلیږی.

# يُومُر تُولُونَ مُدْرِينَ

هغه ورځ چې وګرځئ تاسي شا اړوونکي (موقف ته په طرف د دوزخ)،

تفسیر: یعنی په محشر کښی به په شا اړولو سره د دوزخ په طرف په منډو منډو سره شرلی او تښتولی شځ یا د عذاب د نزول په وخت کښی به د تښتینلو دپاره ناکامه زیار او کوښښ کوځځ.

# مَالُكُوتِنَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَنْ يُضَلِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ

نو نه به وی تاسو ته له (عذابه) د الله هیڅوک ساتونکی او هر هغه چی ګمراه ئی کړی الله نو نه به وی ده ته هیڅوک هادی لار ښوونکی.

تفسیو: یعنی تاسو ته ګرد (تول) هسک (اوچت) او تیټ په پوره ډول (طریقه) سره ښوولی شوی دی که سره له هغه تاسی پری نه پوهیږئ یا ئی نه منئ نو ښه وپوهیږئ! چی ستاسی د عناد او کړو تللو له شامته الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی ده چی تاسی په هم هغه ستاسی خوښی کړی غلطی او ګمراهی کښی پریږدی بیا د داسی اشخاصو د پوهیدلو او منلو څه توقع کیدی شی؟.

# ۅؘۘڵڡۜٙڽؙۘۜۼٵٞٷؙؽؙٷڛؙڡؙٛ؞ڡؚڽؙ ۼۘڹڷ؞ۑؚٲڷؠێۣڹؾڣٙۘٵڔ۬ڵڎؙٷۺؙڮۣۨؠۺۜٵ ۼٵۧٷؙؿڔ؋ڂڴٙٛٳۏؘٳۿڵػۊؙڶٛؗؗؗؿؙٞ۠؆ڶؽؙؾڹؙۼڎؘٵٮڵڎؙڡڽؙڹۼؙڔ؋ڛؘٛٷڰۣۮ

او خامخا په تحقیق راغلی وو تاسی ته یوسف پخوا له (موسیٰ څخه) په ښکاره وو دلائلو (د قدرت) پس همیشه به وئ تاسی په شک (ګمان) کښی له هغه (حکمه) چی راغلی ؤ دی تاسی ته په هغه سره، تر هغه پوری کله چی وفات شو (یوسف) نو وویل تاسی چی له سره به راونه لیږی الله وروسته له دغه (یوسفه) هیڅ رسول.

تفسیو: یعنی ځع! خبره پای (آخر) ته ورسیده! نه دغه رسول وو نه وروسته له دی نه بل کوم رسول راتلونکی دی گواکی بیخی ئی د رسالت له سلسلی څخه انکار وکړ. لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د حضرت یوسف علیه السلام په ژوندانه مصریان د ده په نبوت قائل نه شول او د یوسف علیه السلام په ژوندانه مصریان د ده په نبوت قائل چی د مصر انتظام خراب شو نو دوی وویل چی د یوسف قدم پر دغه ښار محوم مبارک وو دغسی بل نبی به په مستقبل کښی نه راځی یا هغه انکار یا دغه اقرار هم دغه اسراف او زیات ویل دی» د مؤمن سری چی نوم ئی «خربیل» او د فرعون ترورځی یا بل کوم خپلوان کیده غرض دا وو چی د نعمت قدر له زوال څخه وروسته پیدا کیږی تاسی فیالحال د موسیٰ علیه السلام قدر نه پیژنئ خو بیا به ارمان وکړئ.

كَنْ الِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِكٌ ثُمُتَاكِ ﴿ لِلَّذِينَ يُعَالِدُ لُونَ فِي اللَّهِ اللّهِ بِغَيْرِسُلُطْنِ التَّهُمُ كَثَبُرَمَقُتُنَا عِنْكَ اللّهِ وَعِنْكَ الّذِيرُي المُنْوَا\*

هم داسی (لکه دغه اضلال) ګمراه کوی الله (په کنده د سرکشی کښی) هر هغه لره چی مسرف له حده تیریدونکی وی شک راوړونکی وی (په دین د الله کښی) هغه (مسرفین او مرتابین) چی جګړی کوی (له انبیاؤ سره) په (ابطال) د دلائلو (د قدرت) د الله کښی بی له کوم برهان علمی سنده چی راغلی وی دوی ته، ډیر لوی دی (دغه جدال) له جهته د بغض په نزد د الله او په نزد د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی

**تفسیر:** یعنی بی له عقلیه او نقلیه حجت محخه د الله تمالیٰ په خبرو کښی جګړی کوی او شبهی غورځوی له دی نه به بل لوی زیادت او بیباکی څه وی؟ نو الله تمالیٰ او د ده ایماندار بندګان له دغو خلقو څخه زیات نارضاء او بیزاره وی چی دغه د دوی د انتهائی ملمونیت سبب دی.

# كَنْ الِكَ يَطْبُعُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارِ ۞

هم داسی (لکه دغه اضلال) مهر وهی الله (د کفر او شقاوت) پر هر زړه د متکبر (سرکش) ډیر جبر کوونکی

تفسیر: هغه خلق چی د الله تعالیٰ په مخ کښی له ډیر غرور څخه خپله غاړه ښکته نه کړی او د انبیاؤ د ارشاداتو په مقابل کښی خپل اطاعت او فرمان منل ښکاره نه کړی نو بالاخر الله تعالیٰ د دوی پر زړونو داسی مهر لګوی چی بیا له سره د قبول الحق او نفوذ الخیر ځای او ګنجایش په هغه کښی نه پاتی کیږی.

# وَقَالَ فِرْعُونُ لِهَامْنُ ابْنِ لِي صَرْعًا لَعَيِّنَ ٱبْلُغُ الْوَسْبَابِ۞ ٱسْبَابَ السَّمُوٰتِ فَأَطَّلِمَ إِلَى الْهِمُوْسَى

او وویل فرعون ای هامان (زما وزیره) جوړه کړه ماته یوه مانی ډیره لوړه اوچته ښائی ورسیږم لارو ته (په دغو ختلو سره) لارو د آسمانونو ته پس چی زه له لری څخه وګورم الله د موسیٰ ته (چی آیا شته که نشته؟)

تفسیر: دا د دغه ملعون انتهائی بی شرمی او بیباکی وه. جائی چی ده به له حضرت موسیٰ علیه السلام څخه د الله تعالیٰ علویه صفات او نور محامد اوریدلی وی او د هغه په اثر به نی پخپل زړه کښی داسی تاکلی (مقرر کړی) وی چی د موسیٰ الله بر آسمان کښی اوسیږی نو د هغه په نسبت

ئی دغه استهزاء او تمسخر شروع کړ . رښتيا ده «د ميږی مرګ چی راشی د وزرو خاوند شی» د «قصص» په سورت کښی په دغه مورد کښی تقرير کړی شوی دی.

# وَإِنِّ لَكُظُنُّهُ كَاذِبًا ۚ

او بیشکه زه گمان کوم پر دغه (موسیٰ) د دروغجن (په دغه دعوی کښی چی خدای یو دی)

تفسیر: یعنی د رسالت په دعوی هم، او په دغی دعوی کښی هم چی په توله دنیا کښی ماسوا یه له هم هغه یوه واحد احد الله مخخه بل هیڅوک حقیقی معبود نشته. ماته خو ماسوا یه خپل محانه بل هیڅ یو رب په نظر نه راځی کما قال فی جزء ۲۰ الرکوع (۱) آیت ۳۸ من سورة القصص 

﴿ مَاوَلَمُنَاكِمُ وَرُو الْلِوَغَيْرِينُ ﴾

# وَكَذَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعُونَ مُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيُلِ

او هم داسی (لکه ښائست د دغی وینا) ښائسته کړی شوی وه فرعون ته بدی د عمل د ده او منع کړی شوی ؤ دی له سمی لاری (د هدایت څخه)،

تفسیو: د بد کار کولو په وخت کښی د انسان پوه او سد (هوش) د ده له سره ځی او په داسی مضحکه راوړونکیو حرکاتو لګیا او مشغولیږی چی وروسته له هغه د هدایت او پر سمه لاړه باندی د راتګ هیڅ یوه چاره او لاړه نه پاتی کیږی هم دغسی د فرعون حال هم شو.

### وَمَاكَيْدُ فِرُعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَايِقَ

او نه وو دغه کید مکر د فرعون (په جوړولو د دغی ماڼی کښی) مګر په زیان کاری هلاکوالی کښی وو

تفسیو: یعنی د فرعون هومره جرګی، مشوری، تدابیر، چل، پلمی (تدبیرونه) او نور چی و هغه ګرد (ټول) خوشی او بی حقیقته وو. ده پخپله د خپلی تباهی دپاره اقدامات وکړل او موسیٰ علیه السلام ته ئی هیڅ ضرر ونه شو رسولی.

#### وَقَالَ الَّذِئّ الْمَنَ لِقَوْمِ النَّبِعُونِ آهْدِكُوْسِبُيلَ الرَّشَادِ اللَّهِ الرَّسَادِ

او وویل هغه (سړی) چی ایمان ئی راوړی وو ای قومه زما متابعت وکړئ زما چی وښیم تاسی ته لاره د هدایت (او صواب).

تفسیر: کله چی فرعون ویلی ؤ ﴿ وَمَآاَهُوْیَکُوْلِاَسِیَنَاالْوَشَادِ ﴾ د هغه په جواب کښی مؤمن سړی داسی وویل چی «سبیاللرشاد د نیکی او بهتری لاره» هغه نه ده چی فرعون لی تجویز کوی بلکه تاسی پر ما پسی راڅئ! خو د فایدی او بهټری لاره ومومئ!.

# يْقَوُمِ إِنَّمَا لَمْ يَوْ الْحَيُوةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَالَّ الْاِجْرَةَ هِي َدَارُ الْقَرَارِ ﴿

ای قومه زما بیشکه هم دا خبره ده چی دغه ژوندون لږ خسیس یوه متاع (ګټه (فائده) لږه) ده او بیشکه آخرت هم هغه دی کور د قراری (بی زواله)

تفسیو: یعنی په فانی او زائل ژوندون او دغو خو ورځنیو عیش او عشرت او میلو او چرچو کبی مشغول او میلو او چرچو کبی مشغول او مه کی کبی م شغول اوسع او مه ئی هیروئ! دغه دنیوی ژوندون په هر ډول (طریقه) سره چی وی به یا خراب پای (آخر) ته رسیږی او خاتمه مومی او وروسته له هغه داسی یو ابدی حیات شروع کیږی چی هغه له سره انجام او خاتمه نه لری، عقلاو او پرهانو لره لاژم دی چی په دغه آنی فانی ژوندون کبی هغه دائمی او باقی حیات ته تهیه او ترتیبات ونیسی! که نه تل تر تله به په مصائبو او تکالیفو کبی اخته کیږی.

# مَنُ عَمِلَ سَيِّنَةً فَلايُجُزَى اللَّامِثْلَهَا وَمَنَ عَمِلَ صَالِحًا مِّنُ ذَكْرِ أَوْانُثَى وَهُومُومُونُ فَأُونُ فَاوُلِيْكَ يَدُ خُلُونَ الْجِنَّةُ يُرُزَى قُونَ فِيهَا بِعَنَيْرِحِسَابٍ ۞

هر نحوک چی وکړی بد کار پس جزا نه ورکوله کیږی (هغه ته) مګر په قدر د هم هغی بدی او هر خوک چی وکړی نیک کار له نارینه ؤ وی یا له ښځو وی حال دا چی دی مؤمن وی پس دغه (صالحان مؤمنان) ننه به وځی په جنت کښی رزق روزی به ورکوله کیږی (دوی ته) په دغه جنت کښی بی حسابه.

تفسیو: په دغه سره د اخروی ژوندون لو څه تفصیل ښوولی شوی دی چی اخروی حیات غرنګه ښه کیدی شی معلوم شو چی هلته ایمان او صالح عمل په کار دی د مال او متاع هیڅ قدر او قیمت هلته نشته او دا هم ظاهر شو چی د الله تعالیٰ رحمت د ده پر غضب غالب دی، عاقلاتو ته ښائی چی دغه طلاعی فرصت او موقع له خپل لاسه ونه باسی.

# وَيْقُوْمِمَا لِنَّ اَدْعُوْكُمُ إِلَى النَّجُوةِ وَتَدُّعُوْنَحِيُّ إِلَى النَّارِ ﴿

او ای قومه زما څه دی ما لره چی بولم تاسی په طرف د نجات (او خلاصی) او بولئ تاسی ما په طرف د اور (د دوزخ).

تفسیو: یعنی زما او ستاسی معامله هم سره عجیبه ده زه غوایم چی تاسی د ایمان پر لاره روان کړم. او د الله تعالیٰ له عذابه مو وژغورم (وساتم) او ستاسی کوښن دا دی چی ما هم له خپلو ځانونو سره په دوزخ کښی اړتاو کړئ له یوه جانبه داسی دوستی او خیر غوښتنه له بل جانبه داسی دښمنی او بده غوښتنه.

# تَنُ عُوْمَنِيْ لِأَكْفُرَ بِاللهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَالَيْسَ لِيُ بِهِ عِلْمُ ﴿

بولئ تاسی ما دیاره د دی چی کفر اختیار کړم په الله پوری او چی شریک ونیسم له دغه (الله) سره هغه (ځیز) چی نشته ماته په (ربوبیت د) هغه هیڅ علم

تفسیر: یعنی ستاسی د کوښښ حاصل دا دی چی زه معاذ الله له واحد الله څخه انکار وکړم د ده او د ده د انبیاؤ خبری ونه منم او د ناپوهانو جاهلانو په شان هغه شیان خدای وبولم چی د دوی الوهیت په هیڅ یوه دلیل او علمی اصولو سره هم نه دی ثابت. نه زه پر دغه خبر یم چی د څه لامله (له وجی) دغسی شیانو ته دوی خدای وائی بلکه زه پر دغه ښه پوهیږم چی د هسی اقدام په خلاف قطمیه دلائل قائم دی.

#### وَّأَنَا ٱدْعُوْكُمْ إِلَى الْعَزِيْزِ الْغَفَّارِ۞

حال دا چی زه بولم تاسی هغه (الله) ته چی شه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) شه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) دی.

تفسیو: یعنی زما منشاء دا ده چی په هیڅ شان ستاسی سرونه د هغه واحد الله له درشله لری نشی او تل مو سرونه د هغی دروازی په مخکبی ښکته وی چی نهایت زبردست هم دی او ډیر زیات د خطاؤ ببنونکی هم دی او که مجرم ونیسی نو هیڅوک د هغه ژغوروونکی (بچ کوونکی) او خلاصوونکی هم نشته دی د هم دی خبری وړ (لایق) او مستحق دی چی هر انسان د ده په مقابل کښی سره له خوفه او رجاء او ویری خپل د عبودیت سر سکته کړی. په یاد ئی ولرئ چی زه د هغه پاک الله په پناه کښی راغلی یم چی تاسی د هغه په طرف بولم.

# لَاجَوَمَ اَئْمَانَكُ عُوْنَرِينَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي الدُّيْمَا وَلَا فِي الْإِخْرَةِ

حقه او رښتيا (دغه) خبره ده بيشکه هغه (معبود) چې بولئ تاسي ما (عبادت د) هغه ته نشته هغه ته (قوت د) بلنې (نه) په دنيا کښې او نه په آخرت کښې (چې شفاعت وکړی د چا)

تفسیر: یعنی ما سوام الله مخه بل هیخ شی داسی نه دی چی په دنیا یا عقبا کښی د ډیری ادنیٰ نغمی او ضرر مالک وی، نو د مخلوقاتو بندګی او بلنه که جهل او حماقت نه دی نو بل محه دی؟ ﴿ وَمَنْ آمَدُ اَبْدَا اِللّٰهُ اَللّٰهُ اَللّهُ اَللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ

### وَأَنَّ مَرَّدُنَّا إِلَى اللهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِيْنَ هُمُ أَصْعُبُ النَّارِ اللَّهِ

او بیشکه چی ورتله زمونږ (د ټولو) خاص الله ته دی او بیشکه چی مسرفان له حده تیریدونکی (مشرکان) هم دوی ملګری د اور (د دوزخ) دی (چی تل پکښی اوسیږی).

تفسیر: یعنی د کار په انجام کښی د هر ډول (طریقه) تګ او راتګ رجوع او بیرته ورتله د واحد الله په طرف دی. کله چی انسان هلته ورسیږی د خپلو ګردو (ټولو) تجاوزاتو او زیادتو نتیجه به ورڅرګندیږی. راوښیه! چی له دی نه بل زیادت به څه وی؟ چی عاجز مخلوق ته د خالق درجه ورکړه شی.

کله چې فرعونيانو قصد د قتل د هغه مؤمن وکړ نو ده ورته داسې وويل چې

### فَسَتَذُكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُورُ

پس ژر ده چی یاد به کړئ تاسو (په وخت د لیدلو د عذاب کښی هغه) چی زه ئی وایم اوس تاسی ته

تفسیور: یعنی کله چی وروسته له دی نه د خپلی تیری، تجاوز او زیادت د خوند ځکوونکی یئ نو په هغه وخت کښی به زما دغه پند او نصیحت یادوئ، چی هو ا د الله تعالیٰ یوه بنده مونیړ ته دغه ګردی (ټولی) خبری جوولی وی او رښتیا ئی فرمایلی وی، لیکن د دغه وخت یادونه، ارمان، پښیمانتیا او افسوس څه فائده رسوی؟ بلکه بیخی مفید نه واقع کیږی.

#### وَٱفْوَقِ أُمْرِي إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيْرٌ بِالْعِبَادِ ﴿

او سپارم زه هر کار خپل الله ته بیشکه چی الله ښه لیدونکی دی (د ټولو اقوالو او افعالو) د بندګانو

تفسیو: یعنی ما د الله تعالیٰ حجت درتمام کری دی او د نصیحت خبری مو درپوهولی دی. که تاسو ئی نه منع نو زه له هغه سره محه کار او غرض نه لرم. اوس زه خپل محان بیخی پاک الله ته سپارم، او پری پوره اعتماد لرم. که تاسی زما ربرولو (تکلیفولو) او ضرر رسولو پسی لویدئ نو هم هغه الله تعالیٰ زما حامی او ناصر دی، او تول بندگان د ده تر کتنی لاندی دی. هغه ستا او زما دوایو معامله کوری. د هیچا هیڅ یو حرکت له ده محخه پټ نه دی. د یوه قانت مؤمن کار دا دی چی له خپلی امکانی سعی او کوشش ایستلو څخه وروسته نتیجه الله تعالیٰ ته وسپاری.

# فَوَقْمُهُ اللهُ سَيِّمَاتِ مَامَكُورُ اوْمَاقَ بِاللِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ الْعَذَابِ ٥

پس وساته دغه (موسیٰ یا مؤمن سری) لره الله له سختو (عذابونو) د هغو چی مکر کړی وو دوی او (بالعکس) چاپیر شو په آل د فرعون (سره د فرعون) بد عذاب (د غرق یه دنیا او بد عذاب د غرق یه عقبیٰ کښی).

تفسیر: یعنی د حق او باطل د دغه کشمکش آخری نتیجه داسی شوه چی الله تعالیٰ حضرت موسیٰ علیه السلام او د ده ملګرو ته سره له هغه مؤمن سری چی له آل د فرعون څخه وو د

فرعونیانو له شره او کیده نجات ورکړ، او محفوظ ئی وساته او د فرعونیانو هیڅ یو مکر او فریب ته ئی د اجرا<sub>ء</sub> موقع ورنه کړه، بلکه د دوی هغه مکر او فریب ئی پخپله پر هم دوی واړاوه نو هغه کسان چی د حق منونکیو تعاقب ته وتلی ؤ ووژلی شول او قوم د قلزم په بحیره کښی مغروق او تر اوبو لاندی محروق شول.

# ٱلنَّارُيُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُّوًّا وَعَشِيًّا ۗ

#### اور (د دوزخ) وړاندی کاوه شي (دا کفار) پر دی (اور) هر صبا او هر بيګا

تفسیر: یعنی د دوزخ ځای چی په هغه کښی به د قیامت په ورځ ننه ایستلی کیږی هر صبا او بیگا به دوی ته ورښوول کیږی څو د نمونی په ډول د هغه راتلونکی عذاب څه خوند تل وڅکی دغه د برزخ د عالم احوال شو له احادیثو څخه ثابت دی چی هم داسی د هر کافر په مخکښی دوزخ او د هر مسلمان په مخکښی جنت صبا او بیګا وروړاندی کیږی.

تغییه: له دغه آیت محخه یواځی د فرعونیانو د معنب کیدلو حال په عالم البرزخ کښی ثابت شوی و وروسته له دی نه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته معلوم کړی شو چی تول کفار بلکه د مؤمنینو عصات هم په برزخ کښی معنب کیږی (اعاذناالله منه) کما ورد فی الاحادیث الصحیحة. او له محینو آثارو محنی معلومیږی هم هغسی چی د جنتیانو له منځه د شهداؤ ارواح د «طبور خضر» په حواصلو کښی داخلیږی او د جنت په سیل کښی هر صبا او بیگا مشغولیږی هم هغسی د دوزخیانو له منځه د فرعونیانو ارواح د «طبور سود» په حواصلو کښی داخلیږی او د دوزخ په آه او بکا واویلا کښی هر صبا او بیکا کریږی او سوڅیږی او له یوی خوا بلی خوا ته توپونه وهی البته له ارواحو سره د اجسادو اقامت په دوزخ یا په جنت کښی په آخرت کښی کیږی که صحیح وی نو د فرعونیانو په متعلق ﴿ الله اَرْائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرِائِیْرائِیْرَائِیْرَائِیْرَائِیْرائِیْرَائِیْرائِیْرائِیْرائِیْرَائِیْرائِیْریائیا که او د عامو

دوزخيانو په نسبت د *«عوض عليه مُقعده بالغداة والعشى*» د حديث د الفاظو تفاوت بمائی په هم دغی بناء سره وی والله تعالیٰ اعلم.

# وَيَوْمَ تَقُوُمُ السَّاعَةُ الْمُخِلُوا اللَّهِ وَعُوْنَ الشَّكَ الْعَذَابِ ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَوُ اللَّذِينَ اسْتَكَبُرُوا الثَّعَ لَوَ الشَّعَفَوُ اللَّانِينَ اسْتَكَبُرُوا الثَّارِ ﴿ كُنَّا لَكُمُ تَبَعًا فَهَلُ إَنْ تُوْمُ فَغُنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّارِ ﴿

او په هغه ورځ کښې چې قائم شي قيامت، (نو وبه ويلي شي له جانبه د الله

ملائکو ته) ننباسع تاسی آل د فرعون (سره له فرعون) په ډیر سخت عذاب کښی (له عذابه د برزخ) او (یاد کړه) هغه چی جګړه به کوی (دوزخیان د دوزخ) په اور کښی پس وبه وائی ضعیفان (کشران تابعان) هغو کسانو ته چی سرکشان (او مشران متبوعان وو) بیشکه وو مونږ تاسی ته تابعان پس آیا اوس یځ تاسی (ای متبوعانو!) دفع کوونکی له مونږ څخه کومه برخه له اوره (د دوزخ)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی مو پر مونیز خپل اطاعت او اتباع کوله چی د هغه لامله (له وجی) مونی نیولی شوی یو اوس دلته خو مونیز ته څه ګته (فائده) او نفع راورسوئ! آخر مشرانو ته لارم دی چی د خپلو کشرانو لیر خبر او احوال واخلی آیا ګورئ چی نن مونیز په څرنګه سخت عذاب او مصیبت کښی اخته یو! آیا ستاسی له لاسه نه دی پوره چی له دغو مصائبو کومه برخه له مونیز څخه لری او سیکه کرئ؟

# قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوْا إِنَّا كُلُّ فِيْهَا إِنَّ اللهَ قَدُ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ

وائی هغه کسان چی تکبر ئی کړی ؤ (سرکش او متبوع وو چی څنګه به دفع کوو عذاب) بیشکه مونډ تول په دوزخ کښی یو بیشکه الله په تحقیق حکم کړی دی په منځ د بندګانو کښی (داسی چی هر څوک ئی خپلو خپلو هغو ځایونو ته چی له دوی سره وړ (مستحق) او لاکق ؤ ولیږل، مستحقان د جنت، جنت ته، او لاکقان د دوزخ دوزخ ته)

تفسیو: یعنی هغه کسان چی خپل مخانونه ئی په دنیا کښی لوی ګڼل اوس داسی جواب ورکوی چی مونږ او تاسی دواړه په دغه مصیبت کښی اخته او مبتلا یو. الله تعالیٰ زمونږ د هر یوه په نسبت سم د مونږ له جرمه سره خپله فیصله اورولی ده چی د ده دغه صادر حکم بیخی قاطع او لایتغیر دی. او د دغی خبری موقع نه ده پاتی چی یو د بل په کار ورشی. مونږ یواځی خپل مصیبت زغملی شو. کله چی مونږ خپل دغه دروند مصیبت نشو سپکولی نو بیا به تاسی ته محه گټه (فائده) او منفعت دررسولی شو.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ فِي النَّارِ لِخَزَىٰةِجَهَنَّمَ ادُعُوارَبَّكُوُ يُخَفِّفُ عَثَايَوُمُّامِّنَ الْعَنَابِ ۞

او وبه وائی هغه کسان (چی پراته دی) په اور کښی خزانچیانو متصرفانو د دوزخ ته چی دعاء وکړئ (زمونږ دپاره) رب خپل ته چی سپک کړی له مونږه یوه ورځ له عذابه (چی لږ څه په ارام شو).

تفسیو: یعنی کله چی له خپلو دغو مشرانو محخه بیهیلی او مایوس شی نو له هغو پرښتو محخه به داسی غوښتنه کوی چی د دوزخ په انتظام مسلطی دی چی خیر تاسی خپل رب ته ووایوځ چی اقلا د یوی ورځی له مخی خو زمونړ په دغه عذاب کښی محه تقلیل، تخفیف او تعطیل وفرمائی محو مونړ لړ څه په ارام شو.

# قَالُوَا اَوَلَهُ تِكُ تَابِّتُكُهُ رُسُكُمُ وِالْبَيِّنْتِ قَالُوا بَلَ قَالُوا بَلْ قَالُوا بَلْ فَ قَالُوُا فَادُ عُوا وَمَادُ غَوُا الْكِيْمِ بِينَ الْآلِفَ ضَلِي ۚ

وبه وائی (متصرفان د دوزخ دوزخیانو ته) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته رسولان ستاسی په دلائلو ښکارهؤ (د قدرت) وائی (ولی نه ؤ راغلی) بلکه راغلی ؤ نو وبه وائی (متصرفان د دوزخ) پس وبولئ تاسی (پخپله الله) او نه دی دعاء د کافرانو مګر په ګمراهی کښی (چی هیڅ فائده ورته نه رسوی).

تفسیر: یعنی په هغه وخت کښی مو د هغه خبره ونه منله او د انجام فکر مو ونه کړ چی په هغه سره څه ګټه (فائده) تاسی ته دررسیده اوس مو موقع له لاسه وتلی ده اوس په هیځ ډول سعی، کوښن، تملق او سپارښت سره څه کار نشی کیدی اوس هم دلته پراته وسئ! او په ژبا او انګولا سره اوقات تیروئ! او راز راز (قسم قسم) رېړونه (تکلیفونه) او عذابونه ګالئ (برداشت کوئ)! مونږ نه په داسی معاملاتو کښی ګوتی وهلی شو او نه د چا په سپارښت کښی خپله خوله خوځولی شو او نه ستاسی له دغی ژبا او انګولا څخه څه فائده تاسی ته رسیدی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوزخ پرښتی به وائی چی سپارښت کول زمونږ کار نه دی مونږ خو د عذاب ورکولو لپاره مقرری یو او سپارښت کول د رسولانو کار دی حال دا چی تاسی له رسولانو سره مخالفت کوو».

تغییه: له دغه آیت محخه معلوم شو چی په آخرت کښی د کفارو په ادعیه وو کښی به هیڅ تاثیر نه وی باقی که په دنیا کښی الله تعالیٰ کفارو ته د دوی د دعاء په اثر محه شی ورکړی هغه بیله خبره ده لکه چی ابلیس ته نی تر قیامته پوری مهلت ورکړی دی.

#### إِنَّالْنَنُصُرُرُسُلَنَا وَالَّذِينَ الْمَنْوَافِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا

بیشکه چی مونږ خامخا مدد کوو له رسولانو خپلو سره او (مدد کوو له) هغو کسانو سره چی ایمان ئی راوړی دی په ژوندانه لږ خسیس کښی (په حجته او په ظفر او په انتقام له اعداؤ د دوی)

#### وَيَوْمَرِيقُومُ الْأَشْهَادُ فَ

او په هغه ورځ چې وبه دريږي شاهدان (له ملاتکو، انبياؤ مؤمنانو، پر منکرانو باندي)

تفسیر: یعنی د حشر په میدان کښی کله چی اولین او آخرین ګرد سره تولیږی حق سبحانه و تعالیٰ به پخپل فضل علی رؤوس الاشهاد د دوی سرفرازی عزت او رفعت ښکار کوی. په دنیا کښی لږ څه شبهه پاتی کیږی او التباس هم واقع کیږی لیکن هلته به لږ څه ابهام او التباس باقی نه پاتی کیږی.

# يَوْمَ لَاينْفَعُ الظّلِمِينَ مَعُذِرتَهُمُ وَلَهُ واللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوِّءُ التَّارِ اللَّهِ ال

په هغی ورځی کښی به هیڅ نفع نه رسوی ظالمانو ته معذرت عذرونه د دوی او شته دوی ته لعنت لریوالی له رحمته او شته دوی ته ناکاره کور ( د دوزخ).

ت**فسیر:** یعنی له دوی سره به هیڅ مدد او مرسته او لاس نیوی نه کیږی د مقبولینو په مقابل کښی ئی دغه د مطرودینو انجام بیان وفرمایه.

#### وَلَقَتَ الْتَيْنَا مُوْسَى الهُدٰى وَاوْرَتُنَابَنِيَّ اِسُرَآءِيْلَ الكِتٰبُ ﴿ هُدًى قَ ذِكْرُى لِأُولِى الْاَلْبَابِ ﴿

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته (امور د) هدایت (توریت) او په میراث مو ورکړ بنی اسرائیل اولادی د یعقوب ته کتاب (د توریت) په دی حال کښی چی هدایت سمه لاره ښوونکی ؤ او ذکر پند (او پوهه) وو دپاره د خاوندانو د خالصو عقلونو.

تفسیو: یعنی په دنیا کښی وګوره چی فرعون او د ده قوم سره د دومره زور او قوت د الله تعالیٰ د دښمنی له سببه غرنګه سهیره هلاک او برباد شول او د موسیٰ علیه السلام په برکت او لار ښوونه د بنی اسرائیلو مظلوم او کمزور قوم څنګه ترقی او ودانی وموندله؟ او د دغه عظیم الشان کتاب (توریت) وارث وګرځاوه شو چی د دنیا د عقلاؤ دپاره ئی د هدایت د ډیوی په شان کار ورکوو.

# كَاصُبِرُ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقُّ وَّالسَّتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِّهُ بِحَمُدِ مَ بِتِكَ بِالْعُثِنِيّ وَالْاِبْكَارِ۞

پس صبر وکړه (ای محمده! په ایذا<sub>ء</sub> د کفارو) بیشکه چی وعده د الله حقه ده (په نصرت د انبیاؤ، په اهلاک د اعداؤ) او مغفرت وغواړه دپاره د ګناه (د امت) خپل (له الله) او تسبیح وایه سره له ثناء د رب خپل هم په آخره د ورځی کښی او (هم) په اوله د ورځی کښی (یعنی تل تسبیح تحمید ووایه!)

تفسیر: یعنی ای محمده ا تاسی هم داده او متسلی اوسئ هغه وعده چی له تاسی سره کړی شوی ده هغه هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده. الله قدوس په دواړو دارینو کښی تاسی او ستاسی په

طفیل ستاسی گردو (تولو) متبعینو ته عزت او سرلویی عطایه فرمائی. ولی دغه خبره ضروری ده چی د الله تعالیٰ د خوښی او رضایم حاصلولو دپاره پر هر قسم شدائدو او نوائبو صبر وکړئ او له هر چا څخه په هره درجه چی د تقصیر امکان وی له الله تعالیٰ څخه د هغه بښنه او معافی وغواړئ! او همیشه صبا او بیگا د خپل رب د تسبیح او تحمید قولاً او فعلاً ورد او عادت ولرئ! په ظاهر او باطن کښی د الله تعالیٰ له یاده غافل نشئ بیا د الله تعالیٰ اماد او مرسته (مدد) یقینی ده. په دغه سره ئی رسول الله مبارک مخاطب گرڅولی دی او بالوسیله گرد (تول) محمدی امت ته ئی آوروی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه ارشاد فرمانی چی «حضرت رسول صلی الله علیه وسلم به په هره ورځ کښی سل محلی استغفار فرمایه. د هر بنده تقصیر د ده له درجی سره موافق دی. نو ځکه هر چا سره استغفار فرمایه. د هر بنده تقصیر د ده له

# اِنَّ الَّذِيْنَ يُجَادِ لُوْنَ فِي اللهِ اللهِ بِغَيْرِسُلُطِنَ اَتْهُمُوْ اِنَ فِي صُدُورِهِمُ اِلْاِلاَبُرُّ مِّاهُمُ مِبِبَالِغِيدُهُ ۚ

بیشکه هغه کسان چی مجادله جګړه کوی په (بطلان) د آیتونو د الله بی له کوم برهان علمی سنده چی راغلی (ښکاره شوی) وی دوی ته (بله هیڅ خبره نشته) بیشکه چی نه دی په سینو (زړونو) د دوی کښی مګر کبر او سرکشی ده چی نه دی دوی رسیدونکی هغه (برهان) ته

تفسیر: یعنی هغه کسان چی خامخا د الله تعالیٰ د توحید په دلائلو او په سماویه وو کتابونو او د انبیاؤ الله په معجزاتو او هدایاتو کښی خامخا جگړی او مناقشی کوی، او بی سنده خبری وائی او د حق غږ بی اثره گرځوی او بطلان ئی غواړی، حال دا چی د دوی په لاس کوم حجت، دلیل او برهان هم نشته. او نه فیالواقع په هغو ښکارهؤ شیانو کښی د څه شک او شبهی موقع شته. او یواځی، تکبر، غرور، لوئی د دغی خبری مانع ده چی حق ته غاډه کیږدی او د نبی متابعت وکړی. دوی ډیر خپل څان لوی او پورته گڼی او غواړی چی له نبی څخه پورته وی یا اقلا د نبی په مخ کښی خپل سرونه ښکته نه کړی. لیکن په یاد ئی ولرئ چی دوی له سره په دغه مقصد کښی بری نه مومی، او هرومرو (خامخا) مجبور دی چی د نبی په مخکښی د اطاعت سر ښکته کړی، که نه ډیر سخت ذلیل او رسوا کیدونکی دی.

#### فَاسُتَعِنْ بِاللهِ إِنَّهُ هُوَالسَّمِينُ عُالْبَصِيْرُ

پس پناه ونیسه په الله پوری (له شره د دوی) بیشکه دغه (الله) هم دی دی ښه

#### اوریدونکی (د اقوالو) ښه لیدونکی (د افعالو نو جزاء به ورکړی دوی ته)

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ څخه پناه وغواړه چی هغه د دغو مجادلینو له دغو خیالاتو څخه نجات درکړی او د دوی له شره دی وساتی، وروسته له دی نه د ځینو هغو مسائلو تحقیق دی چی په هغو کښی خلق سره جگړی کوی. مثلاً بعث بعدالموت وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅیدل چی دغه امر دوی محال ګانه یا د الله تعالیٰ له توحیده نی انکار کوو.

# كَخَنْقُ السَّلْوْتِ وَالْاَرْضِ ٱكْبَرُمِنْ خَلْقِ النَّالِسِ وَلِكِنَّ ٱكْثَرَالنَّاسِ لَا يَعُ لَمُثُونَ ۞

خامخا پیدا کول د آسمانونو او د ځمکی ډیر لوی دی له پیدایښته د خلقو ولیکن اکثر د خلقو نه پوهیږی (په آسانی د دغه دوهم پیدایښت لکه د اول).

تفسیر: یعنی ظاهراً له مادی حیثیته د آسمان او د ځمکی د عظمت او جسامت به مخکبی د انسان حقیقت محه دی؟ حال دا چی دغه خبره مشرکین هم منی چی د آسمان او د ځمکی پیدا کوونکی هم دغه واحد قدوس الله دی. بیا هغه لوی ذات چی د دغومره لویو مخلوقاتو پیدا کوونکی وی آیا هغه ده د انسانانو اول محلی یا دوهم محلی پیدا کول کوم سخت یا مشکل کار دی؟ د تعجب محای دی چی پر دغسی غتو غتو خبرو هم دیر خلق نه پوهیږی.

# وَمَا يَسُتُوَى الْاَعْمَى وَالْبَصِيْرُهُ وَالْكِذِيْنَ الْمَنُوْا وَعَبِلُواالصَّلِحٰتِ وَلَاالْسُئَىُ \* قَلِيـُ لَامَّاتَتَنَكُوْنَ ۞

او نه سره برابریږی (یو) ړوند (غافل جاهل) او بل کتونکی (ذاکر \_ عالم) او (هم داسی نه برابریږی سره) هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او نه هغه چی بدکار دی، ډیر لږ پند اخلئ تاسی (ای خلقو).

تفسیر: یعنی یو داسی پرند چی د حق سمه صافه لاره نشی لیدلی او یو لیدونکی چی په نهایت بصیرت سره صراطالمستقیم کنلی شی او بری پوهیچی آیا دغه دوایه سره برابر کیدی شی یا د

یوه نیکوکار مؤمن او د بدکار کافر انجام سره یو شانی کیدی شی؟ که داسی نه وی نو ضرور دی چی یوه داسی ورځ به وی چی د دغو دواړو په منځ کښی به فرق او تفاوت ښکاره شی او د دغو دواړو د علمونو او د عملونو د ثمراتو نتائج په ډیر اکمل صورت سره ظاهر او ښکاره شی مکر افسوس چی تاسی دومره هم نه یوهیږئ؟

# ٳڽٞۜۜۜۨالسَّاعَةُ ٛڵٳ۬ؠؾۘڐ۠ٛڰڒۯؽڹ؋ؽۿٵۏڵڮڹۧٲػٛۺؙۘٛۯٳڵڰٵڛ ؙڵٳؽؙۅؙؙڡؚٮؙؙۏؙڹ؈ۅؘقاڶڒۺؙڮؙۅؙؙٳۮؙۼؙۅ۫ڹٛۤٲڛؙؾؘڿؚٮؙڶڬؙۄؙٛ؞ٝ

بیشکه چی قیامت خامخا راتلونکی دی نشته هیث شک په (راتللو د) دغه (قیامت) کښی ولیکن زیاتره د خلقو ایمان نه راوړی (په قیامت او تصدیق ئی نه کوی) او فرمائی رب ستاسی (ای بندګانو زما) تاسی وبولئ ما چی قبلوم تاسی ته (دعاء ستاسی)

تفسیو: یعنی ماته عبادت وکرئ! چی د هغه بدل او جزاء به درکرم او له ما مخخه وغواړئ! چی ستاسی دغه غوښتنه به توی او تشه نه ځی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ يَسُتَكِيْرُوْنَ عَنُ عِبَادَ قِي سَيَدُ خُلُوْنَ جَهَاتُمَ لَخِرِيْنَ ۞

بیشکه هغه کسان چی تکبر (سرکشی) کوی له عبادت څخه زما ژر ده چی ننه به وځی دوی په دوزخ کښی په دی حال کښی چی خوار او سپک وی

#### ٱللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُو الَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهُ وَالنَّهَارَمُبُصِرًا ۗ

الله هغه (ذات) دی چی ګرځولی ئی ده تاسی ته شپه لپاره د دی چی آرامی وکړئ تاسی په هغی کښی او (ګرځولی ئی ده) ورځ لیدلو ته

تفسیر: د شپی په مستریحه یخه او تیاره فضاء او د هوسائی (آرام) او د راحت په هوا کښی تول خلق د استراحت خوب کوی هر کله چی ورځ شی نو په نوی نشاط او تازه قوت سره پاڅیږی او د لمر په رڼا (رڼړا) کښی پخپلو کارو او چارو کښی بوخت (مشغول) او لګیا کیږی په دغه وخت کښی د تګ او راتګ لیدل کار کول او د نورو اعمالو دپاره د مصنوعی رڼا (رڼړا) بیخی ضرورت نه وی.

# إِنَّ اللهَ لَذُوْفَضُلٍ عَلَى السَّاسِ وَلِكِنَّ آكُثُرُ التَّاسِ لَايَشُكُوُونَ ﴿

بیشکه الله خامخا شیستن (خاوند) د فضل دی پر انسانانو ولیکن زیاتری د انسانانو شکر نه وباسی (یه دغو نعماؤ د الله)

تفسير: يعنى د حقيقى منعم پيژندل هم دغه ؤ چى په قول او فعل او په ځان او زړه ئى شكر اداء كولى خو ډير خلق د شكر ايستلو په ځاى شرك اختياروى.

# ذٰلِكُواللهُ رَبُّكُوْخَالِقُ كُلِّ شَيْ كَا إِللهَ إِلَّا هُو ۚ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ۞

دغه (ذات) تاسی ته الله دی رب پالونکی ستاسی چی خالق پیدا کوونکی د هر څیز دی نشته هیڅوک لائق د عبادت مګر هم دی دی یواځی پس کوم طرف ته ګرځولی شوی یئ تاسی (له عبادت د ده)

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی ګرد (ټول) نعمتونه د الله تعالیٰ له طرفه منځ نو ښائی چی بندګی هم همغه ته وکړئ! وروسته د دغه مقام له رسیللو بیا تاسی ولی بی لاری کیډئ چی حقیقی مالک یو ذات وی او عبادت وکړی شی د بل چا.

# ڪَٺْ لِكَ يُؤُفَكُ الَّذِيْنَ كَانُوْ ابِالِيْتِ اللهِ يَجْحَدُوْنَ ﴿ اَللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُوُ الْرَصْ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَّصَوَّرَكُمُ فَاحْسَنَ صُورَكُمُ وَ مَ زَقَكُمْ شِّنَ الطَّيِّبَاتِ ۚ ذَٰ لِكُوُ اللهُ رَبِّكُمْ ۚ فَتَلْرَكَ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِيْنَ ﴿

هم داسی (لکه چی گرځولی شوی دی قوم ستا) گرځولی کیږی (له حقه) هغه کسان چی ؤ له آیتونو د الله به ئی انکار کوو الله هغه (ذات) دی چی گرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه ځای د قرار (چی پری گزران او معاش کوئ) او (گرځولی ئی دی تاسی ته) آسمان چت (د قبی په شان) او صورتونه ئی تړلی دی ستاسی پس ډیر ښائسته جوړ کړه صورتونه ستاسی او روزی ئی درکړی ده تاسی ته له طیباتو پاکیزه وو (لذتناکو شیانو) دغه (خالق مصور رازق) الله دی رب پالونکی ستاسی پس ډیر برکتی (ډیر پورته دی شان) د الله چی رب پالونکی د تولو عالمیانو دی.

تفسیو: یعنی له ګردو (ټولو) ساکښانو (جاندارو) څخه د انسان صورت ښه، بهټر او ښکلی او د ده روزی ئی پاکه صافه ګرځولی ده.

#### هُوَالْحَيُّ

هم دی ژوندی دی تل په يو حال باقي قائم كامل تدبير والا

تفسیر: چی له هیخ یوه حیثیته او جهته له سره فنا<sub>ه</sub> او موت نه پری طاری کیږی او نه طاری کیدی شی او ظاهر دی کله چی د الله تعالیٰ حیات ذاتی او دائمی دی نو د ده د حیات گرد (ټول) لوازم ذاتی او دائمی دی.

# لَاَ اِلهَ اِلْاَهُوَ فَادُعُوْهُ مُغْلِصِيْنَ لَـهُ الـبِّيْنُ أَلْحَمُٰكُ يِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ®

نشته بل هیڅوک لائق د عبادت مګر هم دی دی یواځی پس وبولی هم دی په دی حال چی خالص کوونکی یځ تاسی خاص دغه (الله) لره (د) دین (له

#### شرکه) ټوله ثناء ده خاص الله لره چی رب پالونکی د ټولو عالمیانو دی.

تفسیر: یعنی کورد (تول) کمالات، محامد، محاسن د حیات د وجود تابع دی. هغه چی علیالاطلاق حی دی هم دی د عبادت وړ (لایق) او مستحق دی او د گردو (ټولو) کمالاتو مالک دی ځکه په «هوالحی» پسی وروسته ئی «الحمد لله رب العالمین» وفرمایل لکه چی په پخوانی آیت کښی ئی د نعمتونو له ذکر څخه وروسته «فتبارک الله رب اللمین» فرمایلی و. له ځینو اسلافو مخخه منقول دی چی وروسته له «لا إله الا الله» محخه ښائی «الحمد لله رب اللملمین» وویل شی د هغه ماخذ هم دا آیت دی.

# قُلُ إِنِّ نَهُيُتُ أَنُ أَعُبُكَ الَّذِينَ تَنْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَتَا جَآءَنَ الْبَيِّنْتُ مِنُ رَبِّي وَامُرُتُ أَنْ أَسُلِمَ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿

ووایه (ای محمده دوی ته) بیشکه زه منع کړی شوی یم له دی نه چی عبادت وکړم د هغو (بتانو) چی بولئ ئی تاسی غیر له الله کله چی راغلل ماته ښکاره دلیلونه (د توحید) له (جانبه د) رب پالونکی زما او امر حکم کړی شوی دی پر ما چی غاړه کیږدم (تابع شم) رب پالونکی د (تمامو) عالمیانو ته

تفسیر: یعنی وروسته د قدرت د دغو ښکارهؤ دلائلو له لیدلو څخه آیا دغه حق او مناسب دی چی انسان پاک واحد الله ته د عبودیت او اخلاص سجده ونه کړی او مخصوصاً ورته ایل، مطیع او تابع نشی او احکام ئی له زړه ونه منی.

#### هُوَالَّذِي خَلَقَكُمُ مِنْ ثُرَّابٍ

الله هغه (ذات) دی چی (اول) ئی پیدا کړی دی (نیکه) ستاسی له خاورو نه

قفسیو: یعنی ستاسی پلار آدم، یا تاسی مو په داسی شان له خاورو څخه پیدا کړئ. هغه نطفه چی تاسی تری پیدا کیږئ د هغو ماکولاتو او مشروباتو خلاصه ده چی له ځمکی څخه پیدا کیږی.

#### تُتَرِّمِنُ نُطْفَةٍ ثُتَرِّمِنُ عَلَقَةٍ

فمن اظلم(٢٤)

بیا ئی (پیدا کړه اولاده د آدم) له نطفی (اوبو د منی) بیا له کلکی توټی د وینو

تفسیر: یعنی بنی آدم اصلاً د اوبو له څاڅکی د منی له قطری څخه مخلوق دی، چی وروسته تړلی وینه کیږی او د حیات نور مدارج بری کوی.

# ؙڎٚؗٛٛڗڲٛٷ۫ڔۼۘڮؙۯ۬ڟۣڡؘٛڵٳڎؙۊۘٳڶڹۘٙڷۼٛٷۘٵۺؙڰٷٛڗ۠ٳۺڲؙٷ۬ۯ۫ٳۺؙؽۏۘڿٵ ۅؘڡؚؽؙڴؙۄ۫ڰڽؙؿۘڹۘٷٙڣٝ؈ؘؘقڹڷٷڸۺڶڠؙۅٞٵٮؘجڵٲۺۺڰؽ

بیا راوباسی تاسی (له ارحامو د میندو) اطفال واړه (بیا تربیت کوی ستاسی) دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی منتها د قوت خپل ته بیا (ژوندی ساتی تاسی) دپاره د دی چی شئ تاسی زاړه (بی قوته بیمجاله) او ځینی له تاسی هغه دی چی مړه کول شی پخوا له دی (بلوغه) او (ساتی مو) دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی تر هغی نیټی په نامه کړی شوی پوری (چی وخت د مرګ دی)

تفسیو: یعنی له وړوکیتوبه ځلمی کیږئ او له څلمیتوبه زوړتوب ته رسیږئ او ځینی سری پخوا له ځلمیتوبه یا زوړتوبه مری. په هر حال ګرد (تول) تر یوه تاکلی (مقرر کړی) معین میعاد او لیکلی شوی وعدی پوری رسیږی. له موت او حشر څخه هیڅوک نه دی خلاص او نه تری مستثنیٰ کیدی شی. ﴿ کُوْمُ مُوَمُلِهُ اَقَرْضُ مُوَمُهُ اَکِهُ وَالْمِلْ الْلِالْالِ ﴾

#### وَلَعَلَّكُو تَعْقِلُونَ<sup>®</sup>

او دپاره د دی چی تاسی عقل ورکړئ (په دلائلو د وحدانیت او قدرت د الله او په بعث بعد الموت)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی شه فکر او دقت وکرئ چی دومره احوال او ادوار پر تاسی تیر شوی دی ممکن چی یو بل حال او دوره هم پر تاسی تیره شی چی وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاغیدل دی نو هغه تاسی ولی مشکل او محال گفئع؟»

## ۿُۅؘاڰڹؚؽؙؽؙۼٛؠؘۉؽؙؠؚؽؙؾؙٛٷٙٳۮؘٳڡۜٙڞ۬ؽٲۘڡؙۯٳٷؚڰؿٵؽڠؙۅؙڶؙڶؘٛٛ ػؙؿؙ؋ؘؽٮؙٞڴؙۏڽؙ۞ٝ

(الله) هم هغه (ذات) دی چی ژوندی کول کوی او مړه کول کوی پس هر کله چی اراده حکم وکړی د یوه کار پس بیشکه هم دا خبره ده چی وائی ورته چی (موجود) شه پس هغه موجود شی (بی له مهلته).

تفسیو: یعنی د ده کامل قدرت او د «کن فیکون» د شان په مقابل دغه څه سختی او اشکال لری چی وروسته له مرګه مو بیا ژوندی کړی؟

# اَكُوْتُوَ إِلَى الَّذِينَ يُعَادِلُونَ فِنَ الْيَتِ اللهِ الْيُعُمَرُفُونَ الْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عُمُرَفُونَ اللهِ اللهِ اللهُ ا

آیا نه وینی ته هغه کسان چی مجادله جګړه (او نزاع) کوی په آیتونو (قرآن) د الله کښی پس کوم طرف ته ګرځولی شی دوی له تصدیقه د هغو . هغه (کسان) چی تکذیب ئی کړی دی په دغه کتاب (قرآن) او په هغو (شیانو) چی رالیږلی مو دی په هغو سره رسولان (پخوانی) خپل پس ژر ده چی پوه به شی دوی (چی د دغه تکذیب بده نتیجه کیږی؟) کله چی وی به (د اور) غاړکئ په غاړو د دوی کښی او ځنځیرونه به هم وی (په پښو د دوی)

تفسیو: د ځنځیر یو سر به په غاړه پوری نښتی وی او بل سر به ئی د پرښتو په لاسو کښی وی او په دغه ډول (طریقه) دوی د مجرمانو او قیدیانو په شان راوستل کیږی.

# يُسْحَبُونَ فَإِن الْحَمِيُوِ لَا يُسْعَى فِي السَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿

چی راښکلی کیږی به دوی په اوبو ډیرو تودو کښی بیا به په اور (د دوزخ) کښی سوځول وریتول شی دوی (او اور به له داخله او له خارجه هغوی راچاپیر کړی).

تفسیر: یعنی په دوزخ کښی به کله په ایشیدلو ډیرو سوځوونکیو اوبو سره او کله به په اور سره عذاب ورکول کیږی (اعاذنا الله منهما).

# ثُعَرِّقِيْلَ لَهُمُ إِينَ مَاكْنُتُوْتُشْرِكُوْنَ ﴿ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴿

بیا به وویل شی دوی ته چی چیرته دی هغه (بتان) چی وئ تاسی چی شریکول به مو (له الله سره په عبادت کښی) بغیر له الله (چی اوس خلا*ص* کړی تاسی له عذابه).

تفسیر: یعنی په دغه وخت به له دوی څنی هیڅ یو په کار نه ورځی. که مو له لاسه پوره وی او توانیږئ نو هغوی خپل مدد ته راوبولئ!.

#### قَالُوۡاصَٰلُوۡاعَنَّا

نو وبه وائی (کفار) چی ورک شول له مونږ څخه (هغه معبودان زمونږ)

تفسیو: یعنی له موند څخه خطا او ورک او مونډ تری تیر شو. ښائی په دغه وخت کښی به عابدین او معبودین سره بیلول شی یا به د «ضلواعنا» مطلب داسی وی چی اګر که موجود دی مګر کله له دوی نه کومه فائده نه رسیډی نو د دوی وجود او عدم سره برابر دی.

#### بَلُ لَا وَنَكُنُ نُكُ عُوامِنَ قَبُلُ شَيْئًا ﴿

بلکه ګویا نه وو مونږ چی بلل به مو (په عبادت سره دغه بتان) پخوا له دی نه هیڅ شی

تفسیو: اکثرو مفسرینو د دی مطلب داسی اخیستی دی په دنیا کښی مونډ هغو کسانو ته چی بلنه کوله اوس راښکاره شوه چی هغوی په واقع کښی هیڅ شی نه نی کراکی د حسرت او افسوس په ډول (طریقه) په دغو الفاظو سره پر خپلی غلطی اعتراف کوی لیکن د حضرت شاه

صاحب د کلام حاصل دا دی چی مشرکین ړومبی منکران شوی وو. چی مونږ له سره له تا سره شریک نه دی درولی اوس ویریدلی د دوی له خولی څخه به دغه الفاظ وځی چی «ضلواعنا» چی په دغه سره به د شریک درولو اعتراف کوی. بیا لږ څه خپل څانونه سنبالوی او بیا به انکار کوی چی مونږ له الله څخه ماسواء بل شی له سره نه دی بللی.

#### كَذَٰ لِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكِفِرِ يُنَ<sup>®</sup>

هم داسی (په شان د دغو مجادلانو) ګمراهان کوی الله کافران (چی سمه لاره به نه مومی)

تفسیو: یعنی لکه چی دلته له ډیر انکار کولو څخه وښوئیدل او وویریدل او داسی اقرار ئی وکړ، په دنیا کښی هم د هم دغو کفارو هم دغه حال ؤ، نو وبه ویل شی دغو منکرینو ته د الله تعالیٰ له جانبه داسی چی

# ذلِكُوبِمَاكُنْتُو تَفْرَحُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَاكُنْتُوْتَنُرَحُونَ۞

دغه (ګمراهی او عذاب) تاسی ته په سبب د هغه دی چی وئ تاسی چی خوشالی به مو کوله په ځمکه کښی په ناحقه سره او په سبب د هغه چی وئ تاسی چی تکبر (لوئی) به مو کوله په ناحقه سره

تفسیر: یعنی ومولید چی د ناحق غرور، تکبر او لوئی آخره خاتمه او عاقبت داسی کیږی! اوس مو هغه لوئی او ښودنه چیری لاړه؟ او بیا وبه ویل شی دغو منکرینو ته د الله تعالیٰ له جانبه داسی چی

#### أَدُخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ

ننوځئ تاسي په (اوو) دروازو د دوزخ کښي

تفسیر: یعنی هر قسم مجرم په هم هغه وره کښی ننوځی چی د دوی دپاره تاکلی او مقرر کړی شوی دی.

# ڂڸؚڔؽؘؽۏؽڡؙٵٵٛڣؚۧۺؙٙڡۧڞٷؽٵڶؙٛؗؗؗؗۺػڸٙڔؚۨؽؙؽ۞ڡؘٵڝ۫ۑؚۯ ٳڽۜۅؘڡؙٮٳڵؿۅڂڽ۠ٵ۠ٵؚٞٵڝۜٵؿؚؗؽؾڬڹۼڞؘٳڰۮؚؽؙڹؘڡۮۿؙۄؙ ٲۉڹۘٮۜٷؿێۜػٷؘٳڵؽؙڬٳؿؙۯۼٷؽ۞

په دی حال چی همیشه پاتی کیدونکی اوسئ په دغه (دوزخ) کښی پس ناکاره ځای د متکبرانو دی (دا دوزخ) پس صبر وکړه (ای محمده! په ضرر د کفارو) بیشکه چی وعده د الله (په نصرت د اولیاؤ او اهلاک د اشقیاؤ) حقه ده پس که وښیو مونږ تاته ځینی د هغه عذاب چی وعده ئی کوو مونږ له هغوی سره (نو ډیر ښه ده!) یا قبض کړو مونږ تا پس (په هر حال کښی) خاص مونږ ته بیا بیرته راوستل شی دوی (نو جزاء به ورکړه شی دوی ته)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د ده دپاره د عذاب ورکولو کومه وعده چی فرمایلی وه هغه یفیناً پوره او ایفاء کیدونکی ده. ممکن دی چی ځینی مواعید د رسول الله مبارک په حیات کښی په سر ورسیږی لکه چی د بدر او معظمی مکی فتح او نور فتوحات یا د دوی له وفاته وروسته. په هر حال دوی له مونږ څخه خپل ځانونه نشی ژغورلی (ساتلی) او نه ئی چیری ایستلی شی د ګردو (تولو) انجام زمونږ د قدرت په لاس کښی دی د دوی د عذاب تکمیل له دغه ژوندانه څخه وروسته کیږی او دوی په هیڅ صورت سره خپل ځان زمونږ څخه نشی خلاصولی.

# وَلَقَكَ أَرْسُلُنَا السُلَامِّنَ قَبْلِكَ مِنْهُمُ مِّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمُ مِّنْ تَصَصَنَا عَلَيْك وَمِنْهُمُ مِّنَ لَا وَقَصُصُ عَلَيْك \*

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ رسولان پخوا له تانه چی ځینی له (یو لک ۲۶ زره انبیاؤ) هغه (۲۹) انبیاء دی چی قصی د هغو کړی دی مونږ تاته او ځینی له دغو هغه انبیاء دی چی قصی نه دی کړی مونږ تاته،

تفسیو: یعنی د ځینو انبیاؤ تفصیلی حال ئی تاسی ته بیان کړی دی. او د ځینو ئی نه دی کړی. او امکان لری چی د دی آیت له نزوله وروسته ئی د هغوی تفصیلی حال هم بیان کړی وی په هر حال د هغو رسولانو نومونه چی معلوم دی پر هغو باندی تفصیلاً او پر هغو چی نوم او نور ئی نه دی معلوم اجمالاً ایمان راویل ضروری دی ﴿ لِاَنْتَیْقَ بَکْنَیْقَ مَیْقُونُدُیْلُهِ ﴾

#### وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِالْيَةِ إِلَّا بِإِذْ نِ اللَّهِ

او نه وو هیڅ رسول ته (او نه ئی مقدور وو) دا چی راوړی کوم یو دلیل (د قدرت د الله تعالیٰ) مګر په اذن حکم د الله سره

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په مخکښی تول سره عاجزان دی. رسولانو ته هم د دی خبری واک او اختیار نشته چی هر معجزه چی د دوی زړه وغواړی هم هغه معجزه ور وښیی. دوی یواځی هم هغه معجزات ښولی شی چی د هغی د ښوونی اجازت د رب العزت له طرفه دوی ته شوی وی.

# فَإِذَاجَأَءَ أَمَرُ اللهِ قُفِيَ بِأَلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبُطِلُونَ۞

پس هر کله چی راغی امر حکم د الله حکم فیصله به وکړه شی په حقه سره او زیان به وکړی هلته باطلوونکی (د حق دروغجنان)

تفسیو: یعنی څه وخت چی د الله تعالیٰ حکم رسیږی د رسولانو او د دوی د اقوامو په منځ کښی په عدل او انصاف سره حکم فیصله صادریږی. په دغه وخت کښی رسولان کامیاب او فائزالمرام کیږی او د باطلو منونکیو په برخه پرته (علاوه) له ذلته او رسوائی بل هیڅ شی نه رسیږی او حکمت په نه واقع کیدلو د دغو کښی دا دی چی.

# ٱللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُوْ الْأَنْعَامَ لِلتَّرَكَبُوْ امِنْهَا وَمِنْهَا تَأَكُّلُوْنَ۞ وَلَكُوْ نِيْهَا مَنَافِعُ وَ لِتَبَلْغُوْ اعَلِيهَا حَاجَهٌ ۚ فِي صُدُورِكُوْ

الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی تاسی ته چارپایان دپاره د دی چی سوریږئ پر ځینو د دوی او له ځینو د دوی خورئ تاسی. او دی تاسی لره په دغو انعامو کښی ډیری نفعی او دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی په دوی سره هغه حاجت ته چی په سینو (زړونو) ستاسی کښی وی

تفسیر: مثلاً د دوی له پوستکی، څرمنی، وپیو، ویښتانو او نورو څخه راز راز (قسم قسم) فائدی، اخلیځ پر دوی باندی سورلی پخپل ځای کښی یو مقصد دی او د سورلی په وسیله انسان

ډير دينې او دنيوي مقاصد حاصلولي شي.

#### وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٥

او پر دغو انعامو (په بر کښي) او پر بيړی (په بحر کښي) سورول کيږئ تاسي

**تفسیر:** یعنی په وچه کښی د څاروو پر شا، او په سیند کښی پر بیړیو سواره ګرڅخ او مال او اسباب مو هم پری باروئ.

# وَيُرِيُكُوْ اللَّتِهِ ﴿ فَأَنَّى اللَّهِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ ۞

او ښيى تاسى ته دلائل (د قدرت) خپل پس له كوم يوه له دلائلو (د قدرت) د الله څخه انكار كوئ تاسى

تفسیر: یعنی سره د دومره بهکارهوو دلانلو له لیدلو بیا انسان تر کوم حد او اندازی پوری پخپل شک او انکار کښی ټینګ ولاړ دی لا نه دی معلوم چی الله تعالیٰ د خپل قدرت څومره نوری نښی او دلانل هم ورښیی؟

# ٱفَكُوْيَمِيدُوْاْ فِي الْآرُضِ فَيَنْظُرُوْا كِيْفُ كَانَ عَاقِبَ ۗ الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِهِمْ ۚ كَانُوْاَ اكْثَرَ مِنْهُمُ وَاشَكَ قُوَّةً وَاكَارًا فِي الْاَرْضِ فَهَاآغَتْي عَنْهُمُ مِثَا كَانُوْا يَكُوبُونَ ۞

آیا پس نه دی گرځیدلی دوی په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی وګوری دوی چی پخوا له دوی نه (تیر چی غرنګه شو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی نه (تیر شوی) وو. چی وو هغوی ډیر زیات له دغو (کفارو) څخه او ډیر سخت وو په (بدنی) قوت او (مدنی) آثارو په ځمکه کښی پس هیڅ دفع ونه کړه له دوی نه هغه (اعمال) چی وو هغوی چی کسب پیدا کول به ئی (چی اموال او رجال او نور وو)

تفسیو: یعنی پخوا له دی نه ډیر داسی اقوام تیر شوی دی چی په سرو او ملاتر، زور او قوت او نورو شیانو کښی له دغو موجوده وو کفارو ځنی ډیر قوی ؤ. هغوی له دوی ځنی زیاتی او مهمی نښی او یادونی په ځمکه کښی پریښی دی لیکن څه وخت چی د الله تعالیٰ عذاب ورنازل شو نو هغه زور او قوت، سامان او وسائل هیڅ د دوی په کار ورنغلل او سره له هغو سهیره، هلاک او تباه شول.

# فَكَتَّاجَاءَتْهُمُرُسُلُهُمُ بِالْبِيَّنْتِ فَرِحُوابِمَاعِنُكُمُ مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمُ مَّاكَانُوُابِهِ يَسْتَهُزِءُونَ⊕

پس هر کله چی رابه غلل دوی ته رسولان د دوی په ښکاره دلائلو (د قدرت) نو خوشاله به شول (دغه کفار استهزاًء) په هغه چی له دوی مخخه به وو له علمه (اخباره پوهنه) او چاپیر (محیط منعکس) شو پر دوی هغه (عذاب) چی وو به دوی چی په هغه پوری به نی مسخری کولی.

تفسیو: یعنی د معاش د وجوه او مادیه و ترقیاتو کوم علوم او فنون چی له هغوی سره و او پر هغو غلطو عقیدو چی دوی خپل زرونه ترلی و او پر هغو به ئی تکبر، تفاخر او لوئی کوله او د انبیاؤ علیهم السلام علومو او هدایاتو ته به ئی په سپکه کتل او په تحقیر به ئی لیدل، او پری توکی او مسخری به ئی کولی، بالاخر داسی یو وخت راغی چی هغوی ته د خپلو هم هغو توکو او مندو نتیجه او حقیقت پخپله ورسکاره شوه او د هغه تمسخر او استهزاء مورد پخپله هم دوی وگرئیدل.

#### فَكَتَارَآوَا بَانْسَنَا قَالُوُٓا امْنَا بِاللّهِ وَحُمْدَةُ وَكُفَّرُنَابِمَا كُنَّابِهِ مُشْرِكِينَ ۞

پس هر کله چی وبه لید دوی (په دنیا کښی) سخت عذاب زمونږ نو وبه ئی ویل ایمان مو راوړی دی په الله یواځی او کافران شو مونږ پر هغو څیزونو چی وو مونږ په سبب د هغه څیز مشرکان (چی بتان دی)

تفسیو: یعنی مجه وخت چی دوی له عذاب سره مخامخ شول او د الله تعالیٰ د عذاب معائنه ئی وکری، نو دلته هوش ئی په سر راغی، او د ایمان راوپلو او تویه ایستلو په فکر کښی ولویدل، او وروسته له هغه په دی وپوهیدل چی یواځی د واحد الله په لطف او مرحمت سره کار چلیدی شی، هغو شیانو ته چی مونید د معبودیت درجه ورکړی وه هغه گرد (تول) عبث او بیکاره او عاجزان ؤ او مونید ډیر احمقان او جاهلان وو چی داسی چتی او بیکاره شیان مو د الوهیت پر تخت کینولی ؤ.

# فكريك ينفقعهم إيمائهم كتاراؤا باسنا

پس نه ؤ (دا کار) چی نفع ورسوی دوی ته ایمان د دوی هر کله چی وبه لید دوی سخت عذاب زمونږ

تفسير: یعنی اوس د افسوس او ارمان او د تفصیر له افراره او اعترافه هیڅ یوه فائده نه ورسیږی د ایمان او د توبی وخت تیر شوی دی. د عذاب له لیدلو څخه خو هر یوه سړی ته بی اختیاره یقین او باور پیدا کیږی مګر دغسی یقین د نجات موجب نشی کیدی او نه د داسی یقین په واسطه نازل شوی عذاب منع کیدی شی کما قال الله تعالیٰ فی الرکوع (۳) آیت ۱۸ من سورة النساء ﴿ وَکَیْتَ بِالتَّوْبَةُ لِلَّذِیْنَ یَمْدُوْنُ وَهُمُوْلُدُیْنَ مِنْهُ اللَّهِ یَاللَّهُ اللَّهُ یَاللَّهُ اللَّهُ یَاللَّهُ یَالَهُ یَاللَّهُ یَاللَّهُ یَاللَّهُ یَالَهُ یَالَهُ یَاللَّهُ یَشْکُ یَاللَّهُ یَالِیْ یَالِیْ یَالِیْلُونُ یَالِیْ یَالِیْکُ یَاللَّهُ یَالَیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالَهُ یَالِیْکُونُونُ وَاللَّهُ یَالِیْکُونُونُ وَاللَّهُ یَالِیْکُونُونُ وَاللَّهُ یَالِیْکُونُونُ یَالِیْکُونُونُ یَالِیْکُونُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُونُ یَالِیْکُونُ یَالِیْکُ یَالْکُونُ یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَالِیْکُ یَا یَا یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَا یَا یَالِیْکُ یَا یَا یَالِیْکُ یَا یَالِیْکُ یَا یَا ی

# سُنْتَ اللهِ الَّتِي قَنُ خَلَتُ فِي عِبَادِهُ وَخَسِرَهُمَالِكَ الْكَفْرُونَ ٥

(طریقه ایسی ده الله) طریقه د الله هغه چی په تحقیق تیره شوی ده یه بندګانو د دغه (الله) او زیان کاره شول په دغه ځای کښی کافران (چی ښکاره شو هغه متمادی خسران د دوی)

تفسیر: یعنی دغه وضعیت له پخوا راهسی تل دوام لری چی خلق رومبی د انکار او استهزا. له لاری وړاندی کیږی بیا هر کله چی په عذاب کښی اخته او مبتلا شی نو شورماشور لګوی او پر خپلو اغلاطو اعتراف کوی د الله تعالیٰ دا عادت دی چی ناوخته توبه نه قبلوی بالاخر منکرین د خپلو جرائمو په بدل سهیره، خراب او بربادیږی.

«اللهم احفظنا من الخسران واحفظنا من عضبك وسخطك في الدنيا والآخرة»
«تمت سورة المؤمن ولله الحمد والمنة»

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (٤١)

سورة لحمّ السجدة مكية وهى اربع و خمسون آية وست ركوعات رقم تلاوتها (٤١) تسلسلها حسب النزول (٢١)

«نزلت بعد سورة المؤمن»

«د لحم السجده سورت مکی دی (۱۴) آیت (٦) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱) او په نزول کښی (۲۱) سورت دی»

«وروسته د «المؤمن» له سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### حَوَّ تَنُونِينُ مِّنَ الرَّحْمِنِ الرَّحِينِونَ

(دغه قرآن) رالیپلی شوی دی له (هغه الله) چی خورا(ډیر) مهربان ډیر رحم والا دی

تفسیر: یعنی د الله ډیره زیاته مهربانی او رحمت پر خپلو بندګانو دی چی د دوی د هدایت دپاره کی داسی عظیمالشان او بیمثاله کتاب نازل فرمایلی دی.

#### كِتُبُ فُصِّلَتُ اللهُ

داسي کتاب دی چې په تفصيل سره بيان شوی دی آيتونه د ده.

تفسیر: په لفظی ډول (طریقه) سره د آیتونو بیل بیل توب خو ښکاره دی مګر له معنوی حیشیته هم د سلهاوو اقسامو علومو او مضامینو تفصیل په بیلو بیلو آیتونو کښی ورکړی شوی دی.

#### قُرُانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ تَعِنْكُمُونَ فَ

په دی حال چې لوستلي شوی دی په عربي ژبه دپاره د هغه قوم چې پوهيږي.

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١٤)

#### بَيْثِيْرًا وَيَذِيْرًا ا

زیری ورکوونکی دی (دا کتاب مؤمنانو ته په جنت) او ویروونکی دی (دا کتاب کفارو لره له دوزخ)

**تفسیر:** یعنی دغه پاک قرآن خپلو منونکیو ته د نجات او فلاح زیری آوروی او منکرینو ته د دوی له بده انجامه ویره ورکوی.

#### فَاعُرَضَ ٱكْتُرْهُمْ فَهُمُ لِاينْمَعُونَ ©

پس مخ وګرځاوه زیادترو د دغو (کفارو) پس دوی نه اوری (حق په آوریدلو د قبول سره)

تفسیو: یعنی سره له دغو کردو (تولو) خبرو تعجب دی چی له دوی نه ډیر کسان د دی کتاب دغه ډیر قیمت لرونکیو پندونو او نصائحو ته غور او دقت نه کوی. کله چی دی ته بیخی د دوی فکر نشته نو ولی به ئی آوری؟ او فرض ئی کړئ که دوی دغه قرآن پخپلو غوړونو سره هم واوری لیکن د زړه په غوړونو سره ئی نه آوری. او د ده د منلو او قبلولو توفیق نه ورحاصلوی نو د دوی دغه آوریدل د نه آوریدلو په شان دی.

# ۅؘقالْوُاقُلُوْمُنَافِیۡ ٱکِتَّةِ مِّمَّالَٰتُمُعُوۡنَاۤ اِلَیْهُ وَقِیۡۤ اٰذَانِنَا وَقُرُۥ وَمِنۡ ہَیۡنِنَا وَبَیۡنِكَ حِجَابُ فَاعۡلُ اِتّنَا غِلُونَ۞

فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (٤١)

او وائی (دغه کفار محمد ته) زړونه مو په پردو کښی دی له (فهمه) د هغه څیزه چی بولی ته مونږ هغه ته (چی توحید یا قرآن دی) او په غوړونو زمونږ کښی دروندوالی دی (چی نه اورو وینا ستا) او په منځ زمونږ او په منځ ستا کښی پرده (د مخالفت) ده نو عمل وکړه ته (پر دین خپل) بیشکه مونږ هم عمل کوونکی یو (یر دین خپل)

تفسیر: یعنی یواځی دومره قدر نه دی چی دوی د نصیحت په طرف نه متوجه کیږی یا غوږ ورته نه نیسی بلکه دغسی خبری هم کوی چی له هغو آوریدلو ځنی بیخی ناصحان بیهیلی او ناامیده کیږی او په مستقبل کښی د نصیحت اورولو اراده هم پریږدی. مثلاً وائی چی زمونډ پر زړونو ستا د خبرو له جانبه غلاف دی او په کڅوړو کښی تری پټ دی څکه ستا هیځ یوه خبره پکښی نشی ننوتلی، او نه وررسیږی. هر کله چی ته خبری کوی زمونډ په غوږونو کښی د کونتوب دروندوالی پیدا کیږی او د دغه ثقالاسماع له سببه مونډ څه شی نشو اوریدلی او زمونډ او ستاسی په منځ کښی داسی یوه پرده ده چی مونډ سره بیلوی دغه د درمنمنی او عداوت لوی لوی دیوالونه چی ستا او زمونډ په منځ کښی سره ولاړ دی که له منځه ژور خلیج چی په منځ کښی مو حائل دی ورک شی بیا به نو مونډ یو بل ته رسیدی شو، لیکن داسی کیدل بیخی ممکن نه دی. نو بیا ته ولی خپل ماغزه خوږوی؟ او سر دی گرځوی مونډ پر خپل حال خوشی پریږده! ته دی خپل کار کوه! مونډ پر دغیل حال خوشی مونډ چیری ستا له دغو پندونو او نصائحو څخه متاثر کیدونکی یو.

# قُلُ إِنَّمَا اَنَابَتَوُ اللهُ وَيُوخَى إِلَى انتَمَا الهُكُو اللهُ قَاحِتُ فَاسْتَقِينُهُ وَاللهُ وَاحِتُ فَاسْتَغِفُورُوهُ فَاسْتَعْفُرُوهُ اللهُ وَالسَّتُغِفُرُوهُ اللهِ عَلَيْهِ وَالسَّتُغِفُرُوهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَالسَّتُغِفُرُوهُ اللهِ اللهُ الل

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده زه یو بشر انسان یم په شان ستاسی (لیکن فرق می دا دی چی) وحی کیږی ماته (له طرفه د رب زما) داسی چی بیشکه هم دا خبره ده چی معبود ستاسی معبود یو دی پس سم مستقیم ورځئ ده ته (په توحید) او مغفرت وغواړئ له ده نه

تفسیر: یعنی نه زه خدای یم چی په زور سره ستاسی زړونه واړولی شم. او نه هغه پرېته یم چی د هغی د رالییلو غوښتنه تاسی کوئ او نه کوم بل مخلوق یم. بلکه ستاسی له نوعی او له جنسه یو انسان یم چی زما خبره پوهیدل ستاسی د همجنسی له سببه تاسو ته آسان دی او هغه انسان یم چی د الله تعالیٰ له جانبه آخری او د خورا (ډیر) اکملی وحی دپاره غوره شوی یم بناء علیه فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١١)

هومره چی تاسی له هغه مخه مخ واړوئ او هومره چی یاس راوړونکی خبری وکړئ زه خامخا د پاک الله پیغام تاسی ته آوروم. مانه د وجی په وسیله دا ښوولی شوی دی چی ستاسی تولو معبود او علیالاطلاق حاکم یو دی چی ماسواء له هغه بل هیڅوک د عبادت لاتن نه دی. لهذا پر تولو لاترم دی چی په ګردو (تولو) شئونو او احوالو کښی سم د هم هغه واحد الله تعالیٰ په طرف مخ وگرځوئ او د ده د سمی صافی لاری مخخه یوه خاشه دی خوا او هغی خوا ته لاړ نشع. او هغه بی لاری او کاړه تلل چی پخوا له دی نه ستاسی څخه صادر شوی وی د هغو معافی د الله تعالیٰ له درباره وغواړئ چی پاک الله ګرد (تول) ړومبنی او وروستنی ګناهونه دروبښی.

# ۅؘۅؙؽؗڻ ٞڷؚؠؙٛؿٛڔؚڮؽؘ۞۠ٲڵۮؚؽؙؽؘڵٳؙؽؙٷؙؿؙۏؽٵڵڗۢڮۅ۬ۼٙۅؘۿ۫ڠڔڽٳڵڵڿؚڗۊ ۿؙۼؙڬۣڣۯؙؿ

او افسوس هلاک خرابی ده دپاره د مشرکانو هغه چی نه ورکوی زکوٰة (یا نه کوی هغه کار چی پری پاکیږی) او دوی پر آخرت (حساب کتاب ثواب عقاب) هم دوی کافران منکران دی.

تفسیو: د هغو خلقو معامله چی له الله تعالیٰ سره داسی وی چی عاجز مخلوق د ده په عبادت کښی شریکوی او له بندګانو سره داسی وی چی د صدقی او زکؤة پیسی پر کوم فقیر او محتاج نه لکوی او نه غواړی چی مساکین پری خوشاله شی او ورسره له آخرته او انجامه هم بیخی بیفکره او غافل دی ځکه چی دوی له سره دغه خبره نه منی چی له مرینی څخه وروسته بل کوم ژوندون حساب، کتاب، ثواب، او عقاب شته. د دغسی خلقو مستقبل ماسواء له اهلاکه خرابی، بربادی او سیکتیا بل شی نه دی.

ر النبیه) د گینو اسلافو په نزد دلته له «الزکواة» څخه طیبه کلمه مراد ده. او گینی د «زکواة» معنی په پاکی، او صفایی سره کوی. نو په دغه تقدیر سره ئی مطلب داسی کیږی «هغه خلق چی خپل نفس له فاسده وو عقائد و او ذمیمه وو اعمالو څخه پاک او صاف نه ساتی» په دغه کښی د طیبی کلمی ترک او زکواة نه ادا کول او نور ګرد (تول) راغلل. وهذا کما قال ﴿ تَمَالَلُمْ مَنْ کُلُ ﴾ وقال ﴿ تَمَالَلُمْ مَنْ کُلُ ﴾ وقال ﴿ تَمَالَلُمْ مَنْ کُلُ ﴾ وقال ﴿ تَمَالُلُمْ مَنْ کُلُ الله وهی) کړی شوی وی چی کفار مخاطب بالغروع نه دی. بنائی دغه معنی د دی لامله (له وجی) کړی شوی وی چی کفار مخاطب بالغروع نه دی. یا ځکه چی دغه آیت مکی دی او د زکواة او د نورو تشخیص په مدینی منوری کښی شوی دی. والله اعلم.

# ٳؾؘٳڰڔ۬ؽڹٲڡؘڹؙٷٳۅؘۼؚڶۅٳڶڟڔڶڂؾؚڵۿ<u>ۿۨٳۼۯؙۼۘؽۯؙڡۘٮڹؙۏٛ</u>ڹۣؖ۞ۧ

فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (٤١)

بیشکه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته اجر چی نه دی قطع کیدونکی.

تفسیر: یعنی هیڅکله به نه منقطع کیږی او تر ابدالاباد پوری به جاری وی کله چی جنت ته ورسیږی نه به دوی او نه به د دوی ثواب فناء او انقطاع مومی.

# قُلُ آيسَّكُوْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يُومَيُنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذلك رَبُّ الْعَلَمِينِينَ ۚ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا بیشکه تاسی خامخا کافران کیږئ په هغه الله چی پیدا کړی ئی ده ځمکه په دوو ورځو (د یکشنبی چی په اول کښی ئی پیدا او په دوهمه کښی ئی وغړړوله) او ګرڅوئ له خپل ځانه (دغه الله) ته شریکان، دغه ذات (چی ځمکه ئی په دوو ورځو کښی پیدا کړی ده) رب د علمیانو دی

تفسیو: یعنی غومره د حیرت او د تعجب ځای دی چی د رب العلمین د وحدانیت او کمالیکو صفاتو څخه انکار کوئ او نور داسی شیان له هغه سره برابروئ چی د یوی ذری په اندازه هم د کار او اختیار مالکان نه دی.

# وجعل فيهارواسي من فرتها ولرك فيها وقاكر فيها أقواتها

او پیدا کړی دی (الله) په دغه (ځمکه) کښی درانه کلک محکم غرونه د پاسه د دی نه او بیا ئی برکت کیښود په دغه (ځمکه یا غرونو) کښی او مقرره (په اندازه) کړی ئی ده په دی ځمکه کښی روزی (د اهل) د دی

تفسیر: «او بیا ئی برکت کینود په دغه ځمکه یا غرونو کښی» یعنی قسم قسم کانونه، ونی، میوی، ثمرات، غلی او حیوانات او نور له ځمکی څخه وځی «او مقرره او په اندازه کړی ئی ده په دی ځمکه کنبی روزی د اهل د دی» یعنی پر ځمکه باندی ئی د هستیدونکیو خواړه په یوی خاصی اندازی او حکمت سره په ځمکه کښی کیښودل، لکه چی د هر اقلیم او د هر ملک د هستیدونکیو له طبایعو او له ضروریاتو سره ئی موافق خواړه مهیا او تهیه فرمایلی دی، او الله

فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١١)

اكرم شانه واعظم برهانه ييدا كره محمكه، غرونه او نور او مقدر ئي كرل اوقات.

#### فَأَرُبَعَة أَيَّامِ ﴿ سَوَآءً لِلسَّأَبِلِينَ ۞

په څلورو ورځو کښی برابر دی دپاره د پوښتنی کوونکيو (له پیدا کولو د ځمکی او د مافیها)

تفسیر: یعنی کرد (تول) کارونه په مجلورو ورځو کښی وشول. په دوو ورځو کښی ځمکه پیدا کړی شوه. او په دوو نورو ورځو کښی چی سه شنبه چار شنبه دی د دوی د نورو متعلقاتو بندوبست وشو. هر مخوک چی پوښتنه کوی یا د پوښتنی کولو اراده لری هغوی ته دغه وروښیه! چی دغه تول په مجلورو ورځو کښی بی له تزئیده او تنقیصه په وجود راغلی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د پوښتنو کوونکیو جواب پوره شو».

تنبیه: دلته له ورځو ځنی په ظاهری صورت سره هم دغه معروفی او متبادری ورځی نشی مراد کیدی. ځکه چی د ځمکی او د لمر او د نورو موجوداتو له وجوده پخوا د هغه وجود له سره نه دی متصور. لامحاله له دغو نجلورو ورځو څخه به د هغو مقدار مزاد وی یا به هغه ورځی تری مرادی وی چی د هغو په نسبت نمی فرمایلی دی ﴿ وَانْکَیْوَایْکَانْیْوَاکْلَیْسَکَهْتِیْکَانْیُونَ ﴾ جزء ۲۲ (د الحج (1) رکوع ۱۷ آیت زمونږ د دغه مقدس تفسیر ) والله اعلم.

# تُقِ السُتَوْتَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ

بیا ئی اراده وفرمایله (پیدا کولو د) آسمان ته حال دا چی دغه آسمان یو لوګی ؤ (ولاړ)

تفسیر: یعنی بیا د آسمانونو په طرف متوجه شو چی په دغه وخت کښی دوی ګرد (ټول) سره یو وو د یوه لوګی په شان نو هغوی ئی سره تقسیم کړل، او په اووو آسمانونو سره ئی وویشل لکه چی وروسته له دی نه ئی ذکر راځی.

تنبیه: ممکن دی له «دخان» څخه د آسمانونو د مادی په طرف اشاره وی.

# فَقَالَ لَهَا وَلِلْدَوْنِ اثْتِيَاطُوعًا أَوْكُوهُمَّا قَالْتَاآتَيْنَاطَ إِعِينَ®

پس وفرمایل (الله) دغه (آسمان) ته او (دغی) ځمکی ته چی راشئ دواړه پخپلی خوښی سره یا په زور سره، وویل آسمان او ځمکی راڅو مونږ (فرمان فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (١٤)

ستا ته) په خوښي سره

تفسیر: یعنی اراده نی وفرمایله چی د دغو دواړو آسمان او ځمکی له یو ځای کیدلو مخه دنیا ودانه کړی اعم له دی نه چی دوی دواړه پخپل طبیعت سره یو ځای شی که په زور سره په هر حال د دواړو له یو ځای کولو سره ئی دغه نظام جوړول مقصود ؤ او دغه دواړه سره یو ځای شول پخپل طبیعت له آسمان د لمر اشعی راغلی او تودوخی پیدا شوی هواوی جاری شوی، د هغو دوړی او بخار پاس پورته شو، بیا له هغه څخه اوبه توئیدی او د باران په صورت ووریدی چی د هغو په وسیله راز راز (قسم قسم) شیان پیدا شول او پخوا ئی فرمایلی ؤ چی «په محمکه کښی ئی د دوی خوراکونه کیښودد چی دغسی شیان تری پیدا کیږی والله اعلم.

#### فَقَضْهُ يُ سَبِّعَ سَلْوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ

پس مقرر جوړ کړل (الله لوګی ځنی) اووه آسمانونه په دوو ورځو (د پنجشنبی جمعی) کښی

تفسیر: یعنی څلور ورځی هغه وی او په دوو ورځو کښې ئي آسمانونه پیدا کړل چې ګردی (ټولی) سره شپږ ورځی شوی لکه چی په بل ځای کښی د «سته ايام» تصريح شته. تنبیه: به هغو مرفوعه و احادیثو چی د کائناتو د تخلیق به متعلق د ورځو تعین او ترتیب راغلی دی چی هغه دغه شیان الله تعالیٰ د هفتی په دغو او هغو ورځو کښی پیدا کړی دی په هغو کښی کوم یو صحیح حدیث تر اوسه یوری په نظر نه دی راغلی حتیٰ چی د ابوهریره د حدیث په متعلق چی به صحیح مسلم کښی دی «ابن کثیر» لیکی «هو من غرائب الصحیح وقد علله البخارى في التاريخ فقال رواه بعضهم عن ابي هريرة عن كعب الأحبار وهوالاصح» او به روح المعانى كښى له (قفال شافعى) څخه نقل كړى دى «تفود به مسلم وقد تكلم عليه الحفاظ على بن المديني والبخارى و غيرهما وجعلوه من كلام كعب وآن آبا هريرة آنما سمعه منه ولكن اشتبه على بعض الرواة فجعله م**وفوعا**» باقى د قرآن الكريم دغه آيت او د البقرة د سورت له دغه آيت ﴿ ثُوَّلُتُوَى إِلَى التَمَاّهُ فَمُنَوَّعُنَ سَبُهُوَسُوٰتٍ ﴾ څخه دغه ظاهريږي چې اووه آسمانونه د ځمکې د پيدا کولو څخه وروسته جوړ شوی دی او د «النازعات» په سورت کښې له ﴿ وَالْأَرْضَ بَعُـٰدَاٰلِكَ رَحْمُهَا ﴾ څخه ظاهریږی چی ځمکه وروسته له آسمانه غوړولی شوی ده د دغه جُواب په څو ډولو (قسمو) سره ورکړی شوی دی د (ابوحیان) تقریر د دی احقر خوښ دی یعنی ضروری نه ده چی په ړومبنی آیت کښی «ثم» او په وروستنی آیت کښی «بعد ذٰلک» د زمان د تراخی دیاره

فمن اظلم(٢٤) - حُمَّ السجدة (٤١)

وی ممکن دی چی له دغو الفاظو څخه تراخی فی الاخبار یا رتبی تراخی مراد واخیسته شی لکه چی په ﴿ گُوَّانَهِنَ الْمُتَاقِدُوْمَانَهُ الْمُلَقَدِّةُ اَسْرُالِهُ الْمُرَّقَةَ اَلَّهُ کَنِی یا په ﴿ کُنِی هم دغه معنی مراد اخیستی شوی ده په هر حال په قرآن کریم کنبی د زمانی ترتیب تصریح نشته هو! د نعمت په تذکره کنبی د محمکی او د عظمت او قدرت په تذکره کنبی ئی د آسمان ذکر مقدم اینبی دی چی د هغه نکته په ادنیٰ تامل او تدبر سره معلومیدی شی د تفصیل موقع دا نه ده دغه نحو الفاظ د اهل العلم د تنبیه دیاره لیکلی شوی دی.

# وَأُولِي فِي ثِي كُلِّي سَكَآءِ أَمْرُهَا

او وئی لیږه (مقرر ئی کړ) په هر آسمان کښی کار (مناسب تدبیر) د هغه (آسمان)

تفسیر: یعنی هر هغه حکم چی د هر آسمان دپاره مناسب وو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی «دغه رب ته معلوم دی چی هلته څه قسم مخلوق اوسیږی؟ او د دوی اسلوب وضعیت او هیئت څرنګه دی؟ په دغه ځمکه کښی چی په زرهاوو کارخانی دی نو آیا دومره لوی آسمانونه به څرنګه تش پراته وی».

# وَزَيَّنَّاالسَّمَاءَالدُّنْيَايِمِ صَائِيعٌ فَحِفْظا ذٰلِكَ تَقتُدِينُوالْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ

او ښائسته کړی مو دی دغه آسمان نژدی په ډيوو (ستوريو) سره او (ساتلی دی مونږ دا آسمان) په ساتلو سره (له غوږ کيښودلو د شيطانانو) دغه (مخلوقات) اندازه کول دی د الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم (په هر څيز)

تفسیر: یعنی په لیدلو سره داسی معلومیږی چی دغه ګرد (ټول) ستوری پر هم دغه آسمان باندی ختلی دی د شپی له مخی په دغه قدرتی ډیوو سره آسمان څرنګه ښکلی او ډک له رونقه ښکاری؟ بیا ئی شومره محفوظ ګرځولی دی چی د هیجا لاس او قدرت ورته نه رسیږی د پرښتو زوروری پیری ولاړی دی هیڅ یو طاقت او قوت پر دغه ټینګ نظام کښی شحه درځ او چاود نشی غورځولی ځکه چی هغه د الله تمالیٰ له خوا جوړ او قائم شوی دی چی له ګردو (ټولو) څخه لوی زبردست او باخبر ذات دی. فمن اظلم(٢٤) - حم السجدة (١١)

# فَإِنُ اَعْرَضُواْ فَقُلُ اَنْذَارُتُكُمْ صَعِقَةً يَّتُثَلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَّتَمُوُدَ®

پس که چیری مخ و ګرځاوه (دغو کفارو له حقه) پس ووایه (ای محمده! دوی ته) چی ویروم زه تاسی له سخت عذابه په مثل د سخت عذاب د عادیانو (لکه باد د صرصر) او ثمودیانو (لکه چغه د جبریل).

تفسیو: یعنی که د معظمی مکی کفارو د داسی عظیمالشان آیتونو د آوریدلو څخه وروسته بیا هم د نصیحت له قبلولو او د توحید او د اسلام له لاری د غوره کولو څخه مخ واړوی نو تاسی دوی ته وفرمایئ «زه تاسی په دغه خبروم چی ستاسی خاتمه هم د «عاد» او «ثمود» او نورو معنبینو اقوامو په شان کیږی».

# إذْجَاءَتُهُو الرُّسُ لُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهُ هِمُ وَمِنْ خَلْفِهِمُ

کله چی راغلل دوی ته رسولان (هود او صالح) له طرفه د وړاندی د دغو (کفارو او له طرفه د وروسته د دغو (کفارو له هره طرفه) او وی ویل دوی ته داسی

تفسیو: یعنی له هر طرفه ښائی چی ډیر رسولان به ورغلی وی مګر مشهور دا دی چی دا رسولان حضرت هود او حضرت صالح علیٰ نبینا و علیهما الصلوٰة والسلام دی یا به له ﴿ سِنَّبَیۡۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤۤ وَسِنۡٓٓٓۤۤۡۡۡۡۡۡۤۤۤۤۤ ﴾ څخه داسی مراد وی چی دوی ئی د ماضی او مستقبل پر خبرو وپوهوی او د ورجوولو او د پند او نصیحت هیڅ جانب او پلو ئی پری ننبود.

# ٱكَوْتَعَبُكُ ۚ وَالْاللَّهُ ۚ قَالُوُالُوۡ شَآءَرَتُبَالَالۡنُزَلَ مَلَٰكٍكَةً وَاتَّابِمَا اْرْسِلۡتُوۡرِهٖ كِفِرُونَ۞

چی مه کوئ عبادت مکر یواځی د الله وویل (کفارو په جواب د دوی کښی) که اراده فرمائلی وی رب زمونږ (په لیږلو د رسولانو) نو خامخا لیږلی به ئی وی پرښتی پس بیشکه چی مونږ په هغه څیز چی رالیږلی شوی یئ تاسی په هغه سره کافران (یو او نه ئی منو ځکه چی تاسی زمونږ په شان انسانان یئ فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (١٤)

#### او پر مونږ څه امتياز نه لرئ)

تفسیو: یعنی د الله رسول محرنګه بشر کیدی شی؟ که الله په واقع سره کوم رسول لیږه نو له آسمانه به ئی کومه پرښته لیږلی وه په هر حال تا پخپل زعم سره کومی خبری چی د الله تعالیٰ له جانبه راوړی دی مونږ د هغو د منلو دپاره تیار نه یو.

# فَأَمَّا عَادُ فَاسُتَكَبُرُو اِنِي الْرَرُضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوْا مَنُ اَشَكُّ مِنَّا فُوَّةً

پس هر څه چی عادیان وو پس کبر (لوئی) ئی غوره کړه په ځمکه کښی په ناحقه سره او (کله چی هود دوی وویرول نو) وویل دوی څوک دی زیات سخت له مونږ ځنی په قوت کښی

تفسیو: ښائی کله چی رسولانو دوی له عذابه ویرولی وی دوی به د هغوی په جواب کښی داسی ویلی وی چی له مونډ څخه زیات زورور او طاقتور بل څوک دی؟ چی مونډ له هغه څخه وویریږو. آیا زمونډ په شان پر زورورو انسانانو خپل رعب او ویره کینولی شی؟ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوی اجسام ډیر لوی لوی وو. نو د خپلو ابدانو په زور او قوت مغرور شول حال دا چی د تکبر او غرور له پلوه ئی خبری کول د الله تعالیٰ له درباره وبال او نکال نازلوی».

### ٱۅؘڵۄ۫ؾڒۘۅٛٳڷۜٵڵڵۿٳڷۮؚؽؙڂڷڨؘڣٛؗؗؗؗؠٞۿۅؘٳۺۜڎ۠ڡؚڹۿؙۄۛٷۜؾٞٞٷػٵڹٛۯٳ ڽٳ۬ؿؾٮٚٳۑڿٛػۮۏڹ<sup>®</sup>

آیا نه وینی (او نه پوهیدل) دوی چی بیشکه الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی دوی هغه ډیر سخت دی له دوی نه په قوت زور کښی او دوی په دلائلو د (قدرت) زمونړ چی انکار به ئی کوو (سره له علمه په دی باندی چی هغه حق دی)

تفسیو: یعنی پخپلو زړونو کښی د ده پر حقانیت پوهیدل مګر د ضد او انکار له لوری به ئی هم داسی معامله کوله. فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (٤١)

# فَأَرْسُلْنَا عَلَيْهُوْ رِيُعًا صَرْصَرًا فِي ٱيَّامِ فِيَسَاتٍ لِنْذِينَقَهُ مُءَمَّنَابَ الْخِزْي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا"

پس راومو لیږه پر دوی باندی باد یخ ډیر زورور هیبتناک په څو ورڅو کښی چی ډیری نحسی شومی وی دپاره د دی چی وڅکوو مونږ پر دغو (کفارو) عذاب رسوا کوونکی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوی د غرور ماتولو دپاره د یوه کمزور مخلوق په وسیله هغوی پناه او سپیره شول اوه شپی او اته ورځی مسلسل سخته سیلی چلیده ونی، غنی، انسان، حیوان، ودانی او عمرانی شیان ئی بیخی له ځمکی څخه یووړل او هیڅ یو شی ئی باقی پری نبود.»

# وَلَعَدَابُ الْاِخِرَةِ اَخْزِي وَهُمُ لَا يُنْصَرُونَ @

او خامخا عذاب د آخرت خو ډير رسوا کوونکی دی حال دا چی له دوی سره به مدد ونه کړ شی (په دفع د عذاب کښی)

تفسیر: یعنی د آخرت رسوائی خو ډیره لویه ده چی د هیچا په منع کولو او مخه نیولو سره نه معطلبیږی او نه بیرته آډړی. او نه هلته یو بل ته څه کومک او مدد رسولی شی. له هر سړی سره به د خپل ځان فکر وی د محبت او مینی او د همدردی ډیر مدعیان به هلته له خپلو دوستانو، خپلوانو او مینانو څخه سترګی اړوی او په پټه او په غلا سره به ورګوری.

# وَامَّا تَنُوْدُ فَهَدَيْنَاهُمُ فَاسْتَعَبُّواالْعَلَى عَلَى الْهُلَى

او هر څه چی ثمودیان وو پس سمه لاره مو وښووله دوی ته (په لیږلو د رسولانو سره) پس غوره کړ دوی ړوندوالی (ضلالت) پر هدایت (او رهنمائی)

تفسیر: یعنی د نجات له هغی لاری څخه چی زمونږ رسول صلی الله علیه وسلم ورښوولی وه دوی خپلی سترګی وتړلی او ړوندوالی ئی ځانته غوره کړ. بالاخر الله تعالیٰ هم دوی د هم دوی په خوښه سره په هم هغه حالت پریښودل.

# فَأَخَنَ تَهُوُطِعِقَةُ الْعَنَابِ الْهُونِ بِمَاكَانُوْ الْكُيُبُونَ<sup>©</sup>

فمن اظلم (٢٤) خم السجدة (١١)

پس ونیول دوی لره سختی چغی (د جبریل او) د عذاب سپکوونکی په سبب د هغه (شرک او عصیان) چی وو دوی چی کول به ئی (چی تکذیب د صالح وو)

تفسیر: یعنی داسی یوه سخته زلزله راغله چی له هغی سره ډیره سخته چغه هم وه چی د هغه غږ له شدته د دوی زهره وچاوده او د زړونو حرکت ئی بند شو.

# وَ بَعَيْنَا الَّذِينَ الْمَنْوَا وَكَانُوا يَتَقُونَ فَ

او نجات مو ورکړ هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی وو او وو دوی چی پرهیزګاری به ئی کوله (له شرکه)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی ایمان ئی راووړ او له بدی څخه ئی گخانونه وژغورل (وساتل) الله تعالیٰ دوی ته له عذابه نجات ورکړی دی. او د عذاب د نزول په وخت کښی لږ څه صدمه او تود باد هم نه وررسیږی.

# وَيَوْمَرُيْحَشُرُ اعْدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِفَهُمْ يُوْزَعُونَ<sup>®</sup>

او (ياده کړه) هغه ورځ چې راټول به کړل شي دښمنان د الله اور (د دوزخ) ته يس دوی به ډلې ډلې کړل شي.

تفسیو: یعنی د هر یوه قسم مجرمانو ډلی او جماعتونه به سره بیل بیل وی او دغه کرد (تول) جماعتونه به یو د بل په انتظار کښی جهنم ته نژدی درول کیږی، بیا چی تول سره یو ځای شی نو روان به کړل شی دوزخ ته.

# حَتَّى اِذَامَاجَآءُوُهَاشِّ مَاعَلِيْهِمُ سَمُعُهُمُ وَٱبْصَارُهُمُ وَجُلُودُهُمُ بِمَاكَانُوْا يَعْمُلُونَ

تر هغه وخته پوری چی راشی دوی دغه (اور ته) شاهدی به ورکړی پر دوی باندی غوړونه د دوی او سترګی د دوی او پوستکی (او نور اعضاء) د دوی پر فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١١)

#### هغو (کارونو) چې وو دوی چې کول به ئي.

تفسیر: په دنیا کښی ئی پخپلو غوړونو سره تنزیله آیتونه واوریدل او پخپلو سترګو سره ئی

تکوینیه آیتونه ولیدل مگر سره له هغه د الله تعالیٰ وحدانیت او د ده د رسول رسالت ئی ونه مانه

او په هر حیث او هر جهت د الله تعالیٰ عصیان او نافرمانی ته متوجه شول خو له دی نه بیخبره

وو چی د ګناهونو ګرد (ټول) دفاتر یاداشتونه او تیکلی (ریکارډونه) د هم دوی په وجود کښی

مخفوظ او ډک کړی شوی پراته دی چی په لارمه وخت کښی به لولؤل او آورول کیږی، له روایاتو
څخه معلومیږی چی په محشر کښی به کفار له خپلو جرائمو څخه پخپلو ژبو سره انکار کوی نو

په دغه وخت کښی به داسی احکام صادریږی چی د دوی د هغو اعضاؤ او جوارعو شهادت وړاندی

کړ شی چی دوی د هغؤی په ذریعه د دغو ګناهونو مرتکب شوی دی لکه چی ګرد (ټول) وجود

کړ شی چی دوی د هغؤی په ذریعه د دغو صورت د دوی د هغه اظهار چی پخپلو ژبو سره ئی ډومبی

کړی وو تکذیب کیږی دلته به دوی حیران او مبهوت او هک پک پاتی کیږی او خپلو اعضاؤ ته به

وایی چی ای کمبختانو! لری او ورک شع! ما خو دغه مدانمه ستاسی له طرفه کوله او جگړی می

ستاسی په ګته (فائده) نښلولی وی حال دا چی تاسی پخپله پخپلو جرائمو اقرار او اعتراف وکړ.

# وَقَالُوُالِجُلُوْدِ هِمْ لِوَشَهِكَ تُتُوْعَلَيْنَا ۗ

او وبه وائی (کفار په تعجب سره اعضاؤ او) پوستکیو خپلو ته ولی مو شاهدی وکړه تاسی پر مونږ؟

**تفسیر:** یعنی دغه منکرین به وائی کله چی پخپله ژبه سره مونی داسی انکار کوو نو پر تاسی داسی کوم مصیبت رالوینلی وو چی خامخا مو په ورښوولو شروع وکړه او په آخر کښی دغه وینا تاسی ته چا دروښوده.

#### ڠَالُوۡٳٲنُطَقَٮٛٵ۩ڵ؋ٵڰۮؚؽؘٲٮؙٛڟ<u>ؘ</u>ٙؿػؙڰۺٛؿؙ

نو وبه وائی (دغه جلود دوی ته چی مونږ پخپله نه یو غږیدلی بلکه) غږولی یو مونږ الله هغه (مطلق قادر) چی غږولی ئی دی هر څیز

تفسیو: د هغه لوی ذات قدرت هر ناطق ته د وینا قوت وربښلی دی، نن ورځ هم هغه لوی ذات مونږ ته هم د وینا قوت او قدرت راکړ، نو که مو خبری نه کولی او شیان مو نه وی ښوولی نو څه شی به مو کړی وی. کله چی د هغه مطلق قادر اراده وشی چی یو شی خبری وکړی نو کوم فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (٤١)

شی توانیږی او قدرت او مجال لری چی وینا ونه کړی، هغه لوی ذات چی ژبی ته ئی د وینا قوت او قدرت وربینلی دی آیا هم دغه قوت لاسو او پینو او د بدن نورو اندامونو ته نه شی بینلی؟ نو دغه دی چی مونږ هم د الله تعالیٰ په اراده دغسی شهادت اداء کړ.

#### وَّهُوَخُلَقَكُمُ اُوَّلَ مَرَّةٍ وَالدَّهِ تُرْجَعُونَ ®

حال دا چی الله پیدا کړی یئ تاسی اول ځلی او خاص هم دغه الله ته بیرته بیولی شئ (مجازاتو ته)

تفسير: دغه مقوله يا خو د الله تعالىٰ ده يا خو د جلودو ده دواړه محتملي دی.

# ۅؘڡٵػؙٮؙ۫ٛڎؙۄٞؗۺؙٮٛؾڗؚۯؙۏڹٲڹؖێؿڎ۫ۿٮؘۘۼڵؽؙڬۄٛ۫۫ۺؠؙڠڬؙۄؙۅؙڵؖ ٲڹڞؙٳۯؙڴۄ۫ۅؘڵڂٜڶۅؙۮڴٶ۫

او نه وئ تاسی (په وخت د کولو د دغو فواحشو داسی) چی پتول به مو (دغه فواحش له ویری د دی) چی شاهدی به ورکړی پر تاسی غوړونه ستاسی او نه سترګی ستاسی او نه پوستکی ستاسی (ځکه چی د خپلو اعضاؤ په شهادت مو باور نه درلود (لرلو)

تفسیو: یعنی له نورو ځنی په پټه سره مو ګناه کوله او له دی نه نه وئ خبر چی ستاسی لاسونه او پښی به ستاسی هغه مخفی اعمال ځرګندوی (ښکاره کوی). ښائی چی تاسی هغه ګناه له دغو اندامونو څخه هم پټه کړی وی حال دا چی تاسو هم داسی کول هم غوښتل دغه مو له قدرته او واکه نه وو پوره.

#### وَلَكِنْ ظَنَنْتُوْلَ اللهَ لَا يَعِلُو كُوتِيرًا مِثَالَتَعْمَلُون ٠

ولیکن ګمان به کوو تاسی (په وخت د ستر کښی) د دی چی بیشکه الله نه دی عالم پر ډیرو له هغو کارونو چی کول به تاسو.

تفسیو: یعنی اصلاً ستاسی چاری او د عمل طرز ئی ښکاره کوه چی گواکی تاسی د الله تعالیٰ

فمن اظلم(٢٤) خمّالسجدة (١٤)

په محیط علم یقین نه درلود (لرلو) او داسی مو ګڼل چی هر څه مو چی زړه غواړی ښائی هم هغسی وکړو څوک مو وینی؟ او راپسی ګرځی؟ که په پوره ډول (طریقه) سره مو یقین او باور کړی وی چی الله تعالیٰ زمونږ له ګردو (ټولو) حرکاتو څخه عالم او باخبر دی او د ده په نزد کښی زمونږ مکمل دفتر شته نو له سره به مو داسی شرارت او طغیان نه کوو.

# ۅٙۘڎ۬ڸڴۄؙڟڷ۠ڴۄؙٵ؆ؽؽڟڬڹ۫ؿؙۅ۫ؠؚڔٙؾؚڴۄؙٲۯۮٮڴۄؙڟؘڞڹػڠؙؿؙۄ ڡؚۜڽٵڶڂۑڔؿؙۣڹ<sup>®</sup>ڣؘٳؽؾۜڞؚؠۯؙٷٵڬاڵٵۯؙڡؿ۬ٷۘؽڵۿؙڠ۠ڗۮڶ ؿۜٮٮٛٮٞۼ۫ؾڔؙٛٷٵۻؘٵۿؙڡٛۄؚؚۜۻٵڶؠؙٛڠؙؾ۪ٙؽ؈ٛ

او دغه (فاسد ګمان) ستاسی هغه ګمان ستاسی دی چی کوو به تاسی دغه (ګمان) په رب خپل هلاک کړی یئ تاسی (دغه ګمان په آخرت کښی) پس نن وګرځیدئ تاسی له زیان کارانو څخه پس که صبر وکړی دوی (په دی عذاب یا ئی ونه کړی) پس اور (د دوزخ) ځای د هستوګنی دی دوی ته او که رضاء د الله (او قبول د توبی یا رجوع دنیا ته) غواړی دوی پس نه به وی دوی له قبول کړیو شویو (په طلب د رضاء د الله)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمهٔ الله علیه لیکی «یعنی په دنیا کښی تحینی بلاء په صبر سره آسانیږی هلته که صبر وکړی یا ئی ونه کړی دوزخ د دوی دپاره کور مقرر کړی شوی دی چی له هغه تحایه له هغه تحایه له سره نشی وتلی او تحینی بلاه دلته په منت خوشامند او تملق سره لری کیدونکی دی ولی هلته دغه شیان له سره مفید نه واقع کیږی او هومره زاری خواری او عاجزی چی وکړی نه قبلیږی او نه ئی په درد خوری».

#### وَقَيَّضْنَالَهُمْ قُرْنَاء فَزَيَّنُوالَهُمْ مَّابِيْنَ اَيْكِ يُهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ <sub>إ</sub>

او مقرر کړی مو دی دوی ته ملګری (له شیاطینو) پس ښائسته کړی ئی دی دوی ته هغه څیزونه چی وړاندی له دوی دی او هغه څیزونه چی وروسته له دوی دی (له هواړ او هوس او انکار د آخرت)

تفسیر: یعنی پر دوی باندی یو یو شیطان مقرر شوی دی خو دوی ته خراب کارونه چی پخوا ئی کړی وو یا وروسته له دی نه ئی کوی به وروښیی، او د دوی تبا کوونکی ماضی او مستقبل فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (٤١)

هغوی ته سه او ښکلی ورښکاره کړی او د دغو شياطينو تقرر هم د دوی د اعراض عن الذکر نتيجه وه . کما قال الله تعالیٰ (فی جزء ۲۵ الرکوع ؛ آيت ۳۱ من سورة الزخرف) ﴿ وَمَنَ يُشْتُعَ عَنْ دِيُوْالتَّعْلِيْ اَلْقِيْنِ لَلْهَنِّيْ الْمُؤَلِّقَةِ اللَّهِ ﴾

# وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِئَ أُمَـدٍ قَدُخَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمُ مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ

او ثابته شوی ده پر دوی خبره (د عذاب) په هغو امتونو کښی چی په تحقیق تیر شوی دی پخوا له دوی نه له پیریانو او له انسانانو،

**تفسیر:** یعنی هم هغه خبره چی د دوی په نسبت په ابتدا<sub>ء</sub> کښی فرمایلی شوی ده ﴿ کَنَکَتَنَجَهُمُونَ(لِمَتَاقِرَالِیْلِ)تَجَمِیْنَ ﴾ جزء ۱۲ (د هود ۱۰ رکوع ۱۹ آیت زمونیږ د دغه مقدس تفسیر).

#### إِنَّهُ مُكَانُوا خِيرِينَ أَ

بیشکه چی دوی وو زیانکاران (یه دواړو جهانونو کښی)

تفسيو: كله چى انسان ته خساره واقع كيږى نو هم داسى سامان ورمهيا<sub>ء</sub> كيږى.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَا وُالاَسَّنَعُوْ الهِذَا الْقُرُّانِ وَالْغَوَّا فِيْهِ لَعَلَّكُوْ تَغْلِبُون @

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی (په وخت د قرائت د قرآن) چی مه اوروئ غوږ مه ږدئ تاسی دغه قرآن ته (چی محمد ئی لولی) او شورماشور واچوئ په (وخت د لوستلو د) ده کښی ښائی چی تاسی غالب شځ (پری او له تبلیغه ئی ساکت کړئ)

تن**فسیر:** یعنی د عظیمالشان قرآن غی<sub>د</sub> د برق په شان د اوریدونکیو پر زړونو اثر غورځوی او هر څوک ئی چی اوری سخت تاثیر پری کوی نو ځکه د دغه تاثیر د انسداد دپاره کغارو دغه یوه فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (٤١)

طریقه ځانته غوره کړی ده هر کله چی قرآن لوستلی کیږی دوی غوږ ورته نه نیسی او دومره شورماشور اچوی چی نور ئی هم وانه وریدی شی او داسی به ئی گڼل چی زمونډ په دغه شورماشور سره د قرآن غږ پورته نشی او پر خلقو خپل تاثیر ونه غورځوی، نن ورځ هم جاهلان هم داسی تدابیر کوی چی د کار د خبرو په مقابل کښی شورماشور کوی څو بل څوک ئی وانه وری مگر د حقانیت او صداقت کرنگهار او تنهار کله د میاشو او مچانو په بنهار پټ او مغلوبیدی شی؟ او سره له دغسی تدابیرو هم د حق غږ د زړونو تر ژورو پوری رسیږی او هم هغه هلته خپل اثر غورځوی.

## فَكَنُونِيُقَنَّ الَّذِيُنَ كَفَرُواعَذَابَّاشَدِيْدًا وَّلَنَجُزِيَتَّهُمُّو ٱسُوَالَّذِي كَانْوُا يَعْمَلُون

(فرمائی الله تعالیٰ چی) پس خامخا وبه څکوو مونږ هرومرو (خامخا) هغو کسانو ته چی کافران شوی دی عذاب سخت او خامخا جزاء به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته ډیره بده سزا د هغو اعمالو چی وو دوی چی کول به ئی.

تفسیر: یعنی له دی نه به زیات خراب کار بل څه وی چی دی پخپله هم د پند او نصیحت خبری وانه وری او نور خلق هم پری نه ږدی چی نصیحت ته غوږ کیږدی.

# ذلِكَ جَزَاءُ آعْدَاءُ اللهِ النَّالُ الهُـُ عُنِهُا دَارُالُخُلُبِ ۗ جَزَاءً بِمَا كَانْوُ الِبَالِيتِنَا يَجُحُدُونَ ۞

دغه (سخت عذاب جزاء ده د دښمنانو د الله (یعنی) چی اور دی شته دوی ته په دغه اور کښی کور د همیشه والی (دپاره د جزاء) په جزاء ورکولو په سبب د هغه چی وو دوی (په دنیا کښی) چی په آیتونو زمونږ (قرآن) انکار به ئی کوو.

تفسيو: يعنى په زړه په ښه شان پرى پوهيدل ليكن له ضده او عناده او تعصبه به ئى ترى انكار كوو. فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (١١)

#### وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا رَّبِّنَا آرِينَا الَّذَيْنِ أَضَلَّنَامِنَ الْجِيِّ وَالْإِنْسِ نَجُعَلُهُمُ الْقَتُ اَقْدَامِنَا لِيَكُونَامِنَ الْأَسْفَلِيْنَ<sup>©</sup>

او وبه وائی (په اور کښی) هغه کسان چی کافران شوی دی ای ربه زمونږ وښیه مونږ ته هغه (دوه تنه) چی ګمراهان کړی ئی ؤ مونږ له پیریانو (ابلیس) او له انسانانو (قابیل) چی وګرځوو (واچوو) دوی لاندی د قدمونو خپلو دپاره د دی چی شی دوی له ښکته (سپکو ذلیلانو خلقو څخه)

تفسیر: یعنی خیر موند خو په آفت کښی اخته شوو لیکن له انسانانو او پیریانو ځنی هغه شیاطین چی زموند د اغواؤ او د غولولو سبب ګرځیدلی دی او مونډ د دوی له لاسه په دغه مصیبت کښی مبتلا شوی یو له مونډ سره ئی مخامخ کړئ څو ئی مونډ تر خپلو پښو لاندی ذری ذری او لتاډ کړو او په نهایت ذلت او خواری سره ئی د دوزخ په ډیری ښکتنی طبقی کښی وغورځوو او په دغه ډول (طریقه) خپل انتقام تری واخلو او لډ څه خپل زړونه پری ساډه کړو.

#### ٳڽۜٵٮۜۮؽؙڹۊٵڬؙٳۯؾؙڹٵۥڵڎؙڗ۠؆ٳۺؾؘۘڡۜٵمُۅ۠ٳۺٙؾؘڒۧڷؙۘؗؗۼٙؽۿؚڂؚ؞ٳڷؠؘڵؠٟۧڲڎؙ ٵٙڰٳؿٙۼٵڣ۫ۊٳۅٙڵؿؘڂڒؘڣ۫ۅۅٲؠؿؚۯۊٳۑٳڣێۜۊٳڵؿؽؙڬ۫ڎؙۊؙۊٛۼۮؙۏڹ۞

بیشکه هغه کسان چی ویلی ئی دی صدقاً له زړه چی رب زمونږ الله دی بیا تیګ ولاړ وی (په دغه توحید او نورو اعمالو د دین) رانازلیږی به پر دوی پرښتی (عند النزع والبعث یا فی القبر چی داسی به وائی) مه ویریږئ او مه خپه کیږئ او خوشاله اوسئ تاسی په جنت هغه چی وئ تاسی چی وعده ئی درسره کړی شوی ده (په ژبی د انبیاؤ الله سره)

تفسیر: یعنی په زړه سره ئی اقرار وکړ او پر هغه قائم پاتی شو او د الله تعالیٰ په ربوبیت او الهیت کښی ئی بل محوک شریک ونه دراوه او نه له دغه یقین او اقرار محخه د مرګ تر لحظی پوری وانه وښته او نه ئی خپل رنګ بدل کړ هر هغه شی ئی چی په ژبه سره ویلی وو، د هم هغه پر مقتضاء عملاً او اعتقاداً تینګ پاتی شو او د الله تعالیٰ د کامل ربوبیت حق ئی په پوره ډول (طریقه) سره وپیژاند او هر هغه عمل ئی چی وکړ خالص د ده د خوښی او شکر ګزاری دپاره ئی وکړ، د خوښی او شکر ګزاری دپاره

فمن اظلم(٢٤) خُمَّ السجدة (١٤)

بنه ډول (طریقه) سره کی اداء او په ځای ئی راویل، الغرض له ماسواء الله مخخه ئی مخ وایاوه او یواځی د هم هغه په جانب متوجه شو او د هم ده پر سمه صافه لاره رهی (روان) شو. پر داسی مستقیم الحال بندگانو د مرگ په وخت او د قبر د رسیدلو په فرصت او وروسته له هغه د بیا ژوندی راپاغیدلو په وخت کښی پرښتی نازلیږی او دوی ته تسکین، تسلی ورکوی او د جنت د دخول زیری وراوروی او ورته وائی چی اوس تاسی ته له هیڅ جهته د ویری او د اندیښنی موقع نه ده پاتی. د فانی دنیا تول فکرونه او غیوه ختم شوی دی او د بل کوم راتلونکی آفت او مصیبت اندیښته نه ده پاتی اوس په ابدی ډول هر قسم جسمانی او روحانی خوښی او عیش تاسی مصیبت اندیښته نه ده بواغد چی د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو له تاسی سره کړی شوی وو هغه کرد (تول) اوس له تاسی سره ایغاء کیدونکی دی. دا هغه دولت او نعمت دی چی د هغه د رارسیدلو د یقین له حاصلیدلو څخه وروسته هیڅ یو غم او فکر د انسان په شاو خوا کښی نشی کرځیدلی.

تغییه: دیر ممکن دی چی پر متقینو او ابرارو په دغه دنیوی ژوندون کښی هم د پرښتو یو قسم مخصوص نزول وشی چی د الله تعالیٰ په حکم سره دوی ته د دوی په دینی او دنیوی امورو کښی د بهتری او بیپګنی (فائدی) او نورو ښو خبرو الهام وکړی چی د دوی د شرح الصدر، تسکین او اطمینان موجب شی. لکه چی د دوی بالمقابل یو دوه آیتونه پخوا تیر شول چی پر کفارو شیاطین مسلط دی غو رذائل او قبائح دوی ته ښه ورښکاره کړی او د دوی د اغواؤ او اضلالو وسائل ورېیدا او مهیاء کړی، او په بل څای کښی د شیاطینو په حق کښی د «تنزل» لفظ استعمال شوی دی (کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۹ الرکوع (۱۱) آیت ۲۲۲-۲۲۳ من سورة الشعراء) سخمال شوی دی (کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۹ الرکوع (۱۱) آیت ۲۲۲-۲۲۳ من سورة الشعراء) کیدی شی و په دیر حال د مفسرینو په نزد دغه معنی هم کیدی شی و په دیر په ډیر شه ډیر شه ډیر دال گیوی، والله اعلی،

#### نَحْنُ اوُلِيكُنُو فِي الْحَيْوةِ الدُّنْكَا وَفِي الْاخِرَةِ

(بل داسی ورته ووائی ملائکی) مونډ یو دوستان ستاسی په دغه ژوندون لړ خسیس کښی (په حفاظت نصرت) او په آخرت کښی (چی به درڅخه لری کړو وحشت د قبر او وبه مو رسوو جنت ته)

تفسیو: ځینو دغه د الله تعالیٰ کلام ښوولی دی یعنی د پرښتو کلام له دی نه پخوا ختم شوی دی. او د اکثرو په نزد دغه هم د پرښتو مقوله ده. ګواکی پرښتی دغه قول د دوی په زړونو کښی الهام کوی او د دوی حوصله او همت زیاتوی. ممکن دی چی ځینو بندګانو ته بالمشافه هم هم دغومره الفاظ ووائی. او ممکن دی چی موت ته نژدی یا بعد الموت ورته وویلی شی، نو په دغه فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١١)

تقدیر د ﴿ تَعْمُوْاَلْهَاکُمُوْقِالْمُنْکَالُوْقِالْفِیْرَةَ ﴾ مطلب به داسی کیږی چی مونږ په دنیا کښی هم ستاسی ملګری او رفیقان وو چی د الله تعالیٰ په حکم به مو په باطنی ډول (طریقه) سره ستاسی امداد او معاونت کوو او په آخرت به هم ستاسی رفیقان او ملګری یو چی هلته ستاسی شفاعت یا د اعزاز او د اکرام انتظام وکړو.

# وَلَكُوْ فِيْهَا مَا تَشْتَكِمِي اَنْفُسُكُوْ وَلَكُوْ فِيهُا مَا تَتَعُونَ اللهِ وَلَكُوْ فِيهُا مَا تَتَعُونَ

او شته تاسی ته په دغه جنت کښی هغه نعما یچی مینه ورته کوی نفسونه ستاسی او شته تاسی ته په دغه (جنت) کښی (لذاتو کراماتو) چی غواړئ ئی تاسی

تفسیر: یعنی د هر شی خواهش، رغبت او هوس چی تاسی پخپلو زړونو کښی وکړئ یا هر هغه شی چی په ژبه سره ئی وغواړئ هغه تول به تاسی ته درکولی کیږی. د الله تعالیٰ په خزانو کښی د هیڅ شی کمی او تقلیل نشته.

#### ٷؙڒؙٳڰۅؾؽؘۼؘڡؙٛۅٛڔڗۜڿؽۄؚڰٙ

میلمستیا ده له (جانبه د الله) ښه بښوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی بنه وپوهیدئ چی هغه غفور رحیم به له خپل میلمه سره محومره بنه سلوک وکړی؟، او دغه محومره یو لوی عزت او توقیر دی چی یو ضمیف بنده د خپل رب العزت میلمه شی.

#### وَمَنُ ٱحۡسَنُ قَوۡلُارِ ۗ مَّنَ دَعَالِلَ اللهِ وَعَمِلَ صَالِحَاقَّ قَالَ إِنَّانِيۡ مِنَ الْسُلِلِيۡنِ ۚ

او څوک دی ډیر ښائسته (بلکه نشته) له جهته د وینا له هغه چا چی بولی (خلق) طرف د الله ته او عمل کوی نیک او وائی بیشکه زه له مسلمانانو غاړه ایښوونکیو یم (احکام الله ته). فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (٤١)

تفسيو پخوا په 🦫 اِنَّالَّذِيْنَ قَالُوْلَتُبَّااللهُ لُتُوَالسُّنَامُوْا 🦃 کښى د هغو مخصوصو بندګانو ذکر وو چی هغوی یواځی د یوه الله پر الوهیت خپل اعتقاد تینګ کړی وو او د خپل استقامت ثبوت ئی ورکړی ؤ دلته د هغوی د یوه بل اعلیٰ مقام ذکر فرمائی یعنی خورا (ډیر) ښه سړی هغه دی چی خپل ځان پاک اللہ ته بیخی وسپاری او د اللہ تعالیٰ د یورہ طاعت او کامل انقیاد اعلان وکړی، او هم دغه غوره دین او سمه لاره ځانته اختیاره کړی او د ده قول او فعل نورو بندګانو ته د الله تعالیٰ په طرف د راتللو دیاره ډیر ښه محرک، مؤثر او سائق شی او دوی د دنیا نورو خلقو ته هم د الله تعالیٰ په طرف دعوت ورکړی او د دین په طرف ئی جذب او کش کړی. او د هغی نیکی په طرف چی دی خلق رابولی دی پخپله هم پری عامل وی. او د الله تعالیٰ په نسبت د خپلی بندگی او احکام منلو د اعلان به وخت کښی هیچیری او هیڅکله ونه ویریږی. او نه څه انديښنه ورته ييدا شي. د ده د قوميت طغراء ښائي چې د اسلام مذهب وي او له هر قسم بخل، امساک، تعصب، او نورو عنادیه وو خبرو څخه لری وګرځی، او د خپلی خالصی مسلمانی منادی وکړی! او د هغه اعلیٰ مقام په لوری خلقو ته بلنه او دعوت کوی چی سیدنا و مولانا حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم د هغه دياره مبعوث شوى ؤ، او پخپله سيدالمرسلين وخاتم النبيين صلى الله عليه وسلم او صحابه ؤ رضوان الله تعالى عليهم اجمعين پر هغی لاری خپل مقدس حیات او مجاهدات صرف کړی دی. دغه آیت په شان د محمد صلی الله علیه وسلم کشی دی یا مراد تری صحابه رضی الله تعالیٰ عنه یا عالمان یا محتسبان یا مؤذنان یا نور هغه څوک دی چې پکښې دغه ښه صفات وي.

# وَلِاشَنْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَاالسَّيِنَكُةُ إِدْفَعُ بِالْتَّىْ هِىَ ٱحْسَنُ فَإِذَا اكّذِى بَيْنُكَ وَبَيْتَهُ عَكَ اوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِنٌّ جَمِيْهُ۞

او نه برابریږی سره نیکی او نه بدی (په جزاء او حسن العاقبة کښی) دفعه کوه (ته هغه بدی) په هغه خصلت سره چی هغه ډیر ښه وی پس نا خاپه هغه څوک چی په منځ د هغه کښی عداوت دښمنی وی لکه چی دی به دوست وی ډیر مهربان

تفسیو: په دغو آیتونو کښی یوه رښتین داعی الی الله ته د هغو ښو اخلاقو تعلیم ورکوی چی دوی ورته ضرورت لری یعنی ښه وپوهیږه چی بدی له نیکی سره، او نیکی له بدی سره قطعاً نشی برابریدی، او د دواړو تاثیرات سره بیل دی. بلکه یوه نیکی له بلی نیکی سره، او یوه بدی له بلی بدی سره په اثر او نتیجه کښی متمایزی دی. لهٰذا د یوه قانت مؤمن مخصوصاً د یوه داعی الی الله مسلک ښائی داسی وی چی د بدی جواب دی له سره په بدی سره ورنه کړی بلکه فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١٤)

حتى الامكان د بدى مقابله دى په نيكى سره وكړى. كه څوك ورته كومه سخته خبره وكړى يا بده معامله ورسره وكړى نو د هغه په مقابل كښى دى دى داسى رويه او د عمل طرز ځان ته غوره كړى چى له هغه څخه بهټر او به وى. مثلاً د قهر او غصى په مقابل كښى دى له حلم او تحمل څخه كار واخلى! او د كنځلو جواب دى په تهنيب او انسانيت سره په دعاء او د سختى جواب دى په نرمى او مهربانى سره وركړى د دغه وضعيت او مسلك له غوره كولو څخه به په شنيجه كښى ژر درښكاره شى چى ډير سخت دښمن به هم ستاسى په مقابل كښى نرم او پوست شى. اگر كه په زړه او اساسى ډول (طريقه) سره به ستا دوست او خير غوښتونكى نه كرځى خو په بىكاره ډول (طريقه) سره به دى دوست كرځى، او متدرجاً دغه ظاهرى دوستى په باطنى دوستى تبديل او تحويل مومى او د دښمنى او عداوت كره (تول) خيالات د ده له زړه او افكارو څخه بيخى وځى كما قال الله تعالى ﴿ عَمَاللَهُ اللَّهُ اللَّهُ

## وَمَايُكُتُهُمَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُواً وَمَا يُلَقُّهُمَا اللَّذُوْوَحَظِّ عَظِيهُ ﴿

او نه ورکول کیږی دا (نیک خصلت د بدی دفع په نیکی سره) مګر هغو کسانو ته چی صبر تحمل کوی او نه ورکول کیږی دا (نیک خصلت) مګر خاوند د برخی ډیری لوئ ته

تفسیر: یعنی ډیره لویه حوصله په کار ده چی انسان په هغی سره د بدو خبرو تحمل وکړی شی او د هغه مقابله په ښه سره وکړی. دغه ښه اخلاق او اعلیٰ خصلت د الله تعالیٰ له درباره ډیرو ښو او خوش قسمته او اقبالمنو سړیو ته وربښلی کیږی. (ربط) تر دی ځایه پوری د هغه حریف او دښمن سره د معاملی او ښه سلوک ښوونه وه چی په ښو معاملو او ښو اخلاقو سره متاثر کیدی شی لیکن څنی داسی دښمنان هم پیدا کیږی چی په هیڅ حالت او صورت سره له دښمنی څخه لاس نه اخلی، که محوک ورسره هومره ملاطفت او محبت وکړی د هغه د شقاوت او عداوت مراتب لا پسی زیاتیږی او هغه تل په هم دغه فکر او ذکر وی چی هرومرو (خامخا) تاته محه ضرر او اذیت درورسوی نو د داسی پخو شیطانانو له اضرار او ایذاء مخه د ځان ساتلو تدبیر اوس دغسی

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١٤)

اللہ تعالیٰ بیان فرمائی چی

# وَالْمَايَنْزَعَتَّكَ مِنَ الشَّيْطِي نَرْعٌ فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ اِتَّهُ هُوالسَّمِيمُ الْعَلِيُوْ

او که ورسیږی تاته له طرفه د شیطان څه تباهی، وسوسه (چی دی واړوی تا له دغه ښه خصلت) پس پناه ونیسه په الله (له شره د ده) بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی ښه عالم

تفسیو: یعنی د داسی شیطان په مقابل کښی له نرمی او عفری او په تیریدلو سره کار نه چلیړی 
یواځی د هغه د نجات دپاره یو تدبیر شته چی د الله قدوس جل و اعلیٰ شانه واعظم برهانه په
پناه کښی راشئ! دا هغه مضبوطه کلا ده چی هغی ته له سره شیطان نشی رسیدی. که تاسی
واقعی په اخلاص او زاری سره د الله تعالیٰ په حضور کښی دعا، وکړئ نو هغه به ضرور تاسی ته
پناه درکوی ځکه چی الله تعالیٰ د خپلو مخلوقاتو هر غږ او بلنه ښه آوری او ښه پری پوهیږی
چی کوم یو په مخومره اخلاص او تضرع سره ماته دعا، او ندا، کوی؟ حضرت شاه صاحب د دغه
آیت د ربط په نسبت له پخوانی سره داسی لیکی «یعنی که بی اختیاره قهر او غصه درشی نو
دغه د شیطان مداخله ده » شیطان نه غواړی چی تاسی په «حسنالاخلاق» موصوف اوسئ او د
دعوت الیالله په مقصد کښی بریالی (کامیاب) او فائزالمرام شئ.

#### وَمِنُ الْيَتِوالَيْلُ وَالنَّهُ الْرُوالشُّكُ وَالشُّكُ وَالْقَكُرُ

او ځینې له دلائلو (د قدرت) د الله شپه او ورځ ده (چې په یوه کښې لباس او په بل کښې معاش دی) او (بل ځینې له دلائلو) لمر او سپوږمې دی

تفسیر: له دعوة الى الله سره محو سماویه او ارضیه دلائل هم بیان فرمانى محو په هغو سره داعى الى الله ته د الله تمالىٰ د عظمت او وحدانیت او بعث بعدالموت او نورو اهمو مسائلو په پوهولو كنبى مدد ورسیږى په دغه ضمن كښى دى لورى ته هم اشاره وشوه چى له یوه جانبه د الله تمالىٰ مخصوص بندگان پخپل قول او عمل سره خلق د الله تمالىٰ په طرف رابولى او له بل جانبه د نمر، قمر، آسمان، محمكى او د نورو مخلوقاتو عظیم الشان نظم او نسق غور او دقت كوونكیو ته د هذه واحد الله به طرف د راتللو دعوت وركوى.

وفي كل شئ له آية تدل على انه واحد

فمن اظلم(٢٤)

انسان ته لارم دی چی په دغو تکوینیه و دلائلو کچی هم هغسی بند پاتی نشی لکه چی نور ډیر اقوام پکښی بند پاتی دی بلکه ضروری ده چی د هغه لامحدوده قدرت لرونکی مالکالملکوت په مخ د خپل عجز او تسلیم سر ښکته کړی چی دغه ګرد (ټول) د ده د قدرت او عظمت دلائل دی او د هغه په حکم سره له عدمه په وجود راغلی دی او ممکن دی چی پر دغه هم تنبیه وی څرنګه چی شپه او ورځ، او د غوم دواړو نښو لمر او قمر یو د بل په مقابل کښی دی او پاک الله تل په دغو دواړو کښی رد او بدل کوی هم داسی هغه پر دغه هم قدیر دی چی د دعوت الی الله په رنا (رڼړا) کښی او د داعی د همت په علویت او د ده د سو اخلاقو په میمنت د دغه قرآن د مخاطبینو وضعیت ته هم تبدیل او تحویل ورکړی او دغه توره تیاره فضاء په یوه روښانه رنا (رڼړا) سره بدله کړی.

# ڵڗۺۜڿؙۮؙۉڶڸۺٞۺۘۅؘڒڵؚڸڵڡٞؠؘڔؚۅٙٲۺؙۻؙۮؙۉڶۑڵڮٵڷۜڹؽڿؘڬڡؘۿڽۜ ٳؽؙڴٮ۫ٚؿؙڗؙٳؾۜٳڰؙٮۛۼڹٛۮؙۉڹ

مه کوئ سجده تاسی دپاره د لمر او نه دپاره د سپوږمی او سجده کوئ تاسی خاص هغه (الله) ته چی پیدا کړی ئی دی دا (څلور علامی) که چیری یئ تاسی چی خاص هم ده (الله) ته عبادت کوئ

تفسیر: د لمر، سپویمی او د نورو شیانو عبادت کوونکو به هم په ژبه سره هم داسی ویل چی زمونیر غرض د دغو شیانو له عبادته د پاک الله عبادت دی مگر پاک الله دغه وسوول چی دغه شیان بیخی د عبادت لیاقت نه لری د عبادت لائق یوائحی واحد الله دی او د کوم غیر الله عبادت کول د قدومی الله شخه له بغاوت کولو سره مرادف دی.

# فَإِنِ اسْتَكُبُرُوْافَالَّذِينَ عِنْدَرَبِكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالْكِلِ وَالنَّهَارِ وَهُوۡ لِاَيۡتَعُوۡنَ ۚ ۞ۚ

پس که لوئی وکړه دوی (له سجدی د الله نو الله مستغنی دی) پس هغه څوک چی په نزد د رب ستا دی (له پرښتو) تسبیح وائی دغه (الله) ته هم په شپه کښی او هم په ورځ کښی حال دا چی دوی (له دغه تسبیح او عبادته) نه ستړی کیږی.

فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (١٤)

تفسیو: یعنی که غرور، تکبر، لوئی د حق له قبوله مانع ده او د توحید د دلاتلو له وضوح سره د واحد الله د عبادت په جانب نه غواړی چی راشی، نو نه دی راځی دوی خپلو مخانونو ته نقصان رسوی. الله تعالیٰ له سره د دوی پروا نه لری هغه لوی ذات چی د ده عظمت او جبروت داسی وضعیت لری چی بی حسابه مقربین ملاتک شپه او ورځ د ده په عبادت، تسبیح او تقدیس کمیی داسی مشغول او لگیا دی چی له سره پکښی نه خپه، نه ستری او ستومانیږی نو د دوی په مقابل کمیی دغه خواران څه شی دی. دوی په دغو دروغو تکبر، او غرور خامخا خپلو محانونو ته ضرر او نقصان رسوی.

#### وَمِنُ النِتِهَ ٱنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةٌ فَإِذَا ٱنْزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَأْمَ اهْتَزَّتُ وَرَبَتُ إِنَّ الَّذِي َ ٱخْيَاهَا لَهُ عِي الْمَوْقِ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِيرٌ ۞

او ځینی له دلائلو (د قدرت) د دغه (الله) دا دی چی بیشکه ته وینی ځمکه وچه کلکه پس هر کله چی نازلی کړو مونږ پر دغی (ځمکی) اوبه (د باران) نو سره وخوځیږی او وپرسیږی (او شنه شی) بیشکه هغه الله چی ژوندی کړی ده دا (ځمکه) خامخا ژوندی کوونکی دی د مړیو بیشکه الله پر هر شی باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چی ځینی ئی هم دغه احیاء او امات دی)

تفسیو: یعنی ځمکی ته وګورئ چی دغه خواره چپ چاپ، ذلیل او سپک تر درانه بار لامدی ده د وچوالی په وخت کښی لی له هری خوا څخه دوړی او خاوری پورته کیږی لیکن هم دا چی د باران پرخه پری ولویده یو ځلی طراوت، رونق، تازګی او نشونما او د لیدلو وړ (مستحق) تحولات پکښی څرګندیږی (بکاره کیږی). آخر دغه اقلاب د کوم ذات د قدرت د لاس تصرف او نتیجه ده؟ هغه الله جل جلاله چی وچی کلکی مری ځمکی ته طراوت، شینوالی او ژوندون وربېلی دی آیا هغه پر دغه نه دی قدیر چی د انسانانو په ابدانو کښی بیا روح واچوی؟ او آیا هغه مطلق قادر نشی کولی چی مرو زړونو ته د دعوت الی الله له تاثیره بیا له نوی سره ژوندون او جدید حیات ورعطاء کړی؟ بیشکه الله تمالیٰ هر شی کولی شی! او د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی هیڅ شی مانع او مزاحم نشی کیدی.

فمن اظلم(٢٤) خُمَّ السجدة (٤١)

# ٳڽٙٳڷۮؚؠؙؽؽؙڣڂۉڹ؋ٞٳڶؾؚٮؘٵڒڝؘٛڣؘۏڹؘۘۼۘڶؽٮؙٵ؇ڣؘٮؘؿؙؿؙۼٝۑ؋ڸڵٵڔڂۘؽڗؙٲڡؙۺؙ ؿٳؿٞٳؙؙؙؙؙ؋ڝؙؙٵڲۅٛڡٞڒٳؗڣؾؗؗؗؗؗؗۿڐٳڠؖڶۉٳ؉ۺؿؙؿؙڒٵٷڽؠٵۼۜڡٮڴۏؽڹڝؽڒؗ۞

بیشکه هغه کسان چی میلان کوی له حقه باطل ته په آیتونو (د قرآن) زمونږ کښی نه دی پټ دوی پر مونږ (نو د دغه الحاد جزاء به ورته ورکړو) آیا پس هغه څوک چی وغورځولی شی په اور کښی غوره دی یا هغه غوک چی رابه شی په امن (له عذابه) په ورځ د قیامت کښی (نو تهدیداً دوی ته ویلی کیږی چی) کوئ تاسی هر مخه چی مو خوښ وی (ای کفارو) بیشکه الله پر هغو اعمالو چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی دی (نو جزا به د اعمالو درکړی)

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په لوری د دعوت ورکوونکیو له ژبو څخه د تنزیلیه و آیتونو له آوریدلو او د دهر پر قرطاس د تکوینیه وو آیتونو له لیدلو څخه هم چی دغه خلق له کډو تللو بیره نه کرځی او په سمو صافو خبرو کښی واهی او تباهی شبهات پیدا او تری کډی وړی خبری جوړوی یا ئی خامخا سره اړوی رااړوی او یو غلط مطلب تری وباسی یا خوشی چنی (بیکاره) بل کوم عذر او بهانه وړاندی کوی او د آیتونو په منلو کښی وړاندی وروسته تحریف او تبدیل کوی د داسی کډو تلونکیو پر اوضاعو پاک الله ډیر به پوهیږی ممکن دی چی دغه پر خپلو مکاریو او چالاکیو ډیر مغرور وی مگر له الله تعالیٰ څنی د دوی هیخ احوال نه دی پټ غه وخت چی دوی له الله تعالیٰ سره مخامخ ودرول شی هلته به دوی وپوهیږی چی فیالحال الله تعالیٰ هغوی چی دوی له الله تعالیٰ هغوی الله تعالیٰ هغوی کړی و څکه چی الله تعالیٰ سم د لاسه مجرمین نه نیسی له هم دی جهته وروسته فرمائی هغوی کړی و څکه چی الله تعالیٰ سه د ک د بدی خرنکه چی پوهیږئ هم هغسی وکړئ کړی دوروسته فرمائی مکر چه وپوهیږی چی ستاسی کود (تول) حرکات د پاک الله اعظم برهانه تر نظر لائدی دی او به یوه ورځ د هغه تر ر (تکلیف) او زحمت تاسی موندونکی یځ اوس تاسی پخپله نمکر او غور وکړئ هغه سری چی د خپلو شرارتونو په علت تاسی موندونکی اور کښی ولویږی او بو بل سری چی د خپل شرافت او سلامت خوښولو په به دو بو به امنیت او طمانیت کښی اوسیږی آیا له دغو دواړو څخه کوم پو به او به به دو به او بهتر دی؟

#### إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْ إِيالَٰذِّكُو لَتَّاجَأَءُهُوْ

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی په ذکر قرآن کله چی راغی دوی ته (نو ژر به په عذابیږی دوی) فمن اظلم(٢٤)

تفسیو: یعنی دوی خامخا د خمهلو کړو تللو په علت د پند او نصیحت په خبرو کښی شبهات پیدا کوی حال دا چی په هغه کښی د دروغو ځای او ګنجانش له سره نشته. هغه ذکر، پند نصیحت څه شی دی؟ یو صاف، واضح، مضبوط او محکم کتاب چی له هغه څخه ما سواړ له یوه ناپوه، احمق او شریر انسان بل هیڅوک انکار نشی کولی.

# ۅٙٳؾؙۜڎڮؽؿ۠ٷؘؽؙٷٛٚڰڒؽٲؿؙؿٵڷڹٳڟڵؙڡؚؽؙڹؽؙڹۣؽؽؽۊۅٙڵۅؽؙ ڂؙڶؚڣۀؙؾؙڹٝۯؽؙؙ۫ۘؗٙٷڝؙٞڂؚڲؽؙۄٟڂؚؠؽؠ۞

حال دا چی بیشکه دغه قرآن خامخا کتاب قوی (نادر) دی نه راځی دغه قرآن ته باطل (نه) د مخی (له طرفه) د دی او نه د شا (له طرفه) نی (بوجه من الوجوه) رالیږلی شوی دی له طرفه د حکمت والا ثناء ویلی شوی (الله).

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په رالیږلی شوی کتاب کښی که دروغ راغلی دی نو له کوم ځای څخه راغلی دی؟ او د هغه کتاب د ساتلو ذمه چی هغه پخپله غاړه اخیستی ده نو ناحق او باطل څه قوت او مجال لری چی د هغه شاوو خوا ته ورنژدی شوی وی.

## مَايُقَالُ لَكَ إِلَّامِا قَدُقِيْلَ لِلرُّسُٰلِ مِنَ قَيْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُوْمَغُفِرَةٍ وَذُوْعِقَابِ الِيُوِ۞

نه ویل کیږی تاته (ای محمده!) مگر (هم هغسی) وینا چی په تحقیق ویلی شوی وه دپاره د هغو رسولانو چی پخوا له تا تیر شوی دی، بیشکه رب ستا خامخا څیښتن (مالک) د مغفرت دی (مؤمنانو لره) او څیښتن (مالک) د عذاب دردناک دی (کافرانو لره)

تفسیر: یعنی د منکرینو کومه معامله چی له تاسی سره ده هم دغه معامله به د هری زمانی منکرینو له خپلو انبیاؤ سره درلوده (لرله). انبیاوو به تل د دوی دپاره خیر غوښت او هغوی به د هغه په مقابل کښی هر راز (قسم) تکالیف او مصائب خپلو انبیاؤو ته رسول بیا هم هغسی چی هغو انبیاؤ پر هغو رېړو (تکلیفونو) او سختیو کښی صبر او تحمل کوو تاسی هم پر دغو فمن اظلم(٢٤) خمّالسجدة (١٤)

مصاعبو صبر او تحمل وکړئ په نتیجه کښی به ځینی توبه کوی او پر سمه لاړه به راځی چی د دوی دپاره د الله تعالیٰ له جانبه معافی او بښنه ده او څه نور کسان به پر خپلو هم هغو کړو تللو، ضد او عناد تینگ او قائم پاتی کیړی چی بالاخر دوی د دردناکی سزا مستوجب کیړی.

# وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرُاكًا ٱعْجَمِينًا لَقَالُوْالُولُوفِسَّكَ اللَّهُ ۗ \* ءَٱعْجَبِيُّ وَّعَرَدِيٌّ \*

او که ګرځولی مو وی. دغه قرآن په ژبه د عجمو نو خامخا ویلی به وو (دغو د عربو کفارو) ولی واضح بیان شوی نه دی آیتونه د دی (په ژبی فصیحی عربی دغه قرآن) آیا عجمی دی او (نبی ئی) عربی دی

تفسیو: یعنی که یوه سری داسی اراده کړی وی چی یوه خبره نه منی نو په زرګونو حیلی او بهانی ورته جوړولی شی. د معظمی مکی کفارو کله چی بل شی ونه موند نو په داسی ویناوو ئی شروع وکړه چی «صاحبه! مونږ خو د عربی نبی په معجزی باندی هلته قائل او معترف کیدو چی دغه قرآن ماسوا له عربی ژبی په بلی کومی ژبی راغلی وی» لیکن فرض ئی کړئ که هم داسی هم کیدی نو د هغه کتاب د دروغجن کولو ډپاره به دوی داسی ویل «به صاحبه! چیری داسی بی اساسه او بی منطقه خبره به لینلی شوی وی چی پخپله رسول عربی او د ده قوم چی د دغه کتاب پومبنی مخاطبین دی هم عرب مگر دغو ته دغسی کتاب رالیږلی شوی دی چی پر یوه توری هم دوی نشی پوهیدی .

# قُلْ هُوَلِكَذِينَ الْمَنْوَاهُدًى وَشِفَا أَوْ

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) چی دغه قرآن دپاره د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی هدایت او شفاء دی

تفسیو: یعنی لغو او چتی (بیکاره) شبهات خو به له سره نه ختمیږی هو! دغومره تجربه هر یو سړی کولی شی هغو کسانو چی پر دغه مقدس کتاب ایمان راوړی دی او پری عمل کوی په غرنگه عجیب هدایت او بصیرت عقل او پوه نائل او فائز شوی دی او د دوی د سلهاوو کلونو او قرنو امراض او رنځوری ئی لری او ورکه کړی ده او له دوی څنی ئی ظاهری او باطنی روغ رمټ انسانان جوړ کړی دی. فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١١)

# وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي الْدَانِهِمُ وَثُرُّوَّهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى

او هغه کسان چی ایمان نه راوړی په غوړونو د دوی کښی دروندوالی دی حال دا چی دغه (قرآن) پر دوی باندی ړوندوالی پټوالی دی (نو نه وینی دوی هغه حمال او کمال د ده)

تفسیر: یعنی هم هنسی چی د خفاش (خکالی - ښاپیرک) سترګی د لمر په رڼا (رڼړا) کښی تړلی کیږی او دی هیځ یو شی پری نشی کتلی دغه منکرین هم د قرآن په رڼا (رڼړا) کښی ډانده او هیځ یو روڼ شی نشی لیمللی نو په دغه کښی د قرآن څه قصور دی؟ منکرینو ته لاړم دی چی د خپلو لیملو دغه ضعف ته ښه ځیر شی او محسوس ئی کړی! او بیا د هغی معالجی ته متوحه شی!

# اُولِياكَ يُنكَادَونَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴿

دغه کفار (گواکی داسی دی لکه چی) غږ ورته کوو شی له ځایه لری (او په کیفیت ئی نه یوهیږی).

تفسیو: یعنی که یو سری ته له لری څخه غږ او ناری وکړی هغه نی نه آوری او که وائی وری ښه پری نه پوهیږی هم داسی د قرآن منکرین هم د دغه صداقت او منبع د صداقت څخه دومره لری لویدلی دی چی د حق غږ د هغو د زړه غوږو ته له سره نشی رسیدی او که چیری هم وررسیږی نو دوی د هغه پر مطلب په ښه شان سره نشی پوهیدی.

#### وَلَقَدُ التَيْنَامُوسَى الْكِتْبَ فَاخْتُلِفَ فِيهُةً

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (توریت) پس اختلاف وکړ شو په (تصدیق او تکذیب د) هغه کښی

تفسیر: یعنی هم هنسی چی نن د «قرآن» د منونکیو او د نامنونکیو په منځ کښی اختلاف واقع شوی دی پخوا له دی نه د «توریت» په متعلق هم هم داسی اختلاف واقع شوی وو بیا وکورئ چی د هغه انجام غرنګه شوی وو؟

## وَلُوۡلِاكِلِمَةُ سُبَقَتُ مِنُ رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيۡنَهُمُ

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (٤١)

او که چیری نه وی هغه خبره چی ړومبی شوی ده له (طرفه) د رب ستا (چی تاخیر د عذاب دی تر قیامت پوری) نو خامخا حکم به کړی شوی ؤ په منځ د دوی (په دنیا) کښی

تفسیر: هم هغه خبره صادره شوی ده چی د دغو گردو (ټولو) شیانو فیصله په آخرت کښی کیږی.

# ۅؘٳٮۜٚۿؙؗۮؙڸۼؿۺٙڮؚۨؠؖٮ۫ٛٛٛڎؙڡؙٛۯڔۛؠۑؚ<sup>®</sup>

او بیشکه چی دغه (دروغ جوړوونکی) خامخا په داسی شک کښی دی له دی (قرآنه یا له توریت) چی موجب د اضطراب دی

تفسیر: یعنی مهمل شکوک او چتی (بیکاره) شبهات دوی ته اطمینان او هوسائی (آرام) نه ورکوی او تل د دوی په زړونو کښی اندیښنی وی.

#### مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهُ وَمَنْ ٱسَاءُ فَعَلَيْهَا وْمَارَتُكَ بظّلَامِ لِلْعَبِيْدِينِ

هر محوک چی وکړی نیک (کار) پس دپاره د ځان خپل ئی دی او هر محوک چی بدکار وکړی پس هغه بار دی په ده او نه دی رب ستا ظلم کوونکی پر بندګانو (چی بی موجبه ئی په عذاب کړی)

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ له جانبه ظلم نه کیږی هر سری به د خپل عمل بدل ومومی، څه چی ئی کړی وی هم هغه به ئی په مخه ورشی نه د هیچا نیکی هلته ضائع کیږی او نه د یوه بدی د بل چا په غاړه کښی لویږی، (ربط) کله چی د نیکی او بدی پوره بدل د قیامت په ورځ ورکول کیږی او کفارو به علیالاکثر دغسی پوښتنی کولی چی قیامت کله راځی؟ نو ځکه د هغه په نسبت اوس د هم دغه مبارک تفسیر د مخامخ مخ په اوله کرښه کښی داسی ارشاد صادریږی چی اليه يرد(٢٥) خمّ السجدة (١٤)

#### **ٳڷؽۅؙؽۯڎؙؙ**ؙۘۘۘؗۘٛٛڝڶٛۄ۠ٳڶۺۜٵٛۼۊٝ

خاص هم دغه (الله) ته ورکاوه شی علم د قیامت (چه څه وخت به واقع کیږی)،

تفسیر : یعنی یواغی الله تعالیٰ په دی عالم دی چه قیامت کله راځی؟ ډیر لوی رسول او ستره پرښته هم د قیامت د وخت له تعیینه عاجزه او ناتوانه ده. که څوک د قیامت د قیام پوښتنه له دوی نه وکړی نو جواب به ئی داسی آوری «ما المسئول عنها باعلم من السائل».

# وَمَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَرَاتٍ مِّنْ ٱلْمَامِهَا وَمَا تَخِيلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلاَتَضَعُ إِلَا يِعِلْمِهِ \*

او نه راوځی هیڅ قسم له میوو څخه له غلافو د دوی څخه او نه آخلی بار هیڅ ښځه (له انسانه او حیوانه) او نه ږدی بار (حمل) خپل مګر په علم د الله سره.

تفسیو : یعنی د الله تعالیٰ علم پر هر شی محیط دی. هیڅ یوه خرما له خپلی واښکی، او هیڅ یوه دانه له خپل وړی او هیڅ یوه میوه او ثمره له خپلی خولی (غلاقه) د باندی نه راوځی چه الله تعالیٰ ته هغه نه وی معلوم (بلکه معلوم دی) د هیڅ یوی ښځی یا د ښځی ساکښ (ذی روح) په ګیډه میلوم (بلکه معلوم دی) او هر هغه چی دوی ئی ځیږوی یا تری ووځی هغه ګرد (تول) د الله معلوم (بلکه معلوم دی) او هر هغه چی دوی ئی ځیږوی یا تری ووځی هغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ په علم کښی شته. هم داسی وپوهیږئ چه د دغی موجودی وړی دنیا د نتیجی په ډول (طریقه) د آخرت ظهور او د قیامت وقوع هم هرومرو (خامخا) په عمل راځی د هغه وخت او نیته هم هم دغه رب البریه ته معلومه او ښکاره ده چه کله راځی؟ هیڅ یو انسان یا پرښته په دی نیته هم هم دغه رب البریه ته معلومه او ښکاره ده چه کله راځی؟ هیڅ یو انسان یا پرښته په دی نه دی خبر او نه دغه ضروری ده چه څوک پری خبر شی بلکه دغه هر انسان ته لاژم دی چه د قیامت پر خبرو او احوالو او اهوالو سم د الله تعالیٰ له اخبار او اعلام تام یقین او باور ولری! او د هم هغی ویروونکی ورځی په توتیه او فکر او ذکر کښی دی تل اوسی! چه په همه کښی به له سره دوستی او رفاقت امداد او شفاعت ، کومک او معاونت بی د رب العزت له مرحمته ممکن نه دی او نه تری نجات او مخلص شته .

#### ويؤمر يناديهم أين شركاءي

اليه يرد(٢٥) خمّ السجدة (٤١)

او په هغه ورځ غږ به وکړی (الله) مشرکانو ته چی څه شول شریکان زما (په زعم د تاسی).

تفسیر : یعنی هغه خپل معبودان راوبولئ چه هغو مو زما په الوهیت کښی شریک درولی وو چه اوس هغوی چیری دی؟.

# قَالُوٓٳٳۮؘڷڰؙؙۿٵڡؚٮۜٛٵڡؚؽۺؘڡۣؽٮٟۿ

نو وبه وائی دغه (مشرکان) چی خبر کړی مونږ ته (اوس) چی نشته زمونږ نه هیڅوک شاهد (په دی چی تاته شریک شته).

تفسیو : یعنی موند په صافو او ښکاره وو الفاظو سره د تا په حضور کښی عرض کړی دی چی موند له سره پخپل جرم او ګناه اقرار او اعتراف نه کوو، او نه د هغه د اقبال دپاره حاضر یو (ګواکی په دغه وخت کښی په وخت کښی په نهایت لجاجت او سهین سترګی توب په درواغو سره له خپل کفر، شرک او عصیان، انکار کوی) ځینو د «شهید» معنی شاهد اخیستی ده او داسی مطلب تری اخلی چه په دغه وخت کښی هیڅ یو زمونږ هغه شرکاء دلته نه وینو او را څخه ورک شوی دی.

# وَضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانْدُايدُ عُونَ مِنْ قَبْلُ وَظَنُوا مَالَهُمُّرِّنْ تَحِيْمٍ ®

او ورک به شی له دوی نه هغه (بتان) چی وو دوی چه عبادت به ئی کاوه (د هغو) پخوا له دی نه (په دنیا کښی) او یقین به راشی د دوی چه نشته دوی ته هیڅ ځای د تیښتی (له عذاب د الله څخه).

تفسیر : یعنی هغو شیانو ته چه تاسی په دنیا کښی د الله تعالیٰ شریکان ویل او د هغو په عبادت کښی لگیا وئ نن د هغوی هیڅ درک او پته نه ده معلومه چه چیری دی؟ د خپلو عابدانو مدد ته ولی نه راځی؟ او د عابدانو له زړو ځنی هم هغه د بللو او د عبادت کولو خیالات او افکار غائب شوی دی هغوی اوس به پوهیدلی دی چه د الله تعالیٰ له سزا څخه له سره نشی خلاصیدی او خپل مری د ده د سزا له منگلو څخه په هیڅ وسیله نشی خوشی کولی بالاخر بیهیلی او ناامیده کیږی او له هغو ځنی بیخی خپله بی تعلقی او بیزاری ښکاروی چه د دوی په حمایت به له انبیاؤ سره جنگیدل او د هغو پند به ئی نه اوریده.

اليه يرد(٢٥) خمّ السجدة (٤١)

# ڵڒؽؽٷٳڵٳۺٚٵڽؙڡؚڹؙۮٵۧ؞ٳڬؽڔ۬ۏٳڹۺۜڐ؋ٳۺۧٷٚؽؾؙٷۺڠٮٛٷڴ۞ۏڮڹؙٵڎؘۿؙڬ ڔؘڂؚؠڎٞۺٵڡڹٛؠۼؙٮؚڞؘڗٳۼؘۘڡڛٙؾؙڰؙڲؿڠؙۏڶؾؘۿؽٳڸٛٷٵٛٵڟؙؿؙٳڸۺٵۼڎۘۘۛٷٙٳؠؽڎؖ ٷڵؠؿڗ۫ۼٟڡؙؿٳڸڹڔٙؽۧٳؿڸٛۼڹؙۮ؇ڶڰڞؿٝ

نه ستری کیږی انسان له غوښتلو د خیر (او د انواعو د ښیګڼو) او که ورسیږی ورته کوم شر پس ناامیده وی دی ډیر سخت (له رحمته د الله). او قسم دی خامخا که وڅکوو ده ته رحمت (مهربانی غنا او صحت) له (جانبه) زمونږ پس له هغی سختی چی رسیدلی وی ده ته (له فقر او مرض) نو خامخا وبه وائی دی هرومرو (خامخا) چه دغه (غنا او صحت لائق) زما دی (په سبب د عمل زما) او ګمان نه کوم پر قیامت د دریدونکی (چه رابه شی) او قسم دی که (بالفرض) بیرته و ګرځولی شم په طرف د رب خپل نو بیشکه زما دیاره به وی په نزد د دغه (الله) کښی خامخا نیکی (جنت)،

تفسير : يعنى د انسان طبيعت هم عجيب قسم دى كله چه لږ څه دنيوى نيكى او ښيگنه ورته ورسیږی او څه عیش او عشرت او آرامی ئی په برخه شی نو د ډیر حرص او طمعی لامله (وجی) غواړي چه لا نوري مزي او چرچې هم وکړي او تر هري اندازي بوري چه آرام او هوسا وي نه بري قانع کیږی او ګیده ئی یری نه مړیږی او که له وسه او توانه ئی یوره وی د ټولی دنیا مال او ۔ دولت به تولوی او یخپل کور کشی ئی غونډوی لیکن که چیری لږ څه سختی او بده ورځ پری راشی او د ظاهری اسبابو سلسله له خپله مرضی څخه چپه او مخالفه ووینی نو ژر تر ژره نا امیده او مأیوس کیږی او په دغه وخت کښې په مات زړه بېهیلي او وارخطاء کیږی ځکه چه د هغه نظر تش یر دغه وروړاندی شویو اسبابو محدود وی او یر مطلق قادر او مسببالاسباب ئی اعتماد نه وی چه که هغه اراده وفرمائی په یوه آن کښی د اسبابو ګرده (توله) سلسله یر بلی خوا هم اړولي شي. له دغې مأيوسي څخه وروسته كه بالفرض الله تعالىٰ له ده نه دغه تكليف او مصيبت لری هم کړی او پخپل فضل او مرحمت سره د عیش او راحت مسائل هم ور تهیه کړی نو وائی «هذا لی» یعنی ما هغه فلایی تدبیر کړی ؤ زما یه تدبیر او لیاقت او فضیلت سره خامخا هم . داسی کیدونکی ؤ اوس نه د یاک الله فضل او مرحمت یادوی او نه ئی د خیلی هغه مأیوسی او ناامیدی کیفیت چی لږ څه پخوا ورییس وو په یادیږی. د عیش او آرام په نشو کښی داسی مخمور او مسرور کیږی چی ګواکی وروسته به هیڅ یو مصیبت او نکبت نه وروړاندی کیږی او داسی به ئی گنی چه تل به هم داسی په آرامی او هوسائی (آرام) کښی اوسیږم او که چیری د دغو تأثیراتو په منځ کښي د قیامت نوم واوروی نو وائي چې زه خو داسي خیال نه کوم چه

اليه يرد(٢٥) خمّ السجدة (٤١)

دغسی یو شی واقع کیدونکی دی او فرض ئی کرئ که دغسی پینیه واقعه هم شی او زه بیا د خپل رب په طرف بوتللی هم شوم نو یقین کوم چی هلته به هم زما انجام بنه وی که زه د الله تعالیٰ په نزد خراب او نالائق وی نو په دنیا کښی به دومره عیش او راحت زما په برخه نه کیده نو ځکه توقع ده چه هلته هم هم دغسی معامله به له ماسره کیږی.

# فَلَتُنَةِ ثُنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُو الِمِمَاعِمِلُوا وَلَنُذِيْقَةَ هُوُرِّنَ عَذَابٍ غَلِيْظٍ@

پس خامخا خبر به درکړو هرومرو (خامخا) هغو کسانو ته چی کافران شوی دی په هغو (عملو) چی کړی ئی دی او خامخا وبه څکوو هرومرو (خامخا) پر دوی له عذابه سخته لویه.

تفسیر : یعنی خوبی شع! چی له دغه کفر او غرور سره به هم هلته مزی او چرچی کوع؟؟ کله چه هلته ورسیږئ بیا به درڅرګنده (ښکاره) شی چه منکرین څرنګه سختی سزاوی ګالی (برداشت کړی) او په څه شان سره د خپل ګرد (ټول) عمر د اعمالو په سزا (هیداد) رسیږی؟.

# وَإِذَا اَنْعَمُنَاعَلِى الْإِنْسَانِ اَعْرَضَ وَنَالِبَانِيهِ ۚ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَنُ وُدُعَاءٍ عَرِيُضٍ

او کله چی انعام وکړو مونړ پر انسان نو وګرځی (له حقه او په څنګ شی له شکره) او لری شی (له سمی لیاری) په سبب د غرور (لوئ) خپلی او کله چی ورسیږی ده ته کومه سختی (بلام) پس دی خاوند د دعاء اوږدی وی (یعنی تل مشغول وی په سؤال او زاری سره).

تفسیر : یعنی د الله تعالی د نعمتونو د متمتع کیدلو په وخت کښی خو د حقیقی منعم د حق پیژندلو او شکر ایستلو څخه اعراض کوی او مخ تری اړوی او بیخی تری بی پروا کیږی او په بل اړخ اوړی. بیا هر کله چه کوم تکلیف او مصیبت وروړاندی شی نو هم هغه پاک الله ته خپل د عجز لاس غځوی او اوړدی دعاوی کوی او له دی نه نه شرمیږی چه په کوم مخ او خوله تری دغسی غوښتنی وکړم او وئی بولم. د تماشا (ننداری) ځای دا دی چه ځینی اوقات پر اسبابو او وسائلو نظر اچوی او پخپل زړه کمنی مایوس کیږی او په دغه حالت کښی هم له ډیری مایوسی او وارخطائی ترهور کیږی او د پاک الله په طرف بی اختیاره د دعا الاس پورته کوی اگر په په خپل وارخطائی ترهور کیږی او د پاک الله په طرف بی اختیاره د دعا الاس پورته کوی اگر په په خپل

اليه يرد(٢٥) حُمَّ السجدة (١٤)

حضرت شاه صاحب رح لیکی «دغه کرد (تول) د انسان د قصور او د نقصان بیان دی چه نه پر سختی صبر او نه پر نرمی شکر کوی».

# قُلُ آرَءَيْتُوُانُ كَانَ مِنْ عِنْدِاللهِ ثَقَرَكَفَمُ تُوْدِهِ مَنْ أَضَلُ مِنْ عَنْدِاللهِ ثَقَرَكَفَمُ تُوْدِهِ مَنْ أَضَلُ مِتَّنَ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيْدٍ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینئ تاسی (نو ما هم خبر کړی چی) که چیری وی (دغه قرآن) له نزده د الله بیا کافران شئ تاسی په دغه قرآن) نو څوک دی ډیر ګمراه له هغه چا چی دی په مخالفت لری کښی (له حقه) وی.

تفسیر : پاس ئی د انسان د طبیعت عجیبه او غریبه نخچه وایسته او ده ته د ده پر کمزوریو او ناروغیو په نهایت مؤثر بیان سره توجه ورکړه شوه اوس تنبیه کوی چه دغه کتاب تاسی ته ستاسی په کمزوریو او نقائصو پوهوونکی او د انجام په طرف مو متوجه کوونکی دی که د الله تعالیٰ له جانبه راغلی وی (لکه چی په واقع کښی دی) بیا نو تاسی ئی ولی نه منع؟ او له دغسی اعلی او ډیرو قیمتدارو نصائحو څخه ولی منکرپری؟؟ او د خپل عاقبت فکر او اندیښته نه کوئ؟ بلکه د حق په مخالفت کښی ډیر لری تښتی نو آیا له دی نه بله کومه لویه ګمراهی، نقصان او خساره شته؟.

# سَنْرِيْهِمُ النِّنَافِي الْافَاقِ وَفِي اَنْفُسِهُمُ حَتَّى يَتَبَكَّنَ لَهُمُ الَّهُ الْحَقُّ لَ

ژر ده چی وبه ښیو دوی ته دلائل (د قدرت) خپل چی په آفاق ملکونو کښی دی او په نفسونو د دوی کښی دی تر هغه پوری چی ښکاره شی دوی ته چی بیشکه دغه قرآن حق دی،

تفسیر : یعنی د قرآن حقانیت خو د نورو دلائیلو او براهینو په موجب په خپل ځای پاتی دی اوس مونږ منکرینو ته د دوی په خپلو ځانونو کښی او د دوی په اطرافو او اکنافو کښی او په ګرد (تول) عربستان بلکه په تول جهان کښی د خپل قدرت هغه دلائل او نښی ورغرکندوو (بکاره کوو) چی په هغو سره د قرآن او د پاک قرآن د حاملینو صداقت بیخی د رڼی ورځی په شان تر سترګو روښان او عیان شی. هغه نمونی څه دی؟ هغه د اسلام د عظیمالشانو او محیرالمقولو هغه فتوحات دی چه د ظاهری اسبابو له سلسلی څخه بیخی مخالف او د لوی قرآن له پخوا ویلو سره ئی عیناً موافق وقوع ومونده لکه چه د بدر په غزوی کښی کفارو پخپلو

اليه يرد(٢٥) خمّالسجدة(١٤)

خانونو کښي او د معظمي مکي په فتحه کښي د عربستان په مرکز کښي او د راشده وو خلفاوو په کېرد (ټول) جهان کښي د هغه نموني دوي پخپل سترګو سره وليدلي او دا هم ممکن دی چه له «آيات» څخه د قدرت عمومي دلائل او نښي مرادی وی چې غور او دقت کوونکي ته پخپل وجود کښي او له خپله وجوده د باندې د دنيا په ګردو (ټولو) شيانو کښي په نظر ورځي چې له هغو ځني د الله تعالي د وحدانيت او د عظمت ثبوت مونده کيږي او د پاک قرآن د بياناتو تصديق په عمل راځي. کله چې هغه د هغو الهيه و سننو او فطريه و نواميسو سره موافق ثابتيږي چې په دغه د تکوين په عالم کښي کار کوونکي دی په دغه قسم سره کله چې د ټولو کونيه و او د آفاقيه و او د انفسيه و حقائقو او آياتو انکشاف خلقو ته دفعتا نشي کيدې بلکه وقتاً او متدرجاً د هغو له مخيرو څخه پردې لري کيږي نو ځکه ئي داسي تعبير

# ٲۅٛڶۄؘ۫ڲؽ۫ڣؚۥؚڔؘؾڸؚػٲڐ؋ۘۼڶڴڸؚۜۺؘڰ۫ۺؘۿؚؽؖڰٛ

آیا کافی نه دی رب ستا (بلکه بس او کافی دی) بیشکه الله پر هر نحیز شاهد حاضر ګواه دی.

تفسیر : یمنی ته پاک قرآن حق او رشتیا ومنه! که بل خوک نمی نه منی نو آیا یواځی د الله شهادت لږ دی او کانی نه دی؟ چی هغه پر هر شی شاهد او کواه دی او پر هر څیز باندی له غور کولو څخه د ده د شهادت ثبوت مونده کیږی.

# ٱلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِّنَ لِقَاءِ رَبِّيهِمُ ٱلاَ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْعٌ فِخْيُطُ اللَّهِ ا

وواوره خبردار شه ! چی بیشکه کفار په شک کښی دی له ملاقات د رب خپل (ځکه چی منکران دی له بعثه) واوره خبردار شه! چی بیشکه الله پر هر څیز چاپیر کیدونکی دی (په علم په قدرت خپل او جزاء د کفر به ورکړی).

تفسیر: یعنی دوی په دی تیروتلی دی چه موند له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی نه یو او له سره د ده مخ ته نه بیولی کیدو حال دا چی الله تعالیٰ په هر وخت او هر شی باندی محاط او چاپیر دی او په هیڅ وخت کیبی هیڅوک د ده له قبضی او احاطی څخه نشی وتلی که له مر کیللو څخه وروسته د دوی د ابدانو ذرات له خاورو سره کد یا په اوبو کښی خلط او وبهیږی یا په هوا منتشر شی خو بیا هم د دغه پر هری یوی ذری د الله تعالیٰ علم او قدرت محیط دی او هغه بیا جمع کول او له نوی سره بیا ژوندی پاڅول ورته هیڅ سختی او اشکال نه لری.

تمت سورة خم السجدة فلله الحمد والمنة .

سورة الشورئ مكية الا الآيات ٣٢و ٢٤ و ٢٥ و ٢٧ فعدنية وهي ثلث و خمسون آية وخمس ركوعات. رقم تلاوتها (٤٢) تسلسلها حسب النزول (٦٢) نزلت بعد لحج السجدة.

د «الشوریٰ» سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۲۳، ۲۴، ۲۵، ۲۷ آیتونو څخه چی مدنی دی (۹۳) آیته (۵) رکوع لری. په تلاوت کښی (۴۲) په نزول کښی (۹۲) سورت وروسته د «ځم-السجدة» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی.

# ڂٷۧۼٙڛۜٙؾٛ۞۠ڎڶڸڬؽؙٷۣؿٙٵؚٙڸؽڬۅٙٳڶۜٵڷڹؽڹۘ؈ؙؿؙؠڸػؙٲٮڵڎؙٲڶۼڔ۫ؽڗؙ ٵڲٛڮؽؙۅٛڬڡؘٵڣۣٵڶؾۜٙ؇ۅؾۅؘٵڣٲڒۯڝ۫ٷۿۅٵٮؙۼ؈ؙ۠ٵڵۼڟۣؽؙۄٛ

په مثل (د وحی) د هم دی (سورت) همیشه وحی کوی تاته (ای محمده!) او (وحی کړی وه) هغو انبیاؤ ته چی پخوا له تا وو الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) خاص هم ده لره دی هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا خلقاً او عبیداً) او هم دی دی ډیر پورته ډیر لوی.

تفسیر: یعنی هم هغسی چی دغه سورت (چی په نهایت اعلی او اکملو مضامینو مشتمل دی) ستا په طرف وحی کاوه شی هم داسی د الله تعالیٰ عادت دی چی دغه وحی ستا په طرف او د نورو انبیاؤ په طرف دائمه ولیږی چی په هغی سره د حکمت شان او د حکومت اظهار تل تر تله وشی.

#### تكاد التماوك يتفظرن من فوقوي

نژدی دی آسمانونه (ټول دی ته) چی وچوی له پاسه د دوی (له جهټه د ظهور د کبریاء او عظمت د رب العزت). الشوريٰ(٢٤) اليه يرد(٢٥)

تفسیو : یعنی آسمان به د الله تعالیٰ د عظمت او جلال له زوره مخیری شی (یا به وچوی) یا د بی حسابو پرښتو له درندوالی یا د دوی د ذکر له کثرته یو خاص تاثیر تولید او د هغه په اثر به څیریږی. رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چی «په آسمانونو کښی د څلورو ګوتو په اندازه هم داسی یو ځای نشته چی یه هغه کښی به پرښتی سر په سجده نه وی پرتی« . ځینو د دى آيت مطلب داسي اخيستي دى كله چې مشركين الله تعالىٰ ته شريكان، ځامن او لوڼي دروي نو د یاک الله یه دربار کښي داسي بي ادبي، سپين سترګي، او ګستاخي له اثره هيڅ لري نه دی چې د اسمان ياسنې سطحه څيرې او توټي توټي د لاندې ولويږي. کما قال الله تعاليٰ في سورة مريم ﴿ تَكَادُالتَمُونُ يَتَعَطِّرُنَ مِنْهُ وَتَنْتَقُ الْأَرْضُ وَتَّرْافِهِ إِلَى هَمَّالُ أَنْ دَعُولُلوَ مُونِ وَلَكُمَّا ﴾ مگر د الله تعالیٰ دُ رحمت او مغفرت له شانه او د پرستو د تسبیح او استغفار له

برکته دغه نظام قوام لری او تینګ ولاړ دی.

# وَالْمَلَلِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَيِّهُمُ وَيَسْتَغَفِّرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ

او پرښتي تسبيح وائي سره د حمد د رب خپل او مغفرت غواړي دياره د هغه چا چې په ځمکه کښې دې (له مؤمنانو)،

تفسيو : يعني اي الله تعالىٰ! د مؤمنينو خطاء او سوئيدل معاف وفرمايه! او كفار يو ځلي مه نیسه! او بیخی ئی مه سپیره او مه ئی یو یناه کوه!.

#### اَلاَ إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِدُونَ

واوره خبردار شه چی بیشکه هم دغه (الله) سه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډير رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسيو : يعني خپلي مهرباني د پرښتو دعاوي قبلوي او د مؤمنينو خطاوي ور معافوي او كفارو ته تر یوی نیتی یوری مهلت ورکوی. که نه د دنیا دغه نظام او قوام او دغه لویه کارخانه به یه يوه ريه کښي دړي وړي خرابه او ويجاړيږي.

# وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهَ أُولِياءُ اللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهُمْ وَمَا أَنْتُ

او هغه کسان چی نیولی ئی دی بی له دغه (الله نور) دوستان (بتان) چی عبادت ئی کوی) الله ښه ساتونکی دی پر دوی (او تول احوال ئی ورمعلوم دی چی جزاء به ورکړی) او نه ئی ته پر دوی وکیل (مسلط کړی شوی)

تفسیر: یعنی په دنیا کمبی خو مشرکینو ته مهلت ورکوی لیکن داسی مه گنی چی هغوی د همیشه دپاره نجات وموند. د دوی گرد (تول) اعمال او احوال د الله تعالیٰ په نزد محفوظ دی چی پخپل وخت (تاپی) به ورغرگندیوی (ورښکاریوی) تاسی په دغه فکر او اندیښته کښی مه لویوئ چی دوی ولی زما دعوت او تبلیغ ته غوږ نه پدی؟ او د نه منلو په صورت ولی سم د لاسه نه تباه او نه بربادیوی؟ تاسی د دغو خبرو ذمه وار نه یئ! ستاسی کار یوانحی د حق تعالیٰ پیغام رسول دی وروسته له هغه زمونی کار دی چی مونی د دوی حساب او کتاب گورو او عادلائه فیصله د هغه په نسبت صادروو.

# وَكَذَالِكَ آوُحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ ثُرَّانًا عَرَبِيًّا لِتُنْذِيرَا مُّرَّالْقُرَّاى وَمَنْ حَوْلَهَا

او هم داسی (چی هر نبی ته مو وحی کوله) وحی مو کړی ده تاته (ای محمده!) قرآن عربی (په ژبه د قوم ستا) دپاره د دی چی وویروی (اهل د) مور د ښارونو (چی مکه ده) او هغه کسان چی چاپیر دی له دی نه.

تفسیر : ام القری (لوی کلی) ئی مکی معظمی ته وفرمایل چی د کردو (تولو) اعرابو مجمع به هلته سره کیده او په توله دنیا کښی د الله تعالیٰ کور هلته دی او هم هغه کور د ځمکی پر مخ له کردو (تولو) ځنی ړومبی اول معبد ټاکلی (مقرر) شوی دی بلکه له روایاتو څخه معلومیږی چی د خلقت په ابتدا کښی الله تعالیٰ د ځمکی په غوړولو ارتولو لویولو له هم دغه ځایه شروع کړی ده چیری چی اوس کعبة الله واقع ده او د معظمی مکی له شافی خوا څخه اول عربستان او بیا کرد (تول) جهان مراد دی.

# وتُتُذِرَكُومُ الْجَمْعِ لَادَيْبَ فِيُاءٌ فَرِيْقٌ فِي الْجَنَّةُ وَفَوْيُقٌ فِي السَّعِيْرِ

او چی وویروی (خلق) له ورځی د جمع کیدلو (چی ورځ د قیامت ده) چی نشته هیڅ شک په (وقوع د) دغه (قیامت کښی) یوه فرقه به وی په جنت کښی (چی مؤمنان دی) او بله فرقه به وی په دوزخ کښی (چی کافران دی).

تفسیر : یمنی دوی خبردار کرئ چی یوه داسی ورخ هم راتونکی ده چی ګرد (ټول) دومبنی او روستنی مخلوقات به د خپل حساب، کتاب، ثواب او عقاب دپاره د الله تعالیٰ په حضور کښی حاضریږی دغه یوه یقینی او قاطعه خبره ده چی په هغی کښی هیڅ قسم تردد، اشتباه، فریب، شک او شپه نشته پر هر انسان لاژم دی چی د هغی ورځی دپاره خپل محان تیار کری په دغه وخت کښی به ټول مخلوقات په دوو فرقو سره تقسمیږی، یوه فرقه به جنتیان وی او بله فرقه به دوزخیان وی نو بله فرقه به خونخیان وی نو بله فرقه به خبه عان غور او دقت وکړئ چی په کومه فرقه کښی به ییځ؟ که نه؟ او څه سامان مو ورته تهیه کړی دی؟ که نه؟ او

# وَلُوْ شَاءَاللهُ لَجَعَلَهُ وَأُمَّةً وَّالِحِدَةً وَّللِنَ يُّدُخِلُ مَنَ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالطِّلِمُونَ مَالَهُ وَيِّنَ وَلِيَّ وَلاَضِيْدٍ

او که اراده فرمائلی وی الله نو خامخا ګرځولی به ئی وو دغه تول مخلوق فرقه یوه (په دین د اسلام) ولیکن ننباسی (الله) هر هغه څوک چی اراده وفرمائی په رحمت (جنت) خپل کښی او ظالمان چی دی نشته دوی ته هیڅوک دوست (نافع) او نه مددګار (دافع د عذاب).

تفسیر : یعنی بیشکه الله تعالیٰ قدرت درلود (لرل) که اراده نی فرمایلی وی نو گرد (ټول) خلق به نی یو شان جوړ او پیدا کړی وی او په یوه لیاره به نی لګولی وی لیکن د ده د حکمت اقتضاء داسی شره چی خپل د رحمت او د غضب د دواډو قسمو صفات اظهار وفرمائی نو څکه د بندګانو په احوال کښی نی اختلاف او تفاوت کیښود یوه ډله نی د خپل عبادت او اطاعت له سببه د رحمت مورد وګرځوله او بله ډله نی د دوی د ظلم، طغیان او عصیان په علت له خپل رحمت څخه لری شوی دی او د غضب مستحق خپل رحمت څخه لری شوی دی او د غضب مستحق کرځیدلی دی او د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء پر دوی خپله سزاء جاری کړی ده نو د دوی د آرامی او هوسائی (آرام) ځای هیچیری نشته او نه دوی کوم دوست، رفیق او مددګار موندلی شی چی دوی ته د الله تعالیٰ له عذابه نجات ورکړی.

# ڵؠٳڷؾؘۜڹؙٛۉٳڡؚڽؙۮؙۏڹۣ؋ٙٲۅؙڶۑٳؘٚٙءٙٷڶڵڎۿۅؙٳڷۅٙڸ۠ۉۿۅؽۼؚؽ اڵؠۅؙؿ۬ۅؘۿۅؘعڵڮؙڗۺؙڴ۫ٷڽؿڒٛ۞ٞ

اليه يرد(٢٥)

آیا نیولی دی (کفارو) غیر له الله (نور بتان) دوستان (که دوی نیسی حقانی دوست) پس الله چی دی هم دی دی دوست (په حق سره) او هم دی ژوندی کوی مړی او هم دی پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) سه قادر دی (چی ځینی ئی هم دغه احیاء ده).

تفسیو : یعنی که رفیق او مددگار د خهلو گخانونو دپاره نیسی نو پاک الله خپل گخانته ولی او دوست وگرځوئ چی گرد (ټول) کارونه جوړولی شی تر دی پوری چی مړی هم ژوندی کولی شی او پر هر څیز پوره قدرت او توان لری دغه عاجز، مجبور او ناتوان رفیقان هیڅ ستاسی په کار نه درځی.

# وَمَااخْتَكَفْتُهُ وْنِيُهِ مِنْ شَيِّ فَكُمُمُ اللَّهِ اللَّهِ

او په هغه خبره کښی چی جګړه کوئ تاسی (له کفارو سره) په هغه کښی له کوم څیزه پس حکم (فیصله د هغه (مفوض دی) الله ته.

تفسير : يعنى ښائى چى د ګردو (ټولو) جګړو فيصله هم هغه ته ورسپارلى شى! عقايد وى كه احكام عبادات وى كه معاملات په هر څيز كښى چى جګړه او اختلاف واقع شى د هغه ډيره ښه فيصله هم دا ده چى پاک الله ته وروسپارله شى! دى به د كونيلو دلائلو په ذريعه، يا پخپل كتاب كښى يا د خپل رسول په ژبه صراحتاً يا اشارتاً د هرى مسئلى هره هغه فيصله چى صادره كړى نو بيا بنده ته د دى خبرى حق نشته چى په كښى څه ووائى. توحيد چى اصلالاصول دى كله چى الله تعالىٰ قولاً او فعلاً بالتساوى د هغه په نسبت حكم صادروى نو بيا څرنګه جائز وى چه بنده به داسى قطعى او محكمى فيصلى كښى مناقشه او جګړه وكړى او چتى (بيكاره) شبهى په هنى كښى بيدا كړى او د ده له فيصلى څخه غاړه وغړوى.

## ذلِكُمُ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوكَّلُكُ وَالَّيْهِ الْنِيْبُ ۞

دغه (مطلق قدیر چی حکم کوی په حقه سره) الله دی رب زما خاص پر هم ده توکل کړی دی ما او خاص هم ده ته رجوع کوم (په هر حال په اطاعت سره).

تفسير : يعنى زه تل پر الله اعتماد او اطمينان لرم او په هره معامله كښى تل د هم هغه په طرف رجوع كوم.

#### فَاطِرُ التَّمَوْتِ وَالْاَرْضِ جَعَلَ لَكُوْسِ أَنْفُسِكُوْ اَزُواجًا وَّ مِنَ الْأَنْعَامِ اَزُوَاجًا \*

(الله) پیدا کوونکی دی آسمانونو او د ځمکی پیدا کړی دی (الله) تاسو ته له ځانونو ستاسی جوړی (له جنسه ستاسی ښځی) او له چارپایانو جوړی (نر او ښځه).

تفسير : يمنى له چارپايانو (محلور بولو) محخه ئى جوړى (نر او ښځه) در پيما كړى دى چى همه ستاسى په كار درځى او ترى منافع اخلئ!.

#### ۑؘۮ۬ڒٷؙڴۄ۫ڣؽٷ

پیدا کوی (زیادوی) تاسی په دغه (طریقه د توالد او تناسل) سره،

تفسیر : یعنی د انسانانو بیلی بیلی جوړی ئی پیدا کړی دی او د نورو ساکټانو بیله جوړه ئی پیدا کړی ده او د دوی ډیر نسلونه ئی خپاره واره او منتشر کړی دی چی د ځمکی پر مخ کښی په هر ځای کښی په خپلی روزی او معیشت پسی ګرځی او په جدوجهد کښی مشغول او لګیا دی.

#### لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ

نشته په شان د دغه (الله) هيڅ څيز (په هيڅ څيز کښي).

تفسیر : یعنی نه په ذات کښی ورسره مماثل دی او نه په صفاتو کښی او نه د ده د احکامو او فیصلو په شان د بل چا حکم او فیصله کیدی شی. او نه د ده د دین په شان بل کوم دین دی او نه دی کومه جوړه، سیال، شریک، خپل او خپلوان لری.

#### وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيُّونَ

او هم دغه (الله) دی ښه اوريدونکی (د ټولو اقوالو) ښه ليدونکی (د ګردو (ټولو) اعمالو) .

تفسیر : یعنی بیشکه الله هر شی وینی او آوری ئی مگر د الله تعالیٰ لیدل او اوریدل هیڅ د مخلوقاتو په شان نه دی گرد (تول) کمالات د ده په جامعالصفات ذات کښی مجموع دی خو د ده هیڅ یو کمال داسی نه دی ی د هغه کیفیت بیان کړای شی ځکه چی د هغه مثال او نظیر هیچیری نشته. الله تعالیٰ د مخلوقاتو له مشابهت او مماثلت څخه بیخی پاک، مقدس او منزه دی نو بیا د ده د صفاتو کیفیت په څرنگه په فهم او پوه کښی راشی؟.

# كَهُ مَقَالِينُ التَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضِ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنَّ يَّشَأَءُ وَيَقْدِرُ النَّهُ بِكُلِّ شَيُّ عَلِيُنُو

خاص دغه (الله) لره دی کلیگانی (چابیانی) (د خزائنو) د آسمانونو او د ځمکی فراخوی ارتوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی او تنګوی (ئی پر هغه چا چی اراده وفرمائی) بیشکه دغه (الله) پر هر څیز باندی ښه عالم دی.

تفسیر : د گردو (ټولو) خزائنو کلیگانی (کنجیانی) د ده د قدرت په لاس کښی دی هم ده 
ته دغه قدرت او اختیار حاصل دی چی له هری خزانی څخه هر چاته هر غومره چی اراده 
وفرمائی ور ئی کړی، گردو (ټولو) ذوکالارواحو ته هم دی رزق او روزی ورکوی، لیکن د هغه 
زیادت او د نقصان تعیین سم له خپل حکمت سره کوی، پاک الله ته دغه خبره ډیر ښه معلومه ده 
چی چاته څومره شی ورعطا کړی شی؟ او د ده استحقاق څومره دی؟ او د هغه په حق کښی د 
څومره ورکړی مصلحت دی؟ کوم حال او وضعیت چی د روزی په نسبت دی د نورو عطایاوو په 
متعلق ئی هم همه غسی وکنځ!

# شَرَعَ لَكُدُ مِّنَ الدِّيْنِ مَا وَطَّى بِهِ نُوَحًا وَّالَّذِيُّ اَوْحَيْنَاً اِلْيُكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَا بُرْاهِيْءَ وَمُوُلِى وَعِيْسَى

مقرر کړی بیان کړی دی (الله) تاسی ته له دین څخه هغه چی وصیت (حکم) لی کړی وو په هغه سره نوح ته او هغه (نحیز) چی وحی حکم کړی ده تاته (ای محمده!) او هغه (نحیز) چی حکم کړی وو مونږ په هغه سره ابراهیم ته او موسٰی ته او عیسٰی ته. اليه يرد(١٥)

تفسیر: له آدم علیه السلام محخه وروسته او له گردو (تولو) محخه یومبنی رسول حضرت نوح علیه السلام دی بلکه بیائی چی وویلی شی فی الحقیقت د تشریعیه ؤ احکامو سلسله له هم دغه نوح علیه السلام محخه شروع چی ده او وروستنی رسول حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دی چی پر دوی د رسالت او د نبوت سلسلی خاتمه موندلی ده په منځ کښی هومره انبیاء او رسولان چی راغلی دی په دوی کښی حضرت ابراهیم حضرت مولی حضرت عیلی علیهم السلام هم دغه دری وایه هم زیات مههور شوی دی او د دوی نوم اخیستونکی په هره زمانه کښی ډیر کسان موجود وو. محینی دغو پنځو تنو رسل الله ته اولوالعزم رسولان هم وائی. په هر حال په دغه کای کښی الله تعالیٰ په صاف ډول (طریقه) سره وښود چی په اصل کښی دین تل تر تله یو وو محکم چی په عقائد، اخلاق او د دیانت په اصول کښی تول سره یو او گرد (تول) سره متفق وو. محکم چی په عقائد، اخلاق او د دیانت په اصول کچی تول سره یو او گرد (تول) سره متفق وو. هو ا په محینو فروعو د هری زمانی د مصالحو په موجب محه تفاوت واقع شوی دی او هم د دین د قوا او طریقه نمی په هر وخت کچی بیله درولی ده چی هغه ئی په بل محای کښی داسی فرمایلی دی په بل محای کښی داسی

# أَنُ أَقِيمُواالدِّينَ وَلاَتَ مَعَرَّقُوْ افِيْهِ

داسی چی قائم کړئ سم ودروئ دین (د توحید) او مه غورځوئ اختلاف په هغه کښی،

تفسیر : یمنی پر گردو (تولو) انبیاؤ او د دوی پر امتو هم داسی حکم صادر شوی دی چی د الله تعالیٰ دین پخپلو اعمالو او اقوالو کښی تینگ او قائم وسائئ! او د دین په اصل کښی هیڅکله تفریق او اختلاف روا او جائز مه بولئ!

#### ۘػۼٞۯۼڶ۩ڷؿڞؙڔڮؽڹؘؘؘؘؘڝٵؾؘۮؙۼٛۅؙۿؙؠ۬ٳڵؽڎؚڵڵڎؗڲۼۘڹٙۑۧؽٙٳڷؽٶ ڝؙؿۜؿؘٵٷڔؘؽۿڮؽٙٳڵؽٷڞؙؿ۠ؽؽؙ<sup>ڞ</sup>

ډير دروند دی پر مشرکينو هغه (څيز) چی بولی ته دوی هغه (توحيد) ته، الله راکاږی ځان خپل ته (غوره کوی) هغه څوک چی اراده وفرمائی (د غوره کولو ئی) او سمه لياره ښيی دين خپل ته هغه چاته چی رجوع کوی (الله ته).

تفسير : يعنى د توحيد د هغه دين په طرف چى تاسى خلقو ته دعوت وركوئ پر مشركينو هغه دير دروند واقع كيبرى گواكى تاسى كوم نوى او عجيب شى خلقو ته وروړاندى كوى چى هيچا د هغه نظير او مثال پخوا له تاسى نه دى وړاندى كړى. نو به د توحيد په مثال يو صاف، معقول، ښكاره او مثغنى عليه شى هم كله چى سخت او دروند ورښكاره شى او په هغه كښى هم خلق د اختلافاتو له غورځولو څخه پاتى نشى نو آيا د دوى جهالت او بدبختى خپلى انتهائى د اندازى ته نه دى رسيللى؟ رښتيا خبره هم دا ده هدايت او نور شيان كرد (ټول) د الله تعالىٰ د قدرت په لاس كښى دى په هر قسم چى اراده وفرمائى خپل بندگان غوره كوى او خپل طرفته وروبولى او په خپل وروبولى او په خپل وروبولى او به خپلو وروبولى او په خپل رحمت سره د قسم چى اراده وفرمائى خپل ځانونو كالى (برداشت كوى) د نور سخوا سخوله او بريالى (كامياب) كوگوئول هم د هغه كار دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د دى محنتونه پر خپلو ځانونو كالى (برداشت كوى) د كما قال الله تعالىٰ نى جزء ۲۰ الركوع (۱) آيت ۲۹ من سورة العجم ﴿ آلله تعالىٰ نى جزء ۱۷ الركوع (۱۰) آيت ۷۹ من سورة الحج ﴿ آلله تعالىٰ حكمت د هر چا هدايت ته چى مقتضى شى هغه هدايت موندلى او په هدايت موندلى او د الله تعالىٰ د رضا او د لقاء په نعمت فائزالمرام كيدى شى!

# ۅؘۘڡٵؘٮؘۜڠؘڗؖٷٞٳۧٳڷٳڡؚڽٛؠۼۛٮؚڡٵۜۼٵٛٷۿؙٷۘٳڷۼؚڷۄؙٮۼ۫ؽؖٵؽؽؙۿؙٷۅ۫ۅٙڷۅٙڷڒ ػؚڶؚڡڎٞٞ؊ؘڡٙؿؙڡڹٛڗۜؾؚػٳڵؘٲڿڸۺؙٮۺٞڰڷڠؙۻؽؠؽۨؿڞؙٞٷٳڹۜ ٵؿٚڔؽؙٵٛۏڗؚؿؙۅۘٵڷڮڗڹڡؚڽؙؠۼۘڽ؋ؗمؙڶۣڣؿؙۺؘڐۣۺ۫ؽؙ؋ؙۄؙؽڽٟۛ

او نه وو سره مختلف شوی (پخوانی خلق په دین خپل کښی) مګر پس له هغه چی راغی دوی ته علم (مختلف شو) له جهته د حسده په منځ خپل کښی او که چیری نه وی یوه خبره چی ړومبی ویلی شوی ده له (جانبه) د رب ستا تر نیتی په نامه کړی شوی پوری نو خامخا حکم به کړی شوی وو په منځ د دوی کښی (په عذاب د کفارو په دنیا) کښی او بیشکه هغه کسان چی ورته په میراث ورکړی شوی دی کتاب پس له هغوی څخه خامخا په داسی شک کښی دی له دی (قرآنه) چی په اضطراب اچوونکی دی.

تفسیر : یعنی په توحید او د دین په اصولو کښی هغو کسانو چی اختلاف نی غورځولی دی او په سماوینوو کتابونو کښی نی تحریف کړی دی د دوی دغه وضعیت د غلط فهمی یا د اشتباه

له وجی نه وو په داسی صاف او صریح او مجمع علیه تعلیماتو کښی اشتباه او النباس شخکه واقع کیدی شی؟ محض نفسانیت، ضد، عناد، عداوت د مال او جاه طلب او نور اسباب دی چی فیالحقیقت د دغه مذموم تفریق او اختلاف باعث شوی دی. وروسته له هغه چی اختلاف قائم شو مختلفو مذاهبو خپلو مخانونو ته بیل بیل سنگرونه او مورچلونه جوړ کړل او وروسته له هغه راتلونکی نسلونه په عجیبعوو خبطو او خطاؤ کښی ولویدل، او داسی شکوک او شبهات پیدا کړل شول چی د هغو لامله (له وجی) په هیڅ یوه حال کښی په اطمینان او آرامی کښی تری پاتی نشول. مگر دغه ګرد (تول) شیان د دی لامله (له وجی) وشول چی الله تعالیٰ پخپل حکمت خپلو اختلافات به دی یو ځلی ختم کړی وی مگر داسی کول د تکوین له اصلی غرض سره منافی وو، اختلافات به نی یو ځلی ختری مقتضی وو چی د دغو اختلافاتو عملی او قاطعه فیصله په یوه معینه نیته د ژوندانه په بله دوره کښی و کړه شی. که دغه خبره پخوا له دی نه نه وی وتلی نو د تولو چگرو، مناقشو، خبرو اترو او وقائعو فیصله به چټ پټ او لانس په لاس کیده او هره خبره به هغه خپل موقع کښی فیصله او پری کیده.

## فَلِدُالِكَ فَادُعُ وَاسْتَقِوْكُمَا أُمُرْتُ وَلَاتَتَّبِعُ آهُوَاءَهُمُّ وَقُلُ آمُنُتُ بِمَا آنُوْلَ اللهُ مِن كِتْبُ وَالْمِرْتُ الْحُدُلُ بَيْنَكُوْ اللهُ رَبُّنَا وَرَعِكُمُ لِنَا اعْمَالُنَا وَلَكُوْ اعْمَالُكُوْلًا حُجَّة بَيْنُنَا وَيَنْنَكُوْ اللهُ يَجْمَعُ بُيْنَا وْلِلْيُوالْمُصِيْرُ قُ

پس دغه (توحید) ته پس وبوله (ای محمده! دغه خلق) او محکم ولاړ اوسه (په دی دعوت) لکه چی امر حکم کړی شوی دی تاته او مه کوه متابعت د خواهشونو د دوی او ووایه (ای محمده! دوی ته) ایمان می راوړی دی پر هغه چی نازل کړی دی الله له (جنسه د سماوی) کتاب څخه او امر حکم کړی شوی دی ماته چی عدل وکړم په منځ ستاسی کښی، الله رب دی زمونږ او رب دی ستاسی، مونږ ته ده (جزاء د) اعمالو رمونږ او تاسی ته ده (جزاء د) اعمالو ستاسی نشته هیڅ جگړه په منځ زمونږ او په منځ ستاسی کښی الله جمع به وکړی په منځ زمونږ (او تاسی کښی الله جمع به وکړی په منځ زمونږ (او تاسی کښی لپاره د فیصلی) او خاص هم ده ته بیا ورتلل دی.

تفسير : يعنى كله چې د حق دين به متعلق د تفريق او اختلاف داسې طوفان له څو لرو خواوو څخه پورته شوی دی نو ستاسي فريضه دا ده چې په غير متزلزل عزم او تينګي ارادي سره د دغه دين او آئين ٻه طرف خلقو ته هم هغسي بلنه، دعوت او تبليغ وکړئ چي آدم او نوح او وروسته له هغو نور ګرد (ټول) انبياء عليهم السلام نور خلق الله ته بلل تاسی شخصاً د الله تعالی له حكمه لږ شانى هم دى خوا او هغى خوا ته مه غورځيږئ! قولاً، فعلاً، عملاً او حالاً برابر پر هم هغی سمی صافی لیاری رهی (روان) اوسع! چی تر اوسه پوری بری روان یع. د مکذبینو او معاندينو د غوښتنو هيڅ پروا مه کوئ! او په صاف او ښکاره ډول (طريقه) سره د خپل تبليغ اعلان وكړئ! او داسي ووايئ چې زه د الله تعالىٰ پر ټولو نازل كړيو شويو كتابونو اعم له دى نه چی توریت وی که انجیل، یا قرآن یا بله کومه صحیفه چی په هره زمانه کښی پر هر یو نبی نازل شوی دی د زړه له صدقه ايمان، ايقان لرم. زما کار د پخوانيو صداقتونو تکذيب نه دی. بلکه زه هغه ګرد (ټول) منم او باقی ئی پریږدم، او پر ما حکم صادر شوی دی چی ستاسی په منځ کښی عدل او انصاف وچلوم او د هغو اختلافاتو فیصله په عدالت او انصاف سره صادره کړم چې تاسي پخپل منځ کښې غورځولي دي. او د احکامو او شرائعو په تبليغ، يا د خصوماتو په حل او فصل کښې د عدل او مساوات اصول قائم ودروم. هر هغه صداقت او رښتيا بې له تکلفه ومنم او تسليم ئي کړم چې په هر ځای او په هر مذهب کښي وی. هم هغسي چې تاسې د الله تعالیٰ د بندګی او احکامو منلو په طرف رابولم له تاسی څخه ړومبی زه پخپله هم پر هغو پوره عمل كوم او غواړم چې د خپل بوره اطاعت صميميت او عابديت تثبيت وكړم څكه چې زه ښه پوهیږم چی زما او ستاسی رب هم هغه یو رب العالمین دی نو ښائی چی مونږ د هغه د خوښی او استرضاء دیاره زیار (محنت) او کار وکړو. که تاسی داسی ونه کړئ نو له تاسی سره زه هیڅ تعلق نه لرم او غرض نه نیسم ما خپل د دعوت او د تبلیغ فریضه اداء او له هغی ځنی په سه شان سره فارغ شوی یم. له مونږ ځنې هیڅ یو د بل چا د اعمالو دمه وار کیدی نشي د هر چا عمل له هغه سره مل دی، او هر څه ئی چی کړی وی هم هغه ئی په مخ ورځی او هر څه ئی چی کرلی وی هم هغه به ریبی. نو ښائی چی هر څوک د خپلو اعمالو نتائجو ته تیار او په انتظار اوسی! وروسته له دی نه د دی خبری ضرورت نه دی یاتی چی زه له تاسی سره جګړه، مباحثه او تکرار وکړم مونږ او تاسی او نور مخلوقات د الله تعالیٰ په حضور کښی خپل د حساب او کتاب دیاره حاضریدونکی یو هلته به هر یوه ته د دغی خبری اطلاع حاصلیږی چی ده له دنیا ځنی څه شيز د خيل ځان دباره کتلي او راوړي دي؟.

تنبیه : دغه آیت مکی دی او د قتال آیات به مدینی منوری کښی نازل شوی دی.

وَالَّذِيْنَ يُعَآجُونَ فِي اللهِ مِنْ بَعُي مَا الشِّجُيْبَ لَهُ حُجَّامُمُ دَاحِضَةٌ عِنْدُرَبِّهِ مُوعَلَيْهِ مُ خَضَبُّ وَلَهُمْ عَلَاجٌ شَيِينٌ

او هغه کفار چی مخاصمه جګړی کوی په (دین د) الله کښی وروسته له دی نه چی قبولوالی کړی شوی دی (حکم د) دغه (الله) لره خصومت حجت د دوی باطل دی په نزد د رب د دوی او پر دوی غضب دی (د الله) او شته دوی ته عذاب ډیر سخت.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ دین، او د ده کتاب، او د ده د خبرو صداقت په علانیه صورت ظاهر شوی دی، تر دی پوری چی د زیاتو عقلار او پوهانو له خوا قبول او منلی شوی هم دی، او علمالاکثر سره له دی چی تر اوسه نمی دغه دین نه دی منلی خو سره له هغه د ده په حقانیت او صداقت اقرار کوی. نو سره له دی چی حق او حقیقت د ظهور او وضوح دغی درجی ته رسیدلی دی ولی خلق خامخا د دین په مورد کښی سره جنگ او جگری نبلوی؟ او د محمدی دین د متابعینو سره مناقشی کوی؟ دوی د الله تعالیٰ د غضب او د سخت عذاب مستوجب دی. د دوی دغه کردی (تولی) د دروغو جگری او تمام ابحاث چتی (بیکاره) باطل او بی اساسه دی.

#### ٱللهُ الَّذِي أَنْزُلَ الْكِتْبَ بِالْحُقِّ وَالْمِيْزَانَ \*

الله هغه (لوی ذات) دی چی نازل کړی ئی دی کتاب (قرآن) په حقه سره او میزان تله ئی هم مقرره کړی ده (چی خرنجوونکی او اخیستونکی دواړه نقصانی نشی)،.

تفسیر : الله تعالیٰ مادی تله (میزان) هم نازله کړی ده چی په هغی سره اجسام تلل کیږی او معنوی علمی تله کی هم چی هغی ته عدل، انصاف او معاوت علمی تله هم چی هغی ته عدل، انصاف او مساوات ویل کیږی او له گردو (تولو) ځنی لوی او مهم میزان «حق دین» دی چی د خالق او مخلوق حقوق په ډیر جه صورت سره تصفیه او بیلوی او په هغه کښی گردی (تولی) خبری په جه ډول (طریقه) سره داسی تللی شوی دی چی هیڅ تزئید او تنقیص پکښی نشته.

#### وَمَايُدُرِيُكِ لَعَلَى السَّاعَةَ قَرِيبُ<sup>®</sup>

او څه څیز خبر کړی ئی ته (په قرب د قیامت بی له وحی) ښائی چی ساعت (قیامت) نژدی وی (نو په ښو اعمالو ورته تیار شع!).

تفسيو : يعنى خپل اعمال او احوال د كتاب الله په محك (كسوتئ) ومږئ! او د «حق دين» په

تله کښی ئی وتلی! او دغه خبره په ښه شان سره ځان ته معلومه کړئ چی په غه اندازه ستاسو اعمال خالص او کامل دی؟ دغه چاته معلومه ده چی د قیامت ساعت به ډیر نژدی رارسیدلی وی بیا په هغه وخت کښی به هیڅ نشی کیدی هر هغه فکر او ذکر او تیاری چی کوئ ښائی د هغه له رارسیدلو څخه مخکښی ئی وکړئ!.

# ؽٮۘٮٛؾۘۼڿڷڔۣۿٵڷڬۮؚؽؙؽڶٳؽؙۏؙۄؙۏؙؽڔۿٵٷٲڷێۮؚؽ۫ؽٵڡؙٮؙؙۏؙٳ مؙۺؙڣڠؙۏؙؽۄٮ۫ۿٵٷٙؾۼڷٮٷؿٵؠۜٛٵڵٮۘڠؙؿٝٵػٙٳؾۜ۩ؾۮؚؽؽؽؽٮٵۯۏؽ ڣۣٳڶۺٵۼۊٙڶؚڣؽؙۻڶڸؚٵؠٙۼؿٮٟ۞

تعجیل کوی په راتللو د دغه (قیامت) هغه کسان چی نه راوړی ایمان په هغه (قیامت) باندی او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی ویریدونکی دی له دغه (قیامت) او پوهیږی په دی چی بیشکه دغه (قیامت) حق دی واوره خبردار شه! بیشکه هغه کسان چی مخاصمه جګړی کوی په (راتللو د) قیامت کښی خامخا دوی په ګمراهی لری کښی دی (له حقه).

تفسیر : یعنی هغه کسان چی پر قیامت یقین نه لری نو هغوی د توکو مسخرو په ډول (طریقه) په ډیری بی فکری او لاقیدی سره وائی چی صاحبه! هغه ستا قیامت کله راغی؟ ولی دومره محند (ایسارتیا) او تعطیل په کښی کیږی؟ ولی ژر نه واقع کیږی؟ لیکن هغه ته چی الله تعالیٰ ایمان او یقین ور په برخه کړی وی هغوی د هغه هولناک ساعت له تصوره مخخه ویریږی او ریږدی او لرځیږی او په دی به پوهیږی چی هم دغه شی واقع کیدونکی دی او هیڅوک د هغه د وقوع مخه نشی نیولی. نو محکمه تل د هغه په ذکر او فکر او تیاری کښی مشغول او لگیا اوسیږی نو له دی نه وپوهیږئ چی د دغو جگره کوونکیو منکرانو حشر او نشر به محرنگه کیږی؟ کله چی یو سری د قیامت په راتک یقین نه لری نو دغه به محه تهیه او تیاری ورته وکړی؟ هو! هومره چی یو سری د قیامت په راتک یقین نه لری نو دغه به محه تهیه او تیاری ورته وکړی؟ هو! هومره چی له دغه ثابت حقیقت محخه انکار او پری تمسخر کوی هومره په کمراهی او ضلالت کښی ترقی او پرمخ تګ او له مسلمانی او هدایت محخه مباعدت کوی.

#### آتله كطيف بعبادم

الله ډير لطف کوونکي ښه مهربان دي پر بندګانو خپلو.

تفسیر : یمنی (الله اکرم شانه واعظم برهانه) سره له تکذیبه او انکاره د هیچا روزی نه بندوی بلکه د بندگانو د خورا (ډیر) نریو نریو احوالو رعایت کوی. او په نهایت نرمی او لطیف تدبیر سره د دوی تربیت فرمائی.

#### يَرُنُرُ قُ مَن يَّنَأُ أُو كَهُوا لَقُويُ الْعَزِيُنُ الْعَزِيُزُ الْ

رزق روزی ورکوی (الله) هغه چاته چی اراده وفرمائی او هم دی قوی زورور ښه زېردست ډیر غالب دی.

تفسير : يعنى د هر چا په نسبت هر څه چې اراده ئې وې ورکوي ئي.

#### مَنُ كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ الْإِخْرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُقِهُ

هر خوک چی وی دی چی اراده لری (په عمل سره ثواب) کښت (فصل) د آخرت نو زیادت کوو ده ته په کښت (فصل) د ده کښی،

تفسیر : د یوی نیکی لس چنده ثواب ورکوی بلکه تر اووه سوه چنده او له دی نه هم لا زیات. او په دنیا کښی د ایمان او صالح عمل په برکت کومه فراخی او برکت ئی چی پر برخه کیږی هغه بیل دی.

# وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ اللَّهُ ثَيَا فُؤُتِهٖ مِنْهَا وْمَالَهُ فِي الْاِخِرَةِ مِنْهَا وْمَالَهُ فِي الْاِخِرَةِ مِنْ نَصِيرُبِ ©

او هر څوک چی وی دی چی اراده لری (په عمل خپل سره متاع) کښت (فصل) د دنیا نو وربه کړو ده ته له هغه (که اراده وفرمایو) او نه به وی ده ته په آخرت کښی هیڅ نصیب برخه (بی له جهنمه).

تفسیر : هر محوک چی د دنیا دپاره محنت او زحمت وګالی (برداشت کړی) نو سم له خپل قسمت سره برخه تری مومی. خو له دغه نه زیاته هیڅ یوه فائده په آخرت کښی نه وررسیږی. کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۰ الرکوع (۲) آیت ۱۸ من

#### ﴿ مَلْمَالُا لِمُعَالِمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُؤْمِدًا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُؤْمِدًا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُؤْمِدًا اللَّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللَّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدُ اللّهُ اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِعُ اللّهُ مُؤْمِدًا الللّهُ مُؤْمِدًا اللّهُ مُؤْمِدًا ال

سورة بنى اسرآئيل:

#### آمْ لَهُمْ شُرَكُو السَّرَعُو اللَّهُ مِينَ الدِّينِ مَا لَمْ يَادُنَ إِبِ اللَّهُ \*

آیا دی دوی لره شریکان چی ساز کړی دوی لیاره هغوی ته له دین (د جاهلیت) هغه (څیز) چی اذن حکم نه دی کړی په هغه سره الله (دی کفارو ته لکه شرک او نور معاصی).

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ د خپلو انبیاؤ په ژبه د دین، د آخرت حقه لیاره ښوولی ده آیا ما سواء له الله خخه بل محوک داسی شته چی د بلی کومی لیاری د مقررولو حق او اختیار ورده حاصل وی؟ چی هغه د الله تعالیٰ حرام کړی شیان حلال یا حلال شیان حرام کړی؟ نو بیا دغو مشرکانو د الله تعالیٰ هغه لیاره چی انبیاؤ علیهم السلام ښوولی ده ولی پریښوده؟ او بله لیاره ئی له کومه راویستله؟.

# وَلَوْلَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظّلِمِينَ لَهُمُ عَذَابٌ الدُّمُ ال

او که چیری نه وی (ویلی شوی) خبره د فیصلی (د تاخیر د عذاب) نو خامخا حکم به کړی شوی وو په منځ د دغو (کفارو او مؤمنانو) کښی او بیشکه ظالمان چی دی شته دوی ته عذاب ډیر درد ورکوونکی.

تفسير : يعنى د فيصلى وعده ده په خپل وخت

# تَرَى الطّلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّاكَسَبُوا وَهُوَوَاقِحُ بِهِمُ ا

وبه وینی ته (په قیامت کښی) ظالمان ویریدونکی له جهته (د جزاء) د هغو (بدیو) چی کړی ئی دی حال دا چی هغه (جزاء خامخا) به پریوتونکی واقع کیدونکی وی پر دوی.

تفسیو : یعنی د خپلو اعمالو له نتائجو څخه که نن نه ویریږی نو په هغه ورځ کښی به خو

هرومرو (خامخا) وویریږی او دغه ویره خامخا ېر دوی لویدونکی ده، حال دا چی دوی به د تیښتی د خلاصی او نجات ډېاره هیځ یوه لیاره نه مومی.

# وَالَّذِيْنَ امَنُوْاوَعَمِلُواالطَّلِحُتِ فِي رَوْطَتِ الْجَمَّةِ ۚ لَهُوُمَّا يَتَا ۚ وُنَ عِنْدَرَتِهِ وَ ذَٰلِكَ هُوَا لْفَضُّلُ الْكِيدِيُو ۚ

او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په (خورا (ډیر) ښو پاکو) باغونو د جنت کښی به وی. وی به دوی ته هغه (نعمتونه) چی خوښ وی د دوی په نزد د رب د دوی، دغه (مذکور کرامت) هم دغه دی فضل ډیر لوی.

تفسیر : یعنی په جنت کښی هر قسم روحانی او جسمانی راحتونه او د خپل رب قرب شته چی هم دغه خورا (ډیر) لوی فضل دی د دنیا عیش او راحت د دی په مقابل کښی څه حقیقت لری؟.

#### ذلك الذي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ الْمُنْوَاوَعِلْوَالطَّيلِيِّ

دغه (ثواب) هغه دی چی زیری کوی الله (په هغه سره) پر هغو بندګانو خپلو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه)،

تفسير : يعنى الله تعالىٰ كوم زيرى چى وركړى هغه خامخا واقع كيدونكى دى.

#### قُلُ لِاَ أَسُنُكُمُ وْعَلَيْهِ آجُرًا إِلَّا الْمُودَّةُ قَنِي الْقُرُّلِيُّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی نه غواړم له تاسی په دغه (پیغام رسولو) اجر لیکن دوستی غواړم په قرابت خپلوی کښی،

تفسير : د قرآن په شان دولت تاسی ته درکوم، او د ابدی نجات او فلاح لياره درسيم، او د جنت زيری درکوم، دغه تول محض لوجه الله دی. د دغی خير غوښتنی او احسان څه معاوضه له اليه يرد(٢٥)

تاسی ځنی نه غواړم تش یوه خبره غواړم چی له هغه نسبی او کورنی او قومی تعلقاتو څخه اقلا سترګی مه پتوئ چی زه ئی له تاسی سره لرم آخر ستاسی معامله له اقاربو، خپلوانو او عزیزانو سره څرنګه ده؟ ډیر کله د دوی بی موقعه حمایت هم کوئ زما وینا دا ده که تاسی زما خبره نه منع مه ئی منع! که زما دین نه قبلوئ، یا زما د تائید او حمایت دپاره که نه دریږی هم څه خبره نشته، لیکن اقلا د قرابت او صلقالرحمی لړ څه خیال او رعایت په کار دی. جائی چی له ظلم او ضرر رسولو او لاس غځولو څخه ستانه (منع) شع! او ماته دومره فرصت او موقع او آزادی راکړئ چی د خپل الله پیغام تولی دنیا ته ورسوم. آیا زه د دغومره دوستی او فطری محبت استحقاق هم نه لرم؟

#### وَمَنُ يَّقُ تَرِفُ حَسَنَةً تُرِدُلَهُ فِيهَا حُسْنًا التَّ اللهَ غَفُورُ اللهُ وَاللهُ عُورُ اللهُ

او هر خوک چی وکړی نیک کارونه زیادت به کوو مونږ ده ته په هغه (نیک کار) کښی ښائست، بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د معصیت) ښه قبلونکی (د طاعت) دی.

تفسیر : یعنی که انسان د نیکی او شیکنی (فایدی) لیاره اختیار کری نو الله تمالیٰ هم د ده نیککی او شیکته (فائده) زیاتوی. به آخرت کښی د اجر او ثواب په اعتبار، او په دنیا کښی شه اخلاق او شایسته رشی (خوبونه) ورعطاء کوی او د داسی سری ښوئیدل هم بښی، ښائی دلته د دی مضمون ذکر ئی ځکه فرمایلی وی چی اقلا د قرابت محبت مطلوب دی چی د هغه حاصل د

ایذا<sub>ء</sub> او ظلم څخه ممانعت وو لیکن که څوک له دی نه زیاته نیکی وکړی نو هغه دی ښه وپوهیږی چی د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیچا نیکی نه ضائع کیږی بلکه زیاتیږی.

## آمُرَيُقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا قُوَانَ يَتَثَاِ اللهُ يَغْتِمُ عَلَى قَلِيمُ وَاللَّهُ اللَّهُ يَغْتِمُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

آیا وائی (دا کفار) چی له خپل ځانه تړلی دی (محمد) پر الله دروغ پس که اراده وفرمائی الله نو مهر به کیږدی (د صبر) پر زړه ستا، او محو کوی (یا) پس که اراده وفرمائی الله نو مهر به کیږدی پر زړه ستا (زائل به کړی نازل شوی وحی له تانه) او محو کوی الله باطل او ثابتوی حق په کلماتو خپلو سره، بیشکه دغه (الله) ښه عالم دی په خبرو د سینو (زړونو) باندی هم.

او د هغه په نسبت لاژمه تفصیلات د هغه په تفسیر کښی ورکړل شول. د دغو آیتونو له ظاهریدلو څخه به د ګردو (ټولو) سره او ناسره، کره او کوټه حال په علامیه ډول (طریقه) واضح کیږی.

تغییه : د دغه آیت په تفسیر کښی ډیر اقوال شته زما په نزد هم دغه مذکور مطلب بی تکلفه دی چی پاس ولیکه شو، په دغه تفسیر سره د ﴿ وَیَهَ الله الله الله که جمله مستانفه شوه لکه چی له ترجمی څخه هم ظاهر دی او اکثرو محقیقینو هم دغه غوره کړی ده البته د مضارع معنی مترجم رحمه الله په حال سره کړی ده چی هغه بیخی صحیحه ده مگر زما په خیال سره د آله د استقبال معنی اخیستل تری زیات به لکیږی. والله اعلم. حضرت شاه صاحب قدس سره د ﴿ وَیَهُ الله الله الله الله به ولی توفیق ورکوی چی عظف پر ﴿ يَعْقِرُ الله الله به ولی توفیق ورکوی چی پر الله دروغ وتری زړه به ئی داسی بندوی چی له سره داسی کوم مضمون په کښی رانشی چی هغه پی و درایی شی که الله اراده وکړی نو کفر محو او زائل کوی، او بی له پیغامه هم خبری لیږی مکر الله پر خپلو خبرو دین ثابتوی نو محکم پر خپل نبی کلام لیږی،»

#### ۅۘۿؙۅٙٲڵڹؚؽؙۑڤؘڹڵؙٳڶؾٞۅؙڹۘڎؘۼؽؙڝؚؠ۬ٳۮۭ؋ۅؘؽؿڡؙٛٚۅٛٳۼڹٳڶۺؾٵۻ ۅؘؿۼڮؙۄؙ؆ؘؾڤۼڵؙۅٛڹ<sup>۞</sup>ۅؘؽۺۼ۪ؽڹؙٲڵڹؽؙڹٳؗڡٮؙڹؙۅؙٳۅؘۼؚڵؗۅۛٳٳڵڞڸڂؾؚ ۅؘؾڔۣ۫ؽۮؙۿؙۄ۫ڝؙٞڡؘٛڞ۬ڸ؋

او الله هغه (مهربان ذات) دی چی قبلوی توبه له بندګانو خپلو او عفوه کوی له بدو کارونو (د دوی پس له پښیمانی) او ورمعلوم دی هر هغه کار چی کوئ ئی تاسی او قبلوی (الله دعاء) د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی دی ښه (عملونه) او زیادت کوی (دوی ته) له مهربانی خپلی،

تفسیو : یعنی نبی د الله تعالیٰ کلام دررسوی، تاسی هغه رښتیا کتی که دروغ وروسته له هغه د بندگانو کرد (تول) معاملات له الله سره دی، له هر یوه بنده سره په دنیا او آخرت کښی سم د ده له حال او استعداد سره معامله کیږی د توبه کوونکیو توبه قبوله فومائی او سره له دی چی پر هر شی ښه علیم، خبیر او پوه دی له ډیرو بدو معاملو څخه تیریږی او بښی ئی هغه ایمان دارن او نیک بندگان چی د ده خبری آوری الله تعالیٰ هم د دوی دعاوی آوری او د دوی طاعاتو او عیاداتو ته د قبول شرف بښی او د هومره اجر او ثواب استحقاق چی دوی سم له عمومی ضابطی سره لری، هغوی ته پخپل فضل او مرحمت سره له هغه څخه زیات مرحمت فرمائی.

توبی توفیق نه میسر کبیری نو الله اکرم شانه واعظم برهانه د دوی عاقبت او انجام داسی بیان فرمائی.

#### ۅٙٲڷڬڣۯؙۉڹۘڵۿؙۄؙؙۅۧڡؘۮۜٲڳۺۧڔؽڰ۠۞ۧۅؘڵۅؙۺٮؘڟ۩ڷۿٵڵڗؚۮ۫ؾٙڸۼؠٵڍ؋ڵڹۼٞۅٝٳڣٲڵۯۯۻ ۅؘڵڮؚڶؿؙێڗؚٚڷؙۑؚڨؘۮڔ؆ؘؽۺۜٲ۫ٵڒڰ؞ڽۼؠٵڍ؋ڿؚؠؽؙۯٞڹڝؚؽڗٛڰ

او کافران چی دی شته دوی ته عذاب ډیر سخت (د دوزخ). او که چیری ارته فراخه کړی وی الله رزق روزی دپاره د (ټولو) بندګانو خپلو نو خامخا سرکشی به کړی وه دوی په ځمکه کښی ولیکن نازلوی (روزی الله دوی ته) په هغی اندازی سره چی اراده وفرمائی، بیشکه الله پر بندګانو خپلو ښه خبردار دی ښه لیدونکی دی.

تفسير : د الله تعالیٰ په خزانو کښې د هیڅ یو شي تقلیل نشته، که الله تعالیٰ اراده وفرمائي نو خپل ټول بندګان غنی ګرځولی شی لیکن د الله تعالیٰ حکمت د دی خبری مقتضی نه دی چی گردو (تولو) مخلوقاتو ته بی له میچه او اندازی روزی ورکړی او تول یه عیش او عشرت کښی آرام او هوسا (خوشاله) وساتی. که داسی وکړل شي نو بالعموم خلق طغیان او تمرد اختیاروی او په دنيا کښي يو لوي شور ماشور جوړيږي، نه به د الله تعالىٰ دربار ته خپل سرونه ښکته کوي او نه به د مخلوق څه رعایت او خاطر کوی، او نه به پر هغو سامانونو چی هغوی ته ورعطا کیږی خپل قناعت ښکاروی، د دوی حرص او طمع به لا زیاتیږی لکه چی مونږ په هم دغه موجوده حالت کښي بالعموم په هوسا (آرام) او مرفعالحال اشخاصو کښي وينو هومره غناء چي د دوی په لاس ورځی لا د هغې د تزئید او د تکثیر طالب کیږی، د دوی دایمې کوشش او قلبي تمنا هم داسی وی چی نور گرد (ټول) کورونه دی تش شی او یواځی زما کور دی ډک وی، ظاهر دی چی د داسی جذباتو یه اثر د عمومی غناء او مرفعالحالی یه صورت کښی څرنګه یو عمومی او زبردست تصادم او بد نظمی پیدا کیږی او داسی اوضاع او حالات راڅرګندیږی (راښکاريږي) چې د هيچا سترګې به له هيچا څخه نه شرميږي او نه به ترې ويريږي. هو! که د دنیا د عمومی مذاق او رجحان په خلاف فرض ئی کړئ که په کوم وخت کښی په فوق العاده صورت د کوم اعظم مصلح او کوم مامور من اللہ تر کتنی لائدی د عمومی خوسی او خوشالی او فارغ البالي مناظر او مظاهر وليدلي شي خو سره له هغه هم د تصادم، تخالف، تمرد، طغيان، تفاخر، غرور او سرکشی وقائع واقع نشی او د زمانی عظیم انقلاب د دنیا په طبائعو کښی تطور او انقلاب بیدا کړی نو هغه به له دغی عادی او اکثری قاعدی ځنی جلا (جدا) او مستثنیٰ وی. یه هر حال دغه دنیا یه موجوده حالت کښی پر کوم اساس او نظام چی چلیږی او تدویر لری د

اليه يرد(٢٥)

هغه اقتضاء هم دا ده چی نه ښائی غناء عمومی صورت ولری بلکه هر چا ته ښائی د ده له استعداد او احوال سره سم هغی اندازی او میچ سره وړ (قابل) او لاکش وی په هم هغی اندازی او میچ سره ورکړی شی، او پر دغه یواځی پاک الله ښه پوهیږی او عالم دی چی د چا په حق کښی په کوم حال کښی کوم وضعیت او صورت اصلح او اولیٰ دی؟، څکه چی کرد (ټول) پومبنی او وروستنی حاضر او موجود دی.

#### ۅؘۿؙۅٙٳڷڹؽؙؽؙڹۧڒٞڵؙٳڶۼؘؽػ؈ٛڹۘۼؗۑڡٵؘڡؘۜٮؙڟؙۅؙٳۅؘؽ۬ۺ۬ۯڗڂٮۜؾڬ ۅۿۅٵڶۅڸؖٵڶؙڿؠؽؙڮٛ

او الله هغه لوی ذات دی چی نازلوی باران وروسته له هغه چی ناامیده شی (خلق له وریدلو ئی) او خوروی رحمت (باران) خپل (په تولو ځایونو کښی) او هم دی دی ولی دوست کار جوړوونکی ډیر ثناء ویلی شوی.

تفسير : يعنى ډير کله د ظاهرى اسبابو او حالاتو په ملحوظ څه وخت چى خلق له باران او وريا څخه مأيوسيږى نو په هم دغه وخت کښى الله تعالىٰ پخپل فضل او مرحمت سره باران نازلوى او د 
خپلى مهربانى آثار او د برکاتو علام څلور خواؤ ته خوروى څو پر بندګانو ثابت شى چى د 
رزق په شان د رزق اسباب هم د الله تعالىٰ به يوى 
خاصى اندازى سره عطاء كوى باران هم په خاصو اوقاتو او په خاصو مقدار سره مرحمت فرمائى 
خبره دا ده چى گرد (ټول) كارونه د ده به واك ( قبضه) او اختيار كښى دى او هر هغه شى 
چى دى ئى كوى عين د حكمت او صواب دى ځكه چى ټول محاسن او كمالات د ده په مجمع 
الصفات ذات كښى مجموع دى او د هر راز (قسم) كار جوړول امداد او اعانت د هم ده له 
درېاره كيدى شى.

تغبیه : د الله تمالیٰ د رحمت او قدرت له طرفه مأیوس کیدل د کفارو عادت دی لیکن د یوه مؤمن په نظر کښی د اسبابو سلسله یأس راوړونکی کیدی شی لکه چی د جزء ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په ۱۰ رکوع ۸۰ آیت کښی داسی یو آیت لولو ﴿ فَلَیّااَسْتَیْشُوارِمَیْهُ فَلَصُواَتَیْتِیَّا ﴾ او د جزء ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په ۱۲ رکوع ۱۱۰ آیت کښی لولو ﴿ خَمَّیَادَاسْتَیْشَ الزُمُنْلُ ﴾

#### وَمِنُ الْيَتِهِ خَلْقُ السَّلَوْتِ وَالْكَرْضِ

او ځینې له دلائلو (د قدرت) د الله پیدا کول د آسمانونو او د ځمکې (او د مافیها) دی.

تفسیر : یعنی هم هغسی چی رزق رسول او د هغه د اسبابو (باران او نورو) مهیاء کول د ده په قبضه او واک (اختیار) کښی دی د دغو اسبابو سماویه او ارضیه اسباب او د هغو آثار او نتایج هم د هم ده مخلوق دی.

#### وَمَالِتُ فِيُهِمَامِنُ دَابَةٍ

او (پیدا کول) د هغو اشیاؤ دی چی خواره کړی ئی دی په آسمانونو او په ځمکه کښی له ذی روح خوځیدونکیو.

تفسیر : له دغه آیت محخه ظاهراً هم دا معلومیږی چی د محمکی په شان پر آسمانونو هم د ساکښانو (ذی روحو) په شان کوم مخلوق موجود دی.

#### وَهُوَعَلَى جَمْعِهِمُ إِذَا يَشَأَأُءُ قَدِيُرُ<sup>ق</sup>ُ

او دغه (الله) په جمع کولو (بیا راتولولو) د دوی (محشر ته) هر کله چی اراده وفرمائی ښه قادر دی.

تفسير : يعنى هغه ذات چى دوى ئى كرد (تول) خواره واره كړى دى هم هغه كولى شى چى دوى كرد (ټول) سره يو ځاى كړى او هم دغه به د قيامت ورځ وى.

#### وَمَااصَاكِمُوْتِنَ مُنْصِيْبَةٍ فِيَا كَسَبَتُ ايْدِيكُوْوَيَعْفُواعَنَ كَيْثُورٍ ﴿

او هغه څه چی رسیږی تاسی ته (ای مؤمنانو) له کوم مصیبت پس له (شامته) د هغو اعمالو دی چی کړی دی لاسونو ستاسی او عفوه کوی (الله) له ډیرو (ګناهونو).

قفسیر : یعنی هم هغسی چی نممتونه په یو خاصی اندازی او په خاصو اوقاتو او احوالو په رعایت ورکول کیږی د مصانبو نزول هم د خاصو اسبابو او ضوابطو ماتحت وی. مثلاً بندګانو ته

چی کومه سختی او مصیبت وروړاندی کیږی د هغه قریب یا بعید سبب د هم دغو بندګانو ځینی اعمال او افعال وی. عیناً د دوی په شان چی انسان د غذاء او د نورو شیانو له بی احتیاطی غخه رنځور شی بلکه په ځینو اوقاتو کښی تری مر هم شی یا ځینی اوقات د میندو له بد پرهیزی څخه ویوکیو ی یا کله د یوی کوځی او معلی یا د یوه ښار د بی پرهیزی څخه ویوکیو ته رنځ او درد رسیږی. یا کله د یوی کوځی او معلی یا د یوه ښار د بی تعبیری او حماقت له سببه پوره محلی یا ښار ته نقصان رسیږی هم دغه حال دی د روحانی او باطنی بدپرهیزی او بیتنبیری او ښائی چی دغه دی پر هغه قیاس کړی شی. ګواکی د دنیا هر مصببت د بندگانو د ځینو ماضیه وو اعمالو نتیجه ده او په مستقبل کښی د دوی دپاره د تنبیه او امتحان موقع وربرابروی، او دغه د دی لامله (له وجی) ده چی د الله تعالی رحمت د بندګانو له ډیرو ګناهونو څخه تیریږی، که پر هر یوه جرم نیونه او پوښتنه وی نو د ځمکی پر مخ به یو سادار هم نه پاتی کیده، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی « دغه خطاب دی عاقلو او بالغو خلقو ته اعم له دی چی صالح وی که طالح مگر انبیاء علیهم السلام په دغه کښی نه دی داخل او ویوکی هم په کښی نه دی شامل د هغوی دپاره به بل شی وی. په دغی سختی کښی د دنیوی سختی او د قبر او او دوروی سختی اه دی یه داخلی دی».

## وَمَآانَتُوُ بِمُعْجِزِيْنَ فِي الْرَضِ ﴿ وَمَالَكُوْمِّنَ دُونِ اللهِ مِنُ وَلِيَّ وَلَانَصِيْرِ صَ

او نه یئ تاسی عاجز کوونکی (د الله ای مشرکانو په انفاذ د احکامو خپلو سره) په ځمکه کښی او نشته تاسی ته غیر له الله هیڅوک ولی دوست کار جوړوونکی او نه مدد کوونکی (د دفع د عذاب له تاسی نه).

تفسیو : یعنی محض پخپلی مهربانی سره ئی معافوی که پر هر جرم چی د سزا ورکولو اراده وفرمائی نو مجرم چیری تری تبتیدلی او پتیدلی هم نشی او له ما سوا الله محخه بل محوک د ده د حمایت او امداد دپاره دریدلی شی؟.

#### وَمِنُ الْيَتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبُحُرِ كَالْأَعُلَامِرُ ۗ

او ځینې له دلائلو (د قدرت) د الله روان جهازونه دی په بحر سیند کښې په شان د غرونو (په لویوالي کښي).

تفسیو : لکه چی د ځمکی پر سطح غرونه د باندی وتلی دی د سمندر لوی لوی جهازونه هم

لوړ (اوچت) به نظر راځی.

### إِنْ يَّتَنَا أَيُئِكِنِ الرِّيْمَ فَيَظْلَلُنَ رَوَاكِنَ عَلَى ظَهُرٍ ﴿

که اراده وفرمائی (اللہ) نو وبه دروی دغه باد (محرکه قوت) پس وبه گرځی (دغه جهازونه) ولاړ په شان د دغه (بحر)،

تفسير : يعنى (محركه قوه او) هوا هم د الله تعالىٰ په قبضه كيبى ده كه دغه محركه قوه او هوا ودروى چى ونه چليپى نو گرد (تول) بادوان لرونكى جهازونه د سمندرو پر شا چيرى چى ولاړ دى هم هغلته به ولاړ وى، الغرض اوبه او هوا او نور گرد (تول) شيان د الله د حكم او د فرمان تابمان دى.

#### إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَا يُتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿

بیشکه په دغه (حرکت د جهازونو) کښی خامخا لوی دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر صبر کوونکی (په مصیبت) شکر کوونکی (په نعمت).

تفسیو : د سمندرو په سفرونو کښی د موافق او ناموافق له دواړو قسمو حالاتو سره د مسافرینو سابقه لویږی نو ځکه دغه امر ډیر ضرور دی چی انسان پر موافقو حالاتو شاکر، او پر ناموافقو اوضاعو صابر اوسی او د الله تعالیٰ قدرت او نعمت په ښه شان وپیژنی. نو که اراده وفرمانی الله جل وعلا شانه وعظم برهانه

#### ٲۊؽؙۅٝؠؚڤؙۿؙؾؠؠٵڲٮۜڹؙۅؙٳۅؘؽۼڡ۬ٛۼڽڲڹؽڕۣ<sup>ٚ</sup>

یا به هلاک (ډوب) کړی دغه (جهازونه) په سبب د هغو ګناهونو چی کړی دی (راکبینو ئی) او عفو کوی (الله) له ډیرو (ګناهونو نو ځکه ئی نه غرقوی).

تفسیر : یعنی ښائی چی د بعضو مسافرینو د ځینو اعمالو په بدل تباه او مغروق کړل شی مګر د دغه تباهی په وخت کښی هم الله دوی معافوی او بینی ئی.

#### وَّيَعْلَمَ الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِيَ الْيِتِنَامُّالَهُمُّ مِِّنَ يَّحِيْضٍ<sup>®</sup>

#### او چی پوه شی هغه کسان چی مجادلی جگړی کوی په آیتونو زمونږ کښی چی نشته دوی ته هیڅ ځای د خلاصیدلو.

تفسیر : یعنی د دی لامله (له وجی) به تباه کړل شی خو دوی د خپلو ځینو اعمالو بدل ومومی او خورا ډیر لوی جگره کوونکی هم وګوری چی بیشکه د الله تمالیٰ له نیولو مخخه هیڅوک نشی وتلی او نه تبتینلی شی او نه چیری تری د پتیدلو ځای موندلی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هنه کسان چی هر شی د خپلو تدابیرو له نتائجو څخه ګڼی په دغه وخت کښی حیرانیږی» او یوه چاره او تدبیر به ئی له لاسه نه وی یوره.

#### فَمَا اُوْتِينَةُو مِّنُ شَيْعٌ فَمَتَاعُ الْحَيْوةِ اللهُّنْيَا ۚ وَمَاعِنْدَاللهِ خَيْرٌ قَابُهُي لِلَّذِيْنَ الْمَنْوَا وَعَلَى رَبِّهِ وُيَتَوَكَّلُونَ۞

پس هغه چی درکړی شوی دی تاسی ته (ای مخاطبانو) له څه محیزه (لکه اسباب د دنیا) لږ خسیس ده (چی زائلیږی) او هغه ثواب چی په نزد د الله دی خیر غوره او ډیر باقی پاتی کیدونکی دی دپاره د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او (خاص) پر رب خپل توکل کوی دوی.

تفسیر : یعنی د دغو ګردو (ټولو) خبرو له اوریدلو څخه وروسته انسان ته لاژم دی چی د الله تعالیٰ د رضاء حاصلولو په فکر کښی واوسی او پر دغه غو ورځنی ژوندون او فانی عیش مغرور نشی او ښه وپوهیږی چی ایماندارانو ته کوم عیش او آرام چی د الله تعالیٰ له جانبه ورعطاء کیږی هغه به د دغه دنیوی عیش او آرام څخه ډیر ښه او با دوامه وی او نه به په هغه کښی هیڅ قسم کدورت وی او نه به ئی د فناء او زوال څه اندیښنه وی.

#### ۅؘٵڵۮؚؽؙڹؘۘۑؘڂؾؘؽؚٷؙڹؘڰڹۜٳڔٙٳڷؚٳٮؙٚۊؚۅٙٲڷڡؘٚۅٵڃۺؘۅٙٳۮؘٳڝٵۼۻؠؙۅ۬ٳ ۿؙؙؙؙڡؙؽۼ۫ڣؙۯؙۅؙڹ۞۠

او (بل دیاره د) هغو کسانو چی ځان ساتی دوی له غتو ګناهونو او له فواحشو (قبائحو نورو ګناهونو نه) او هر کله چی په غضب شی هم دوی بښنه

#### کوی.

تفسیر : د دی بیان د «نسا<sub>ء</sub>» په سورت کښی د ﴿ اِنْ تَغَیْبُوْلِکَهُوْلَتُمُوْنَ عَنْهُ لَمُرَّعَنَّهُ لِمَیْتُوَلُّمُوْ په تفسیرو کښی لیکلی شوی دی هلته دی بیا ولوست شی. ښائی دلته

#### وَالَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْ الرِّيِّهِمُ وَاتَامُواالصَّلوَّةُ وَالْمُؤْمُ شُوْرَى بَيْنَهُمْ

او (بل دپاره د) هغو کسانو چی اجابت کوی (د احکامو) د رب د دوی او قائموی (اداء کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او کار د دی (په) مشورت (سره) وی په منځ د دوی کښی.

تفسیر : په مشوره سره کار کول د الله تعالیٰ خوښ دی اعم له دی چی دغه مشوره په دنیوی امورو کښی وی یا په آخروی امورو په شیونو کښی وی رسول الله مبارک د امورو په مهماتو کښی برابر له کرامو اصحابو سره مشوره کوله، او صحابه وو به هم پخپلو منځونو کښی سره مشوره کوله د حریو او نورو امورو په موضوعاتو کښی او د ځینو مسائلو او احکامو په نسبت هم بلکه د راشده خلافت بنیاد پر هم دغی مشوری قائم شوی وو. دغه ظاهر دی چی د مشوری ضرورت په هغو کارونو کښی شته چی مهمپالشان وی او په کتاب د الله، او د رسول الله په سنت کښی منصوص وی په هغه کښی رأیه او مشوره هیڅ معنی او مورد نه لری او که په هر لوی او واړه کار کښی مشوره وکړی شی نو هیڅ کار به په سر نه رسیږی. له احادیثو څخه معلومیږی چی مشوره دی له هم هغسی سری څخه واخیسته شی چی عاقل او عابد وی که نه د هغه له بیوقوفی او بد دیانتی څخه د کار د خرابیدلو اندیښنه شته.

#### ۅؘڡؚؾؖٵۯؘڗٞڠ۬ٷٛڡؙؽٛڣۣڠؙٷڹٛ۞ۧۅٲڷڹؽڹٳۮؘٳؘٲڝؘٵڹۿؙؗؗؗؗؗؗؗؗؗؗۄؙٵڷؚۼڠؙ ۿؙۄؙؾڹؙؾؘڝٛۯۏڹ۞

او له ځینو د هغو شیانو چی ورکړی دی مونږ دوی ته نفقه کوی (په لیاره د الله) او (بل دپاره د) هغو کسانو کله چی ورسیږی دوی ته ظلم تعدی (له

#### طرفه د كفارو) نو دوى انتقام اخلى (له هغو متجاوزو خلقو).

تفسیر: یعنی چیری چی معافول مناسب وی معافری ئی مثلاً دیوه سری پر یوه حرکت ئی غصه راغله او هغه سره له ندامته پر خپل عجز او قصور هم اعتراف وکړ او دی ئی معاف کړی، دغه محمود دی. چیری چی بدل اخیستل مصلحت وی مثلاً کوم سری خامخا بی سببه او بی جهته له خلقو سره منگلی لکوی یا خوله اچوی، او په ظلم او زور سره د مخلوق تعجیز او تحقیر ته ئی ملا ترلی وی، یا د محه نه ویلو او تأدیب نه ورکولو مخخه د ده حوصله او جرئت لا زیادت ممومی. یا زمونی له شخصی حیثیت مخخه قطع نظر د دین اهانت یا د مسلمینو د جمعیت ذلت په کنی متصور وی نو په دغو پاس صورو کبنی دی داسی بدل او انتقام اخلی چی په قدر د هم هغه تیری او زیادت وی او له جرم مخخه زائده سزا نه ورکوی.

#### ۅؘڂڒٝٷؙٳڛؘؾؚئةٟڛؘؾۣٚۼڎ۠<sub>ۻ</sub>ؖؿؙڶۿٵ

او جزاء د بد کار بد کار دی یه شان د هغه (نه زیات).

تفسیر : د بدل او انتقام په طور سره کومی بدی چی له چا سره کولی شی هغه حقیقتاً بدی نه بلکه صورتاً بدی وی. د «سینة» اطلاق پر هغه «مشاکلةً » کړی شوی دی.

#### فَمَنُ عَفَاوَاصُلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ۞

پس هر چا چی عفو وکړه او صلح ئی وکړه پس اجر د ده پر الله دی بیشکه الله نه خوښوی ظالمان (شروع کوونکی په ظلم سره).

تفسیر : یعنی ظلم او زیادت د الله تعالیٰ په نزد په هیڅ یوه حالت کښی پسند نه دی. ډیر ښه خصلت هم دغه دی چی انسان هغومره بدل او انتقام چی اخیستی هم شی له هغه مخخه هم منصرف شی مشروط په دی سره چی د هم دغو تیریدلو په سبب هغه خبره اصلاح ومومی.

#### وَلَمَنِ انْتَصَرَبَعُكَ ظُلُمه فَأُولِيِّكَ مَاعَكَيْهِمْ مِّن سَيِيلٍ ﴿

۔ او خامخا هغه محوک چی واخلی حق خپل پس له مظلوم کیدلو د ده پس دغه کسان (چی خپل حق ئی اخیستی دی) نشته پر دوی هیڅ لیاره (د معاتبت او ملامتیا). اليه يرد(٢٥)

تفسیر : یمنی که مظلوم له ظلم څخه خپل بدل او انتقام اخلی نو په دغه کښی پری هیڅ الزام او ګناه نشته مکر د هغه معافول او تری تیریدل ډیر ښه، احسن او افضل دی.

#### إِنَّهَا السَّبِيدُلُ عَلَى الَّذِيْنَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ

بیشکه هم دا خبره ده چی لیاره (د معاتبت) پر هغو کسانو ده چی (ابتدا. په) ظلم کوی پر خلقو.

تفسیر : یعنی ابتدا<sub>ء</sub> په ظلم کوی، یا په انتقام اخیستلو کښی د خپل استحقاق له حده تجاوز او تیری کوی.

#### وَ يَبُغُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ اُولِيِّكَ لَهُمُ عَذَابٌ اَلِيُمُّ وَلَكَنُ صَبَرَ وَغَفَرَانَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِةَ

او سرکشی (تجاوز) کوی په ځمکه کښی په ناحقه سره (بی له حجته) دغه (ظالمان) شته دوی ته عذاب دردناک او خامخا هغه څوک چی صبر (او تحمل ئی وکړ په ظلم او آزار) او بښنه ئی وکړه، بیشکه دغه (صبر، غفران او عفو) خامخا له عزم الامور غورو کارونو څخه دی.

تفسیر: یعنی د قهر او د غصی محنمل، او د اینا. او ضرر کالل (برداشت کول)، او د ظالم بـنبل او معافول د لوی همت او د تحمل او حوصلی کار دی. په حدیث کښی راغلی دی «هغه بنده چی ظلم پری شوی وی او هغه محض د الله تعالیٰ دپاره تری تیریږی او بښی ئی نو الله تعالیٰ ضرور د هغه عزت او پت زیاتوی، او مدد او اعانت ورسره فرمائی».

#### وَمَنُ يُضْلِلِ اللهُ فَمَالُهُ مِنْ وَ لِيِّ مِنْ ابْعُدِهِ

او هر هغه څوک چی ګمراه ئی کړی الله پس نشته ده ته هیڅوک ولی دوست کار جوړوونکی وروسته له (ګمراه کولو د) الله نه.

تفسیر : یعنی محض د الله تعالیٰ به توفیق او لاس نیونه انسان ته د عدل، انساف، صبر او غفران اعلیٰ خصائل حاصلیدی شی. که الله تعالیٰ ده ته د دغو ډیرو ضو اخلاقو به طرف لیار ضوونه ونه کړی نو مخوک به ئی لاس ونیسی؟ او د دغی سپکتیا او تیتوالی او رسوائی له کندی څخه بی ئی ویستلی شی؟.

## ۅؘتَرَى الطَّلِمِيْنَ لَتَّاراً وُاللَّعَذَابَ يَقُولُوْنَ هَلِ إِلَى مُرَدِّقِيْنَ سَبِيْلٍ ۗ

او وینی به ته ظالمان (کافران) هر کله چی ووینی دوی عذاب (په ورځ د قیامت کښی) وائی به دوی آیا شته بیرته تللو (د دنیا) ته کومه لیاره (چی بیرته د مافات تدارک وکړو؟).

تفسیر : یعنی کومه داسی لیاره هم شته چی مونیړ په هغی سره بیرته دنیا ته ستانه (واپس) شوی او دا ځلی له دنیا څخه سره له ښو عملونو بیرته دلته راحاضر شو.

#### وَتَوْكُمُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَ الحشِعِيْن مِنَ الذَّالّ يَنْظُرُونَ مِنَ طَرُفٍ خَفِيْ

او وینی به ته دوی چی وړاندی کولی به شی په دغه اور په دغه حال کښی چی ویریدونکی به وی له خواری ګوری به دوی (دغه اور ته) په کتنی پتی (له ډیر هیبته به د سترګو له کنجونو ورته ګوری).

تفسیر : یعنی د یوه ډیر ویریدونکی مجرم په شان د ډیر خوف، ذلت او ندامت له سببه به په تیتو سترګو سره ګوری او هیچا ته به په هسکه غاړه او اوچتو سترګو نه شی کتلی.

#### وَقَالَ الَّذِينَ امْنُوٓ إِنَّ الْخِيرِينَ الَّذِينَ خِيرُوٓ انْفُكُمْ وَالْفِيلُومُ يَوْمُ الْقِيمَةُ

او وائی به هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی (داسی چی) بیشکه زیانکاران هغه کسان دی چی زیان ئی رسولی دی نفسونو خپلو ته او کورنی خپلی ته

په ورځ د فيامت کښې (په خلود فيالجحيم او حرمان من النعيم سره).

تفسیر : یعنی دغه بدبخت له خپل ځان سره خپل متعلقین او کورنی او کرد (ټول) ئی سپیره او په عذابونو کښی اخته کړل او ټول ئی تباه ، برباد او کړل.

#### ٱكَرَاتَ الطَّلِمِينَ فَ عَنَابٍ مُّغِيَّدٍ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنَ اَوْلِيَآ ءَ يَنْصُرُونَهُ وُمِّنَ دُونِ اللهِ وَمَنْ يُضِّلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيْلِ ۞

واوره! خبردار شه! چی بیشکه ظالمان په عذاب همیشه کښی دی. او نه به وی دغو کفارو ته هیڅوک له دوستانو چی مدد وکړی له دوی سره (په دفع د عذاب کښی) غیر له الله او هر هغه چی ګمراه ئی کړی الله پس نه به وی ده ته هیڅ لیاره (حق ته په دنیا کښی او جنت ته په آخرت کښی.)

تفسیر : یعنی نه ئی په دنیا کښی هدایت ورپه برخه کړ، او نه ئی په آخرت کښی نجات ور په برخه شو.

## ٳۺؾؘڿؚؽڹٷٳڶؚڒؾؚڮٛۄٝۺۜ ؘڣؠؙڶؚٲڽ۫ؾٳٛ۫ڹٙؽۅٛؠؙٚڰڒٷۜڐڬ؋ڝؘٳۺڐ

اجابت وکړئ (ای خلقو!) رب د تاسی ته (په ایمان او توحید سره) پخوا له هغه چی راشی (هغه) ورځ چی نشته هیڅ رد او دفعه هغی (ورځی) لره له (جانبه د) الله،

تفسیو : یعنی هم هغسی چی په دنیا کښی د هغه عذاب مؤخر کبده او وروسته لویده په هغه ورځ کښی به نه وروسته لویږی او نه به تال خوری (بلکه حتماً او خامخا عذاب به واقع کیږی).

#### ٵڰڴؙۄٝۺؚؽؙڡۜڶؙۼٳؾٷۛڡٛؠۣۮٟۊؘۜٵڷڴۅٝۺؖؽڷڮؽٚۅۣڰ

نه به وی تاسی ته هیڅ د پټیدلو (تښتیدلو) ځای په دغه ورځ کښی او نه به وی تاسی ته هیڅ لیاره د انکار (له ګناهونو).

تفسیر : یعنی له انکار څخه به هیڅ فائده نه وررسیږی او ابن کثیر رحمة الله علیه داسی معنی کړی ده چی هیڅ یوه داسی موقع به نه پیدا کیږی چی تاسی به هغه نه پیژنئ.

## فَإِنْ اَغُرْضُواْ فَمَا اَرْسَلْنَكَ عَلِيهُوْ مَحِفْيُظًا ۚ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلْغُ

پس که مخ و گرځوه (دغو مشرکانو له دعوته ستا ای زما رسوله!) پس نه نی لیږلی مونږ ته پر دوی ساتونکی، نشته پر تا مگر یواځی تبلیغ (د احکامو دی او کړی دی تا ای محمده دا کار).

تفسیر : یعنی ای محمده صلی الله علیه وسلم تاسی د دی خبری مسؤل او ذمه وار نه یوع چی یواځی هرومرو (خامخا) په جبر او اکراه او زور سره دغه خبره پر هغوی ومنع، ستاسی فریضه او وظیفه هم دا ده چی د الله تعالیٰ پیغام دوی ته ورسوئ چی هغه تاسی اداء کړی ده او اداء کوئ ئی، که دوی ئی نه منی بلا ورپسی دوی پوهیږی او جهنم.

#### ۅَائَآإِذَآاَذَ قُنَا الْاِنْسَانَ مِنَّارَحُةً فَرَحَ بِهَا ۚ وَإِنْ نُصِيْفُمُ سِيِّئَةٌ بِمَافَدَّمَتُ اَيُدِيْمُ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورُ۞

او بیشکه مونږ کله چی و څکوو (جنس) د انسان ته له طرفه خپله کوم رحمت (لکه غناء او صحت) نو خوشاله شی دی په هغه او که ورسیږی دوی ته کوم قسم بدی (لکه مرض یا فقر) په سبب د هغو بدیو چی پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی بیشکه چی (جنس د) انسان ناشکره دی (چی نعمت هیروی زحمت یادوی).

تفسیو : یعنی تاسی د دوی د مخ اړولو او اعراض محخه مه خفه کیږی اد انسان طبیعت هم داسی واقع شوی دی «الا من شاء الله» چی که پاک الله پری نعمت، احسان او انعام وفرمائی نو دی له هغه سببه تکبر، لوئی فخر او غرور کوی بیا هر چیری چی ده ته د ده د بدو اعمالو له شامته کوم مصیبت، نقص او ضرر واقع کیږی نو بیا هغه گرد (تول) نعمتونه او احسانات ئی له یاده وځی او هیروی ئی او داسی منکر او ناشکره کیږی چی گواکی پری ښه وخت له سره نه وو تیر شوی. خلاصه ئی دا چی که د عیش او عشرت نعمت او فراخی او ارتوالی حالت وی، یا که د تنگی سختی، تکلیف او مصیبت وخت دوی په دغو دواړو حالاتو پخیل حد او ځای کښی نه دریږی. هو! د قانتینو مؤمنینو شان او طریقه هم داسی ده چی په سختی او مصیبت کښی صبر،

او د وسعت او فراخی په حالت کښی د حقیقی منعم شکریه ادا. کوی او په هیڅ حالت کښی د الله تعالیٰ انعامات او احسانات نه هیروی او له ناشکری څخۍ ځان بیج کوی.

#### ڽڵۼٷڵڬٛٳڵ؆ۿۅؾۅٙٲڵۯۯۻ؞ۼٛڶؾۢ؆ؽؽڎٙٵٛؿۿۘۘڮڸٮؘڽؙڲؾۘٵٛ ٳڬٵٛٷؘؽۿڮڸٮؘؽؾۜؽٵٛٵڶڎ۠ٷڒ۞ٚٲۉؽ۠ڒۊؚۘۼڞؙ؋ؙۮڴٳڬٵٷٳڬٵٷڲۼۼۘػ ڡؘڽؙؾؿٵٛٷۼڨؽڴٳٝڰٷۼڸؽٷ۠ۊڔؿ۠۞

خاص الله لره ده سلطنت باچائی د آسمانونو او د ځمکی، پیدا کوی (الله) هر هغه شی چی اراده وفرمائی، بښی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی لونی او بښی (الله) دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی گخامن یا جوړه ورکوی دوی ته (الله) گخامن او لونی او ګرځوی هر هغه څوک چی اراده وفرمائی (الله) شنډه، بیشکه دغه (الله) دی شه عالم (په فائدی د هر چا) شه قادر (په هر شی باندی چی اراده وفرمائی).

تفسیر: یعنی سختی وی یا نرمی وی گرد (تول) احوال د الله تعالیٰ له لوری لیپرلی شوی دی په آسمان او ځمکه او پر هر شی د هم هغه سلطنت دی او د هم ده حکم چلیپی، د هر هغه شی اراده چی و کړی هم هغه پیدا کوی او د هر چا دپاره چی د هر شی د اعطاء اراده وفرمائی و وعطاء کوی ئی او هر چاته چی د عدم الاعطاء اراده وفرمائی نه ئی ورکوی د دنیا دغه رنگ په رنگ حالاتو ته و گورئ چی مثلاً یو له سره اولاد نه لری او دوهم تش لونی لری، دریم تش خامن لری، خلورم هم خامن او هم لونی لری، جوړه جوړه یا جلا جلا (جدا جدا) په دغه کښی ساتل مناسب دعوی نه ده همه حقیقی مالک پوهیپی چی د کوم یوه سری په کوم حالت کښی ساتل مناسب دی او هم دی سم له خپل علم او حکمت سره تنبیر کوی هیچا ته د دغی خبری قوت او مجال دغت یو نشته چی د الله تعالیٰ د ارادی مخه ونیسی یا د الله تعالیٰ پر تخلیق او تقسیم څه تنقید اعتراض دری شی د عاقل کار دا دی چی په هر قسم تودو او سرو حالاتو کښی د هم هغه الله په طرف رجوع وکړی او تل دی خپل ناچیز حقیقت تر خپل نظر لاندی ونیسی! او د تکبر او د نعمت له کفرانه دی خپل ناچیز حقیقت تر خپل نظر لاندی ونیسی! او د تکبر او د نعمت له کفرانه دی خپل غان وساتی!.

#### ۅؘڡۧٲػٲڹڸؿؿؘڔٲڽؙؙؿؙڲؙڶٮؙڰؙٲڟڡؙٳڷۘڵۅؙڂؽٵٲۅؙۺؙٷۯٵۧؽڿۼؖٳٮ۪ ٵۊؙؿؚؿڛڶڗڛٛۅؙڷڒؿؙؿڿؽؠٳۮؙڹ؋ڡ۬ٳؽؿؘٵٛۼۨ

او نه ښائی دپاره د هیڅ بشر دا چی خبری وکړی له ده سره الله مګر په وحی سره (په خوب کښی یا په الهام سره) یا وروسته له پردی څخه یا ولیږی (الله) کوم رسول استاځی (له ملاتکو لکه جبریل) پس وحی یوسی په اذن حکم د الله سره هغه چی اراده وفرمائی (الله).

تفسیر: هیخ یو انسان پخپل عنصری خلفت او د موجودهوو قواؤ په اعتبار د دی خبری طاقت نه لری چی له الله قدوس سره په دغی دنیا کښی مخامخ شی او ورسره بالمشافهه کلام وفرمائی او دی ئی تحمل و کړی شی نو څکه د کوم بشر له الله تعالیٰ سره خبری او کلام کول دری صورتونه لری.

الف: واسطه په پرده کښی کلام فرمایل یعنی د الله تعالیٰ له کلامه د سامعی له قوت سره د نبی متلذذ کیدل مگر په دغه حالت کښی د نبی سترګی د الله تعالیٰ له لقاء محجه نشی متمتع کیدی لکه چی حضرت موسیٰ علیه السلام ته د طور پر غره او خاتم الاثبیاء محمدالمصطفیٰ صلی الله علیه وسلم ته په لیلة الاسراء کښی ور د مخه شو.

چی دغه معامله بیخی مخفی او پذه سره اجرا کیده او د رسول الله له وجوده بیل کوم موجود په نظر نه راته او نه به داسی خبری سره کیدی لکه چی یو انسان ئی له بل انسان سره کوی چی و رسره نژدی کیناستونکی نور انسانان هم پری وپوهیدی نو څکه د داسی خصوصیت ذکر ئی په دغه آیت کښی په «وحیاً» سره وفرمایه، ولی چی «وحی» په لفت کښی پر اخفاء او سریمه اشاره باندی دلات کوی،

ج: دریم صورت دا دی چی پرښته ورمتجسده شی او نبی ته مخامخ راشی او په دی ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ کلام او پیغام ورسوی. لکه چی یو انسان له بل انسان سره خبری او بیان کوی. لکه چی یو انسان له بل انسان سره خبری او بیان کوی. لکه چی حضرت جبریل علیه السلام یو یا دوه مجلی پخپل اصلی صورت سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور مشرف شوی دی او نور علیالاکثر د حضرت دحیة الکلبی رضی الله تعالیٰ عنه

په شکل راته او کله به د غیر معروف انسان په صورت هم راته په دغه وخت کښی به ستر کو د پر جبرو پوهیده او پرستی صورت لیده او غوړونو به ئی غږ آوریده ، او نور حاضرین به هم د ده پر خبرو پوهیده او د دوی له خبرو او اترو څخه به مستفید کیده . د حضرت صدیقی بی بی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها په حدیث کښی چی دوه قسمه بیان شوی دی له هغه څخه دغه ئی دوهم صورت دی او زما په خیال هم دغه ئی دوهم صورت دی او زما په خیال هم دغه ئی په دغه آیت کښی په دغو الفاظو سره تعبیر فرمایلی دی ﴿ آرْتَیْنَ آرَالْاَلْمُعْمَا اِللَّهُ عَلَیْ اَللَّهُ اِللَّهُ عَلَیْ اِللَّهُ تعالیٰ عنها په حدیث کښی پته او مخنی دی او ځکه د حضرت صدیقی بی بی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها په حدیث کښی له هغه سره بالکل تعرض نه دی کړی شوی.

#### ٳؾٞ؋ۼڸؾ*۠ڂ*ڮؽٷؚ۞

بیشکه دغه (الله) ډیر پورته غالب دی (په انزال د وحی کښی) ښه حکمت والا دی (په صنعت خپل کښی).

تفسیو : یعنی د الله تعالیٰ علو له دی نه مانع دی چی بی حجابه خبری وکړی او حکمت ئی د دی مقتضیٰ دی چی په ځینو صورتونو کښی د هم کلامی صورت اختیار کړی.

#### وَكُذَا لِكَ أَوْحَيْنَا ٓ الْكِيْكَ رُوْحًا مِّنَ آمُرِيَا ۚ

او هم داسی (لکه چی وحی مو کړی وه نورو انبیاؤ ته) وحی راولیږلی مونږ تاته (ای محمده!) روح (قرآن، پرښته) په امر حکم خپل سره،

تفسیر : محقق شبخ الهند رحمه الله علیه به دغه تحای کنبی له روح محخه مراد پرسته اخیستی ده یعنی جبرائیل الامین او دغه د ځینو مفسرینو رأیه ده. لیکن ظاهر دا دی چی دلته پخپله قرآن کریم به نمی به روح سره تعبیر فرمایلی وی څکه چی د پاک قرآن له تاثیره مره زړونه ژوندی کیږی، او انسان ته ابدی حیات ور په برخه کیږی، وګورئ! هغه اقوام چی د کفر، ظلم، طغیان او بد اخلاقی به موت سره مره شوی وو عظیمالشان قرآن به دوی کیبی به محه شان نوی روح او محال واچوه.

#### مَاكُنْتَ تَدُرِي مَا الْكِتْبُ وَكَا إِلْإِيْمَانُ

نه وی ته چی پوهیدی به چی څه دی کتاب او نه (پوهیدی په دی چی څه

#### شي دي شرايع او) ايمان.

تفسیر : یعنی ایمان او د ایمانیه و اعمالو دغه تفاصیل چی د وحی په ذریعه اوس معلوم شوی دی پخوا له دی نه چیری معلوم وو. اگر که په نفس/لایمان سره تل تر تله متصف وو.

#### وَلِكِنْ جَعَلْنَهُ نُورًا تَهَدِئ بِهِ مَنْ نَشَأَءُمِنَ عِبَادِنَأَ

ولیکن گرځولی دی مونږ دغه (روح کتاب، ایمان) داسی یوه رڼا چی سمه لیاره ښیو په هغه سره هغه چاته چی اراده وفرمایو مونږ له بندګانو خپلو،

تفسیو : د پاک قرآن په رڼا کښی د هر هغو بندګانو په نسبت چی مونی اراده وکړو نو هغوی د سعادت او فلاح پر لیاری بیایو.

#### وَإِنَّكَ لَتَهُدِئَ إِلَّى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْدٍ ﴿

او بیشکه ته خامخا ښودل کوی (خلقو ته) په طرف د لیاری مستقیمی برابری.

تفسیر : یعنی تاسی خو تولو بندګانو ته د پاک قرآن په ذریعه تر الله تعالیٰ پوری د رسیدلو سمه صافه لیاره ورښیځ اعم له دی چه څوک پر هغی لاړ شی که لاړ نشی.

#### صِرَاطِ اللهِ اللهِ عَلَهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْرَضِ

سمی لیاری د هغه الله ته چی خاص ده لره دی هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو سره له اسمانونو او ځمکی خلقاً ملکاً عبیداً)،

تفسیر : یعنی سمه صافه لیاره هغه ده چی پر هغی باندی له تللو څخه انسان تر واحد الله تعالیٰ پوری ورسیدی شی هر څوک چی له دی لیاری څخه بی لیاری شی نو هغه له الله تعالیٰ ځنی بیل پاتی کیږی،

#### ٱلزّالى الله تَصِيُرُ الْأُمُورُ شَ

#### واوره! خبردار اوسه! خاص الله ته بيرته كرځى تول كارونه (د مخلوقاتو په قيامت كښى).

تفسير : يعنى كله چى د گردو (تولو) كارونو انجام د هغه په طرف دى نو ښائى چى انسان له شروع څخه د عاقبت په فكر او ذكر كښى اوسى او پخپل اختيار سره پر داسى يوى ليارى لاړ شى چى هغه سم ورورسيږى. اللهم اهدنا الصراط المستقيم وثبتنا عليه.

#### تمت سورة الشورى بعون الله وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة الزخرف مكية الا آية (٥٤) فعدنية وهى تسع و ثمانون آية وسبع ركوعات رقم تلاوتها (٤٣) تسلسلها حسب النزول (٦٣) نزلت بعد الشورئ

د «الزخرف» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۴) آیته څخه چی مدنی دی (۸۹) آیت او (۷) رکوع لری

په تلاوت کښی (٤٣) او په نزول کښی (٦٣) سورت دی وروسته له «الشوریٰ» څخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ڂحَرْنَ وَالْكِتْبِ الْمُبِينِ آنَ إِنَّاجَعَلْنَاهُ قُرُّا نَاعَرِ بِيَّالْعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ فَ

قسم دی په دغه کتاب روښان بیانونکی چی بیشکه مونږ گرځولی مو دی دغه (کتاب) قرآن په عربی ژبه دپاره د دی چی تاسی پری وپوهیږئ (عقل په کښی وچلوئ).

تفسیو : ځکه چی عربی ژبه ستاسی مورنی ژبه ده. او ستاسی په ذریعه به د دنیا نور اقوام هم دغه کتاب زده کوی او پری پوهمیړی به.

#### وَإِنَّهُ فِي أَمْرِ الْكِتْبِ لَدَيْنَالَعِلَيُّ خَكِيدُونَ

#### او بیشکه دغه کتاب (ثابت دی) په اصل د کتاب (لوح محفوظ) کښی په نزد زمونږ خامخا خاوند د لوئی مرتبی ډیر مستحکم دی.

تفسیو : یعنی دغه پاک قرآن د اعجاز پر وجوه او پر عظیمه اسرارو د اشتمال له وجی نهایت لوړه مرتبه لری او له تبدیل او تحریف محنی د محفوظیت او مصوّنیت له سببه نهایت مستحکم دی. د ده دلائل او براهین نهایت مضبوط او د ده احکام نافذ او غیر منسوخ دی. هیڅ یو حکم ئی له حکمته تش نه دی او د ده تول مضامین د معاش او معاد پر ډیرو اعلیٰ هنایاتو مشتمل، او له حکمت او مصالحو محنه معلو دی. او د قرآن پر دغو گردو (جولو) محاسنو پخپله هم دغه قرآن شاهد دی د لمر دلیل پخپله دی لمر.

تنبیه : فرآن او نور سماویه کتابونه پخوا له نزوله په لوح محفوظ کښې لیکلې شوی دی.

#### اَفَنَفُرِبُعَنَكُوُ الذِّلُوكَمُفَعًا اَن كُنْتُو فَوْمًا السُّرِفِينَ⊙

آیا پس بند کړو (وګرځوو) له تاسی دغه ذکر پند (قرآن) بندیدل (ګرځیدل) له دی سبه چی یځ تاسی یو قوم مسرف له حده تیریدونکی (مشرکان چی پری نه راوړئ ایمان).

تفسیو : حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له دی سببه چی تاسی حکم نه منع نو آیا موند به د حکم لیپل موفوف کرو؟» یعنی دغسی توقع له سره مه کوئ! د الله تعالیٰ حکمت او رحمت د دی خبری مقتضی دی چی سره د دغو زیاداتو، تجاوزاتو او شرارتونو چی ستاسی له خوا کیپی د الله تعالیٰ د کتاب نزول او د تبلیغ دعوت، نصیحت او د پند سلسله ونه ترله شی، محکم چی دیر نور سعید ارواح له هغه محمخه مستفید کیپی او پر منکرانو په کامل طور سره د حجت اتمام کیپی.

#### وَكَوْ ٱرُسَلْنَامِنُ ثَنِّيِّ فِي الْأَوَّلِيُنَ ۞ وَمَا يَاثِيُهُ فِرْسِّنُ ثَنِيٍّ اللَّا الْوَالِيهُ وَمُن إِلَّا كَانْوُ اللهِ يَسُتَهُوْءُونَ۞

او څومره ډير مو ليږلی دی له انبياؤ څخه په پخوانيو (خلقو کښی) او نه به راته دوی ته هيڅ نبی مګر وو به هغوی چی په هغه (نبی) پوری به ئی مسخری کولی.

تفسیر : یعنی له پخوانیو انبیاؤ سره هم داسی استهزاء کری شوی وه او د هغو تعلیماتو ته د دروغو نسبت کری شوی وو مگر د دغی استهزاء او تکنیب له وجی د نبوت سلسله ونه ترله شوه.

#### فَأَهُلَكُنَا آشَكَ مِنْهُمُ مِنْطُشًا وَمَضَى مَثَلُ الْزَوِّلِينَ

پس هلاک کړل مونړ هغه (پخوانی خلق چی) سخت تر (ؤ) له دوی نه له جهته د قوت او تیر شوی دی (څو ځایه په قرآن کښی) مثل صفت د ړومبنو خلقو (چی اهلاک او تعذیب وو).

تفسیر : یعنی د عبرت دپاره د هغو مکنبینو د تباهی او هلاک مثالونه وړاندی کړی شوی او پخوا له دی نه مذکور شوی دی چی په زور او په قوت کښی له تاسی محخه ډیر زیات وو کله چی هغوی د الله تعالیٰ له عنابه نجات ونه موند نو تاسی په څه شی مغرور یځ؟ وروسته له دی نه د الله تعالیٰ هغه د عظمت او قدرت او د تصرف د کمال ذکر راځی چی تر یوی اندازی پوری د دوی په نزد هم منلی شوی او مسلم وو.

#### ۅؘڵؠۣڽؙڛؘۘٲڷؠؙٞؗٛؠؙٛۺؙۜڂؘٛٛڞؘٙٳڶۺڵۅٝؾؚۅٙٲڵۯڞٙڵۣؿۛۊ۠ڵؾۜڂؘڵڡٞۿؙؾ ٲۼڔۣ۫ؽڒؙٲڶۼڸؽؙۅٛٚٵڷڽؚؽؙجؘۼڶڷۮؙٷٲڒڒڞؘ؞ٙۿٮٞٵٷۜڿۼڶڷۮؙڎ ڣۣۿٵڛؙؙڴڒڰؿڰ۫ڰ۫ۯۊؘۿؙؾؙۮؙۏڹؖٛ

او قسم دی خامخا که چیری پوښتنه وکړی ته له دغو کفارو چی ځوک دی هغه ذات چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه؟ نو خامخا وبه وائی دغه کفار هرومرو (خامخا) چی پیدا کړی دی (تول هغه الله چی) ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم دی (فرمائی الله) هغه (ذات) چی ګرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه فرش (ځای د قرار) او ګرځولی دی تاسی ته په دغی ځمکی کښی لیاری دپاره د دی چی تاسی سمه لیاره ومومئ (مقاصدو خپلو ته).

تفسیر : یعنی تر هغه محایه پوری چی انسان هلته هستوکنه کوی او یو له بل سره گوری او تگ رانک کوی او یخپلو منځونو کښی سره لیاری لری او یه دغه تللو راتللو سره یه دنیوی او

آخروی مقاصدو کښی د بری او کامیابی لیاری ځان ته معلومی کړی.

#### وَالَّذِي نَرَّل مِنَ التَّمَأُ مِمَاءً كَاتُكَوْتُ رِرْ

او هغه (ذات) چې نازلې کړی ئې دی له (طرفه) د آسمانه اوبه په اندازه سره.

قفسير: يعنى په يوه مخصوص مقدار چى د ده له حكمت سره مناسب او د ده په علم كښى مقدر وو.

#### فَأَنْثُورُنَا بِهِ بَلْكَ لَأَمُّيْتًا كُنَالِكَ تَخْرَجُونَ ١

پس ژوندی کړی دی مونږ په دغو اوبو سره کلی مړه (وچی کلکه ځمکه) په شان (د دغه ژوندی کیدلو د ځمکی) راوبه ایستل شځ تاسی (هم بیا ژوندی له قبورو).

تفسیر : یعنی غرنګه چی په وچی کلکی مړی ځمکی کښی د باران د اوبو په وسیله نوی ژوندون او حیات پیدا او تکه شنه ودانه او زرغونه کوی ئی هم داسی په مړو اجسامو کښی هم روح غورځوی او بیا مو له مقابرو څخه ژوندی راپاڅوی.

#### وَالَّذِي خَكَقَ الْأِزْوَاجَ كُلُّهَا

او هغه (ذات) چې پیدا کړی ئی دی اصناف (او انواع د مخلوقاتو) ټول د دوی .

تقسیو : یعنی په دنیا کښی د هومره اشیاوو جوړی چی دی او د مخلوقاتو هومره اقسام او متماثل یا متقابل انواع چی دی د هغو ګردو (تولو) خالق الله تعالیٰ دی.

#### وَجَعَلَ لَكُوْمِنَ الْفُلُكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ الْمِيْ الْفُلُورِةِ

او ګرځولی نی دی تاسی ته له بیړیو (جهازونو) او له چارپایانو هغه چه سوریږئ تاسی پری (په لونده او وچی کښی) دپاره د دی چی سم برابر کینئ تاسی پر شاوو (د هر یوه) د هغه.

تفسیر : یعنی په بر (وچه) کښی د ځینو چارپایانو (څلوربولو) پر شاوو او په بحر (سیند) او فضاء او نورو کښی د بیرئ او جهازونو او طیارو او نورو مراکبو پر شاوو سوریږئ.

#### تُوَّتَكُ كُرُوُ انِعْمَةَ رَسِّكُو إذَ السُّتَوَيْتُمُوْعَلَيْهِ وَتَقُولُوُ اسْبُحٰنَ الَّذِي صَحِّرَ لَنَا لِهٰذَا اوَمَاكُنَّا لَهُ مُقْرِنِيْنَ ﴿

بیا یاد کرئ (قلباً) تاسی نعمت د رب خپل کله چی برابر کینئ (سواره شع) پر هغه او ووایئ تاسی پاکی ده هغه (لوی ذات) ته چی مسخر کړی ئی دی مونږ ته دغه (مذکور له مراکبو) او نه وو مونږ ده لره په ضبط (او قید) کښی راوستونکی (په وس خپل سره)

تفسیو : یعنی پر حیواناتو یا کشتی او جهازونو او نورو نقلیه ؤ وسایلو باندی د سوریدلو په وخت کښی د الله تعالیٰ د هغه انعام او احسان یادونه پخپلو زړونو کښی وکړئ چی الله تعالیٰ موند ته دومره عقل، پوه، تدبیر، قوت او قدرت او نور رابښلی دی چی پخپل عقل او تدبیر او نورو سره دغه شبان موند تر خپلی اداری لائدی راوستلی دی دغه محض د الله تعالیٰ فضل او احسان دی، که نه په موند کښی دومره قدرت، او طاقت کوم دی چه داسی شیان مو قابو کړی وی لاژم دی چی په ژبه سره هم پر نقلیه ؤ وسایلو د سوریدلو په وخت کښی دغه الفاظ ووایئ کې کښی دوره الفاظ ووایئ کې نور اذکار او ادعبه هم په احادیثو کښی راغلی دی. چی د حدیث او تفسیر په کتابونو کښی مذکور دی.

#### وَإِنَّآ إِلَّى رَبِّنَا لَئُنْقَلِمُونَ @

او بیشکه چی مونږ رب خپل ته خامخا بیرته ورتلونکی یو (په سورلی د جنازو).

تفسير : يعنى د دغو سفرونو په تقريب د آخرت د سفر په يادونه كښى ولويږئ. رسول الله صلى الله تمالىٰ عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم خو د سوريدلو په وخت هم دغه تسبيح فرمايله.

#### وَجَعَلُوالَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءً اللَّهِ الْإِنْسَانَ لَكُفُورُ مِّي يُنْ

#### ام اتَّخَنَمِمَّا يَغُلُقُ بَنْتٍ وَّاصْفَكُو بِالْبَنِينَ اللَّهِ

او ګرځوی (مقرروی کفار) الله ته له بندګانو د ده یوه برخه (اولاد چی ملائکو ته د الله لوڼه وائی)، بیشکه چی (کافر) انسان خامخا ناشکره دی ښکاره. آیا وایئ تاسی چی (الله) نیولی دی له هغه مخلوقه چی پیدا کوی ئی لوڼی (چی اخس او ادنیٰ دی) او غوره کړی ئی یئ تاسی په زامنو (چی اشرف او اعلیٰ دی له لوڼو نه)

تفسیر: یعنی لارم خو داسی و چی د الله تعالیٰ نعمتونه به ئی پیژندلی او د هغو شکریه به ئی اداء کری وه دوی صریحی ناشکری ته اوښتی دی او د الله تعالیٰ دربار ته سپین سترګی او گستاخی کوی له دی نه لویه گستاخی او ناشکری به څه وی چی د هغه دپاره د اولاد تجویز وکړی شی او هغه هم له بندگانو څخه او هغه هم لونی، اول اولاد د مور او پلار د وجود یو جزء وی نو قدوس الله ته د اولاد د تجویز کولو معنی دا ده چی گواکی دی له اجزاوو څخه مرکب دی او د مرکب حدوث ضروری دی دوهم په ولد او والد کمین ښائی چی مجانست وی که دواړه له یوه جنسه نه وی نو د ولد یا والد په حق کښی عیب دی. دلته د خالق او مخلوق په منځ کښی د مجانست تصور هم نشی کیدی. دریم جونی د جسمیه وو او عقلیه وو قواوو په اعتبار د کمی د ماکانو په نسبت عموماً ناقصی او کمزوری وی گواکی معاذ الله که الله تعالیٰ د خپل محان دپاره اولاد هم اختیار کړی وی هغه هم تیت او ناقص. آیا تاسی ته شرم نه درمځی چی پخپلو برخو او حصو کښی عمده او اعلیٰ شیان او د الله تعالیٰ په حصه کښی ناقص او تیت شیان راوباسی، او مقرورئ ئی.

#### وَإِذَا اِبُشِّرَاحَكُ هُمُ بِمَا فَعَرَبَ لِلرَّعْلِنِ مَثَلَّاظَلَّ وَجُهُهُ مُسُوَدًّا وَهُوكَظِيْرُ

حال دا هر کله چې زیری ورکړ شی یو د دوی ته په (تولد د) هغه سره چې ګرځولی ئی دی رحمٰن ته مثل (او شبیه نو) وګرځی مخ د ده تک تور (له ډیره غمه) حال دا چې دی به ډک وی له غمه.

تفسیر : یعنی هغه اناثیه اولاد چی د الله تعالیٰ دپاره دوی تجویز کمری دی هغه د دوی په زعم کښی داسی عیب دار او ذلیل او حقیر دی چی که پخپله دوی ته د هغه د تولد زیری ورکم شی

نو له ډير رنځ او خفګانه د دوی مخ تک تور اوړی او وضعيت ئی سخت تغير مومی او پخپل زړه کښی سخت پيچونه او تاوونه خوری، د دی پوره تقرير د «صافات» د سورت په آخری رکوع کښی پخوا له دی ليکلی شوی دی.

### ٱوَمَنُ يُنَشُّوُا فِي الْحِلْيَةِ وَهُو فِي الْغِصَامِ غَيُرُمُبِينٍ @

آیا (مقرروی دوی الله ته) هغه محوک چی لویولی شی په ګاڼو (کالیو) کښی حال دا چی هغه په وخت د جګړو کښی نشی ښکاره کولی (بیانولی مطلب خپل).

تفسيو : آيا الله تعالىٰ خپل اولاديت ته جونى غوره كړى دى؟ چى عادتاً په ډول او سينكار سره نشو او نما مومى د كانو او زيورو په شوق كښى مستغرقى اوسى چى د دوى د رايى او عقل پر ضعف باندى دليل دى او دوى د فكريه قوت له ضعفه د مباحثى په وخت كښى بيانبه قوت هم ونه لرى لكه د ښځو په تقريرونو كښى كه غوک لډ څه غور وكړى نو كورى به چى دوى نه خپله دعوى په كافى بيان سره ثابتولى شى او نه د نورو دعاوى ماتولى شى او تل ناقصى او ناتمامى خبرى كوى او نورى داسى فضولى او چنى (بيكاره) خبرى له هغى سره كووى چى له هنه موضوع سره به بيخى څه علاقه او تناسب نه لرى چى په دغه سره هم د مقصود په تبيين كښى احتياج زيات وى او په دغه سره د دوى عجز لا څركنديږى (ښكاره كيږى) پس هر طويل كلام په هم دغه حكم كښى راڅى او د معمولى جملى او عادى خبرى ادا كول، لكه راڅه! څه!

#### وَجَعَلُواالْمَلَيِّكَةَ الَّذِينَ هُوْعِبْدُ الرَّحْمِنِ إِنَاثًا

او ګرځوی (کفار) پرښتی هغه چی دوی عبادالرحمٰن د الله بندګان دی ښځی (لونی د الله)،

تفسیر : یعنی دغه د دغو مشرکانو یو بل دروغ دی چی پرښتی د ښځو په وصف کښی داخلوی، حال دا چی پرښتی نه د ښځو او نه د نارینه وو له جنسه دی بلکه دوی د الله تعالیٰ یو بیل علیٰحده مخلوق دی.

## ٱشَهِدُ وَاخَلْقَهُمْ سَتُكُنَّ بُشَهَادَتُهُمُ وَيُنْكَلُونَ اللهِ

آیا حاضر وو (دغه کفار په وخت د) پیدا کیدلو د دغو پرښتو کښی (چی ښځی لونه پیدا شوی دی) ژر ده چه وبه لیکلی شی شاهدی د دوی او پښتنه به هم تری وکړه شی (په آخرت کښی).

تفسیر : یعنی کوم یو عقلی یا نقلی دلیل خو له دوی سره د دغی دعوی د اثبات دپاره نشته. نو آیا دوی په هغه وخت کښی چی الله تعالیٰ پرښتی پیدا کولی ورته ولاړ وو؟ او دوی پخپلو ستر ګو پرښتی لیدلی دی چی پرښتی نارینه نه دی ښځی دی؟ به دی د دوی دغه شهادت د اعمالو په دفتر کښی لیکلی کیږی څه مهال (وخت) چی دوی به د الله تعالیٰ د عدل او انصاف په دربار کښی وړاندی کیږی نو هلته به د دی موضوع په نسبت هم له دوی نه پوښتنی کیږی چی تاسی ولی داسی خبری کولی او له کومه تاسی ته دا معلومات په لاس درغلی و؟.

#### وَقَالُوالُوشَاءَ الرَّحْمٰنُ مَاعَبُدُنُّهُمْ

او وائی (دغه مشرکان) که اراده فرمائلی وی رحمٰن نو عبادت به مو نه وی کړی د دغو (باطلو معبودانو).

تفسیو: یعنی دوی د خپلو دغو د شرک، بی ادبی او گستاخی په جواز او استحسان کهی یو داسی عقلی دلیل هم ویاندی کوی چی که الله تعالی اراده کړی وی نو موند ته به ئی موقع نه راکوله چی له ماسواء الله مخحه به مو د نورو شیانو عبادت کاوه، او هرومرو (خامخا) به ئی زموند مخه نیوه. کله چی موند برابر پر خپل هم دغه دود (رواج) او دستو دوام کوو چی هغه ئی گوری نو ثابت شو چی دغه کار بهتر او د ده خوبی دی، نو الله جل و علا شانه واکرم واعظم برهانه د مشرکانو د دغی وینا تردید داسی فرمائی

## مَالَهُمُ بِنالِكَ مِنْ عِلْمِ وان هُمُ إِلَا يَغُرُّمُونَ ٥

نشته دوی ته په دغی (وینا خپلی) هیڅ قدر علم پوه نه دی دوی مګر دروغ وائی (خوشی چتی (بیکاره) اټکلونه چلوی ځکه چی الله راضی نه دی په کفر).

تفسیر : یعنی دغه خبره خو رستیا ده چی بی د الله تعالیٰ له ارادی محخه هیڅ شی نشی کیدی لیکن د کوم شی سیکنه (فائده) او بهتری زموند دپاره له دی نه نه ثابتیډی. او که داسی وی نو په دنیا کښی به هیڅ کار بیکاره او هیڅ شی خراب او بد نه پاتی کیده او په ګرد

(تول) جهان کښی به محض خیر وه او بس او د شر تخم به له سره نه پیدا کیده او هر یو دروغجن ظالم او مکار به هم داسی وانی که د الله تعالیٰ اراده نه وی نو زه به نی نه پری ښودم چی داسی ظلم او تیری به می کاوه او کله نی چی ماته د ظلم، ستم او تیری موقع راکړه نو معلومه شوه چی دی په دغه کار خوښ او راضی دی. په هر حال په مشیت او رضاء کښی د لزوم ثابتول کوم علمی اصول نه دی او محض د ګمان او اټکل غشی دی چی د هغه بیان د جزء ۸ «الامعام» د سورت په (۱۸) رکوع ۱۹۸ آیت کښی د دغه آیت په تفسیر کښی پخوا لیکلی شوی دی ه

#### ٱمُرْاتَيْنَكُمُ كِتْبَالِيِّنُ مَّبُلِهِ فَهُمُ بِهِ مُسْتَمْسِكُوْنَ۞بَلُ قَالُوُٓا لِتَّامِينُ كَأَ الِلَّمَاعَلَى أُمَّةٍ وَّلِثَّاعَلَى التَّرِهِمُ مُّهُتَدُاوُنَ۞

آیا ورکړی مو دی دوی ته کوم کتاب پخوا له دغه (قرآن) پس دوی په هغه کتاب منگلی خښوونکی (حجت نیوونکی دی نه ده داسی) بلکه وائی دغه مشرکان بیشکه مونږ موندلی مو دی پلرونه خپل پر یوی لیاری (دین) او بیشکه مونږ پر قدمونو د دوی لیاره موندونکی تلونکی یو (یعنی د هم هغو خپلو پخوانیو په پلونو څو او د غیر الله عبادت کوو).

تفسیر: د عقلی دلیل حال خو مو واورید، آیا ما سوا یله هغه محخه بل کوم نقلی دلیل پخپلی دغی دعوی باندی وړاندی کولی شی؟ یعنی د الله تعالیٰ له منزله وو کتابونو محخه کوم کتاب د دوی په لاس کښی شته؟ چی په هغه کښی د شرک غوره والی لیکلی شوی وی؟ ظاهر دی چی داسی کوم سند له دوی سره نشته. نو ماسوا یله دی نه چی د خپلو پلرونو او نیکونو پوند تقلید دلیل وړاندی کړی بل محه شی له دوی سره نه دی پاتی شوی، هم دغه د دوی له گردو (تولو) محخه زبردست دلیل دی چی د هری زمانی مشرکانو به هم دغه دلیل وړاندی کاوه چی وروسته له دی نه د هم دغه بیان دی.

ۉۘڮڬ۠ٳڮؘڡۜڡۜٵٛۯڛؙڵؽٵڡؙؿؙڵٟڲ؈۬ٛڡٞۯؙؽڎۭڝؚۜٷۜؿۮؽڔۣٳڰڒۊؘٲڵ ڡؙؙؾؙۯٷؙۿٳۜٛ<sup>ڒ</sup>ٳٮؖٵۅؘڿۮٮ۫ٵۜٳ؆ٛۥٛػٵۼڷٲڞڎؚٷٳڰٵۼڷٳڟڕۿؚۅؙ ڞؙڨؙؾۘۮؙۏڹ۞ڨ۬ڶٲۅٙۘڵۅؙڿؙؿؙڷؙٷڔٳۿڶؽڝڟۜۏڿۮؿؙ۬ۯڠڶؽٶٳڹٵٞٷؙڴڗؚ۠ او هم داسی (ستا په شان) نه وو لیپولی مونږ پخوا له تانه په هیڅ قریه کلی کوم ویروونکی (له عذابه یعنی نبی) مگر وبه ویل هوسا (آرام) او نعمت لرونکیو (خلقو د هغو کلیو) بیشکه مونږ چی یو موندلی مو دی پلرونه خپل پر یوی لیاری او بیشکه مونږ پر قدمونو د دوی اقتداء کوونکی تلونکی یو. وبه ویل (نبی دوی لره) آیا (کوئ تاسی متابعت د پلرونو خپلو) اګر که راتله کړی دی ما تاسی ته په ښه لیاره ښوونکی له هغه شی څخه چی موندلی دی تاسی پر هغه شی باندی پلرونه خپل،

تفسیر : یعنی نبی الله فرمایلی دی چی ستاسی د پارونو او د نیکه گانو له لیاری مخخه بهتره یوه جه سمه صافه لیاره تاسی ته درجیم خو آیا تاسی سره له هغه د خپل هغه پخوانی جهل او عناد مخخه مخ نه اړوئ؟.

#### قَالُوۡٳَٳڰؘٳؠۜۘۿٲٲۯڛؚڵٛڎؙۅؙۑؚ؋ڬڣؗۯؙۏؽ۞

وبه ویل دوی بیشکه موندِ چی یو په هغه (دین) چی لیدِلی شوی یئ تاسی په هغه سره کافران یو.

تفسیو : یعنی هر محه چی وی موندٍ ستاسی خبری نشو منلی، او له خپل هغه پخوانی دود (رواج) او دستور محخه چی له پلرونو او نیکه گانو محخه راته پاتی شوی دی نشو گرځیدی.

#### ڬٙٲٮؙٛؾؙۜۺؙۘڎٵڡؚڹ۫ۿؙٷ۫ڬٲڟؙۯڲؽؙػػٲؽٵڣؠؘڎؙٲڵؙٮؙڴڐؚؠؽؙؽ۞ٙۅٳڎ۫ۼۜٙٲڵٳڹڒۿؽۄؙ ڸڒؠۣؽٷڡۘٞڡٛۄ٩ٙٳٮۜٛڹؽؙؠڒٙٳٷڝؖؠٚٲۼؠؙۮؙۏٛؽ۞ٝٳ؆ٳٵڵڹؽؙڟڒؽ۬ٷٚڵڰؙڛؘۿؠؽڽ۞

پس انتقام مو واخیست له دوی نه پس وګوره چی څرنګه وه عاقبت آخره خاتمه د دروغجن ګنونکیو (انبیاؤ خپلو ته) او (یاد کړه) هغه وخت چی وویل ابراهیم (کله چی ووت له غاره) پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل (نمرودیانو) ته چی بیشکه زه بیزاره (جلا (جدا)) یم له هغو بتانو چی تاسی ئی عبادت کوئ مګر هغه الله چی پیدا کړی ئی یم زه پس بیشکه چی هغه (الله) به ثابت لری ما په هدایت (او دین خپل) باندی.

تفسیر : یعنی صرف له یوه پاک الله سره زما علاقه ده چی هغه زما خالق دی او هم هغه می د مقصود د منزل پر لیاره تر آخره پوری بیائی.

تغییه : دلته ئی دغه قصه پر دی بیان فرمایلی ده چی وگورئ ستاسی مسلم پلار او پیشوا کله چی د خپلو پلرونو لیاره غلطه وموندله هغه ئی پریجوده تاسی هم هغسی وکرئ! که مو د خپلو پلرونو او نیکونو تقلید پسی سا خیژی او له سره له هغه شخه خلاف بل کار نه کوئ نو د هغه پلار پر لیاره تگ وکرئ چی په دنیا کبهی ئی د حق او صداقت بیرغ هسک (اوچت) کری ؤ، خپلی اولادی ته ئی نصیحت او وصیت فرمایلی ؤ چی وروسته له ما شخه هم ما سوا، له واحد احد الله د بل هیڅ شی عبادت مه کوئ! کما جا، فی الرکوع (۱۱) آیت ۱۳۲ من سورة البقرة ﴿ وَوَتَصْهِ اَلْهِ اَلْهُ عَلَاهُ ﴾ الآیة -

#### ٷجَعَلَهَاكَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَكَّهُمُ يَرْجِعُونَ<sup>©</sup>

او کرځولی وه (ابراهیم) دغه کلمه (د توحید) باقی پاتی کیدونکی په پشت اولاد خپل کښی دپاره د دی چی دوی بیرته راوګرځی (توحید ته له شرکه).

تفسیر : یعنی د ابراهیم علیه السلام اولاده یو له بل محخه د توحید بیان او دلائل واوری او د حق د لیاری په طرف دی رجوع وکړی.

#### بَلْ مَتَّعْتُ هَوُلِآءِ وَابَاءَهُو حَتَّى جَاءَهُ والْحَقُّ وَسَوُلٌ بَيْدِينَ ®

(دوی هم هغسی ونه کړ) بلکه نفعه ورکړی وه ما دغو (شرکاؤ) ته او پلرونو د دوی ته تر هغه پوری چی راغی دوی ته حق (دین قرآن) او رسول (محمد) ښکاره بیانونکی (د شرعیعوو احکامو دوی لره).

تفسیو : یعنی ای مکیانو! افسوس چی تاسی د ابراهیم علیه السلام ارث مو حاصل نه کر او د ده پر وصیت مو تک ونه کر، بلکه د هغو دنیوی سامانونو په خوندونو او مزو کښی ولویدئ چی د الله تعالیٰ له درباره تاسی ته درعنایت کری شوی دی او د قدوس الله له طرفه بیخی غافل شوئ تر دی چی د هغه غفلت د خوب د ویښیدلو لپاره الله تعالیٰ تاسی ته خپل داسی انبیاء ولیږل چی د هغوی نبوت بیخی روښان او واضح دی. الله حق او رښتیا دین تاسی ته درولیږه قرآن نی تاسی ته در ولولوه او در وامووراوه، او د الله تعالیٰ په احکامو په نهایت صفائی سره مو مطلع کړئ.

#### وَلَمَّاجَآءَ هُو الْحَقُّ قَالُوُاهِ نَاسِحُرٌ وَإِنَّابِهِ كَفِرُونَ۞

او څه وخت چی راغی دوی ته حق (دین قرآن) وویل (کفارو) دا سحر (کوډی) دی او بیشکه مونږ پر دغه قرآن کافران یو (او نه ئی منو).

تفسیر : یعنی پاک قرآن ته ئی د جاود او کوډو نسبت وکړ، او د انبیاء الله د کلام له منلو څخه منکران شول.

### وَقَالُوُالُولَا نُزِّلَ هٰذَاالْقُرُالُ عَلْ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيْرٍ®

او وویل (کفارو) ولی نه نازلوه شی دغه قرآن پر یوه سړی له دغو دوو قریو څخه (چی مکه او طائف دی چی دغه سړی هم) ډیر لوی دی (لکه ولید په مکه کښی او عروه په طائف کښی).

تفسیر : یعنی که خامخا د قرآن نزول د پاک الله مقصود وو نو ښائی چی هغه ئی د معظمی مکی یا د طائف پر کوم مشر نازلوه. دغه څرنګه د باور کولو وړ (لائق) دی چی لوی لوی غتان، مشران او د مالونو د شتو له خاوندانو څخه پاک الله منصرف شوی دی او د رسالت د لوی منصب لپاره ئی داسی یو سری غوره او منتخب فرمایلی دی چی د دولت او ریاست په اعتبار د هیڅ یو امتیاز خاوند نه دی.

نو باک اللہ جل وعلا شانه واعظم واکرم برهانه جواباً د دوی یه تردید کښی داسی فرمائی

#### آهُ و يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ

آیا دوی تقسیموی ویشی رحمت (نبوت) د رب ستا (لکه چی دوی وائی)،

تفسیر : یعنی آیا د نبوت او د رسالت د مناصبو تقسیم ستاسی په لاس کښی درکړی شوی دی چی د هغه پر انتخاب داسی مباحثی کوئ؟.

#### ۼۜڽؙٛ قَسَمْنَابَيْنَهُوْمَّعِيْشَتَهُمْ فِالْعَلِيَّةِ التُّنْيَا وَرَفَعْنَابَعْضُهُمْ. فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتٍ لِيِّتَخِذَ بَعْضُهُمُ بَعْضًا شُخُورًا ا

(نه ده داسی بلکه پخپله) مونږ ویشلی قسمت کړی مو دی په منځ د دوی کښی معیشت د دوی په دغه ژوندون لږ کښی او پورته کړی مو دی ځینی د دوی د پاسه د ځینو نورو په مرتبو کښی د دی چی ونیسی ځینی د دوی (چی غنیان دی) ځینی نور (چی فقیران دی) تابعان کار کوونکی

تفسیر : یعنی ځینی ئی غنی او شتمن او ځینی ئی فقیران او خوار کرځولی دی یوه ته ئی بی حسابه دولت ورکړی دی او بل ته ئی له هغه څخه لږ څوک ئی مسخر تابع او مطیع ګرځولی دی او څوک ئی متبوع او مطاع.

#### وَرَحْمُتُ رَبِّكَ خَيْرُمِّيمًا يَجْمُعُونَ ®

او رحمت د رب ستا (جنت) خیر ډیر غوره دی له هغو (اموالو) چی ټولوی ئی دوی (په دنیا کښ).

تفسیو: یعنی د نبوت او د رسالت شرف خو د ظاهری مال او جاه او د دنیوی ساز او سامان څخه ډیر اعلیٰ او اولیٰ دی، کله چی الله تعالیٰ دنیوی روزی د دوی په فکر او تجویز سره نه ده ویشلی نو د نبوت او رسالت تقسیم به ولی د دوی په تجویز سره سم وکړی وروسته له دی نه د مال او دولت او د مادی سامانونو د بی وقعتی او حقارت بیان فرمائی،

#### ۅۘڮۅؙڒٵؽ؆ٛٷڹ ۩ڴۅ۫ڹ النّا؈ؗٲڡۜڐۜٷڶڝڎۊؙٞڵۻڡڵؽٵڸؠڽؙ؆ؽڡٚؠؙؙ ڽؚٵڵڗۜڂؠ۬ڹٳؽؽٷڗۼؠؙڛؙڨؙڡٵۺۏڞۜڐۊڡۜٮۼڶڔڿٵؘؽؠؗٵؽڟۿۯۏڽ۞ ۘۏڸؽؽۏؿڣؠؙٳڣۅۘٳ؇ٷڛؙۯڗٵۼؽۿٳؽڰڮٷڹ۞ۅؙۯ۫ڂٛۯٷ۠

او که نه وی دغه (خطره) چی شی دا خلق ډله یوه (متفق په کفر) نو خامخا ګرڅولی به مو وو هغه چا لره چی کافر کیږی په رحمٰن دپاره د کوټو د دوی چتونه له سپینو زرو او زینه پائی (به می هم له سپینو زرو ور جوړولی څو په هغو سره) پر دغو (کوټو) به ختلی دوی (دپاره د حاجاتو خپلو) او دپاره د کوټو د دوی (د سپینو زرو) دروازی به وی او تختونه (به وو د سپینو زرو) چی پر هغو به ئی تکیی وهلی وی دوی او (له) سرو زرو

#### (نور د زینت شیان به می هم ورلره ورکړی ؤ)

تفسیر : یعنی د الله تعالی په نزد دغه دنیوی مال او دولت هیخ قدر او اهمیت نه لری او نه د دنیوی مال اعطاء څه د قرب او د وجاهت عند الله دلیل دی دا خو داسی بی قدره او حقیر شی دی چی که کوم خاص مصلحت مانع نه وی نو الله تعالی د کفارو کوتو، چتونه، زینی، دروازی، درشائی، قلفونه، تختونه، چوکیگانی او نور اثاث البیت به ئی، گرد (تول) له سرو او سپینو زرو څخه جوړول مگر به دغه صورت کبی به خلقو د دغه وضعیت له لیدلو څخه چی کفارو ته دغمی اسباب او سامان ور په برخه کیږی عموماً د کفر لیاره اختیاروله (الا ماشاء الله) او دغه شی د الله تعالی له مصلحته مخالف دی نو څکه داسی ونه کمره شوه. په حدیث کبی راغلی دی چی که د الله تعالی په نزد د دنیا قدر د میاشی د یوه وزر په اندازه هم وی خو بیا هم کفارو ته به یو غرب اوبه هم نه ورکولی کیدی به کله چی یو شی د الله تعالی په نزد دومره حقیر وی نو هغه د سیادت او د وجاهت عند الله او د رسالت او نبوت معیار درول به تر کوم ځی پوری صحیح وی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی الله تعالیٰ کافر نی پیدا کر، چیری خو هغه ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام ورورسی. مگر که داسی کیدی نو گورو (تولو) به د هم هغه کفر لیاره غوره کوله.)

#### وَإِنْ كُلُّ ذَٰلِكَ لَبِّنَا مَتَاءُ الْحَيْلُوٓ اللُّهُ ثَيَا ۖ وَالْآخِرَةُ عِنْدَرَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿

او نه دا ټول (مذكوره شيان) مكر متاع نفعه د دغه ژوندون لږ خسيس، او (متاع نفعه د) آخرت (جنت) په نزد د رب ستا دپاره د متقيانو دى.

تفسیو: یعنی دنیوی عیش او عشرت او خوند کښی خو کرد (دول) سره شریکان دی مگر آخرت سره له خپلو ابدی نعماوو او آلاوو د متقینو دپاره مخصوص دی چی متقیان له الله جل جلاله څخه ویربیدی او ځان له معاصیو سادی.

#### ۅؘڡؘؽؙؿڡٛڞؙٛعَڹٛۮؚڮؚٛٳڵڗؖڂؠڶؚ؞ؙڡؙقؚيۜڞٝڵؘؙ؋ۺؽڟٮ۠ٵڣۿۅؘڵ؋ۊؘڔؚؽ<sup>ڽٛ۞</sup>

او هر محوک چی اعراض کوی (سترګی پتوی) له ذکر یادولو (د قرآن) د رحمٰن مسلط به کړو مونږ پر هغه باندی یو شیطان پس هغه به له ده سره (دائمی) ملګری وی (چی ئی لمسوی ګناهونو ته او لغزوی ئی له سمی لیاری نه).

تفسیر: یعنی هر خوک چی له رښتیا نصیحت او د الله تعالیٰ له ذکره او یاده اعراض کوی او مخ تری اړوی پر ده باندی یو شیطان په خصوصی ډول (طریقه) سره مسلطوه شی چی تل تر تله نی اغواء کوی او د ده په زړه کښی راز راز (قسم قسم) وسوسی اچوی دغه شیطان به تر دوزخ پوری هم د ده له ملګرتوبه لاس نه اخلی.

## ۅٙٳؙڷۿڎؙڮڝٛڷ۠ۏڹؘۿؙۯۼڹۣٳڶۺۑؽڸؚۅؘؿۜڝڹۘڋڹٵٞؠٛٞٛؠٛؖؗؠٞ۠ۿؾٮؙٛۅٛڹ

او بیشکه دغه (شیطانان) خامخا اړوی دغه خپل ملګری له لیاری (د حق) او ګمان کوی (دغه سترګی پتوونکی کفار له حقه) داسی چی بیشکه دوی د سمی لیاری موندونکی دی.

تفسیر: یعنی شیاطین به تل د دوی مخه د نیکی له لیاری څخه نیسی، مگر د دوی عقلونه هم تر دی اندازی پوری مسخ کیږی چی هغه غلطه لیاره د دوی په نظر کښی سمه لیاره ښکاری او به ئی گڼی. د بدی او د نیکی تمیز هم په دوی کښی نه پاتی کیږی.

#### حَتَى إِذَاجَآءَنَا قَالَ لِكِينَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَالْمَشُوقَيْنِ فَبِسُ الْقَرِينُ ©

تر هغه پوری چی راشی مونږ ته نو ویه وائی (دغه اعراض کوونکی خپل ملګری ته) کاشکی چی وی په منځ زما او په منځ ستا کښی لری والی له مشرقه تر مغربه پس بد ملګری (ئی ته زما).

تفسیر : یعنی هر کله چی د الله تعالیٰ په حضور کښی ورسیږی هلته به دغه خبره په بنه شان سره ورغرګندیږی (ورښکاریږی) چی دغه ملګری ئی غومره بد او خراب ملګری وو هلته به له حسرته او قهره داسی وائی چی کاشکی زما او ستا په منځ کښی د مشرق او مغرب فاصله وی! او یوه شببه به می هم ستا په صحبت کښی نه وی تیره کړی.

ای کمبخته! اوس خو لبر شانی له ما محخه لری شه!. حضرت شاه صاحب رحمه الله علیه لیکی «یعنی په دنیا کښی د شیطان پر مشورو عمل کوی او هلته به د شیطان له ملګرتوبه افسوس او ارمان کوی. داسی شیطان رفیق چاته له پیریانو څخه او چا ته له انسانانو څخه وررسیږی.» نو پاک الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه داسی فرمائی

#### وكن تَيْفُعَكُو الْيَوْمُ إِذْ ظَلَمْتُمُ أَنَّكُونِ الْعَنَابِ مُشْتَوِكُونَ @

او له سره به محه فائده ونه رسوی تاسی ته نن ورځ (له دی جهته) چی ظلم کړی دی تاسی (په شرک سره) دا چی بیشکه تاسی (سره له ملګرو خپلو) په عذاب کښی سره شریکان یځ (لکه چی په کفر کښی سره شریکان وځ)

تفسیر: د دنیا قاعده ده په کوم مصیبت کښی چی په عمومی ډول (طریقه) سره لوی او واړه ټول سره شریکان وی نو هغه لږ شانی سپک او آسان ورښکاری. مشهور متل دی چی «په ګډه مرګ کښی لویه چرچه وی» مګر په دوزخ کښی د ټولو شیاطین الانس والجن او د تابعینو او متبوعینو په اشتراک او ګډون کښی دوی ته هیڅ یوه فائده او ګټه نه وررسیږی، د عناب شدت به دومره زیات وی چی په داسی سطحی خبرو له سره دوی نشی متسلی کیدی او دوی ته له هغه ځنی څه تخفیف او سپکتیا نه محسوسیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کفار به وائی چی د دوی له لاسه مونږ په دغه عناب کښی اخته شوی یو ډیر به شو چی دوی هم له هغه محخه نجات ونه موند او تری بیچ نشو، لیکن که هغه بل نیولی شوی دی نو د هغه له نیولو څخه ده ته څه فائده نه وررسیږی».

# ٱفَانَتَ تُشْمِعُ الصُّمَّ اوْقَهْدِى الْعُمْى وَمَنُكَانَ فِي صَلْلِ مُّبِينِ ۞ فَامَّانَنُ هَبَنَّ بِكَ وَاتَّامَنُهُمْ اللَّهِ مُنْتَقِبُونَ ﴿ اَوْثُرِينَّكَ الَّذِي وَعَدُنْهُو ُ وَاتَّاعَلَيْهِمُ مُّقْتَدِدُونَ ۞ فَاسْتَمْنِكَ وَعَدُنْهُ وَاتَّاعَلَيْهِمُ مُّقْتَدِدُونَ ۞ فَاسْتَمْنِكَ وِاللَّهِ مُسْتَقِيدُو

آیا پس ته به (ای محمده!) آورول و کړی کنو ته یا سمه لیاره به وښیی ړندو 
ته او هغه چا ته چی وی په ګمراهی ښکاره کښی پس که بیول و کړو مونږ 
خامخا پتا سره (په خوا د تعذیب د منکرینو) پس بیشکه مونږ له دوی نه 
انتقام اخیستونکی یو (په آخرت کښی) یا به وښیو تاته (په حیات ستا 
کښی) هغه (عذاب) چی وعده ئی کوو له دوی سره پس بیشکه مونږ په 
(عذاب د) دوی قادر یو (په هر حال کښی) پس منګلی خښی کړه (ښه عمل 
وکړه) په هغه (قرآن) چی وحی کړی شوی دی تاته (ای محمده!) بیشکه ته 
پر لیاری سمی روان ئی (نو ژر به مطلب ته ورسیږی).

تفسيو : يعنى ړندو ته د حق لباره ښوول، كنو ته د حق غږ آورول، او هغو كسانو ته چى

په صریحی غلطی او گمراهی کښی سرگردانه حیرانه گرځی سمه صافه لیاره ښوول او د کفر، شرک، شک او عصیان له تیارو څخه ئی د باندی ایستل او د هدایت پر لوی سرک ئی روانول، ستاسی په واک (قبضه) او اختیار کښی نشته که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو ستا په غږ کښی تأثیر پیدا کوی. په هر حال تاسی داسی غم او اندیښنه مه کوئ چی دغه گرد (تول) خلق ولی حق نه منی؟ او ولی خپله آخره خاتمه خرابوی؟ د دوی معامله پاک الله ته وسپارئ! هم هغه به دوی ته د دوی د دغه په سزا رسول ستاسی له وفاته وروسته واقع شو نو هغه به هم تاسی ته دربوول کیږی په هر صورت نه دوی زمونږ له واکه او اختیاره وتلی او نه چیری تللی شی، او نه به مونږ دوی بی له سزا ورکولو خوشی پریډدو. ستاسی کار هم مضبوطی سره تینگ ولاړ اوسئ! او برابره خپله فریضه اداء کوئ، ځکه که د دنیا نور خلق پر بلی لیاری لاړ شی نو ته د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره پر سمه لیاره روان ئی چی له هغه مخنی یو قدم دی خوا یا هغی خوا ته د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره پر سمه لیاره روان ئی چی له هغه مخنی یو قدم دی خوا یا هغی خوا ته د هیسته کیدلو ضرورت نه دی پاتی او نه د کوم هوا پرست په یو قدم دی خوا یا هغی خوا ته د هیسته کیدلو ضرورت نه دی پاتی او نه د کوم هوا پرست په غونهده (مید) آرزو او تمنا ته کوم بل لوری ته کتلی او التفات کولی شی.

#### وَإِنَّهُ لَذِكُو لَكَ وَلِقَوْمِكَ

او بیشکه دغه (قرآن) ذکر پند (شرف عزت) دی تاته (ای محمده!) او قوم (امت) ستا ته.

تفسیر: یعنی لوی قرآن د تاسی او ستاسی د قوم دپاره د خاص فضل او شرف سبب دی. له دی نه به لوی عزت او ښه نصیب څه وی چی د الله تعالیٰ کلام، او د ګردی (تولی) دنیا د نجات او د فلاح ابدی دستورالعمل د دوی په ژبه نازل شوی دی. او د داسی مقدس کلام هومینی مخاطبان هم دوی دی. که دوی څه عقل او پوه ولری نو د دغه عظمی نعمت قدر دی و کړی! او د لوی قرآن چی د دوی لپاره یو قیمتدار د پند او تصیحت کتاب دی پر هدایاتو دی نگ و کړی، او له نورو کردو (تولو) څنی دی هومیی خپل څانونه د دنیوی او آخروی سعاداتو و هل (لاتق) او مستحق و گرځوی.

#### وَسُوْفَ تُسُعُلُونَ

او ژر ده چې پوښتنه به وکړه شي له تاسي (په ورځ د قيامت کښي).

تفسیو : یعنی مخ کښی به د دی خبری پوښتنه کیږی چې تاسی د دغه عظمي نعمت څه قدر

کړی ؤ؟ او د دغه لوی فضل او شرف شکریه مو په څه شان سره اداړ کړی وه؟.

# 

او پوښتنه وکړه (ای محمده!) له هغه چا چی لیږلی مو دی پخوا له تا له رسولانو زمونږ (په شپه د معراج کښی یا له علماؤ د دوی) آیا مقرر کړی وو مونږ بی له رحمٰن نور معبودان چی عبادت به نی کاوه.

تفسیر : یعنی ستاسی لیاره خو هم هغه ده چی د پخوانیو انبیاؤ لیاره وه هیخ یوه نبی د شرک تعلیم نه دی ورکمی، او نه الله تعالیٰ په هیخ یوه دین کمبی شرکیه اعمال جائز درولی دی چی ماسوا، الله شخه د بل چا عبادت هم وکمی شی. او دغه ارشاد چی پوستنه وکم، یعنی هر کله چی له دوی سره ملاقات وکمئ! لکه چی د معراج په شپه کمبی وشو یا د دوی احوال له کتابونو شخه تحقیق وکمئ! په هر حال د تحقیق او تفتیش هومره ذرائع چی وی هغه گود (تول) تر استعمال لاندی ونیسئ! له هغو شخه به په صاف ډول (طریقه) سره ثابتیوی چی په هیڅ سماوی دین کمبی هیڅ کله د شرک اجازه نه ده ورکمری شوی.

# وَلَقَدُ ٱرسُكُنَا مُوُسى بِالْتِنَا إلى فِرْعَوْنَ وَمَلَابٍ فَقَالَ إِنِّى رَسُولُ رَبِّ الْعَلِمِينَ ۞فَكَتَاجَاءَهُمُ بِالْتِنَا إِذَاهُمْ مِّتُهَا يَضُمَكُونَ۞

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ موسیٰ سره له (نهو) دلائلو (د قدرت) زمونږ فرعون ته او مشرانو د دغه (فرعون) ته پس وویل (موسیٰ) بیشکه زه چی یم رسول د رب د عالمیانو یم پس کله چی راغی (موسیٰ) دوی ته سره له دلائلو (د قدرت) زمونږ ناڅاپه دوی په دغو دلائلو (د قدرت زمونږ) به ئی خندل.

تفسير: يعنى پر معجزاتو ئى توكى مسخرى كولى.

## وَمَا نُولِيُهِمُ مِينَ اليَةِ إلَّا هِيَ ٱكْبُرُمِنُ أَخْتِهَا ۖ

البه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

او نه مو ښوده دوی ته (هیڅ دلیل) له دلائلو (د عذاب) مګر چی هغه لوی وه له خوره د دی (یعنی له هغه تیر عذابه)

تفسیر : یعنی له یوه څخه بل د قدرت لوی دلیل مو د موسیٰ علیه السلام د تصدیق لهاره وښوده .

# وَأَخَذُ نَهُمُ بِالْعَدَابِ لَعَلَهُمُ يَرْجِعُونَ ۞

او نیولی وو مونږ دوی په عذاب سره دپاره د دی چی دوی راوګرځی (له کفره خیله).

تفسیو : بالاخره مو هغه دلانل ورولیپول چی د عناب یو شان رنګ د هغو په منځ کښی مرکوز ؤ لکه چی د جزء ۹ «الاعراف» په (۱٦) رکوع ۱۳۳ آیت کښی مذکور دی ﴿ فَاَلْسَلَامَاطَلَيْهُمُالِطُوْفَانَوَالْجُوَال وَالْشَكْلَ وَالْشَعَادِجُوَاللّهُمْ اِللّهِ عَلَيْهَا لِيَّ ﴾ او له دی نه غرض دا وو څو دوی وویریډی او له

خپلو هغو حرکاتو غخه مخْ وګرځوی نو هغوی بیرته ونه ګرځیدل کله چی عذاب ئی ولید نو داسی فریاد ئی وکړ

#### وَقَالُوۡایّاکَیُّهُ السّاحِرُ

#### او وويل (قبطيانو موسىٰ ته) اى ساحره!

تفسیو : د دوی په محاوراتو کښی عالم ته به ئی «ساحر» ویل، څکه چی لوی علم د دوی په نزد هم دغه سحر وو. ښائی د دغه عجز، زاری، خوشامد او تعلق په وخت، حضرت موسیٰ ئی په دغه سحر وو. ښائی له دغه ظاهری تعظیمی لقب سره بللی وی او له خپل باطنی خبائته ئی په دغه لوری هم اشاره کړی وی چی مونډ تر اوسه پوری تا د نبی په صفت نه پیژنو او تش دی د یوه ماهر کوډګر (ساحر) په حیثیت کنو.

# ادُعُ لَنَارَتَكِ بِمَاعَهِ مَعِنْمَاكَ إِثْنَالَمُهُتَكُونَ

وبوله زمونږ دپاره رب خپل په سبب د هغی وعدی (د الله) چی له تا څخه ده (چی له مونږ لری کړی عذاب) بیشکه چی مونږ خامخا لیاره موندونکی یو اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٣٤)

#### (په ايمان راوړلو سره په تا باندی ای موسیٰ!).

تفسيو : يعنى د دعاء هغه طريقه چى تاته رب ستا ښوولى ده، او هغه عهد چى مونږ له تاسى سره كړى دى سم له هغه دعاء سره داسى وشو نو ضرور مونږ به هم پر سمه لياره راځو او ستا خبرو ته به غوږ ږدو نو سمه صافه لياره به بيامومو.

## فَلَمَّا كَشَفُنَاعَنُهُمُ الْعَنَابِ إِذَاهُمُ يِثَكُثُونَ ©

پس کله چی لری مو کړ له دوی نه عذاب (په دعاء د موسیٰ سره) نامخاپه ماته کړه دوی (هغه وعده خپله)

تفسیر : یعنی شحه مهال (وخت) چی هغه تکلیف مرتفع او د مصیبت ساعت له دوی نه پورته او مندفع شو یو ځلی تولو سره له خپلو هغو مواعید شخه مخ واړوه او داسی ئی ورښکاره کړل چی مونډ له سره تاسره څه عهد او پیمان نه وو کړی او فی الحال ئی بیا مات کړ.

## وَنَادَى فِرْعُونُ فِي قَوْمِهٖ قَالَ لِقَوْمِ الَيْسَ لِيُ مُلُكُ مِمْرَ وَهٰذِهِ الْاَنْهُ رُبَّعُونِي مِن قَوَقَ أَفَلا ثُبُعِرُونَ ۖ

او غږ وکړ فرعون (افتخاراً) په قوم خپل کښی (د جارچیانو په وسیله) وویل (فرعون) ای قومه زما! آیا نشته ما لره ملک سلطنت د مصر او دغه ویالی چی بهیږی (او اصلی منبع ئی نیل دی) لاندی تر (ماڼی) زما آیا پس نه وینځ تاسی (دغه لوئی جاه او جلال زما).

تفسير : په دغو اطرافو او حواليو كښى د مصر حاكم ډير لوى سرى ګاڼه كيده، او نهرونه ئى هم ده كينودلى وو، او د نيل اوبه ئى په هم دغو ويالو كښى غورځولى وى او خپل باغ ته ئى هم را ايستلى وى. مطلب دا چى سره د دغو سامانونو او وسائلو د موجوديت آيا زمونړ دغه حيثيت او وضعيت له دى خبرى سره وړ (لاكق) او متقاضى دى چى د موسىٰ عليه السلام په شان د يوه معمولى حيثيت والا خبرو ته غوړ ونيسو او غاړه ورته كيږدو.

## ٱمُأِنَّاخَيُرُمِّنَ هَنَا الَّذِي هُوَمَهِينُ هَوَّلا يَكَادُيبِينَ ﴿

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

بلکه زه بهتر یم له دغه سری (موسیٰ) چی هغه سپک (او حقیر) دی. او نه دی نژدی (دی ته چی) صاف بیان (د مطلب) وکړی.

تفسیر : یعنی له موسیٰ سره نه مجه مال او دولت شته او نه حکومت او نه عزت او نه کوم ظاهری کمال تر دی چی په خبرو او اترو کښی ئی ژبه هم په صاف ډول (طریقه) سره نه چلیږی او تته کیږی.

# فَكُوْلَا الْقِيَ عَلَيْهِ اسْوِرَةٌ مِّنْ ذَهَبِ أَوْجَا َ مَعَهُ الْمَلَيِّكَةُ مُعْتَرِينُينَ®

پس ولی نه غورځول کیږی په ده باندی وښی له سرو زرو یا ولی نه دی راغلی له ده سره پرښتی پیوسته (صف تړلی).

تفسيو : وائى چى فرعون به پخپله د جواهراتو وبنى پخپلو لاسو كښى اچول او پر هر وزير او امير او مشر به ئى چى لطف او مهربانى كوله د هغه په لاسو كښى به ئى هم سم د ده له حال سره مناسب وبنى اچول د ده په مخ كښى د ده لاوو لښكر صف تړلى وو. مطلب ئى دا كله چى مونو چاته عزت وركوو نو دغسى وضعيت ورسره كوو، نو آيا كله چى دى د الله تعالىٰ د رسالت مدعى دى نو ولى د ده الله د د ميالت مدعى دى نو ولى د ده الله د ميرهكو يو لښكر نه دى اچولى؟ او له ده سره ئى د ميرهكو

# فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُ مُكَانُوْ اقَوْمًا فِسِقِيْنَ®

پس سپک بی عقل موند (فرعون) قوم خپل پس اطاعت ئی وکړه د هغه (فرعون په مطلب د ده کښی)، بیشکه چی دوی وو یو قوم فاسقان (نو وی مانه فرمان د فاسق).

تفسير : يعنى په دغر چتيو (بيكارو) او غلطو تيرايستونكيو خبرو سره ئى له خپل تول قوم څخه ناپوهان جوړ كړى دى او هغه تول احمقان د ده خبرو ته غوړ پدى حقيقت دا دى چى د دغو خلقر طبائع د الله تعالىٰ په نافرمانى له ابتداء څخه عادت او معتاد شوى وو دغه ئى اوس د هغه عصيان او طغيان دپاره يوه نوى حيله او پلمه (تدبير) وگرځوله.

#### فَلَتَّأَاسَفُوْنَا

اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٤٣)

پس کله چی خفه کړو (په غضب ئی کړو) دوی مونډه (په ډير طغيان خپل سره)

تفسير : يعنى هم هغسى كارونه ئى وكرل چى په هغو سره عادتاً پاک الله په قهر او غضب كيږى.

# انْتَقَبْنَامِثْهُمْ فَأَغُوثْهُمُ ٱجْمَعِيْنَ ۞فَجَعَلْنَهُمُ سَلَقًا وَمَثَلَالِلْلِخِرِيْنَ۞

نو انتقام واخیست مونډ له دوی نه پس غرق ډوب مو کړل دوی تول (په بحیره د قلزم کښی) پس ومو ګرځول دوی پیشوایان (دپاره د عبرت اخیستلو) او مثل دپاره د وروستنیو (خلقو تر قیامت پوری).

ت**فسیر :** یعنی وروسته راتلونکیو نورو نسلونو ته د دوی قصه د یوی عبرتناکی پیښی په شان ذکر او بیانیږی.

## ۅؙۘڵؿٙٵڞؙڔڔٵڹؙڽؙٷٙؽۄؘڡؘؿڵڴٳڎٙٲڡٞۜۄؙڵڬڡۣٮؙ۫ۿؙؽڝؚڎؙۏؽ۞ۊۘۊؘٲڵۊؖٲ ٵؚڵۿؿؙٮؙٵڂؽڒٵۄؙۄؙۅ

او کله چی وګرځاوه شو ځوی د مریمی مثل ناځایه قوم ستا پر هغه (مثال) شور ماشور د خوشالتیا (او خندا) کوی او وائی (دغه کفار) آیا معبودان زمونږ غوره دی او که هغه غوره دی (هر کله چی عیسیٰ په دوزخ کښی شو خو زمونږ بتان دی هم په دوزخ کښی وی).

تفسیو : یعنی کله به چی د حضرت مسیح علیه السلام ذکر کیده نو د عربو مشرکانو به ډیر شور ماشور نبلاوه او راز راز (قسم قسم) غږونه به نمی پورته کول. په محینو روایاتو کښی راغلی دی. څه مهال (وخت) چی رسول الله مبارک دغه آیت ولوست ﴿ رَاهُوْرَمَاتَشَهُ مُوْنَ مِنْ وُوْنِ الله حَسَهُ بَهَهُمْ ﴾ جزء ۱۷ (د انبیاء ۷ رکوع ۹۸ آیت زمونی د دغه تفسیر کښی) نو مشرکانو وویل چی نصاری د حضرت مسیح علیه السلام عبادت کوی اوس راوښیه چی ستاسی په خیال زمونی معبودان به دی؟ که حضرت مسیح ته ښه وایئ کله چی حضرت مسیح (معاذ الله) د دی آیت په عموم کښی داخل دی نو خیر دی زمونی معبودان دی هم

اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٢٣)

ورسره داخل وی په ځینو روایاتو کښي راغلي دی چې نبي الکریم یو ځلي فرمایلي وو «**لیس** احمد يعبد من دون الله فيه خير» نو كفارو وويل چي آيا به مسيح كښي هم څه خبر او ښیکنه (فائده) نشته؟ ظاهر دی چی د آیت او د رسول الله د دی الفاظو مطلب له هغو شیانو سره متعلق وو چی مشرکان د هغوی یه عبادت کښی لګیا وو او یه دغو معبودینو کښی د دغی خبری قوت او قدرت هم نه وو چی د خپلو عابدینو جواب یه لا او نعم سره ورکړی شی یا دوی له دغه ناحقه عبادت څخه منع کړي يا د خپلي بيزاري اعلان هغوي ته واوروي. مګر د دغو معترضینو منشاء تش جګړه کول او اعتراض ایستل، او د مناقشی او مجادلی خبری پیدا کول، او د حق لتاړول وو، نو ځکه قصداً به ئي داسي خبري جوړولي چې د متکلم له مراده مخالفي وي، کله به ئی داسی ویل بس کړه! مونږ ته معلوم شو چی تاسی هم له مونږ څخه د خپل ځان هم هغسى عبادت غواړئ لکه چې نصاريٰ ئي مسيح عليه السلام ته کوي. ښائي چې کله به ئي داسي ويل چي بخپله قرآن د حضرت مسيح عليه السلام مثال داسي بيان كړى دى. ﴿ إِنَّ مَتَنَ عِيمُهِ عِنْدَاللهِ كِمُثَلِ ادْمَ خَلَقَةَ مِن تُرَابِ فَتُوَال لَفَكُنْ فَيَكُونُ ﴾ جزء ٣ (د آل عمران ٦ ركوع) ٦٨ آيت اوس و گورئ چی زموند معبودان ښه دی که مسيح عليه السلام تاسي ولي د مسيح ذکر په خیر سره کوئ او زمونږ معبودانو ته ردی بدی خبری کوئ او خدای زده چی نور به څه څه شیان ویل د دغو ګردو (تولو) خبرو جواب وروسته له دی نه الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه داسی فرمائی.

# ؆ؙڞؘڒؙؿؙٷڮڮٳڒڿٮۘڒڵٛؠڵۿ۬ؠؙٛۊؖۄٞڗؙڿڡؚؠؙۅٛڹ۞ٳڹۿۅٙٳڵڒۼڹؖ ٵٮؙۼؠؙؙٮؙٚٵۼڵؽؚۼۅؘڿۼڵڹۿؙڡؘؿؘڵڒڸؠ۬ؿۤٳڶٮؗڗڵؚ؞ؽڵ۞

نه دی تړلی دوی دغه مثال تا لره مکر محض دپاره د مجادلی خصومت جگړی بلکه دوی یو قوم جگړه کوونکی دی (په هر کار کښی)، نه دی دغه (عیسیٰ) مکر یو بنده دی چی نعمت کړی ؤ مونږ پری او ګرځولی مو وو دی یو مثل دپاره د بنی اسرآئیلو.

تفسیر: یعنی یواځی په هم دغه مسئله کښی د دوی دغه جګړی نه دی محدودی بلکه د دوی په طبیعت کښی جګړه او جنجال واقع دی سمی او صافی خبری هیڅ کله د دوی په مغزو کښی ځای نه نیسی، هم داسی مهملی او چتی (بیکاره) مباحثی او لری له مقصده جګړی راوباسی. چیری هغه شیاطین چی پر خلقو خپل عبادت اجرا کوی. او پر هغو دوی خوښیږی، یا هغه د تیږی (ګټی) بیځانه بتان چی پر دغه بیخی قوت او قدرت نه لری چی خلق له کفره او شرکه منع کړی او چیری د لوی الله هغه مقبول بنده چی پری الله تعالیٰ خپل خاص فضل او کرم

اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٤٣)

فرمایلی او د بنی اسرآئیلو د هدایت دپاره نمی درولی وو چی دی پخپله پر خپل عبودیت مقر وو او هم خپل امت نی د وحدانیت په طرف باله او هغوی ته به نمی داسی ویل ﴿ اِنَّالْتَهُ هُوَرَيْتُوَرُّكُوْ اَلْعَیْدُوْ اَلْدُهُ اَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّا ال

# وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَامِنُكُمُ مَّلَلٍكَةً فِي الْأَرْضِ يَخُلْفُونَ®

او که اراده فرمائلی وی مونږ نو خامخا ګرځولی به مو وی په ځای د تاسی پرښتی په ځمکه کښی چی خلیفګانی شوی به وی.

تفسیو : یعنی په عیسیٰ علیه السلام کښی د پرښتو لږ څه آثار وو لکه چی د «المائدة» او د «آل عمران» او د «کهف» د سورتونو په تفاسیرو کښی اشاره کړی شوی ده په دغومره یوه خبره هیڅوک نشی معبود کیدی. که تاسی غواړی نو ستاسی له نسله به مونږ هم داسی خلق پیدا کړو یأ ستاسی په ځای به له آسمانه پرښتی راښکته او په ځمکه کښی به ئی ودانی کړو. مونږ ته دغه تول قدرت حاصل دی.

#### وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ

او بیشکه دغه (عیسیٰ) خامخا علامه نښه ده دپاره د قیامت (په اعتبار د نزول سره)

تفسیو : یعنی د حضرت مسیح علیه السلام اول محلی راتلل خو خاص د بنی اسر آئیلو دپاره یوه د قدرت نبنه وه چی بی له پلاره پیدا شو، او عجیبی او غریبی معجزی ئی ورښکاره کړی، او د ده دوهم محلی راتک به د قیامت له نبنو څخه وی، د ده له نزوله به خلق معلوم کړی چی قیامت بیخی نژدی رارسیدلی دی.

# ڡؘؙڵٲؿؘؿڗؙؾٛؠۿٵۅٙٳؿؖۼٷڹۣ۠ۿؽٵڝڗڵڟڠؙۺؾٙڡؚؽۄٞ؈ۅٙڵٳڝؙڰ؆ٛڰؙٷ

# الشَّيْطُنِّ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّمُ مِنْ ﴿

پس شک مه کوئ تاسی په (راتلو د) قیامت کښی او متابعت وکړئ زما (په توحید کښی) دغه لیاره ده سمه برابره (چی نه پری ګمراه کیږی هیڅوک) او نه دی اړوی تاسی شیطان (له دغی سمی لیاری) بیشکه چی (دغه شیطان) تاسی ته دښمن دی ښکاره.

تفسیر : یعنی د قیامت په راتک کښی شک مه کوئ! او د توحید او د ایمان پر هغی سمی لیاری چی زه ئی تاسی ته درښیم سم برابر لاړ شؤ! نه چی ستاسی ازلی دښمن شیطان تاسی له هغی لیاری څخه منع کړی او مخه مو ونیسی.

# ۅؘڵؠۜٞٵڿٲؖٶؽؙڶؽۑٵڷ۬ؾؚێؾؾؘٵڶۊؘۮڿؙؙؚۺؙڴۅ۫ۑٳٛڣؚڴؗۿۊۅٙٳۯؙڮؾۣؽ ؘؙۘڵڴۄ۫ڹۼؙڞؘ۩ؘۜۮؚؽؙۼٞؾؙڵؚڡٛۅؙؽ؋ؽ۫ٷ

او کله چی راغی عیسیٰ په دلائلو ښکارهوو سره وویل (عیسیٰ) چی په تحقیق راغلی یم زه تاسی ته په حکمت (نبوت شریعت ښه درایت پخی خبری) او دپاره د دی چی بیان کړم تاسی ته محینی له هغو احکامو چی وئ تاسی چی اختلاف به مو کاوه په هغو کښی (له امورو د دین نه)

تفسیر : یعنی دینی خبری یا محینی هغه شیان چی د موسوی شریعت له طرفه حرام درولی شوی و د هغه حلت بیان تاسو ته کوم کما جا ِ نی الرکوع (ه) آیت ۵۰ من سورهٔ آل عمران ﴿ مَلُوْكَالْمُوْبِشُنَ ٱلذِی تُوْمِیُمُنِیْکِیْرُ ﴾

# غَاتُقُوااللهُ وَاَطِيعُوُنِ ⊕ اِتَّاللهُ هُوَرَبِّنُ وَرَكُبُّوْ فَاعْبُكُوُهُ ۚ هٰذَاصِرَاطُاهُ سُنَقِيْهُ ۞

پس وویریږئ له (عذابه د) الله او اطاعت وکړئ زما (په شرعیه ؤ امورو کښی). بیشکه الله هم هغه دی رب زما او رب ستاسو پس عبادت کوئ یواځی د دغه (الله او حکم ئی منغ) دغه لیاره ده سمه برابره. اليه يرد(٢٥) الزخرف(٣٤)

تفسیر: دغه تعلیم وو د حضرت مسیح علیه السلام وکورئ چی په غومره صفائی او درستی سره ئی د واحد الله د ربوبیت او معبودیت بیان فرمایلی دی او هم دغه توحید، اتقاء او د رسول الله اطاعت ئی صراطالمستقیم درولی دی.

#### فَاخْتَكَفَ الْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ

پس مختلف شول سره دغه قومونه (د نصاریٰ) په منځ خپل کښي.

تفسیر : یعنی اختلاف واقع شو. یهودان تری منکران شول او نصرانیان پری قائلان شول بیا وروسته له دی نه نصرانیان هم سره څو ډلی شول، ځینی حضرت مسیح ته د الله تعالیٰ ځوی وائی ځینی له دری خدایانو یو خدای ورته وائی، ځینی یو څه وائی او ځینی بل څه وائی د حضرت مسیح علیه السلام پر اصلی تعلیم خو یر تن هم نه دی پاتی.

# ۏؘۘۅؙؽؙؙؙؖ۠۠۠ٛڒؾڷڒؽؽؘڟؘڵؠؙۅٛٳڡؚؽؙۼۮؘٳٮؚؽۅؙۄؚۘٳڸؽ۫ۅؚۛۿڶۘؽؽ۬ڟ۠ۯۅ۫ؽ ٳڒٳٳڶۺٵۼۘۊؘٲڽؙ؆ڷؖؿۿؙۄؙڔڹۼ۫ؾؘڐٞٷۿؙۄؙڒڒۘؽؿ۫ڠؙۯ۠ۏؽ۞

پس افسوس هلاک خرابی ده دپاره د هغو کسانو چی ظلم ئی کړی دی (په باب د عیسیٰ کښی) له عذابه د ورځی درد ورکوونکی. آیا منتظر دی (دغه احزاب یا کفار د مکی یعنی نه دی) مګر قیامت ته چی رابه شی دوی ته یو نامجایه او دوی به نه یوهیږی (په وخت د راتلو ئی قبلالظهور).

تفسیر : یعنی له داسی ښکاره ؤ او واضحو بیاناتو او هدایاتو سره هم که دغه خلق د حق او صدق منونکی نه دی نو بالاخر دوی د څه شی په انتظار کښی دی؟ د دوی د دغه وضعیت او احوال له لیدلو مخخه داسی ویل کیدی شی چی که قیامت یو ځلی ناڅاپه د دوی پر سرونو ودریږی نو هلته به ئی ومنی. حال دا چی د هغه وخت منل له سره په درد نه خوری او مفید نه واقع کیږی.

# ٱلكَخِلَّاءُ يَوْمَيِذٍ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ عَدُوَّ الكَالْمُتَّقِيدُنَ الْمُتَّقِيدُنَ الْمُتَّقِيدُنَ

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

یاران (دوستان د کفر او معصیت) په دنیا کښی په دغه ورځ (د قیامت کښی) ځینی د دوی له ځینو نورو سره به دښمنان وی مګر (پاتی به وی دوستی) د متقیانو.

تفسیر: په دغه ورځ کښی به دوست له دوست څخه لری تښتی نه چی زه هم د ده په شامت ونیولی شم د دنیا دغه ګردی (ټولی) دوستی او محبت او خپلوی به سره منقطع کیږی انسان به افسوس او ارمان کوی چه ولی می له هغه شریر سړی سره دوستی کړی وه چی د هغه په غولولو او لمسولو سره زه نن په دغه مصیبت کښی اخته شوم په دغه وخت کښی به ډیر خوږ او مین محبوبی له لیدللو څخی ویریږی به او یو د بل له لیدللو څخه به بیزاره وی. هو! د هغو کسانو محبت او دوستی به په کار ورځی چی خاص د الله دپاره وی. او ندا په وکړه شی پر دغو مؤمنانو باندی د الله اعظم شانه واکرم برهانه له جانبه داسی چی

# يعِبَادِلَاخُوفُ عَلَيْكُو الْيَؤْمُ وَلاَّ اَنْتُو تَعُزَّنُونَ فَ

ای بندگانو زما نشته هیخ ویره پر تاسی نن ورځ او نه به تاسی غمجن کیږئ.

تفسیر : یعنی نه د وړاندی ویره او نه به د وروستی غم اندیښنه ورسره وی. او د دوی صفت دغه دی

# ٱڵۮؚؽؙؽٳڡٮؙٷٳۑٳڵؾؚٮٙٵۅؘػٳٮؙٛۊٳڡؙۺڸۑؽڹ<sup>۞</sup>

هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی په آیتونو زمونږ او وو دوی مسلمانان (په دنیا کښی).

تفسیر : یعنی په زړه سره ئی یقین وکړ او پخپلو نورو جوارحو او اعضاوو سره ئی د ده احکام په ځای راوړل او د اطاعت او انابت غاړه ئی ورته کیښوده. له دی ځایه د ایمان او اسلام فرق ظاهریږی لکه چی د جبریل علیه السلام په حدیث کښی د دی مفصل بیان شوی دی. بیا به وویلی شی دغو مؤمنانو ته له جانبه د الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چی

# ٱۮؙڂٛڶۅٳٳڂ۪ؽۜڎٙٲڬ۫ڗؙۅۘٵۯ۫ۅٳڂڰؙۊؙڠؙڹۯۏڹ۞ؽڟڬٛڡؘڲؽۿؚۄ۫ؠڡؚڝٳڣ

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٢٣)

# مِّنُ ذَهَبِ وَاكْوَابٍ وَفِيهُا مَاتَشَتَهِمْ والْاَنْفُسُ وَتَكَنُّ الْاَعْيُنُ عَ

ننوځئ (ای زما مؤمنانو بندګانو) جنت ته تاسی او ښځی ستاسی چی خوشاله به کړل شئ. ګرځولی کیږی به (د غلمانو له خوا) پر دغو جنتیانو کاسی ګلاسونه له سرو زرو څخه او (طلائی) صراحی ګانی او (وی به دوی ته) په دغه (جنت) کښی هغه څیزونه چی خواهش کوی د هغو نفسونه (د دوی) او چی خوند اخلی سترګی (د دوی تری).

تفسیر : له تولو محخه هغه اعلیٰ او اولیٰ عمیز چی تری سترګی په لیدلو سره رنی او یخی او زیونه آرامی او هوسائی (راحت) مومی د الله تعالیٰ لقا. رزقنا الله تعالیٰ بفضله ومنه.

# وَٱنْتُوْ فِيْهَا خَلِدُونَ فَوَتِلْكَ أَجَنَّةُ الَّتِيَّ أَوْتِثُمُّوْهَا بِمَا كُنْتُوْتِعَمْلُونَ @

او تاسی په دغه جنت کښی همیشه اوسیدونکی یئ. او دغه جنت دی هغه چی په میراث درکړی شوی دی هغه تاسو ته په سبب د هغو (نیکو عملونو) چی وئ تاسی چی کول به مو په دنیا کښی.

تفسير : يعنى ستاسى د پلار آدم عليه السلام ميراث تاسى ته بيا درورسيده او دغه د الله تعالىٰ فضل او مرحمت او ستاسى د اعمالو بركت دى.

# ڵؙؙڎؙڔڣۣۿٵڡؘٚٳڮۿڐ۠ٛٛٛٛٛٛڝٞؿؗؽٷٞٞ۫ؠؚٞؽ۫ۿٵۛػٵڰ۬ٷٛؽ۞ٳڽۜٵڷٮؙٛڿڔۣڡؽڹ ڣ۬ٛعؘۮؘٳٮؚجۜۿؠٞٞؠڂڸۮؙۏڹ۞ٝڶڒؽؙڡؘڗۜۯؙۼٮؙۿؙۏۏۿؙڂڔڣؽ۬؋ مُبُلِسُۅؙڹ۞۫

شته تاسی ته په دغه (جنت) کښی (ښی غوری منتخبی) میوی ډیری چی له هغو څخه به ئی خورئ تاسی. بیشکه چی مجرمان (کافران) په عذاب د دوزخ کښی به همیشه پاتی کیدونکی وی نه به سپکاوه شی له دوی ځنی (عذاب) او دوی به په دغه عذاب کښی ساکت ناامیده وی (له نجاته او نشاطه).

تفسیو: یعنی عذاب به نه کوم وخت ملتوی کیږی او نه سپکاوه شی. دوزخیان به ناامیده کیږی چی اوس په هیڅ صورت له دی ځایه نشو وتلی او نه د وتلو څه سبیل او لیاره شته.

# وَمَاظَكُمُنْهُ مُوَ لَكِنُ كَانُوْاهُمُ الظّٰلِيلِيْنَ ®

او نه دی کړی مونږ ظلم پر دوی ولیکن دوی وو هم دوی ظالمان (پر ځانونو خپلو په کفر سره)

تفسیر : یعنی موند به دنیا کنبی د نیکی او بدی هره خوا او هر پلو دوی ته بدولی او پوهولی وو او انبیاؤ الله می لیپلی وو او پر دوی می د حجت اتمام کری وو او هیڅ یو معقول عنر می دوی ته باقی نه وو پریښی خو سره له هغه دوی ونه منل او له خپلو تیریو او زیاتو څخه ئی لاس وانه خیست. که داسی ظالمینو او متجاوزینو ته سزا ورکره شی نو څوک دغی سزا ته ظلم ویلی شی.؟

### وَنَادَوُ الْمِلْكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ا

او غږ به وکړی (جهنميان) چې ای مالکه (خازنه د دوزخ) حکم دی وکړی پر مونړ رب ستا (د مرګ)

تفسیو : «مالک» د هغی پرمتی نوم دی چی پر دوزخ مؤکله ده او د اور داروغه ورته ویلی شی. دوزخیان به ده ته غږ کوی او ناری به وهی چی مونږ نه مرو او نه خلاصی مومو ته دی خپل رب ته ووایه چی یو ځلی دی مونږ ته علاب راکړی او کار مو دی له بیخه تمام کړی. ګواکی له نجاته بی هیلی او مآیوس کیږی او د مرګ په ارمان کښی لویږی.

#### قَالَ إِثْكُومُ مُكِنْثُونَ @

وبه وائی (ملک خازن پس له زرو کلو په جواب د دوی) چی بیشکه تاسی (ژوندی) پاتی کیدونکی یئ (په دوزخ کښی).

تفسیر: یمنی له چغو او شورماشور محخه هیڅ فائده نه دررسیږی تاسی په هم دغه خپل حال تل ترتله پاتی کیدونکی یځ. وائی چی دوزخیان به تر یو زر کاله چغی وهی، ناری سوری به کوی بالاخر دوی ته به داسی یو جواب اوراوه شی او د الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه له جانبه داسی ویلی کیږی

## oxdetaنَكُةُ بِالْحَقِّ وَلاكِنَّ ٱكْثَرُكُوٰلِلْحَقِّ كِرِهُوْنَ

اليه يرد(٢٥)

خامخا په تحقیق راغلی وو مونږ تاسی ته (په وسیله د انبیاؤ) په حق سره ولیکن زیاتره ستاسی حق لره بد ګنونکی یئ (چی حق به مو نه قبلاوه).

تفسیو : یعنی هغه سزا تاسی ته پر دغه جرم درکری شوی ده چی تاسی علیالاکثر د صداقت او حقانیت به خلاف اقدامات کول او زیات له تاسی د ړندو په شان په هغه پسی لویدلی وئ.

## آمْرُ ابْرُمُوْ أَامْرُ ا فِأَنَّا مُبْرِمُونَ ۞

بلکه محکم کړی دی (کفارو په خلاف د انبياؤ) يو کار پس بيشکه مونډ هم محکم کوونکی يو (د تنبير خپل).

تفسیر : د عربو کنار زموند د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خلاف راز راز (قسم قسم) پلمی (تدبیرونه) او حیلی جوړولی او قسم په قسم پټ تدبیرونه به ئی سره تړل مگر د الله تعالیٰ خفیه تدبیر د دوی پر دغو ګردو (تولو) پلمو (تدبیرونو) باندی اوبه بهولی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفارو ګردو (تولو) سره یو ځای داسی مشوره او جرګه کړی وه چی زمونږ له تغافله د دغه نبی کار پرمخ تک وکړ او ډیر ترقی ئی وموندله وروسته له دی نه هر یو سری چی د ده په دین خمه وهی او تر هنه پوری کی و د بیر ترقی نی ودبری خو بیرته مرتد شی او هر یو اجنبی سری چی دغه بیار ته ننوځی بیائی چی هغه په دغو خبره خبردار کړی شی څو د دغه سری شاو خوا ونه ګرځی او له سره ورنژدی نشی» دغه خبری دوی پخپلو منځو کښی سره غوته کړی او الله تعالیٰ داسی اراده وفرمایله چی متدرجاً دوی ته ذات او رسوائی او خپل دین او رسول ته غروج او ترقی ورکوم لکه چی بالاخر د پاک الله اراده

# ٱمْ يَعْسَبُونَ آتَالانسَبَعُ سِرَّهُمُ وَتَغُولُهُمْ بَلِي وَرُسُلُنَالْدَنْ هِمْ يَكْتُبُونَ ©

آیا گمان کوونکی دی (کفار) چی بیشکه مونږ نه آورو پتی خبری د دوی او پتی مشوری د دوی (نه ده داسی) بلکه آورو ئی او رسولان زمونږ (چی حفظه ملکی دی) له دوی سره دی چی لیکی (تول اعمال د دوی)

تفسیو : یعنی دوی د زړونو پر اسرارو، نیاتو او پتو خبرو موند پوهیډو او د دوی پتی جرګی او مشوری موند آورو او سم د حکومت د انتظامی ضابطی سره زمونډ پرښتی (کراماً کاتبین) د دوی کرد (تول) اعمال لیکی دغه کرد (تول) دفاتر به د قیامت په ورڅ وروړاندی کیږی.

## قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْلِي وَلَكُ ۖ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَلِيدِينَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) که وی (بالفرض والتقدیر لکه چی تاسی وایع) رحمٰن ته ولد (ځوی لور) پس زه به (دغه ولد لره) ډومبنی له عبادت کوونکیو وم (خو الله له ګردو (تولو) عیوبو څخه پاک دی ولد نه لری).

تفسیر : یعنی له دی نه لوی ظلم به بل مجه وی چی الله تعالیٰ ته محامن او لونی تجویزوی ، تاسی ووایی که په فرض محال سره الله تعالیٰ اولاد درلودی (لرلی) نو پرومبنی سری به زه وم چی د ده د اولاد عبادت به می کاوه محکه چی په دنیا کښی زه له گردو (تولو) محنی زیات د الله تعالیٰ عبادت کوونکی یم او هر چاته چی هومره زیاته علاقه له الله تعالیٰ سره وی په هم هغه تناسب ښائی د ده له اولاد سره ئی هم وی. بیا مجه مهال (وخت) چی زه سره له اول العابدین توبه د هیڅ یو موجود په ولدیت الله ته قائل نه یم نو تاسی څرنګه د پاک الله داسی منونکی یئ چی د ده تر فرضی اولاده حقوق هم منځ؟.

تنبیه : ځینو مفسرینو د دی آیت مطلب داسی لیکلی دی. «که ستاسی په اعتقاد کښی د الله تعالیٰ کوم اولاد وی نو په یاد ئی ولرئ چی زه ستاسی په مقابل کښی د هغه واحد الله تعالیٰ عبادت کوونکی یم چی له اولاد او احفاد او نورو بشری صفاتو څخه پاک او منزه دی. ځینو د «عابد» معنی په جاحد «منکر» سره کړی ده. یعنی له دی فاسدی عقیدی څخه له ګردو (ټولو) څخه ړومبنی انکار کوونکی او تردید کوونکی یم. او د ځینو نورو په نزد «ان» نافیه ده یعنی رحمٰن هیڅ اولاد نه لری. مګر دغه قول څحه زیات قوی نه دی. نور احتمالات هم شته چی دلته د هغو تولو د استیماب ځای نشته. والله تعالیٰ اعلم. اوس الله تعالیٰ د خپل ذات پاکی داسی فرمائی

# سُبُعْنَ رَبِّ التَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّ الْكِيفُونَ ·

پاکی ده رب د آسمانونو ته او (رب د) ځمکی ته رب د عرش ته له هغه څه چی بیانوی (دوی ورته چی نسبت د ولد او شرک او نور عیوب دی).

تفسیر : یعنی د هغو خبرو نسبت چی دغه خلق الله تعالیٰ ته کوی، مثلاً اولاد او نور، له هغو گردو (ټولو) ځنی د الله تعالیٰ ذات پورته او منزه دی. د ده په ذات کښی د دی خبری له سره امکان نشته چی معاذ الله د چا پلار یا ځوی شی.

## فَذَرَهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلِقُوْا يَوْمَكُمُ ٱلَّذِي يُوْعَدُونَ ۗ

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

پس پریږده دوی چی غوتی وهی (په باطلو خبرو) او لوبی کوی تر هغه پوری چی ملاقات وکړی له ورځی د دوی سره هغه (هغه ورځ) چی وعده کړی شوی ده (له دوی سره په دغه ورځ د قیامت کښی د عذاب).

تفسیر: یعنی دوی د غفلت او حماقت په نشر کښی هر څه چتی (بیکاره) او چپولی خبری چی کوی ودی کړی، او تاسی له سره ورته توجه او التفات مه کوئ! دغه نحلق د څو ورڅو له مخی په دنیوی عیش او عشرت او چرچو او نندارو کښی خپلی ورځی تیروی. بالاخر هغه موعوده ورځ راتلونکی ده چی په هغی کښی دوی ته د دوی دغه بیادبی او گستاخی او نور شرارتونه یو په یو وروړاندی کیږی او د هغو په مقابل به دوی د هر یوه د خوند او مزی محکونکی وی.

# وَهُوَاتَذِى فِي السَّمَأُ ولِكُ وَفِي الْرَضِ إلكُ وَهُوَ الْحَكِيشُمُ الْعَلِيْدُ

او الله هغه (لوی ذات) دی چی په آسمانونو کښی معبود دی او په ځمکه کښی معبود او هم دی دی ښه حکمت والا ښه عالم.

تفسیر : یعنی نه په آسمان کښی پرښتی، لمر، قمر، او ستوری معبود کرځیدی شی او نه په ځمکه کښی اصنام، اوثان او بتان او نور. د کردو (تولو) علویاتو او سفلیاتو او مافیهما حقیقی معبود هم هغه واحد احد الله تعالیٰ دی چی له فرشه تر عرشه پوری د کردو (تولو) اشیاؤ مالک او خالق دی. او د تولو اکوانو او امکنه و، ازمنه وو پخپل علم او اختیار سره مالک او متصرف دی.

# وَتَابُرُكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ التَّمَوْتِ وَالْأَصْ وَالْكِيِّمُ أَوْعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ "

او برکت ناک دی هغه (لوی ذات) چی خاص ده ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او د هر هغه څه چی په منځ د دغو دواړو کښی دی او (خاص) له هم ده سره دی علم د قیامت.

تفسير : يعنى قيامت كله رائحى؟ د دى خبرى علم يوائحى له هغه مالك الملكوت او صاحب الكبرياء والجبروت الله اجل واعلىٰ شانه واعظم واكرم برهانه سره دى.

## وَالَيْهِ ثُرُجَعُوْنَ<sup>©</sup>

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

او خاص هم دغه (الله) ته به بيرته بيولي شئ (تول قيامت ته له پاره د جزاء)

تفسیر : یعنی کله چی هلته ورسیدئ د گردو (تولو) حسناتو او سیناتو حساب او کتاب به مو کیدی، او د هغو ثواب او عذاب به دررسیدی.

# وَلاَيْمُلِكُ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ الْاَمَنُ شَهِدَ وِالشَّفَاعَةَ الْاَمَنُ شَهِدَ وِالشَّفَاعَةِ الْاَمْنُ شَهِدَ وِالشَّفَاءَةِ الْاَمْنُ

او اختیار نه لری هغه معبودان چی دوی ئی عبادت کوی بی له دغه (الله) د شفاعت (لکه چی منکران کمان کوی) مگر هغه مخوک چی شاهدی ئی ویلی وی (په ژبه) په حقه سره حال دا چی دوی پوهیږی (او علم ئی وی پر هغو باندی په زړه سره)

تفسیو : یعنی دومره سپارښت کولی شی، هر هغه چا چی له خپل علم سره موافق د اسلام حق کښی د یوه حرف سپارښت نشی کیدی. دغومره سپارښت به هم هغه صالحین وکړی چی د دوی په رښتین توب خبردار وی او په دی باندی ښه پوهیږی چی دغه په ژبه او په زړه سره مسلمان دی، نورو ته به داسی اجازه نه وی.

# وَلَيِنُ سَالْتَهُمُ مِّنَ خَلَقَهُمُ لِيَقُولُنَ اللهُ فَاكْنَ يُؤَفَّكُونَ ٥

او قسم دی که وپوښتی ته دوی چی چا پیدا کړی دی دغه (عابدان او معبودان) نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) دوی چی الله (پیدا کړی دی) پس کوم طرف ته ګرځول کیږی دغه (مشرکان له عبادت د الله)

تفسير : يعنی کله چی پيدا کوونکی هم دغه يو الله دی نو د بندګی او د عبادت مستحق ولی نور شول؟ عبادت د انتهائی تذلل نوم دی او دغه تذلل د هغه ذات دپاره ښائی چه وکړی چی د انتهائی عظمت او جبروت څيښتن (خاوند) دی. ډير د تعجب ځای دی چی دوی مقدمات تسليموی ليکن د هغو له نتايجو څخه منکران کيږي.

## وَقِيْلِه لِرُبِّ إِنَّ لَمُؤُلِّ وَ قَوْمُ لِلْ يُؤْمِنُونَ ۞

او (قسم دی) پر دغی وینا د دغه (رسول) چی ای رب زما بیشکه دغه (قریشی منکران) یو قوم دی چی ایمان نه راوړی دوی (په مومن به شیانو باندی)

تفسیر: یعنی د نبی دغه وینا هم الله تعالیٰ ته معلومه ده. د ده پر دغه د اخلاصو التجا او له درده ډک غږ باندی الله قسم یادوی چی الله به هرومرو (خامخا) له ده سره امداد او مرسته کوی او پخپل فضل او مرحمت سره ئی حتماً غالب، مظفر او منصور گرځوی. وفرمائل الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چی

#### فَاصْفَحْ عَنْهُمُ وَقُلُ سَلَمُ الْمُ

پس مخ وګرځوه له دوی (او طمع پریکړه له ایمانه د دوی) او ووایه (ای محمده! دوی ته غواړم له شره ستا) سلامتی.

تفسير : يعنى غم مه خوره ! او زيات په دوى پسى مه لويډه! محض د دعوت او تبليخ فريضه دى اداء كوه ! نو بيا له دوى ځنى خپل مخ وګرځوه ! او ووايه ښه ده كه تاسى زما خبرو ته غوږ نه پدئ نو زما سلام دى وى تاسى ته. (وكان هذا قبل الامر بالقتال).

## فَسُوْفَ يَعْلَمُونَ ٥

پس ژر ده چې پوه به شي دوی (په عاقبت د کفر خپل).

تفسیر : یعنی بالاخره دوی ته به دغه خبره ښکاریډی چی دوی په څرنګه یوی لوئ غلطی کښی لویدلی وو؟ لکه چی پر خپلو دغو تیروتو باندی ځینی کسان لږ څه په هم دغه جهان کښی پوه شوی هم دی خو د هغه پوره تکمیل په آخرت کښی کیدونکی دی.

تمت سورة «الزخرف» بعون الله و توفيقه فلله الحمد والمنة

سورة الدخان مكية وهى تسع وخمسون آية وثلاث ركوعات رقم تلاوتها (££) تسلسلها حسب النزول (£1) نزلت بعد سورة «الزخرف»

د «الدخان» سورت مکی دی (۹۰) آیت دری رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱) او په نزول کښی (۱۲) ( (۱۱)

سورت دی وروسته د «الزخرف» له سورت څخه نازل شوی دی.

### بِنُ إِللَّهِ الرَّحِيْوِنِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

## حَمِّ ٥ وَالكِينِ الْمُهِينِي قُ إِكَا آنَوَ إِنَّهُ فِي لَيْلَةٍ شُارِكَةٍ

قسم دی پر دغه کتاب ښکاره کوونکی (د دینی احکامو) چی بیشکه مونږ نازل کړی مو دی هغه په شپه برکتناکه کښی.

تفسیر : د «برکت شپه» د قدر شپه ده کما قال الله تمالیٰ فی سورة القدر ﴿ اِلْمَالَٰیْلُوْلِیَالُوَالْفَارُ ﴾ چی د رمضان المبارک به میاشت کښی واقع ده له قوله تمالیٰ ﴿ شَمُوْرَیَصَانَالْوَنَیَالُوْلُوْلِیَالُوْلُوْلُ (د البقرة (۲۳) رکوع) ۱۸۵ آیت به دغه شپه کښی عظیم الشان قرآن له لوح محفوظ محخه سماء العنیا ته نازل کړی شوی دی او بیا له هغه محای متدرجاً به درویشتو کلونو کښی پر رسول الله صلی الله علیه وسلم نازل شوی دی. هم په هم دغه شپه کښی پر رسول الله مبارک د پاک قرآن ابتدائی نزول شروع شوی دی.

#### إِنَّا كُنَّامُنْ ذِرِيْنَ ⊕

بیشکه موند یو ویروونکی (په رالیږلو د دغه قرآن).

تفسیو : یعنی آورول همیشه زموند کار او دستور وو چی له هغه سره موافق دغه پاک قرآن هم نازل شوی دی.

## ۏؽۿٵؽؙڡٛٚٛۯڰؙڴڷؙٲڡؙڔۣڂڮؽۅ۞ٚٲڡؙڗؙٳۺؽۅؽ۬ڔؽٵ<sup>ٝ</sup>

په دغه (شپه) کښی بیانوه شی بیلاوه شی هر کار حکمتناک (داسی تینګ چی نه بدلیږی) حکم له نزده زمونږ

تفسیر : یعنی د تول کال په متعلق د قضاء او قدر کرد (تول) د حکمت او د مصلحت ډکی قاطعی او لایتغیری فیصلی په دغی عظیمالشانی شهی کښی له لوح محفوظ محخه نقل کیږی او هغو پرښتو ته سپارلی کیږی چی د تکویناتو په شعبو کښی کار کوی. له محینو روایاتو محخه معلومیږی چی هغه د شعبان المعظم پنځلسمه شهه ده چی ورته د «برآیة» شهه وائی ممکن دی چی له دغه وخته د ی کار ابتداء او د قدر په شهه انتهاء مومی، والله اعلم.

#### ٳڰٵڰؙڰٵڞؙۯڛڸؿڹ<sup>۞</sup>

#### بیشکه مونږ یو لیږونکی (د رسولانو).

تفسیر : یعنی (موندِ لیډونکی یو د) پرښتی پر هر هغه کار چی له دوی سره مناسب وی لکه چی جبرئیل علیه السلام ئی سره له پاک قرآن محمد صلی الله علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم ته ولیړه.

# رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكِ إِنَّهُ هُوَ السِّمِيْعُ الْعَلِيدُونَ

دپاره د رحمت (او مهربانی پر خلقو) له رب ستا بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی د (ټولو) اقوالو ښه عالم (په ټولو احوالو)

تفسیر : یعنی الله تمالیٰ د تول عالم له کردو (ټولو) حالاتو محخه باخبر دی د دوی غړ او دعاء اوری، ځکه په عین ضرورت کښی ئی خاتم النبیین صلی الله علیه وسلم ته قرآن ورکړ، او د عالم دپاره ئی د لوی رحمت په شان ولیږه.

# رَتِ التَّمَانِ وَالْاَرْضِ وَمَابَيْنَهُمُ ا إَنْ ثُنْتُومُ فُوقِينَيْنَ

(رحمت دی تولو ته له طرفه د ) رب د اسمانونو او (رب د ) ځمکی او (رب د ) هغو شیانو چی په منځ د دوی کښی دی که چیری یئ تاسی یقین کوونکی (نو یقین وکړئ چی محمد د الله رسول دی).

تفسیو : یعنی که په تاسی کښی پر کوم شی د یقین لرلو صلاحیت وی نو له ګردو (تولو) شیانو څخه ړومبی شی د یقین کولو قابل د الله تعالیٰ عمومی ربوبیت دی چی د هغه آثار په هر هر ذره کښی له روښانی ورڅی محخه زیات ښکاره او محرګند دی. او د حضرت محمد رسول الله

صلى الله عليه وسلم رسالت دى.

# لَاللهُ إِلَاهُو يُغِي وَيُمِيْتُ رَكَبُمُ وَرَبُ الْإِيكُو الْزَوَلِينَ<sup>©</sup>

نشته لائق د عبادت بل هیڅوک مګر هم دی دی چی ژوندی کوی او وژل کوی (دغه الله) رب ستاسی دی او رب د پلرونو ډومبنیو ستاسی دی.

تفسیر : یعنی چی د هغه الله په قبضه کښی ژوندی کول او مړه کول او د وجود او عدم واک او اختیار د هغه د قدرت په لاس کښی وی او ګرد (نول) اولین او آخرین نی تر پالنی او تربیت لاندی دی آیا ما سواء له هغه د بل چا عبادت او بندګی جایزه ده؟ دغه یو داسی صاف او ښکاره حقیقت دی چی په هغه کښی د شک او شبهی هیڅ ځای او ګنجایش نشته.

#### بَلُ<sup>هُم</sup>ُ فِي شَاكِّ يَّلْعَبُونَ<sup>©</sup>

(یقین نه کوی) بلکه دوی په شک کښی دی (له بعث نه) چی لوبی مسخری کوونکی دی (په مؤمن به شیانو).

تفسیر : یعنی د دغر واضحه وو نبو او دلائلو اقتضاء خو داسی وه چی دغر خلقو به هغه منل مگر سره له هغه دو ک نی نه منی بلکه دوی د توحید او د نورو حقه و عقائدو له طرفه په شکوکو او شبهو کښی لویدلی دی او په دنیوی عیش او عشرت او لهر او لعبو کښی سره مصروف او لگیا دی، او د اخروی اندیښنی څخه بیخی بی فکره دی چی د حق په طلب کښی مشغول شی او په هغه کار له غور او فکر مخخه کار واخلی. دوی په دغه شک او شبهه کښی دی چی تل به دوی هم داسی اوسیږی او له سره له الله تعالیٰ سره د مخامخ کیدلو په فکر او اندیښنه کښی نه دی نو ځکه د نصیحت یر خبرو توکی او مسخری کوی، او یری ځاندی او ملنډی وهی.

# فَارْتَقِبَ يَوْمَ تَأْتُى السَّمَا ﴿ بِدُخَانِ شِّبِيْنِ فَايَّغْتَى النَّاسُ ﴿ لَمُنَافِئُكُ النَّاسُ ﴿ لَمُناعَنَاكُ الدُّ

پس منتظر اوسه (ای محمده! دوی ته) په هغه ورځ چی راشی دا آسمان په لوګی ښکاره سره چی پټ به کړی تول مخلوق، (وبه وائی دوی) دغه عذاب

ډير دردناک دی.

تفسير : له «لوگي» څخه دلته څه مراد دی؟ په دغه مورد کښې د اسلافو دوه قوله دی. اېن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنه او نور وائی چی قیامت ته نژدی به یو لوګی پورته کیږی چی ګرد (تول) خلق به پتوی. نیکو سړیو ته به د ده ډیر لو خفیف څه اثر د زکام په شان ورسیږی. او د کفارو او منافقینو په ستونیو او دماغو کښي ننوځي او بي هوشه کوي ئي. دلته هم هغه لوګي مراد دی. ښائی دغه لوګی هم هغه د سماواتو ماده وی چه د هغه ذکر په ﴿ نُتُوَالْسُتُوْتَى الْمُللَّمُ السُّمَالُم وَهُي دُخَانٌ ﴾ كښى شوى دى. كواكى آسمان تحليل او د خپل اصلى حالت به طرف عود كوى. او دغه به ئى ابتداء وى والله تعالى اعلم. ابن مسعود رضى الله تعالى عنه يه دير قوت سره ادعا کوی. چې له دغه آيت څخه مراد هغه لوګي نه دی چې د قيامت له علائمو څخه دی. بلکه رسول الله مبارک کله چی د قریشو له تمرد او طغیان څخه په تنګ شو نو دعا ئی وفرمایله چی اللہ جل جلاله پر دوی تر اووو کلو پوری مسلسل قحط مسلط کر ہم ہغسی چی د یوسف علیه السلام یه زمانه کښی پر مصریانو مسلط شوی وو لکه چی قحط پر دوی مسلط شو چی مكيانو به په هغه كښي له مردارو او له پوستكو او له هډوكو څخه خوړل غالباً په هم دغه دوران کښی د «یمامه» رئیس ثمامه بن اثال رضی الله تعالیٰ عنه په اسلام سره مشرف شو او د ماکولاتو د هغو ګودامونو لیږل ئی منع کړل چې له هغه ځایه معظمي مکي ته تلل. الغرض مکیان د لوږی له لاسه مره كيدل. او دغه مسلمه او ښكاره خبره ده چې د مسلسلي وچكالي او قحط په زمانه کښی به د جو یعنی د ځمکی او آسمان په منځ کښی لوګی په شان دوړی او غبار په نظر راځی. او برسیره به دی د اوږده مدت د باران د نه ووریدلو څخه ګردو غبار او دوړی له ځمکې څخه يورته کيږي او د آسمان په لوري د لوګي په شان لويي او سپيرې دوړي ترې معلوميږي. چې هغه ئى دلته يه «دخان» سره تعبير فرمايلي دى. يه دغه تقرير يه «يغشى الناس» كښي به له خلقو څخه مراد مکیان وی. ګواکی دغه یو پخوا ویل ؤ چی پوره شو کما یدل علیه قوله تعالیٰ﴿ فَارْتَقِتُ﴾

#### رِّيْنَا الْشِفْ عَنَاالْعَنَابَ إِنَّامُؤُمِنُونَ<sup>®</sup>

ای ربه زموند لری کړه له موند دغه عذاب بیشکه موند ایمان راوړونکی یو.

تفسیر : یعنی کله چی په هغه عذاب کښی مبتلا کیږی نو داسی به وائی چی اوس له دغه آفت څخه نجات راکړه وروسته له دی نه مو توبه ده! اوس مونږ ته پوره یقین حاصل شو. بیا به طغیان او شرارت نه کوو او پاخه مسلمانان کیږو وروسته له دی نه د دغی خبری الله اعظم برهانه واکرم شانه داسی جواب فرمائی:

# ٵؿ۠ڵۿؙڎٳڵڐؚۜڬۯؽۏؘۘٙؾؘڷۘٵٚۼٛۿۄ۫ڒڛٛۏڷ۠ۺؚ۫ؽڽٛۨٛٚٛڞ۬ۊ۬ڗؘۏڰۊؚٳ ۼۘڹؙۿؙۏؘۊؘڵڰؙٳؙڡؙۼڴٷۼڹٛٷؿٛ۞

چیرته به نفع ورسوی دوی ته پند اخیستل (پس د عذاب له نزوله) حال دا چی په تحقیق راغلی ؤ دوی ته رسول ښکاره بیانوونکی بیا هم داسی و گرځیدل دوی له هغه (اجابت د رسول نه) او وویل (کفارو) ده ته ښوونه کړی شوه ده (د قرآن له بل چانه) لیونی دی.

تفسير : يعني اوس له يوهيدلو او له نصيحت څخه د فائدي اخيستلو موقع چيري ياتي ده يه هغه وخت کښي مو دغه پندونه ونه منل چې زمونږ رسول سره له ښکاره نښو او واضحه وو هداياتو درغلی وو هلته به مو داسی ویل چی دغه لبونی دی کله به مو ویل چی دی دغه خبری له بل چا څخه زده کوی او بیا د هغه له مخبی دغه کتاب جوړوی د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه **د** تفسیر سره سم د دی آیت مطلب داسی شو او د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له تفسیر سره موافق معنی به ئی داسی وی چی مکیان له قحط او نورو مصائبو څخه یه تنګ شول او له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه ئىي غوښتنه وكړه چې دغه آفت له مونډ څخه لرى كړئ په ځينو رواياتو کښی راغلی دی چی ابوسفیان او نورو مشرکانو د رسول الله یه حضور کښی عرض او فریاد وکړ چی تاسی خو فرمائی چی زه رحمة للعالمین یم او دغه دی ستا قوم له قحط او د وچکالی له لاسه تباه او فنا کیږی نو مونږ تاسی ته د مرحمت او شفقت او د قرابت وسائط در وړاندی کوو څو د دغه مصیبت د لری کیدلو دیاره دعاء وکړئ که دغه قحط او مصیبت له مونږ څخه پورته شو نو مونږ تول سره ایمان راوړو لکه چې د دوی په دعاء سره باران وشو او له یمامي څخه د غلى كوم ګودامونه چې منع كړى شوى ؤ هغه هم د رسول الله صلى الله عليه وسلم له حكم سره سم بیرته جاری شول مګر سره له دی هم دوی مسلمانان نه شول د هم دی په نسبت فرمائی ﴿ ٱلَّٰى کهٔ اللَّمْلِي ﴾ 🔻 يعنى دغه خلق د دغى خبرى له سره منونكى نه دى په دغه قسم شيانو دوى پُه زرهاؤ تأویکات له خپله ځانه جوړوی هغه شیان چی بیخی لکه د لمر په شان عیان او رومان دی یعنی ستاسی نبوت دوی نه منی او تاسی ته د مجنون نسبت کوی او ځینی داسی وائی چی دی له هغه رومی مربی څخه څخنی خبری زده کوی او بیا ئی پخپل عبارت سره اداء کوی. له داسی متعصبو معاندينو څخه د كوم شي د پوهيدلو څه توقع كيدي شي؟.

# ٳؾٛٵػٳۺ۬ڡؙؙۅٳٳڵۼۮؘٳٮؚۊڸؽڵڒٳؾ۫ڷؙۮؚؗۼٙٳٚؠۮؙۏڹ<sup>۞</sup>

بیشکه مونږ لری کوونکی یو د دغه عذاب (په دعاء د نبی) لږ مدت بیشکه

#### تاسى بيرته گرځيدونكي يئ (كفر خپل ته).

تفسیر: یعنی که موند د لد محه مدت له مخی له دوی ځنی عذاب لری کړو دوی به بیا پخپلو هم هغو حرکاتو لاس پوری کوی چی پخوا له دی نه به ئی کول او د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له تفسیر سره موافق به ئی داسی مطلب کیږی درواخلئ موند د لد محه مدت له مخی دغه عذاب له دوی ځنی لری کوو تاسی وګورئ چی دوی به په هم هنسی اعمالو مداومت کوی چی پخوا له دی نه هم په هغه کیبی مشغول وو.

# يُومُ مَنْطِشُ الْبَطْشَةُ الْكُبْرِي إِثَامُنْتَقِمُونَ @

(یاده کړه) هغه ورځ چې وبه نیسو مونږ (دغه کفار) په نیولو سختو لویو سره بیشکه مونږ انتقام اخیستونکې یو (په دغه ورځ کښې).

تفسیر : د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه په نزد به لویه نیونه په قیامت کمهی وی غرض دا دی چی د آخرت عذاب له سره نه منع او نه بیرته کیدونکی دی. د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه په نزد له لوئی نیونی څخه د «بدر» غزا مراده ده چی په دغی غزوی کمنی له کفارو څخه بدل او انتقام واخیست شو.

## وَلَقُنُ فَتَنَا أَتُهُ لُهُمُ قُوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمُ وَسُولٌ كُرِيْدُكُ

او خامخا په تحقیق ازمویلی وو مونږ پخوا له دی نه قوم د فرعون او راغلی ؤ دوی ته رسول (موسیٰ) عزتمند (په نزد د الله).

تفسير : يعنى د حضرت موسىٰ عليه السلام په ذريعه د دوى امتحان واخيست شو چى آيا دوى د الله تعالیٰ پيغام قبلوی که نه؟.

#### آنُ آدُّوْ آلِكَ عِبَادَ اللهِ

(او وویل موسیٰ فرعونیانو ته) چی وسپارئ تاسی په ما باندی بندګان د الله،

تفسیر : یعنی د الله تعالیٰ بندګان خپل مریان مه ګرځوئ! بنی اسرائیلو ته له مریتوبه آزادی ورکړئ! او ماته ئی وسپارئ چی هر چیری زما خوښه وی دوی له خپل ځان سره بوځم.

# ٳڹۣٞڵڬؙۯڛؙۏۘ۬ۘ۠۠۠ٷٲؠؽؙؿٛ۞ٛۊٙٲڽؙڰڷۼڶؙۊٵٸٙ۩ؿڋٳٝڹٞۤٳؿؾؙؙؙؠؙٛۺؚڵڟؠؿؙؠؽڹۣڰ۫

بیشکه زه تاسی ته رسول مکرم امانتگر یم او (وویل موسیٰ فرعونیانو ته) چی سرکشی مه کوئ پر الله (په اهانت د وحی) بیشکه چی زه راوړونکی یم تاسی ته د برهان حجت دلیل ښکاره واضح.

تفسير : «برهان، حجت، دليل مكاره واضح» هغه معجزات ؤ چى موسىٰ عليه السلام ښوول لكه عصا يدبيضاء يعنى (همسا» او «سپين لاس» او نور.

# وَإِنِّى عُدْثُ يُرِيِّى وَرَيِّكُوْ اَنْ تَرْجُنُونِ

تفسير : او وويل موسىٰ فرعونيانو ته چى بيشكه زه پناه نيسم په رب خپل او په رب ستاسى له دى نه چى سنگسار كړئ تاسى ما.

تفسیر : په دغه سره ئی د دوی د هغو ویرولو جواب ورکر، یعنی ما ستاسی له ظلم او ایذا. څخه د الله تعالیٰ پناه حاصله کړی ده. هغه زما په حمایت کښی دی او د الله تعالیٰ پر حفاظت زه پوره اعتماد او اطمینان لرم.

## وَإِنُ لَكُونُونُوالِي فَاعْتَزِلُونِ<sup>®</sup>

او که ایمان نه راوړئ تاسی (ای فرعونیانو!) پر ما پس په څنګ شئ (له ما یریږدئ ما).

تفسير : يمنى كه زما خبره نه منئ نو اقلا ماته څه ضرر او ايذاء مه رسوئ! او په دغه سره خپل جرم مه درنوئ.

خیر نه دی بی هیلی یم شر دی رانه لری کره ا حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی چی خپل قوم بوځم ته می لیاره مه نیسه!»

# فَدَعَارِيَّةَ آنَّ هَوُ كُلَّمْ قُومُرُّهُ مُورُنُ عَالَمْ ويِعِيَادِيُ لَيْ لِلَّ إِنَّكُومُثَّتَبَعُوْنَ ۖ

پس دعاء وکړه (موسیٰ) رب خپل ته داسی چې بیشکه دغه (قبطیان) یو قوم دی ګنهګاران (کافران). (نو وفرمایل الله موسیٰ ته چې) پس بوځه بندګان زما (سبطیان) د شپې بیشکه تاسی متبوع یئ (د قبطیانو).

تفسيو : يعنى بالاخر مجبور شو او د الله تعالىٰ په حضور كښى ئى عرض او فرياد وكړ چى دغ خلق له خپلو جرائمو څخه لاس اخيستونكى نه دى نو اوس ته زمونږ او د دوى په منځ كښى فيصله وكړه! د ده دعاء فوراً مستجابه او پر حضرت موسىٰ عليه السلام امر وشو چى بى د فرعونيانو له اطلاعه له بنى اسرآئيلو سره د شهى له مخى له مصره ووځوځا څكه چى د كهيڅ (سحر) له مخى به دوى وروسته له دى نه چى ستاسى له تگه خبر شى نو د تاسى د تعاقب دپاره درېسى وځى ليكن په ياد ئى ولرئ چى په لياره كښى ستاسى په مخ كښى تريخ سيند درځى چى هغه به ستا د همسا په اشاره سره دى خوا او هغى خوا لرى كيږى او په منځ كښى وچه صافه ليارى تيريږي.

# وَاتُوْكِ الْبَحْرَرَهُوَّ إِلَّهُ مُرْجُنُدُ مُّغْرَفُونَ ®

او پریږده بحر سیند ولاړ (ساکن کوڅی کوڅی) بیشکه دوی لښکری دی ډوبی کړی شوی.

تفسیر: یعنی د دغی خبری په فکر او اندیبنی کنیی مه اوسه! دغه لیاره چی د الله تعالیٰ په قدرت په دغه سیند کنیی شوی ده بیرته پاتی نشی پریپده چی دغه لیاره هم دغسی پر خپل حال پاتی وی څو فرعون او فرعونیان ئی وگوری او پر تاسی پسی د راتلو همت او گخرد (جرایت) وکری، لکه چی هغوی هم په هم دغی وچی کنی ننوتل، کله چی تول د سیند منځ ته ورسیدل، دلته الله تمالیٰ د سمندر اوبو ته حکم ورکړ چی بیا سره یو گای شی، او په دغه ترتیب سره هغه گرد (تول) لالو لښکر ډوب او مغروق کړ. نو فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه چی:

# ڰۄؙڗۘڒؙٷؙٳ؈ؙۼڹٝؾؚۊؘۘٷؽٷڽٟ۞ۊٙۮؙۯۅٛ؏ۊۧڡؘڡۜٙڵۄڔڮڔؽ۫ڿؚ ٷۜٮ۫ڡ۫ٮۊۘٷٷۏڸؿؠٵڣڮۿؽؙ۞ڰڶڸڬٷۏؙۯؿ۬ؠٚٵۊٷٵڵڂڔؽؽ۞

څومره ډیر پریښودل دوی له باغونو او (له) چینو (د اوبو) او (له) فصلونو او ځایونه عمده مخصوص ښائسته او (له) نعمتونو (او له هسی د هوسائی

(آرام) سامان) په هغو (نعمتونو) کښی خوشال خوندور. هم داسی (هلاک کوو مونږ له مکذبینو) او په میراث مو ورکړل (دغه شیان) قوم بل (سبطیانو) ته.

تفسیر : یعنی د بنی اسرآئیلو په لاسونو کښی ئی ورکړ، لکه چی د «شعرآ<sub>ء»</sub> په سورت کښی دی له دی نه معلوم شو چی د فرعون د غرقیبلو څخه وروسته د بنی اسرآئیلو تصرفات او مداخله په مصر کښی شروع شوله او که دغه ثابت نشی مطلب به ئی داسی وی د هم هغو اقسامو سامانونو په شان چی له فرعونیانو څخه پاتی وو هم هغسی شیان مونږ بنی اسرآئیلو ته هم ورکړل والله اعلم.

# فَمَابِكَتُ عَلَيْهِ وُالسَّمَا وُوَالْارْضُ

پس ونه ژړل پر دوی (یا پر هلاک د دوی) باندی آسمانونو او ځمکی.

تفسیو : په روایاتو کښی راغلی دی چی د مؤمن د وفات په تقریب کښی د آسمان هغه دروازه ژاړی چی له هغی څخه به ده ته روزی نازلیده یا هغه دروازه چی په هغی کښی د ده صالح عمل پورته خوت او هغه محمکه به هم ژاړی چی ده به پری لمونیځ کاوه یعنی افسوس چی هغه سمادت له مونیړ ځنی واخیست شو کله چی له کفارو سره د صالح عمل تخم نشته نو په ده پسی به آسمان یا ځمکه ولی ژاړی؟ بلکه ممکن دی چی د دوی پر مرګ خوښ هم شی چی ښه شو چی دغه یو به بلو

# وَمَاكَانُوْامُنْظَرِينَ۞ُولَقَلُ بَخَيْنَابَنِيَ اِسْرَاءِيْلَ مِنَ الْعَلَابِ الْمُهِيْنِ۞ُمِنُ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِّنَ الْمُشْرِفِيْنَ۞ وَلَقَدِ اخْتَرْنُهُمُ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِيْنَ۞

او نه وو دوی مهلت ورکړی شوی. او خامخا په تحقیق نجات مو ورکړ بنی اسرایلو ته له عذاب سپکوونکی (د قبطیانو). چی له (طرفه د) فرعون وو (چی مجسم مصیبت او آفت وو) بیشکه دغه (فرعون) وو سرکشه متکبر له مسرفینو له حده تیریدونکی سر غړوونکی (په شرک کښی) او خامخا په تحقیق غوره کړی مو وو دغه (بنتی اسرآئیل) په علم خپل پر خلقو (د زمانی د دوی).

تفسیر : یعنی اګر که د بنی اسرآئیلو کمزوری او نواقص هم مونږ ته معلوم وو خو سره له هغه مونږ دوی ته د هغی زمانی پر ګردو (ټولو) خلقو فضیلت ورکړ او ځینی جزئیه فضائل خو هم هغه دی چی تر نن پوری د بل هیڅ قوم په برخه نه دی شوی مثلاً د ډیرو انبیاو په دوی کښی مبعوثیدل.

### وَانْيَنْهُوُمِّنَ الْآلِيْتِ مَافِيْهِ بَلْوٌ الْمُبِيِّنَ ۗ

او ور مو کړ دوی ته له دلائلو (د قدرت خپل په لاس د موسیٰ) هغه (نعمت) چی په هغو کښی ازمائش مدد ؤ ښکاره.

تفسیو : یعنی د حضرت موسیٰ علیه السلام په ذریعه مثلاً د «من او سلویٰ» نزول د وریځو سیوری غورځول وغیر ذلک.

# إِنَّ هَوُلُاء لَيْقُولُونَ ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا مُوتَتُنَّا الْأُولِ وَمَا غَنُ بِمُشَرِينَ ۞

بیشکه دغه (کفار) خامخا وائی چی نه دی دغه عاقبت زمونږ مګر هم دا ړومبی مرګ زمونږ دی (په دنیا کښی) او نه یو مونږ راپورته کړی شوی (له قبورو).

تفسیر : په منځ کښی د حضرت موسیٰ علیه السلام د قوم ذکر استطراداً راغلی وو، له دی ځایه بیا د رسول الله د قوم تذکره شروع کبیدی. یعنی دوی وائی چی زمونی اخری حالت فقط هم دغه دی چی موت پر مونی راځی هر کله چی مړه شو نو وروسته له مرګه بیا نو نوری خبری اتری له سره نه دی پیښیدونکی. او له موجوده ژوندون څخه ما سوا یبل ژوندون بیخی نشته حشر او نشر ثواب او عقاب څه شی دی؟ او حساب او کتاب چیری کیږی؟

# فَأْتُواْ بِالْأَيِنَا إِنْ كُنْتُمْ صٰدِقِينَ®

پس (ژوندی) راولئ پلرونه زمونږ که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په دغی وینا خپله کښی).

تفسير : يعنى رسول الله مبارك او مؤمنانو ته كفار وائي كه تاسي پخپلي دغي وينا كښي

یځ او دغه عقیده مو صحیحه وی چی وروسته له مرګه بیا ژوندون هم شته. نو ډیره ښه ده تاسی خو زمونږ دغه مره شوی پلرونه او نیکه ګان راژوندی کړئ چی مونږ ئی پخپلو سترګو سره ووینو او په کیفیت ئی وپوهیږو.

## أهمرخيرام قومرثبع

(نو فرمائی الله چی) آیا دغه (قریش) غوره دی (په مال او قوت کښی) که قوم د «تبع»؟

تفسير : «تبع» د يمن د باچا لقب وو چى د ده حكومت پر سبا، حضر موت او نورو تولو وو «تبع» ډير تير شوى دى الله تعالىٰ جه عالم دى چى دلته ترى كوم يو مراد دى؟ په هر حال دومره ترى ظاهر شو چى دغه قوم د ډير قوت او قدرت خاوندان وو چى د خپل طغيان او تمرد په سبب هلاك او تباه شو. ابن كثير رحمة الله عليه له دغه قوم محخه د سبا قوم مرادوى چى د هغه ذكر د سبا په سورت كښى تير شوى دى. والله اعلم.

# وَالَّذِينَ مِنْ مَبْلِهِمُ ٱهْلَكُنْهُمُ ۚ إِنَّهُ وَكَانُوْا مُجْرِمِيْنَ®

او هغه کسان چی پخوا تیر شوی وو له دغو (قوم د تبع لکه عاد او ثمود بلکه قوی نه وو په مال او قوت نو سره له هغه هم) هلاک کړل مونږ دوی بیشکه دوی وو ګنهګاران (کافران منکران له بعثه او له قیامته)

تفسیر : مثلاً عاد او ثمود او نور. الله تعالیٰ دغه تول د دوی د گناهونو په بدل هلاک او تباه کرل، آیا تاسی له دوی نه بهتر زیات زورور طاقتور یئ چی نه مو هلاکوی؟ یا مو نه شی هلاکولی؟

## وَمَا خَلَقَنَا التَّمَاوِتِ وَالْرَضُ وَمَابَيْنَهُمُالِمِيثِي۞مَا خَلَقَتْهُۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ﴿ بِالْحَقِّ وَلِكِنَّ ٱكْثَرَهُ وُلاَيغُكُونَ۞

او نه دی پیدا کړی مونږ آسمانونه او ځمکه او ټول هغه شیان چی په منځ د دغو دواړو کښی دی حال دا چی لوبی کوونکی یو (یعنی عبث) نه دی پیدا

کړی مونږ دغه دواړه مګر په حقه سره ولیکن زیاتره د دغو (مشرکانو) نه پوهیږی (په دی چی فعل د حکیم هیچیری له حکمته خالی نه وی).

تفسیر : یعنی نه می دی پیدا کری دغه تول علویات او سفلیات بی مطلب او عبث، او دغه لویه کارخانه د محه لوبو او تماشو دپاره نه ده جوړه شوی بلکه په ډیر لوی حکمت سره پیدا کړی شوی ده چی د هغی نتیجه ضرور یوه ورڅ څرګندیږی (ښکاره کیږی) چی هم دغه نتیجه آخرت دی.

# ٳؿۜؽۅ۫ٛؖؗ؉ٳڶڣؘڞڸ؞ؽؚڡؙٛٵڗؙۿؙڎٳۻٛۼؽؙؽٚڰؽۅؙۿڒڵؽؙۼؽؙڡۘۅ۫ڸٞۼؽ؋ٞۅ۠ڴؘؿؙؽؙ ۊؙڵٳۿؙؙۄؙؽؙڡؙٷؙۯؙڰٛٛٳؙۜڵٳڡؘڽٛڗۜڿؚۄڶڵۿٚٳتۜٛٷۿۅؘڶۼڗؚؽؙڒؙٵڵڗۣۜڿؽۄؙؗ۞۫

بیشکه ورځ د فیصلی (قیامت په منځ د خلقو کښی) وعده (د جمع کولو)
د دوی ده د تولو (چی په دغه ورځ کښی د تولو حساب په یوه وخت کښی
کیږی). هغه ورځ چی دفع به نشی کولی هیڅ دوست خپلوان له دوست خپل څخه هیڅ شی (له عذابه) او نه به له دوی سره (له کوم طرفه) مدد وکړی شی (او نه مرسته (مدد) رسیدی شی) مکر هغه څوک چی رحم پری وکړی الله (چی مومنان دی) بیشکه الله هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسيو : يمنى بس پر هم هغه چا چى الله تعالىٰ رحمت وكړى هم هغه به نجات مومى كما ورد فى الحديث «الا ان يتغمدنى الله برحمته».

# ٳڽٙۺؘڿڒؾٵڷڒٛڠۛۅؙڡؚڞ۠ڟۼٵۿؙٳڵۯؿؽ۫ۅۧٚڞؖ

بیشکه (میوه د) ونی د زقوم طعام خواړه د (ډیر لویو) ګنهګارانو (کافرانو) دی.

تفسیر : یعنی د کومی ادنٰی مشابهت لامله (له وجی) ورته «زقوم» چی په اردو ورته (سیهند) وائی ویلی شوی دی که نه د دوزخ د زقوم کیفیت خاص الله ته معلوم دی لکه چی د جنت ځینی نعمتونه له دنیوی نعمتونو سره اسم اشتراک لری هم داسی د دوزخ په نسبت هم وپوهیډی،

## ػؘٵڵؠۿؙڸۦٛؽڠؙڔڶٛ؋ۣٵڷڹڟۅؙڹ۞ٚػۼٙڸٝٵڷػؚؠؽۅؚ<sup>۞</sup>ڿؗڎؙۅٛٷ ڡؘٵڠؾڷؗؗؗٷؿٳڸڛۅٙٳٙ؞ؚٳڷڿڿؽۅۣٚ

په شان د مس (او ژیړ) ویلی کړی شوی (توری ختی د تیلو) چی ایشیږی په ګیډو کښی په شان د ایشیدلو اوبو خوټیدونکیو (وبه فرمائی الله خازنانو د دوزخ ته چی) ونیسځ دی پس راکاډئ دی برابر منځ د دوزخ ته.

تفسيو : دغه د «خذوه» حکم به هغو پرښتو ته کيږی چې د مجرمينو په تعذيب ماموری دی.

## ثُمُّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ مَذَابِ الْحَمِيْمِ اللهِ

بیا ورتوئی کړئ پاس پر سر د ده له عذابه د ایشیدلو اوبو

تفسیر : دغه اوبه به د پوژو او دماغو له لیاری د دوی ګیډو ته ننوځی او د دوی کلمی پری کوی او د هغو توتی د باندی لویږی (اعاذنا الله منه!)

#### ذُئُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكُرِنَيْ

(وبه ویل شی ده لره) وڅکه (دغه عذاب) بیشکه ته هم دغه ته عزتمن غټ مشر (کافر) وی (یه زعم خپل).

تفسیر : یعنی ته خو هم هغه ئی چی په دنیا کښی ځان لوی معزز او مکرم ګانه او خپل مشرتوب او سرداری به دی ثابتوله اوس دی هغه مشرتوب چیړی لاړ؟.

#### اِنَّ هٰذَامَاكُنْتُوْ بِهِ تَمْتَرُوْنَ<sup>©</sup>

بیشکه چی دغه عذاب هغه دی چی وئ تاسی چی په ده کښی به مو شک کاوه .

تفسیر : یمنی تاسی کله داسی یقین او باور درلود (لرلو) چی له دغه ورځی سره به مخامخ کیږئ تاسی په دغه شک او شبهه کښی وئ چی فقط مونږ هم دلته لوبی او چرچی کوو، او په هم

دغی مشغولتیا کښی خپل عمر تیروو. کله چی مړه شو. نو له خاورو سره ګډوډ کیږی، او وروسته له هغه بل هیڅ شی پر مونږ نه دی راتلونکی اوس خو مو پخپلو سترګو ولیدی چی هغه تولی خبری رښتیا وی چی انبیاء علیهم السلام به د هغو بیان تاسی ته کاوه.

# إِنَّ الْمُتَّقِئِنَ فِي مَقَامِ آمِيْنِ ﴿

بیشکه چی متقیان به په ځای د امن کښی وی (له ټولو مکروهاتو).

تفسیر : یمنی هغه کسان چی دلته له الله تعالیٰ محخه ویریوی هلته به ډاډه هوسا (آرام) او مطمئن اوسیږی او هیڅ ډول (طریقه) خوف او غم به دوی ته نه رسیږی.

# ڔ۬ڽٛڿڹؖؾٟٷۼؽؙٷڹۣٛڰٚڲڵؠؘڛؙٷؽڡؚؽؙڛؙڶؙۮؙڛٷٳۺؾؠٞۯۊ۪۪ؿؙؾڟۣۑڶؿؽؖٚ

په جنتونو او چینو کښی چی اغوندی به (دوی جامی) له وریښمو نازکو او له وریښمو پیړو (غتو) په دی حال کښی چی سره مخامخ به ناست وی.

تفسیو : یعنی د دوی پوښاک (لباس) به له نریو او پریړو وریښمینو کالیو (کپړو) څخه وی او یو جنتی به له بل جنتی څخه له سره اعراض نه کوی او مخ به تری نه اړوی او بی تکلفه لکه ډیر خواړه دوستان خپلوان به سره مخامخ کینی او خبری اتری به سره کوی.

## كَذَٰلِكَ وَزَوَّجُنَّهُمْ بِحُوْرِعِيْنِ اللَّهِ

هم داسی به وی (بی تغیره او بی تبدیلی) او ملکری به کړو مونږ دوی له بیغلو سپینو یوستو غتو (ښایسته) سترګو سره.

تفسير : يعنى له دوى سره به د دوى جوړى (ښځى) يو ځاى كوى.

# يَدُعُونَ فِيُهَا بِكُلِّ فَالِهَةِ المِنِيْنَ اللهِ

غواړی به دوی په دغه (جنت) کښی له هر قسم میوی حال دا چی په امن کښی به وی له (انقطاع او ضرر د میوو او هر مکروه نه)

تفسیو : یعنی هره هغه میوه چی د دوی په زړه کښی وګرځی او دوی ئی وغواړی فوراً دوی ته ورحاضروله کیږی او هیڅ یو فکر او اندیښته به له دوی سره نوی په پوره زړه جمعی او اطمینان سره به ئی خوری او څښی او مسرور به اوسیږی.

# لَانَكُوْقُونَ فِيهُا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَا

نه به څکی دوی په دغه جنت کښی مرګ مګر خو هغه مرګ ړومېنی (چی تیر شوی دی په دنیا کښی).

تفسيو : يعنى هغه موت چى پخوا له دى نه راغلى وو اوس وروسته له دى نه به له سره مرګ او درد تاسى ته نه راځى دائم به په هم دغه عيش او نشاط كښى خوښ او خوشال اوسيږئ چى نه ستاسى خوندور ژوندون ته څه فناء او زوال رسيږى، او نه د هغه وسائلو او وسائطو ته.

# وَوَقَهُمُ عَذَابَ الْبَحِيْمِ ﴿ فَصُلَامِ نَ كَبِكَ ۚ ذَٰ لِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿

او وبه ساتی (الله) دوی له عذابه د دوزخ نه له جهته د فضل له طرفه د رب ستا، دغه (انعام او اکرام) هم دا بری دی ډیر لوی.

تفسیر : یعنی له دی نه به بل لوی بری او کامیابی څه شی کیدی شی چی د الله تعالیٰ له عنابه محفوظ او مأمون یاتی وی او تر ابدالاباد یوری د الطافو او افضالو مورد گرځی!.

#### وَاتَّمَا يَتَرُنْهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُ مُرَيِّنَهُ لِلِسَانِكَ لَعَلَّهُ مُرَيِّنَكُ لَأُووُنَ

پس بیشکه هم دا خبره ده چی آسان کړی مو دی دغه (قرآن) په ژبه ستا دپاره د دی چی دوی پند واخلی (ښه وپوهیږی او ایمان پری راوړی).

تفسير : يعنى پخپلى مورنى ژبى سره په اسانى پرى پوهيږى او ياد ئى كړى.

# فَارْتَقِبُ إِنَّهُوهُ مُرْتَقِبُونَ ﴿

اليه يرد(٢٥) الجاثية(٥٤)

پس منتظر اوسه ته (هلاک د دوی ته) بیشکه دوی هم منتظر دی (هلاک د تاته).

تفسیر : یعنی که دوی ونه پوهیږی نو تاسی خو ورځی انتظار وکړئ د دوی بد انجام د دوی په مخ کښی راتلونکی دی. دوی خو د دغی خبری په انتظار کښی دی که کومه بده پیښه پر تاسی واقعه شی. لیکن تاسی هم د دوی اخری خاتمی ته وګوری، چی هغوی ته څه څه شیان ور د مخه کیدونکی دی؟.

#### تمت سورة الدخان بفضل الله تعالى فلله الحمد والمنة

سورة الجاثبة مكية الا آية (١٤) فعدنية وهى سبع و ثلاثون آية و اربع ركوعات. رقم تلاوتها (١٥) تسلسلها حسب النزول (٦٥) نزلت بعد سورة الدخان.

د الجاثية» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (١٤) آيتونو ممخه چى مدنى دى (٣٧) آيت (٤) ركوع لرى په تلاوت كښى

(۱۵) او په نزول کښې (۱۵) سورت دی وروسته د «الدخان» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ڂڂۧۉۧؾڹؙۯؚؽڵؙٲڷؚڮؾ۬ۑ؈ؘؘٳٮڵٮۄٲڵۼڔ۫ؽڗؚٲڵۘڮؽؽؗۄؚٛٳؾٙڧۣٲڵؾۘؗؗؗۿۅڗ ۅؘڷڒۯۻڵٳؠؾؚڷؚڵٷؙڡڹؽڹ۞ۛ

نازلیدل د کتاب له طرفه د الله دی چی ډیر غالب قوی دی ښه حکمت والا دی. بیشکه په (پیدایښت د) آسمانونو کښی او په ځمکی کښی خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی مؤمنانو ته.

تفسیر : یعنی که انسان ومنی نو په هم دغه د محمکی او د آسمانونو په پیدا کولو او د دوی په دغه منظم او محکم نظام او قوام کښی له غور او فکر کولو مخخه پر دغه خبره په ښه شان سره اليه يرد(٢٥) الجاثية(٤٥)

پوهیدی شی چی خامخا د دغو علویه وو او سفلیه وو موجوداتو داسی پیدا کوونکی او ساتونکی شته چی دغه ئی پخپل کامل قدرت او حکمت سره په دغسی محاسن او مزایا سره جوړه کړی دی او پخپل لامحدود قدرت سره د هغه حفاظت هم کوی.

«البُعرة تدل على البعير، وأثر الأقدام تدل على المسير، فكيف لا يدل هذا النظام العجيب الغريب على الصانع اللطيف الخبير»

# وَفَي حَنْفَو كُمُ وَمَا يَكُتُ مِنْ دَابَةٍ النَّ لِقَوْمٍ تُؤُوِّونُونَ فَ

او په پیدا کولو (د هر یوه) ستاسی کښی او په هغه محه کښی چی خواره (تیت) کړی دی (الله په ځمکه کښی) له هر قسم دابی (خوځیدونکیو) ډیر دلائل (د قدرت او استدلال) دی دپاره (د هغه) قوم چی یقین کوی (پر بعث باندی).

تفسیو : یعنی که انسان پخپل خلقت او د نورو ساکجانو (جاندارو) او ذوی الارواحو په خلقت کښی غور او فکر وکړی نو د عرفان او ایقان تر درجو پوری رسوونکی په زرهاو دلائل او نښی په نظر ورځی چی هر یو ئی لوی برهان او قوی استدلال دی په وجود د اله العالمین.

## وَاخْتِلَافِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَآ أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَآ مِنْ رِّزْقٍ

او په اختلاف د شپی او د ورځی (په تیاره او رڼا، تزئید او تنقیص او نورو کښی) او په هغه کښی چی نازل کړی دی الله له (له طرفه د) آسمان له (اسباب د) رزق (باران، حرارت).

تفسير : يعني اوبه ئي د آسمانه له طرفه رانازلي کړي چې د رزق او روزي ماده ده.

# فَلَكَيَالِيهِ الْأَرْضَ بَعُكَ مَوْتِهَا وَتَصُرِيْفِ الرِّيلِي السِّلِقِ السُّلِقَوْمِ تَعُقِلُونَ®

پس (الله) ژوندی کړی ده په دی (اوبو) سره ځمکه پس له مرګه (وچوالی) د هغی او په بدلولو د بادونو (په یو قسم بل قسم سره) دلائل (د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چی عقل چلوی.

تفسيو : يعنى كه لد څه هم له يوه او عقل څخه كار واخلئ نو دغه درمعلوميډى چې دغه امور

اليه يرد(٢٥) الجاثية(١٤)

پرته (علاوه) د هغه زبردست قادر او حکیم له قوته او قدرته د بل هیچا په واک (قبضه) او اختیار کښی نشته. لکه چی پخوا له دی نه په څو څو څایونو کښی د دی مفصل تقریر لیکلی دی.

# تِلُكَ النُّ اللهِ نَتُلُوُهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ ۚ فَبِأَيِّ حَدِينَڎٍ بَعَٰكَ اللهِ وَالنِّتِهِ يُؤُمِنُونَ۞

دغه (علامی د قدرت لوی) دلائل (د قدرت) د الله دی چی لولو ئی موندِ په تا باندی په حقه سره پس پر کومه یوه خبره پس له (خبری) د الله (قرآن) او پس له دلایلو (د قدرت) د الله ایمان به راوړی دوی؟ (بلکه نه ئی راوړی).

تفسیر : یعنی له ما سواء الله مخخه بل کوم شی د بندگی او عبادت وړ (لاکق) او مستحق دی؟ او بغیر د الله له خبرو محنی بل کوم کلام د آوریدلو او منلو قابل دی؟ کله چی د داسی لوی مالک داسی رستیا او صافی او سمی خبری هم کوم بد بخت نه قبلوی نو بالاخر دوی د کوم شی په انتظار کښی دی چی هغه به بیا منی.؟

## ۅؙؽڵٛٛڔؓڬڵٲڡۜٛٞٲٳۅٲؿؚؿۄۣ۞۫ؿۜٮٛۿڂٳڵؾؚٵٮڵڮٮؙٞڟؙؽڶؽۅڠٛٚؠؙؽڝٷٛڡؙٛۺؾؙڵۣؠڔٵ ڬٲڽؙڲۅؿؿؠڠۿٲ

خرابی هلاک افسوس دی هر دروغ تړونکی ګنهګار ته چی آوری آیتونه (د قدرت د) الله چی لوستل کیږی پر ده بیا لا ښه کلک شی (په کفر خپل) په دی حال کښی چی متکبر (ګرځیدونکی وی له ایمانه) دی لکه چی ئی نه دی آوریدلی هغه (آیتونه).

تفسیو : یعنی د ضد او غرور له سببه د الله تعالیٰ خبری نه اوری او تکبر او لوئی ورته اجازه نه ورکوی چی له خپل جهالت او حماقت محخه لاس واخلی کله چی حقه او رښتیا خبره آوری داسی تری مخ اړوی لکه چی له سره ئی نه وی آوریدلمی. اليه يرد(٢٥) الجاثية(٤٥)

## ڣٞۺؚۜٷڽؚڡؘڬٙڮٵڸؚؽۅ۞ۅؘڶؚۮؘٵۘۼڸۄڝٛٵڸؾؚٮٙٵۺؘؽٵڸۣؾۘٞۜۼؘۮؘۿٵۿؙۯؙۅٞؖٵ ٵؙۅڵؠػڶۿؙۄؙؙۘۘۼۮؘٵڰ۪ۺۿؿؙڽ۠

پس زیری ورکړه ده ته په عذاب دردناک سره. او کله چی پوه شی له آیتونو (د قرآن) زمونډ پر یوه څه شی نو نیسی ئی په ټوکو او مسخرو دغه (دروغجنان متکبران مسخره کوونکی) شته دوی ته عذاب سپکوونکی.

تفسیر : یعنی څرنګه چی دوی له آیات الله سره د اهانت او استخفاف معامله کوی نو د هغه سزاوی به هم دوی ته سره له سخت اهانت او ذلت وررسیږی چی ذکر ئی دغه دی.

## مِنْ قَرَالِهِمْ جَهَنْمُ وَلَا يُغْنِي عَنْهُمْ مَا كَسَبُوا شَيْئًا وَلَامَا اتَّخَذُوا مِنُ دُوْنِ اللهِ أَوْلِيَارُ

وروسته له (مرګه) د دوی دوزخ دی او دفعه به نه کړی له دوی نه هغه څیز چی کسب کړی وی دوی هیڅ څیز (له عذابه) او نه (به دفعه کوی) هغه بتان چی نیولی دی دوی بی له الله دوستان (معبودان).

تفسیر : یعنی اموال او اولاد او نور شیان به سره هلته په کار ورنشی، او نه هغه شیان په کار ورځی چی هغوی له ماسواء الله محخه معبودان دوستان او رفیقان ګرڅولی شوی وو او له هغوی ځنی ئی د ډیر امداد او اعانت توقعات هم درلودل (لرل).

## ۅؘڵۿؙؙۯۘۼڬٵڰ۪ۼڂؚڶؽٞ<sup>ۯ</sup>ؖڟڶڶۿٮؙؽۧۏٳڷێڔ۬ؽؽڰؘڡؙٛۯؗٛٳۑٳڵؾؚؠٙڗؖٞؠٛؗؗۄؙڵۿؙؠؙ ۘؗؗۼڬڰؚؠڹؖڹڗۣڿڗؘٳڸؽؙۅؖ۠ڟ

او شته دوی ته عذاب ډیر لوی (د دوزخ). دغه (قرآن کامل) هدایت دی او هغه کسان چی کافران شوی دی په آیتونو د رب خپل شته دوی ته عذاب له (هغه ډیر سخت) عذاب درد رسوونکی نه.

تفسیر : یعنی دغه لوی عظیمالشان برکت او ستر هدایت دی چی د هر راز (قسم) جو او بدو لیاری او چاری انسانانو ته بنیی، هر هغه شموک چی د دغه لوی قرآن احکام او بیان نه منی او هغه دی خپل ځان د ډیر سخت غلیظ او دردناک عذاب کاللو (برداشت کولو) دپاره آماده او تیار کړی!.

# ٱللهُ الَّذِي سَخُولَكُو الْخَولِجَرْي الْفُلْكُ فِيْهِ بِأَمْرِهُ

الله هغه (ذات) دی چی مسخر (تابع) کړی ئی دی تاسی ته بحر سیند دپاره دی چی گرځی بیړی په دغه (بحر) کښی په امر حکم د الله سره.

تفسیو : یعنی د سمندر په شان مخلوق مو تاسی ته داسی تابع او مسخر ګرځولی دی چی تاسی بلا تکلفه د خپلو بیریو او جهازونو په وسیله پری ګرځځ؛ او له میلونو میلونو ژورو (ډوبو) اوبو له پاسه پری تیریډئ او له یوی وچی څخه بلی وچی ته پری رسیږئ!.

### ۅٙڸؾؘۺٛۼٛۅٛٳڡڹؙڡؘڞؙڸ؋ۅؘڸؘڡؘڷڰؙۄؙؚؾۺٛڰۯۏڹ<sup>ۿ</sup>

او دپاره د دی چی طلب کوئ تاسی له فضله د الله او دپاره د دی چی شکر ئی وباسئ.

تفسیر : یعنی بحری تجارت و کرئ ا، یا ښکار و کرئ ، ا، یا د ده له منځه مرغلری او نور شیان وباسغ! او د غو کردو (ټولو) منافعو او نوائدو د حاصلولو په وخت کښی هغه حقیقی منعم مه هیروئ! او د ده حق اداء کرئ او قدر ئی په ښه شان سره وپیژنئ! او په ژبه او زړه او قلب او قلب او قلب سره ئی شکریه اداء کرئ!.

# وسخرًلِكُمُومًا فِي التَّمَانِ وَمَا فِي الْاَرْضِ جَبِيُعًا مِّنُهُ ۖ

او په کار لګولی مسخر کړی ئی دی تاسی ته هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی (لکه لمر قمر نجوم) او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (لکه اوبه خاوره او حیوانات او نور) ټول (مسخر) له (طرفه د) الله (دی).

تفسیر : یعنی پخپل حکم او قدرت سره نی دغه کرد (ډول) شیان ستاسی په کار کښی لګولی دی. دغه د الله تعالیٰ لویه مهربانی او فضل دی چی دغسی عظیم الشان مخلوقات ئی د انسانانو اليه يرد(٢٥)

د خدمت، منفعت او چرچو دپاره په کار کښي لګولي دي.

### اِنَّ فِيُ ذَٰ لِكَ لَا يَبِ لِقَوْمِ تَتِفَكُّرُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

بیشکه په دغه (تسخیر) کښی خامخا لوی دلائل (د قدرت) دی دپاره د هغه قوم چی فکر کوی (په دغو مخلوقاتو کښی).

تفسير : که انسان فکر او غور وکړی نو پوهيدلی شی چی دغه شی د ده له توانه، قوته او قدرته وتلي وو، محض د الله تعالیٰ په فضل او د ده د کامل قدرت په برکت دغه ګرد (ټول) شيان زمونږ په کارونو کښی بوخت (مشغول) او لګيا دی. نو لامحاله زمونږ دپاره هم دغه کار په کار دی چی په کوم کار کښی مشغول او لګيا شو. او هغه کار هم دا دی چی خپل عمر د هغه حقيقی منعم او علیالاطلاق محسن په عبادت او اطاعت کښی تير کړو چی زمونږ خالق او مالک دی او پخپل مستعار حيات کښی يوه شيبه هم د الله تعالیٰ له ياده غافل نشو څو په هغه سره زمونږ عاقبت مسعود شی.

### قُلْ لِكَذِينَ امَنُواكِغُفِرُوالِكَذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّا مَاللَّهِ

ووایه (ای محمده !) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوری دی چی مغفرت (بښنه) وکړی (د آزار) هغو کسانو ته چی امید نه لری د ورځو (وقائعو حوادثو) د الله.

تفسیر : له «ایام الله» یعنی د الله له ورځو محخه هغه ورځی مراد دی چی په هغو کښی الله تعالیٰ خپلو دښمنانو ته کومه خاصه سزا ورکړی یا پر خپلو بندګانو کوم مخصوص انعام او اکرام ابذال او احسان وکړی لهٰذا له ﴿ فَلَیْلَتِیۡمَامُوۡلِیۡمُلِیۡتِیۡکَامِیۡکِیۡمُوۡلِیۡکِالِمُلِله ﴾ څخه هغه کفار مراد دی چی د الله تعالیٰ له رحمت مخخه بیخی ناامیده او د ده له عذابه بیخی بی فکره وی.

### لِيَجْزِى قَوْمُالِمُا كَانُوْا يَكْسِبُونَ<sup>®</sup>

دپاره د دی چی جزاء ورکړی (الله) هغه قوم ته پر هغه چی وو دوی چی کسب کول به ئی.

تفسيو : يعنى اى مسلمانانو تاسى د دوى د بدل او انتقام اخيستلو په فكر كښى مه اوسئ! د

اليه يرد(٢٥)

هغوی معامله پاک الله ته وسهارئ! هغه پخهله دوی ته د دوی پر شرارتونو کافی او پوره سزا ورکوی او د مؤمنینو د صبر، تحمل عفوی او تیریدلو مناسبه صله هم ورکوی.

# مَنْ عَمِلَ صَالِعًا فَلِتَفْسِهُ وَمَنْ أَسَاءُ فَعَلَيْهَا ا

هر هغه څوک چی وکړی (کوم کار) نیک نو (وکړ ده دا کار) دپاره ( د نفع) د ځان خپل او هر هغه څوک (چی وکړی کوم کار) بد پس پر هم ده دی (وبال او ضرر ئی).

تفسیر : یعنی د ښو کارونو مناسبه صله هغو کار کوونکیو ته رسیدونکی ده الله تعالیٰ هغه ته هیخ ضرورت نه لری او بدی کوونکی پخپله په خپل حق کښی خراب تخم شندی او کری ئی او د نقصان په فکر کښی اوسی او هر کار او عمل چی کوی په دغه علم قصد او نیت سره ئی وکړی چی د هغه نفع او نقصان دواړه زما خپل ځان ته رسیدونکی دی.

# نعرالى رىتبۇرى مۇرىيۇن @

بیا خاص رب ستاسی ته به بیول کیږئ (په قیامت کښی لپاره د جزاء د اعمالو).

تفسیر : یعنی څه مهال (وخت) چی هلته ورسیږی نو د دوی تول ښیکټه (فائده) او خرابی د دوی په مخه ورځی او هر یو به د خپلو اعمالو او چارو نتیجه او سزا ومومی او د خپل عمل د میوی خوند به وغکی.

# وكقك أنيمنابني إسراريل الكيث والحكر والثبوة ورزفنهم من الطيبات

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ بنی اسرآنیلو (اولادی د یعقوب) ته کتاب (توریت) او حکم (په تورات په مابین د خلقو کښی) او نبوت (موسیٰ او هارون ته له دوی نه) او روزی کړی مو وه دوی ته له څیزونو پاکو حلالو (لکه من او سلویٰ).

تفسیو : یعنی توریت ئی درکر، او سلطنت، یا د فیصلی قوت یا د پوهنی خبری، یا د دین پوه ئی درعطا کره او ډیر زیات انبیاؤ الله ئی په تاسی کښی مبعوث کړل دغه خو روحانی غذا وه که جسمانی غذا ته وګورئ هغه ئی هم په کثرت او افراط سره تاسی ته درعطاء کړی ده تر دی چی «من او سلویٰ» ئی هم پر تاسی نازل کړل.

### وَفَضَّلُنْهُمُ عَلَى الْعَلَمِينَ اللَّهِ

او فضیلت ورکړی وو مونږ دوی ته یر خلقو (د زمانی خپلی).

تفسیر : یعنی د هغی زمانی پر ګردو (ټولو) خلقو دوی ته کلی فضیلت حاصل وو او د ځینو جزئیه و فضائلو په اعتبار نو د هغی زمانی قید لګړلو ته هم دومره ضرورت نه پاتی کیږی.

# واليكناه وبينتي مين الأمر

او وركړى وو مونږ دوى ته ښكاره دلائل له امره (له ديني احكامو)

تفسیر : یعنی نهایت واضح او مفصل احکام، یا ښکاره واضح معجزات چی د دین په باب کښی د حجت او برهان په شان وړاندی کول کیږی.

# فَاانْتَلَفُوۡۤ الْاَمِنَ بَعُومِ مَاجَآ مُهُوالْعِلْوُ بَعُيَّا لِيَنْهُوُ وْلِنَّ رَبَّكَ يَقُضِى بَيْنَهُ وُيُوْمَ الْقِيلَةِ فِيمَا كَانُوْ افِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۞

پس ونه کړ اختلاف (دوی په امورو د دین کښی) مګر پس له هغه چی راغی دوی ته علم له جهته د هغه ضد او عناد چی وو په منځ د دوی کښی بیشکه رب ستا به حکم وکړی په منځ د دوی (او ستاسی) کښی په ورځ د قیامت په هغه شی کښی چی وو دوی چی په هغه کښی به نی سره اختلاف کاوه.

تفسیر : یعنی تاسی له ضده او عناده او له خپل نفسانیته اصلی کتاب پریښی دی او بیشماره فرقی جوړی شوی دی چی د دوی عملی فیصلی به د قیامت په ورځ کیږی. او هلته به دوی ته ښه

معلوم او دغه پته به ولگیږی چی د دوی منشاء ماسواء د نفس پاللو او هووا او هوس خوښولو بل هیڅ شی نه وو.

# تُوَّجَعَلُنك عَلَ شَرِيعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِفَالَيَّعْهَا وَلاَتَنْبَعُ الْهُوَاْءَ الَّذِينَ لَايَعُلَمُونَ<sup>©</sup>

بیا مو وګرځولی ته ولاړ پر شریعت ارته لیاره له کاره د دین پس متابعت وکړه د هغه او متابعت مه کوه د آرزوګانو د هغو کسانو چی نه پوهیږی دوی (یه حقیقت د توحید).

تفسیو: یعنی د دغو اختلافاتو او د گوند (دلی) او گوندبازی (دله بازئ) په موجودیت کښی مونی تاسی د دین په صحیحه لیاری قائم کړئ. نو تاسی ته او ستاسی امت ته لاژم دی چی پر دغی سمی صافی برابری لیاری باندی برابر او مستقیم واوسع! او هیڅ کله په خطاء او تیروتلو سره هم د دغو جاهلاو او ناپوهانو په فکر غوښتنه او خواهشونو مه ځئ مثلاً د دوی غوښتنه داسی ده چی تاسی د دوی د طعن، تشنیع، ظلم او تعدی څخه په تنگ راشئ او د دعوت او تبلیغ له کارونو څخه لاس واخلئ! یا په مسلمانانو کښی هم داسی تفریق او اختلاف ولویږی چی دوی دغسی غوښتنی بیخی پائمالی او خرابی کړی شی؟.

# ٳ؆ٛٛڰٛؠڵؽ ؿؙۼٛڹٛۊ۠ٳۘۘعنٛڬڡؚڹؘٳٮڵڮۺؽٵ<sup>ٞ</sup>

بیشکه چی دوی له سره به دفعه نه کړی تا له (عذابه د) هیڅ شی،.

تفسیر : یعنی د دوی په طرف ستاسی متمایل کیدل تاسی ته د الله تعالیٰ په نزد هیڅ په درد نه خوری او په کار نه درځی.

# وَ إِنَّ الظَّلِيئِنَ بَعْضُهُمُ أَولِيكَ ٤ نَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ المُثَّقِينَ ١

او بیشکه چې ظالمان ځینې د دوی دوستان (کار جوړونکې) دی د ځینو نورو او الله ولي دوست دی د متقیانو (په اعانت نصرت اثابت سره).

تفسیر: یعنی منصف او رستیا خوسوونکی مسلمانان د ظالمانو او بی لیاری کفارو رفیق او ملکری له سره نشی کیدی. دوی خو د الله تعالیٰ مطبع بندگان دی. او الله تعالیٰ هم د دوی رفیق ناصر او مددگار دی. لازم دی چی دوی پر هغی سمی لیاری لا شی او پر هم هغی باندی اعتماد او توکل ولری.

# ۿ۬ڬؘٳڹڝۜٲؠٟٚۯڸڵؚؾٞٳڛۅؘۿٮٞؽۊؖڒڂؠڐؙۨڷؚڡۜ*ۊ۫ۄۭ؞ؾ۠ۏۊۣڹ*۠ۅٛڹ

دغه (قرآن) بصیرتونه پندونه دی دپاره د خلقو او هدایت لیار سوونه دی او رحمت دی دپاره د هغه قوم چی یقین راوړی (پر بعث باندی).

تفسیر : یعنی دغه قرآن پر ډیر بصیرت زیاتونکیو حقایقو مشتمل دی خلقو ته د کار ښی خبری ښیی او د بری او کامیابی لیاری هغوی ته ښیی او هر هغه خوش قسمته او بختور سری چی پر دغو هدایاتو او نصائحو باور او یقین وکړی او په ښه شان سره پری عامل شی نو د دوی په حق کښی په خصوصی ډول (طریقه) سره دغه قرآن رحمت برکت او لوی نعمت دی.

# ٱمرُحَسِب الّذِينِي اجْتَرَحُوا السِّينالِت أَنْ تَجْعَلَهُ فَكَالَّذِينَ امْنُوا وَعِلْواالطّبِلِنِ مَنَوا ءُعَيْناهُمْ وَمَمَا ثُهُمْ شَاءَمَا يَعُلُمُونَ ﴿

آیا گمان کوی هغه کسان چی کړئ دی بد کارونه (د شرک او کفر) د دی چی وبه ګرځوو مونږ دوی (په آخرت کښی) په شان د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) برابر (او یو شانی) به وی ژوندون د دوی او مرګ د دوی (بلکه نه دی برابر) بد دی هغه چی حکم کوی دوی (چی دا برابری ده).

تفسیر : یعنی د الله تعالی د حکمت پر شؤن له نظر اچولو څخه آیا کوم عاقل داسی اتکل او گمان کولی شی چی له یو بد عمله او له یوه صالح انسان سره به رب المنان محرنگه یو شان معامله و کړی او د دغو دواډو آخره خاتمه به محنگه سره برابره کړی اا داسی له سره کیدونکی نه دی نه دغه دواډه په دغه ژوندون کښی سره یو شان دی او نه به له مړ کیدلو څخه وروسته برخه کیږی او هغه د علو، نصرت، رفعت او مغفرت وعدی چی دلته ورسره کړی شوی دی هغه د یوه بدکار کافر په برخه کله کیدی شی. د کفارو دپاره د دغی دنیا په ژوندانه کښی د «ممیشة

ضنک » او په عقبیٰ کښی پرته (علاوه) له لعنت او خسران بل شی نشته. الغرض دغه دعوی بیخی غلطه او دغه خیال بالکل چتی (بیکاره) او مهمل دی چی الله تعالیٰ به د نیکانو او بدانو موت او حیات سره یو شان کوی. د الله تعالیٰ د حکمت مقتضا له سره داسی نه ده بلکه ضرور د ده مصلحت او معدلت د هغو دواړو د اعمالو جزاء او سزا په پوره او کامل صورت سره ورکړی او دیر صحیحه او درسته نتیجه به تری څرګندوی (ښکاره کوی) . او د هر یوه د نیکی او د بدی فیالجمله څینی آثار هم دلته هم ظاهروی مگر د هغوی پوره مشاهده او معانته وروسته له مرګه کیږی.

### ۅؘۘڂؘػؘۛۊؘٳٮڵڎؙٳڶؾڬٳڿۅؘٳڶۯۯڞؘۑٳٛڴؾۜٷڸؚڲؙۼ۠ۯؽػ۠ڷؙڽؘؘڡؙٛۺٟٳؠؠٵ ڲٮؘؽؾؙٷٛۿڒۯؽؙڟڶۮۯ۞

او پیدا کړی دی الله آسمانونه او ځمکه په حقه سره (لکه چی مناسب وو) او دپاره د دی چی جزاء ورکړه شی هر نفس ته په هغه عمل سره چی کړی ئی وی او پر دوی به ظلم ونه کړی شی (په تزئید د سیئاتو یا تنقیص د حسناتو).

تفسیر: یعنی محمکه او آسمانونه ئی هم داسی خوشی او چتی (بیکاره) نه دی پیدا کری، بلکه په نهایت حکمت سره ئی د کوم خاص مقصد او مصلحت دپاره پیدا کری دی محو مخلوق د هنو پر احوالو غور او دقت وکری چی کوم شیان ئی جوړ کری په ښه ډول (طریقه) او ښه حکمت او اتقان سره ئی پیدا کړی دی او له هغو محنی دغه خبره محان ته معلومه کړی او اندازه ئی ولکوی چی یوه ورځ هرومرو (خامخا) د دغو موجوداتو او د دغی عظیمالشانی کارخانی نتیجه هم ظاهریدونکی ده چی هغه ته آخرت وائی او هلته به هر چاته د ده د اعمالو جزاء او سزا، ثمره او نتیجه ور وړاندی کیږی، او هر محه ئی چی کرلی وی هغه به ریبی.
د عمل له مکافاته غافل مه شه! له غنمو غنم کیږی له اربشو نه اربشه

### أفَرَءُيْتَ مَنِ اتَّعَنَ إللهَ هُولهُ وَاصْلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمِهِ

آیا پس وینی ته هغه څوک چی نیولی وی ده معبود خپل آرزو (د نفس) خپل او ګمراه کړی وی ده لره الله په علم باندی (چی استعداد ئی ورته معلوم دی په ازل کښی).

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ ته معلوم دی چی د هغه استعداد خراب دی او د دغی خبری وړ (لائق) او مستعد دی چی له سمی لیاری څخه دی لوری او بل لوری ته درومی یا دا مطلب چی هغه بدبخت وروسته له علم، یوه، ایقان او اذعان کمراه شوی دی.

# وَّخَتُوَكَلِى سَمُعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِوْغِشُوَةٌ مَّنَ يَّهُدِيْهِ مِنْ بَعُدِاللهِ اَفَلَاتَذَ كُوْدُنَ®

او مهر لګولی وی پر غوړونو د ده او پر زړه د ده او ګرځولی ئی وی پر سترګو د ده پرده پس څوک به لیاره وښیی ده ته پس له (ګمراه کولو د) الله (ده لره) پس آیا تاسی پند نه اخلئ (او غور او دقت نه کوئ بلکه پند پری واخلئ).

تفسیو : یعنی هغه سری چی محض خپل نفسانی خواهش خپل حاکم او معبود و گرځوی او هر چیری ئی چی خواهش وی هغه لوری ته لاړ شی او د حق او باطل د معلومولو او بیلولو معیار له ده سره هغه د ده نفسانی خواهش او غوښتنه وی نو الله تعالیٰ دی د ده په هم هغی خوښی کړی کمراهی کښی پریږدی، بیا د ده حالت داسی کیږی چی نه ئی غوړونه پند او نصیحت اوریدی شی، او نه ئی په زړه کښی رښتیا خبری ځای نیولی شی او نه ډ ده په سترکو کښی د بصیرت رنا بریښی ظاهر دی چی الله تعالیٰ هر هغه څوک چی د ده د اعمالو په سبب داسی یوه حالت ته رسوی بل به کوم قوت او طاقت وی چی وروسته له هغه دی پر هغی سعی لیاری راولی.

### وَقَالُوُامَا فِي الْاَحْيَاتُنَا الدُنْيَا نَمُونُ وَغَيْا وَمَا يُهْلِمُنَا اللَّهِ هُرُّ

او وائی (کفار) نشته ژوندون مګر هم دغه ژوندون زمونږ دی په دغی دنیا کښی چی مړه کیږو او ژوندی کیږو او نه مو هلاکوی مګر زمانه.

تفسیر : یعنی کفار وائی ماسوا<sub>ه</sub> له دغه ژوندانه بل ژوندون نشته بس هم دغه دنیا ده چی موند په کښی ژوندون کوو او مرو لکه چی د باران په اثر په ځمکه کښی شینکی او ترکودی زرغونیږی، لوئیږی، وچیږی او بیا له منځه ورکیږی د انسان حال هم پر هم دغه قیاس کړئ چی یو وخت پیدا کیږی او تر یوه معینه وخته پوری ژوندون کوی او بالاخر د زمانی چورلیدل او تدویر ئی له منځه پورته کوی او ژوندون ته ئی خاتمه ورکوی او د موت او حیات هم دغه

سلسله تل تر تله ادامه او تسلسل لری، او ما سوا<sub>ه</sub> له دی نه بل هیڅ شی نشته. حال دا چی د منکرانو دغه عقیده غلطه ده.

# وَمَالَهُمُ بِذِلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمُ إِلَا يَظُنُّونَ ®

او نشته دوی ته په دغه (انتساب د مرک زمانی ته) هیڅ قدر علم پوه نه دی دوی مگر گمان کوی (او اتکل چلوی او دغه خبره بی دلیله وائی).

تفسیو : یعنی «دهر» د زمانی نوم دی چی هغه هیڅ کار کوونکی نه دی ځکه چی په هغه کبی نه حس شته او نه شعور او نه اراده لامحاله د دوی مقصد به له دی نه بل کوم شی وی چی هغه د دوی په زعم نه معلومیږی، لیکن په دنیا کبی د هغه تصرفات چلیږی نو بیا د هم دغو تصرفاتو او تحولاتو نسبت ولی پاک الله تعالیٰ ته ونه کړی شی چی د ده وجود او علیالاطلاق متصرفوالی له قطریه وو دلائلو او عقلیه وو او نقلیه وو براهینو څخه ثابت شوی دی او د زمانی تحولات تبدیلات او انقلابات او د ورځی او د شپی تبدیل او اختلاف او نور تول د ده د قدرت تحولات تبدیلات او انقلابات او د ورځی او د شپی تبدیل او اختلاف او نور تول د ده د قدرت دو لاس کښی دی هم دغه معنی په حدیث کښی ښوولی شوی ده چی «دهر» الله دی نه ښائی چی دهر ته بد وائی په دی نیت ئی وائی چی د دهر حوادث ورته منسوبیږی، حال دا چی د دهر تول حوادث د الله تعالیٰ په مشیت او ارادی سره کیږی نو د دهر بد ویل په حقیقت کښی د الله تعالیٰ په حضور کښی بی ادبی او کستاخی ده اعاذنا الله منه.

### ۅٙٳۮٳؿؙؿڸۼؽڣۣۄؙٳڸؿؙؗٮؙٵڮؾڹؾۭ؞ؾٵػٳڹڂۼۜؾؘۿؙؙؙؙٛۄ۫ٳڵؖۘؗۯٲڽٛۊؘٵڵۅؖٳ ٳؿؙؿؙٳڽٳؠٚڮٙؠ۫ٮٚٳڽؙڪؙڹٛؿؙؙٷۻۑۊؽؽ۞

او هر کله چی ولوستل شی پر دغو (کفارو) آیتونه (د قرآن) زمون ښکاره نو نه وی حجت دلیل د دوی مگر دا چی وائی راولئ پلرونه زمون که چیری یئ تاسی رښتینی (په دغی وینا خپلی کښی چی پس له مرګه بیا ژوندون دی).

تفسیر : یعنی کله چی د لوی قرآن آیات یا د بعث بعد الموت دلائل دوی ته اورول کیپی نو وائی چی موند له سره د دغو دلائلو منونکی نه یو هو! که تاسی پخپله په دغی دعوی کښی رښتینی یئ نو زموند مره پلرونه او نیکونه راژوندی کرئ او راوئی ښیځ، نو خامخا موند به ستا اليه يرد(٢٥)

دغه ګردی (تولی) خبری منو چی بیشکه پس له مرګه په حقه او رښتیا سره بیا ژوندی کیدل شته.

### قُلِ اللهُ يُخِينِكُوْ ثُمَّ يُمِينَتُكُوْ ثُمَّ يَجْمَعُكُوُ إلى يَوْمِ الْقِيلَمَةِ لَارَيْبَ فِيْهِ وَلِكِنَّ اكْثَرَالنَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی الله ژوندی کوی تاسی بیا مره کوی تاسی بیا به سره تولوی تاسی ورځی د قیامت ته چی نشته هیڅ شک په (راتلو د) هغی کښی ولیکن زیاتره (کافران) خلق نه پوهیږی. (نو ځکه تری انکار کوی).

تفسیر : یعنی هغه ذات چی یو ځلی مو ژوندی کوی او بیا مو وژنی هغه ته دغه کار څه سختی او اشکال لری چی تاسی بیا ژوندی کړی او بیا مو ګرد (تول) سره یو څای راتول او جمع کړی؟.

### وَيِلْهِ مُلْكُ السَّلَوْتِ وَالْكَرْضِ وَيَوْمَرَّقُوْمُ السَّاعَةُ يُوْمَ إِنِّيْكُمُ الْمُنْطِلُونَ

او خاص الله لره دی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو او ځمکی خلقاً، ملکاً و عبیداً) او په هغه ورځ کښی چی ودریږی قیامت نو په دغه ورځ به زیانکاره شی مبطلان (کافران).

تفسیر : په هغی ورځی کښی چی ذلیل، سپک او خوار ودریږی نو هلته به دوی ته دغه خبره ښکاره او څرګندیږی (ښکاریږی) چی تیروتلی او غولیدلی وو.

### ۅؘڗؙٚۯؽڴڷؙٲڡۜۊڿٳؿڰٙؾڴڷؙٲڡۜٛۊٟؿؙڎۼٛٳڮۺؚۿٵٲڶؽۏٙۘۯڠۘڗٛۅؙڹ مٵٛؽؙڎؙۊ۫ۼؙٮڬۏڹ۞

او وبه وینی ته (ای کتونکیه په قیامت کښی) هر امت ناست پر ځنګنونو

خپلو (له خوفه او هیبته) هر یو امت به رابللی شی په طرف د کتاب اعمالنامی خپلی (نو وبه ویل شی دوی ته له جانبه د الله چی) نن ورځ به جزاء درکړه شی (تاسی ته د) هغو (اعمالو) چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی)

تفسیو : یعنی د اعمالنامی په طرف بلل کیږی چی راځئ سم له دی سره حساب راکړئ ا نن هر سړی ته د ده له هغه عمل سره سم بدل جزاء او سزا وررسیږی چی په دنیا کښی ئی کړی وی.

# لهذاكِتٰبُنَايَنُطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ

دغه کتاب زمونږ دی خبری کوی (او شاهدی وائی) پر (اعمالو د) تاسی باندی په حقه سره.

تفسیر : یعنی هر هغه کار چی کړی ئی وی، دغه اعمالنامه به هم هغه په پوره او کامل صورت سره درمبیی او د یوی ذری په اندازه به هم په هغه څه تزئید او تنقیص نه کیږی.

### اِتَاكُتَانَسَتُنْسِخُ مَاكُنْتُوتَعُمَلُونَ®

بیکشه مونږ وو چی امر به مو کاوه په لیکلو سره د هر هغه څه چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی).

تفسیر : یعنی زموند په علم کښی هر شی له ازله شته، مګر د دوی د انضباط دپاره زموند پرښتی مقرری دی چی د دوی ګرد (ټول) اعمال حقاً حقاً ولیکی، نن د دوی لیکلی شوی مکمل رپورټ ستاسی په مخ کښی پروت دی.

## ڡؘٲػٵڷێۯۣؾؘؽٳٮٮؙٷ۬ٳۯعؚؠٮؙۅؗٳڶڟڸڐؾڣؘؽؙۮڿڵۿٶ۫ۯؿؖٞٛٛٛؠٛؗٛؠ۫ؽ۬ۯڝؘٛڗ؋ؖ ڂ۬ڸؚڮۿؙۅٳڵڡٚٷۯؙٳڵؠؙۑؠؙؿ<sup>۞</sup>

پس هر څه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس ننباسی دوی رب د دوی په رحمت (جنت) خپل کښی دغه (ننوتل د

#### جنت) هم دغه بری دی ښکاره.

تفسیو : یعنی په جنت کښی به الله تعالیٰ مومنان داخلوی چی هلته په اعلیٰ درجه سره رحمت او هر قسم مهربانی وی.

## ۅۘٙٲڟۜٵڷڵڹؽؙؽؘڬڡؙٞۯ۠ٷٵٵؘڡؘڬۊػڴؽٳڵؿؿ۫ؾؙؿؙڵ؏ڵؽڬۅؙۏٚٲۺؾڬڹڔٞٛڎؙۄ ۅػؙؿ۬ڎؙۊ۫ۏؙڡؙٲۺؙڿؠڡؚؽڹ۞

او هر څه هغه کسان چی کافران شوی دی (وبه ویل شی دوی ته داسی) آیا نه ؤ آیتونه (د قرآن) زما چی لوستل کیدل به پر تاسی باندی پس تکبر مو وکړ (او ایمان مو پری رانه ووړ) او وئ تاسی قوم ګنهګاران (کافران).

تفسير : يعنى زموند له طرفه د پندونو او نصيحتونو پوهولو او د حجت د اتمام گردى (تولى) خبرى دوى ته ور رسولى شوى دى، او له هيڅ پلوه هيڅ يو قصور او لنډون په دغه مورد كجى نه دى پاتى، خو سره له هغه هم د دوى د غرور او تكبر سر ښكته نشو او بالاخر د پخو مجرمانو په حيثيت واوښتل يا له ﴿ وَلِنْتُورِّ مُلْكُمْ مُرِيِّ ﴾ څخه داسى مطلب واخيست شى چى تاسى لا له پخوا څخه جرائم كوونكى خلق وئ.

### ڡؘٳۮؘٳؿؽڶٳڹۜۉۘٷۘۮٳڵڵٶڂڽ۠ؖۊٞٳڵۺٵۼڎؙڵۯٮؽڹڣؽۿٵڠؙڷؾؙۄؙ ڡۜٵڹٮؙۯڕؽؙؗؠٵڵۺٵۼڐؙٳؽؙٮٛٞڟؙؿؙٳ؆ڟڰٵۊؘؠٵۼٙؽؙۑۺۺؿؙؿڣؚڹؽڹ۞

او هر کله چی وبه ویل شو (تاسو ته ای کفارو چی) بیشکه چی وعده د الله حقه ده (په ژوندون سره) او قیامت نشته شک په (راتلو) د هغه کښی نو وبه ویل تاسی نه پوهیږو چی څه شی دی قیامت ګمان نه کوو مګر ګمان لږ او نه یو مونږ یقین راوړونکی (په راتلو د قیامت).

تفسیر : یعنی موند په دی باندی هیڅ نه پوهیږو چی قیامت به څرنگه وی؟ ته د قیامت کوم عجیب او غریب احوال چی بیانوی موند پر هغه له سره یقین او باور نشو کولی، هو! دغو خبرو او اترو او ستا د ډیرو آورولو په اثر یو لړ څه ضعیف امکان او یوه توره تیاره خیال ئی زموند

یه افکارو کښي کله نا کله راځي چې هغه بیله خبره ده.

# وَبَدَالَهُمُ سِيِّناتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِمُ مِّنا كَانْوُا بِهِ يَسْتَهُزِءُونَ ﴿

او ښکاره به شی (په قیامت کښی) دوی ته ناکاره والی (بدی جزاوی) د هغو (بدو اعمالو) چی کړی وو دوی (په دنیا کښی) او چاپیر (نازل) به شی په دوی عذاب د) هغه چی وو دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری کولی.

تفسیر : یعنی محه مهال (وخت) چی قیامت راشی، د دوی دغه تول بد کارونه او د هغو نتائج به د دوی په مخ کښی وروړاندی کیږی، او د عذاب او د نورو انذاراتو په نسبت محه توکی ټکالی چی دوی به کولی هغه تول به د دوی په مخ کښی راځی او دوی چپ له خپل تصوره په هم هغو کښی اخته او ککړ کیږی.

د ملاتکة العذاب په ژبه دغو کفارو ته د الله تعالیٰ اعلیٰ شانه واعظم برهانه له جانبه دغسی خطاب کیږی چی.

### وَقِيْلَ الْيُوْمَ نَشْلَمُ كُوْكُمُ السِّيْتُ وُلِقًا ءَيُومِكُو هَانَا

او وبه ویل شی چی نن ورځ به هیر کړو (پری به ږدو) مونډ تاسی (په دوزخ کښی) لکه چی هیر کړی وو تاسی ملاقات د ورځی ستاسی دغه (چی ورځ د قیامت ده).

تفسیو : یعنی په دنیا کښی دغی لوئی ورځی ته مو هیڅ فکر او خیال نه وو او بیخی مو هغه نه یادوله نن مونږ هم په لطف او مهربانی سره ستاسی یادونه نه کوو او تل تر تله مو په هم دغه عذاب کښی هم هغسی سره خوشی پریږدو لکه چی تاسی په دنیوی مزو، میلو، او چرچو کښی ډوب تللی وئ.

# ۅؘڡؘٲۅ۬ڵڬٛۉالٽّاۯؙۅؘڡؘٵڵڬؙڎ۫ ؾؚۜڹٛ؈ٚٝڝۣڔؿۣڹ۞ڎ۬ڔڵؚڴۅ۫ڔؠٲٛڰڴۉٲؿۜڬڎؙڠؙڔ ٵڵۑؾؚٵٮڵ*ڎۅۿۯؙ*ۯؙٳۊٞۼؘڗۜۧؾ*ڴۉ*ٵڬؾڸۅۊؙٵڶڰؙؽؙؽٵ

او محای ستاسی اور دی او نشته تاسو ته هیڅوک له مددګارانو (چی مو تری

خلاص کړی). دغه (تعذیب له دی سببه دی) چی بیشکه تاسی نیولی مو وو آیتونه (د قرآن) د الله په توکو سره او مغرور کړی وئ تاسی دغه ژوندون لږ خسیس.

تفسیر : یعنی په دنیوی مزو او چرچو کښی داسی مشغول او لګیا شوی وئ چی له سره دغه خبره ستاسی په فکر او خیال کښی نه ګرڅیده چی کله به دلته راځی، او له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی یئ، او که څه خیال هم تاسی ته در پیدا شوی وو نو داسی به مو ګڼل او تصور به مو کاوه څرنګه چی نن په دنیوی ژوندانه کښی مونډ د مسلمانانو حریف او مقابل طرف ګڼلی کیږو په اخروی ژوندانه کښی به هم مونډ د هم داسی قوت او زور خاوندان یو.

### فَالْيُؤُمِّلَا يُخْرِجُونَ مِنْهَا وَلَاهُ مُنِيْسَعُتَبُونَ ۞

نو نن ورځ وبه نه ایستلی شی دوی له دوزخه او نه به د دوی عذر قبول (او توبه ومنله) شی.

تفسیر : یعنی نه دوی له دوزخه ایستل کیږی او نه داسی کومه موقع دوی ته ورکوله کیږی چی په هغی کښی څه عبادت او ریاضت وکړی او د رب العزت د رضاء میمنت ځان ته حاصل کړی.

### فَيلهِ الْحَمَدُ دَتِ السَّلُوتِ وَرَتِ الْأَرْضِ رَتِ الْعَلَمِينَ ۞ وَلَهُ الْكِيْرِينَ ۚ فِي السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿

پس خاص الله سره ده ټوله ثناء صفت چې رب د آسمانونو او رب د ځمکې دی رب د ټولو عالمیانو دی. او خاص الله لره ده لوئی په آسمانونو او په ځمکه (په علویاتو او سفلیاتو) کښې او هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چې هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تقسیر : جائی چی انسان الله تعالیٰ ته متوجه شی! او د ده د احساناتو او انعاماتو قدر وکړی! او پر هدایاتو ئی تک وکړی او له نورو ګردو (تولو) څخه وشکوی! او محض د ده خوښی او رضا ځان ته حاصله کړی او تل تر تله په هم دغه فکر او ذکر کښی اوسی! تل د ده د عظمت او قدرت په مقابل کښی پخپل واک او اختیار د زړه له کومی مطیع او منقاد وی! له سره د اليه يرد(٢٥)

سرکشی، دمرد، طغیان او عصیان، خیال او کمان پخپل زړه او مخیله کښی ونه کرځوی! په 
قلسی حدیث کښی راغلی دی. «الکبریاء ردائی والعظمة ازاری فمن نازعنی واحداً 
منهما قذفته فی الناو، کبریاء زما خادر دی او لوی زما ازار دی نو هر غوک چی په دغو 
دواړو کښی له ماسره منازعه یا کشمکش وکړی زه به ئی په سخت اور کښی په غوڅارولو سره 
غورځوم «اللهم اجعلنا مطیعین لاموک وجنبنا غضبک وقنا عذاب النار انک 
سمیع قریب مجیب الدعوات».

تمت سورة الجاثية بعونه وصونه فلله الحمد والمنة وبه التوفيق.

حُمّ (٢٦) الاحقاف(٢١)

سورة الاحقاف مكية الا الآيات (١٠ و ١٥ و ٣٥) فمدنية وهي خمس وثلاثون آية و اربع ركوعات رقم تلاوتها (٤٦) تسلسلها حسب النزول (٦٦) نزلت بعد سورة الجاثية «د الاحقاف» سورت مكى دى پرته (علاوه) له ١٠ ؤ ١٥ ؤ ١٥ آياتونو څخه چى مدنى دى (٣٥)

دد الاحقاف» سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۱۰ ؤ ۱۵ ؤ ۱۳ آیاتونو څخه چی مدنی دی (۳۵) آیته (٤) رکوع لری په تلاوت کښی (٤١) او په نزول کښی (٦٦) سورت دی وروسته د «الجاثية» له سورته نازل شوی دی

### ين الرّحينون الرّحينون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ڂڂۜٙۅٛۧؾٙڹٛۯ۬ؽڷؙٳڰۺ۬ڡ؈ؘٳڵڸۊٳڷۼۯؽ۫ڔۣٳڵڂۘڲؽؠۅ۞ مٵڂؘڵڨؙٮٵٳڛؙؙؖڡؗۅؗؾؚۅٳڷۯۯڞؘۅؘڡٵؠؽڹ۫ۿؠؙڴٳ؆ۮڽٳڷۻۜٙٷؘۘڮڸۺؙۺڰؿ

رالیول د دی کتاب (قرآن) دی له طرفه د الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) نه دی پیدا کړی مونږ آسمانونه او ځمکه او هر هغه څیزونه چی په منځ د دی دواړو کښی دی مګر په حقه (دیاره د دی چی دلالت وکړی په قدرت او وحدانیت زمونږ) او (په) ټاکلی(مقرر کړی) وعدی سره.

تفسیو: یعنی آسمان او محمکه او دا گردی (تولی) کارخانی الله تعالیٰ خوشی چتی (بیکاره) نه دی جوړی کړی، بلکه هغه گردی (تولی) ئی د یوه غرض او مقصد دپاره پیدا کړی دی چی تر یوه تاکلی(مقرر کړی) مدت او ایښود شوی نیتی او معین میعاد پوری به هم داسی چلیږی کله چی د دی نړی (دنیا) نتیجه راښکاره شی نو هغه ته به آخرت وایه شی.

# وَالَّذِيْنَ كَفَرُ وَاعَمَّا أَنْذِرُوْا مُغْرِضُونَ ©

او هغه کسان چی کافران شوی دی له هغه مخیزه چی دوی پری ویرولی شی (چی قرآن دی) مخ ګرځوونکی دی

**تفسیر:** یعنی له بد انجام محخه نه ویری<sub>لا</sub>ی او د آخرت دپاره محه تیاری نه کوی کله چی د آخرت خبری آوری نو په یوه غوړ ئی ننوځی او له بل غوړ محخه ئی وځی او ژر تر ژره ئی هیروی.

### قُلْ آرَءِيْتُهُ مَّاتَكُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ آرُوْنِيْ مَاذَاخَلَقُوا مِنَ الرَّضِ آمُرِ لَهُمُ شِرُكِ فِي السَّلُوتِ

ووایه (ته ای محمده!) آیا وینئ خبر کړئ تاسی ما په (حال د) هغو (بتانو) چی بولئ ئی عبادت کوئ تاسی بی له الله وښیئ تاسی ماته کوم دی هغه څیز چی پیدا کړی دی دوی له ځمکی څخه؟ آیا شته دوی ته څه شرکت په (پیدا کولو د) آسمانونو کښی؟ (یعنی نشته له الله سره شریک)

تفسیر: یعنی قدوس الله تعالیٰ آسمان او ځمکه او ګرد(ټول) مخلوقات پیدا کړی دی آیا په رښتیا سره ویلی شئ چی د ځمکی کومه توټه یا د آسمان کومه برخه بل چا پیدا کړی ده؟ یا ئی پیدا کولی شی؟ نو دوی بیا ولی هغه خپل باطل معبودان له الله تعالیٰ سره بولی؟ بلکه زیات له هغه محخه ئی ولی ګنی؟ او ولی غوښتنی ورځنی کوی؟ دا «ام» بمعنی د همزی د انکار دی.

# إِيْتُوْنِ كِينِي سِّنَ قَبْلِ هٰنَ اَوْ اَتْرَةٍ مِّنْ عِلْمِ إِنْ كُنْتُوْطِدِقِيْنَ©

راوړئ تاسی ماته کوم کتاب (چی راغلی وی تاسی ته) پخوا له دغه (قرآنه) یا یوه باقی علامه دلیل له علمه (د پخوانیو انبیاؤ) که چیری یئ تاسی رښتینی (په دی کښی چی په عبادت کولو د دی بتانو به الله ته نژدی کیږئ)

ت**فسیور:** یعنی که دوی د خپل شرک په دعوی کښی رښتین وی نو د کوم آسمانی کتاب سند درښکاره کړی یا په داسی یو علمی اصول سره دی دا خپله وینا جوته (ثابته) کړی چی د عاقلامو په مخکښی د منلو وړ(لاتق) وی که پر یو څیز باندی نه عقلی او نه نقلی دلیل په لاس وی نو هغه په څه ډول(طریقه) د منلو او آوریللو وړ(لا*تق*) کیدی شی؟ حُمِّ (٢١)

# ۅٙڡؘؽؗٲڞؘڷؙؙڡؚ؆ۜؽؙؾؙؽؙٷٛٳڡڽؙۮۏڹؚٳؠڵۼڡؚڡۜؽؙ؆ٚؽۺؙؾؘڿؚؽڹؙڮؘ ٳڵؽؘٷؚڝؚٳڵٙڟۣؽ؆ؘٷڰ۠مٛۼؽؙۮؙۼۧٳٝڽؚۿٟڿ۫ۼؗڣڵٷڹ۞

او څوک دی ډیر ګمراه (یعنی هیڅوک نشته ډیر ګمراه) له هغه چا چی بولی بی له الله څخه هغه چی نشی قبلولی هغه لره (دعاء سؤال) تر ورځی د قیامت پوری (چی هغه بتان دی) او دغه (بتان) له دعاء بلنی د دغو (عابدانو څخه) بی خبره دی (ځکه چی جمادات دی)

تفسیر: یعنی له دی څخه به لویه گمراهی او زیات حماقت څه شی وی چی یو ناپوه خپل الله 
تمالیٰ پریږدی او له داسی یو بی ژوند او بی واک مخلوق څخه د خپلو اړتیاوو(مجبورو) او 
احتیاجاتو په پوره کولو کښی امداد او مرستی(مدد) وغواړی چی هغوی پخپل مستقل اختیار د 
هیچا غږ نشی اوریدلی بلکه دا هم کومه ضروری خبره نه ده چی که هغوی له داسی غیریدلو څخه 
خبر هم شی. د تیږو(گنو) او خاورو او د نورو شیانو بتان خو لا پریږده پرښتی او پیغیبران هم 
هغه خبری آوری او همغه چاری کولی شی چی د هغو اجازت او قدرت د پاک رب العزت جل 
جلاله له لوری هغوی ته ورکړی شوی دی.

# وَاِذَاحْشِرَالتَّاسُكَانُوَالَهُمُ أَعْدَاءً وَكَانُوْ إِبِمِبَادَتِهِمُ كِفِي يُنَ۞

او کله چی راتول کړل شی خلق (لپاره د حساب) وی به (وبه ګرځی) دغه (بتان) دغو (خپلو عابدانو) ته دښمنان او وی به (وبه ګرځی) دغه (معبودان) په عبادت د دغو (عابدینو خپلو) منکران

تفسیر: یعنی په آخرت کښی چی امداد او معاونت ته ئی ډیره اړتیا(احتیاج) او حاجت وی نو دا ببی وسه معبودان خپلو عابدانو ته څه مرستی(مدد) رسولی شی؟ بلکه لکه دښمن د دوی په مخکښی به ودریږی او له دوی څخه به خپله سخته بیزاری او خپګان ښکاروی تر دی چی داسی به هم وائی هر ماکانواآل€کاکیندون ﴾ جزء ۲۰ (د قصص ۷ رکوع ۱۳ آیت) یعنی دا خلق مونږ نه پیژنو او نه ئی زمونږ بندگی کړی ده نو تاسی فکر وکړئ چی په هغه وخت کښی به دوی ته څومره حسرت او ندامت ورېیښیږی.

# ۅؘٳۮؘٳٮؙؿ۠ڶ؏ؘؽڮۿؚۄؙٳڶؿؙڬٳڔؾؚڹؾ۪ٵٛڶ۩ۜۮؚؿؽؘػڡؘٚۯؙۅؖٳڸڷڿؚۜؖ ڮؠۜٵۼٲٛٷؙۿؙۏڵۮٳڛڂڒ۠ؿؙڋؽؿؙ۞

او کله چی ولوستل شی پر دغه (اهل د مکی) باندی آیتونه (دلائل د قدرت) زمونږ ښکاره نو وائی هغه کسان چی کافران شوی دی حق (قرآن) ته کله چی راشی دوی ته چی دا سحر جادو دی ښکاره

تفسیر: یعنی دا خلق اوس د آخرت هیڅ فکر نه کوی او نه نصیحت او نه پند او نه ښوونی ته غوږ ږدی که د پاک قرآن آیتونه دوی ته واورول شی نو په څغرد (ضد) سره وائی چی دا خو ظاهر سحر کوډی او جادو دی.

### آمُيَقُوْلُوْنَ افْتَرْكُ ۗ

بلکه وائی دوی له ځانه ئی جوړ کړی دی (محمد دغه قرآن او د الله له جانبه نه دی راغلی)

تفسیر: یعنی د جادو ویلو محخه زیاته قبیحه او شنیعه د هغوی دا دعوی ده چی قرآن مجید دوی له خپله ځانه جوړ کړی دی، او د خورا(ډیر) لویو دروغو نسبت ئی الله تعالیٰ ته کوی (العیاذ بالله).

# قُلُ إِنِ افْتُرَيْتُهُ فَلَاتَهُ لِكُونَ لِيُ مِنَ اللَّهِ شَيًّا ﴿

ووایه (ته ای محمده! دوی ته) که ما جوړ کړی وی دغه (قرآن فرضاً) له ځانه پس نه به شځ تاسی مالکان (خلاصوونکی) ما لره له (عذاب د) الله په مخکښی هیڅ قدر (نو ولی به تړم دغومره لوی دروغ پر الله باندی؟)

تفسیو: یعنی پر الله تمالیٰ باندی دروغ ویل ډیر لوی جرم دی که په فرض محال سره داسی جسارت هم وکړم نو ګواکی په لوی لاس می خپل ځان د الله تمالیٰ لوی غضب او ډیر سخت عناب ته وروړاندی کړ، لړ مخه خو خیال وکړئ هغه سری چی پخپل ګرد(تول) عمر کښی پر بندګانو باندی دروغ نه وی ویلی او په ډیرو کوچنیو کوچنیو (وړو وړو) معاملو کښی د الله تمالیٰ له ډاره ریږدی نو څرنګه به یو ناڅاپه پر الله تمالیٰ باندی دروغ وائی او خپل ځان پخپل لاس په داسی لوی عناب کښی اخته کوی چی د دنیا هیڅ یو قوت له هغه څخه ژغوروونکی (بچ کوونکی) نشی کیدی. فرض ئی کرئ که زه رښتیا په دروغو سره تاسی د خپل ځان تابع کړم نو تاسی به می څرنګه د الله تمالیٰ د هغه قهر او غضب څخه وژغورلی (وساتلی) شئ چی هغه د

# هُوَ ٱعْكُمُ بِمَا تَقِيْفُونَ فِيهِ لَا كَعْلَى بِهِ شَهِيُكَا الْكِيْنِي وَبَيْنَكُمُ وْ

دغه (الله) ته ښې معلومي دی هغه خبری چې تاسی لګیا یئ، په هغو کښی، کافی دی دغه (الله) ښه شاهد حق ښوونکی په منځ زما او په منځ د تاسی کښی (چې دغه قرآن له جانبه د الله دی)

تفسیر: یعنی هغه خبری چی تاسی ئی ویونکی یئ الله تعالیٰ ته هغه ښی معلومی دی نو ځکه د لغو او چتی(بیکاره) خبرو او بیکاره خیالاتو څخه وګرځئئ! او د خپل انجام په فکر کښی ولویډئ! که د الله تعالیٰ حق رسول ته کاذب او مفتری وایئ نو د دی خبری پای (آخر) دروند دی ولی چی الله تعالیٰ ته زموند او ستاسی هیڅ کومه پټه خبره پټه نه ده هغه په خپل صحیح او محیط علم سره موافق د هر چا له چاری سره سمه معامله کوونکی دی زه هغه پاک الله د خپل او ستاسی په منځ کښی شاهدوم هغه به د خپل او ستاسی په منځ کښی شاهدوم هغه به د خپل قول او فعل سره راښیی چی کوم یو رښتیا وائی؟ او

### وَهُوَالْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ۞

او هم دغه (الله) دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یمنی که اوس هم له هغو خبرو څخه خپله خوله ونیسئ نو وبه بښلی شئ؟ او وپوهیږئ چی دا بښنه د الله له لورینی (مهربانی) او بښنی او حلم څخه ده چی سره له دی چی ستاسی په جرایمو باندی پوه دی او پوره قوت او قدرت هم لری چی تاسو ووژنی او په راز راز(قسم قسم) بلاوو کښی مو اخته کړی خو بیا هم له تاسی سره ښه کوی.

### قُلُ مَا كُنُتُ بِدُعًا مِّنَ الرَّسُلِ

#### ووایه (ای محمده دوی ته) نه یم زه اول له رسولاتو (بلکه زما نه پخوا هم رسولان تیر شوی دی)

تفسیو: یعنی تاسی زما له دی خبرو محخه ولی دومره بد وړی؟؟ ما کوم نوی شی له محان سره نه دی راوړی. له ما مخخه مخ کښی هم د نبوت او رسالت سلسله جاری وه. زه هم هغه خبره کوم چی هغوی کوله، له هغو ګردو(تولو) پیغمبرانو مخخه وروسته زه د الله تعالیٰ له لوری رسول او استاځی شوی یم. او هغه خبری تاسی ته دررسوم چی پخوانیو پیغمبرانو هم ویلی دی نو له دی حیثیته هم زه د کومی نوی خبری ویونکی نه یم. بلکه د ډیرو پخوانیو زیریو مصداق یم چی تاسو ته مخامخ شوی یم. نو د هغه یه منلو کیبی څه اشکال درییښ دی؟.

## وَمَآ اَدْدِىُ مَا يُفْعَلُ بِنَ وَلَائِكُمُّ إِنَّ اَتَّبِهُ إِلَّامَا يُوْتِى إِلَىَّ وَمَآ اَنَااِلَانَذِيْرُعُنِي نُنَّ

او نه پوهیږم چی څه به وکړل شی له ما سره (په دنیا کښی) او نه (پوهیږم) چه څه به وکړل شی له تاسو سره (په دنیا کښی) نه کوم زه پیروی متابعت مګر خو د هغه (حکم) چی رالیږلی شوی دی ماته (چی قرآن دی) او نه یم زه مګر ویروونکی یم ښکاره (له عنابه).

تفسیر: یعنی زه له دی خبری سره هیڅ اړه (تعلق) او کار نه لرم چی زما د دی کار وروستنی نتیجه څه کیږی؟ او له ما سره به الله تعالیٰ څه معامله کوی؟ او له تاسی سره به څه چاری کوی؟ او نه اوس زه پوره پوره تفصیلونه د خپل او ستاسی د انجام په نسبت جوولی شم چی په دنیا او آخرت کښی به څه څه پیښی پیښیدونکی وی؟ یوه خبره کوم چی زما کار یواځی د الله تعالیٰ د وحی اتباع او د الله جل جلاله د حکم امتثال او د کفر او د عصیان له خرابو نتائجو څخه په ډیر ښکاره ډول(طریقه) سره د خلقو پوهول دی له دی نه زیات هغه شیان چی زما او ستاسو په مخکښی په دنیا او آخرت راتلونکی دی د هغو کردو(تولو) تفصیلات سم د لاسه زه نشم دربوولی او نه په داسی خبرو کښی له لوینلو څخه کوم مطلب لرم. د بندګانو کار د الله تمالیٰ د احکامو د منلو په وخت کښی دا دی چی هغه فقط د زړه له کومی په اخلاص سره بلاکم او کیف ومنی او اجراء ئی کړی او د هغو له نتایجو څخه پوجتنه ونه کړی. حْمَ (٢٦)

# قُلُ ٱلوَيْتُمُ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِاللّهِ وَكَفَرْتُورْهِ وَشَهِدَ شَاهِكُ مِّنْ َ بَنِيَّ الْمُعَلِينِيِّ وَ إِمْرَاءِيْنِ عَلَى مِثْلِهِ قالْمَنَ وَاسْتَكَبَرْتُورُانَّ اللهَ لاَيَهْدِي الْقَوْمُ الطَّلِمِيْنَ ۞

ووایه (ته ای محمده دوی ته) آیا وینی خبر کړئ تاسی ما (چی څه حال به وی ستاسو) که چیری وی دغه (قرآن) له جانبه د الله حال دا چی کافران شوی یئ تاسی په ده سره او بیا شاهدی ویلی ده یوه شاهد له (علماؤ) د بنی اسرائیلو په مثل حقیقت د داسی یو کتاب باندی پس ایمان راوړی وی (پری هغه شاهد) او تکبر کړی وی تاسی (له ایمان راوړلو پری نو آیا تاسو نه یئ ظالمان؟ بلکه خامخا ظالمان یئ!) بیشکه الله نه ښیی سمه صافه لیاره قوم ظالمانو ته

تفسيو: به دغه زمانه کښي د عربو نايوهان د بني اسرائيلو له علم او فضل څخه مرعوب وو کله چې زمونږ د پيغمبر د نبوت آوازه (انګازه) خوره شوه نو ګردو(تولو) مشرکانو د دوی د بعث یه نسبت د بنی اسرائیلو له بوهانو څخه بوښتنی کولی او غوښتل ئی چی د هغوی په خولو دوی دروغجن وسیمی. او د خپلو ویناوو دیاره کومه خبره زده کړی او وئی وائی چی وګورئ! د علم خاوندان او اهل الکتاب هم د ده خبری دروغ ګڼی خو په دی مقصد کښی هم مشرکان تل ناکام شول او الله تعالىٰ د هم هغو بني اسرائيلو په ژبو زمونږ د پيغمبر تصديق او تائيد وفرمايه. او دا ئی ورښکاره کړه چې هغوی هم لکه پاک قرآن غوندی يو آسماني کتاب چې توريت دی او يو پیغمبر چی حضرت موسٰی علیه السلام دی لری نو ځکه د حضرت د رسالت دعوی او د قرآن نزول او راښکته کیدل کوم نوی شي نه دی. له یهودانو ځیني عالمانو په ښکاره ډول(طریقه) سره هم اقرار وکړ چې بیشکه زمونډ په توریت کښې لیکلې دی چې له عربو څخه په یو عظیم الشان رسول مبعوث شی چی د یوه مقدس آسمانی قرآن لرونکی وی او دا رسول هم هغه موعود پیغمبر راښکاری او دا کتاب ئی هم هغه آسمانی کتاب دی چی مونږ په توریت کښی لوستلی دی د يهودانو د عالمانو دا شهادتونه في|لحقيقت له هغو پخوانيو ويناوو سره سم وو چي سره له زرهاوو تحریفونو او تبدیلو تر اوسه بوری به توریت او نورو کتابونو کښی لیکل کیږی چی له هغو څخه راښکاريږي چې د بنې اسرائيلو ډير لوي او مقدس ګواه حضرت موسٰي عليه السلام په زرهاوو کلونو پخوا له دی نه داسی شاهدی ورکړی ده چی د بنی اسرائیلو له اقاربو او وروڼو څخه په بنی اسمٰعیل کښی به زما په شان یو پیغمبر راشی لکه چی د جزء ۲۹ (المزمل) په اوله رکوع ۱۵ آیت كىسى راغلى دى ﴿ وَآالَتِمُلَا الْيَكُورُسُولَاهْ شَالِهِمَّا عَلَيْكُونُمُمُولَاهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ سببه وو چی ځینی منصف او حق خوښوونکی یهودان احبار لکه عبدالله بن سلام او نور زمونړ د

کافنی، نه دی دا مخ د دروغجن او هغوی د پاک قرآن غوندی د یو واضح الاعجاز کتاب په حقانیت باندی شاهدی ولوستله کله چی موسٰی علیه السلام د یوه شی په وقوع باندی په زرهاوو کلونو پخوا له دی نه زیری وکری او یقین ولری او د یهودانو علماء د هغه په صدق باندی شاهدی ورکری او د هغوی ځینی احبار برسیره د ژبی په شاهدی ورکړی او د هغوی ځینی احبار برسیره د ژبی په شاهدی ورکړی چی په اسلام مشرف شول نو سره له دومره شهادتونو که تاسی د خپلی لوینی او غرور لامله(له وجی) هغه نه منبئ نو وپوهیدئ چی له دی خخه به کومه سخته ګناه بله نه وی او داسی ظالم او لری ګنهگار ته نه ښائی چی د نجات او فلاح څه توقع ولری.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ الْمَنْوَالَوْكَانَ خَيْرًامَّا سَبَعُونَاۤ إِلَيْهُ

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی په حق د هغو کسانو کښی چی ایمان ئی راوړی دی (داسی) که چیری وی (دا ایمان راوړل) خیر بهتر نو نه به وو ړومبی شوی (دغه خوار مؤمنان) پر مونږ باندی هغه ته (بلکه مونږ اشراف به پری ړومبی شوی ؤ نه دغه خواران او ضعیفان مسلمانان)

**تفسیر:** یعنی زیاتره مسلمانان کمزوران ذلیلان، وینځی مریان دی که دا دین ښه وی نو ښو سریو به منډی وروهلی او د هغه په منلو کښی به ئی زمونږ په شان پوهان، لویان، عزتمندان او مالدار څرنگه له دی مریانو او وینځو څخه وروسته پاتی کیدل؟

# وَإِذْ لَوْ يَهْتَدُوْ الِهِ هَسَيَقُوْلُوْنَ هَنَآ إِفْكُ قَدِيْوْ

او کله چی سمه صافه لیاره بیا نه مونده دغو (منکرانو) په دغه قرآن سره نو ژر ده چی وبه وائی دوی دغه (قرآن) دروغ پخوانی دی

> تفسیو: یعنی پخوانیو خلفو هم تل داسی خبری سره جوړولی ښائی چی دا به د ﴿ وَتُهِدَ شَاهِدٌ بِيْنَ إِنْهَالِهِالَى ﴾ او د ﴿ قُلْمَالْمُنْتُكِيدُمَاتِينَ الرَّشُلِ ﴾ جواب وی.

# وَمِنْ قَبْلِهِ كِتنْ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهٰذَا لِكِتْ مُصَدِّقً

حال دا چی یخوا له دغه (قرآنه) کتاب (توریت) د موسٰی امام پیشوا لیار ښوونکی وو (مؤمنانو ته) او (سبب د) رحمت وو (پر دوی) او دغه (قرآن) یو کتاب تصدیق کوونکی دی (هغو پخوانیو کتابو لره)

تفسیر: یعنی دا پخوانی دروغ نه دی بلکه پخوانی رستیا دی چی په زرهاوو کلونو پخوا له دی نه ترمیاو کلونو پخوا له دی نه توریت هم د هم دی اصول تعلیم او سوونه کړی ده او د هغه اقتداء گردو(تولو) پیغمبرانو او ولیانو کوله او پخپلو بشارتو د تعلیم سره ئی گردو(تولو) راتلونکیو نسلونو ته د هدایت رستیا نمی لیاری ورونبولی او د رحمت ورونه ئی ورپرانیستل، اوس پاک قرآن نازل شوی دی او د هغه تصدیق کوی، لنده نی دا چی دواړه کتابونه یو د بل تصدیق کوونکی دی، او هم دا حال د نرو سماوی کتابونو دی.

## لِسَانًاعَرَبِيَّالِيَنُدِرَالَّذِيْنَ ظَلَمُواْ أَكْنِثُمُى لِلْمُحْسِنِيْنَ ۞إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوَّا رَبُّنَااللهُ ثُقَراسُتَقَامُوْا فَلاَخُوفٌ عَلَيْهِمُ وَلاهُمُ يَخُزَنُونَ۞

په دی حال کښی چی په ژبه عربی دی دپاره د دی چی وویروی (دغه قر آن) هغه کسان چی ظلم ئی کړی دی «پر ځانونو خپلو په کفر سره» او زیری (د خوشالی) دی نیکو کارانو (مؤمنانو) لره (په جنت سره) بیشکه هغه کسان چی وائی رب زمونږ الله دی (نه بتان) بیا تینګ ودریږی (په عبادت د ده) پس نه به وی (هیڅ) ویره پر دوی او نه به وی دوی چی خپه به شی (په آخرت کښی)

ت**فسیو: ه**م داسی آیت د «حُجّ السجدة» سورت په مخلیرویشتمه سیپاره کښی تیر شوی دی ښائی چی د هغه فوائد هلته ولوستل شی.

# ٱۅڷؠٟٚڮٱڞڂٵڷڮؾۜۊڂڸڔؽڹۏؽؠ؆ؙڿۜٳٚٵۼٵڬٲٷٳؽۼؠڬۅؙڹ۞

دغه کسان یاران اوسیدونکی د جنت دی په دی حال کښی چی همیشه به وی دوی په دغه (جنت) کښی ورکوله به شی دوی ته جزاء په سبب د هغو (نیکو عملونو) چی وو دوی چی کول به نی (په دنیا کښی)

**تفسیر:** یعنی د نیکو چارو په سبب د حق تعالیٰ په رحمت به همیشه په جنت کښی پاتی کیږی.

### ووصِّينَا الرانسان بوالديه الحسنا

حُمِّ (٢٦) الاحقاف (٤٦)

او وصیت حکم مو کړی دی هر انسان ته له مور او پلار خپل سره د احسان نیکی کولو

### حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهُا وَوَضَعَتُهُ كُرُهُا "

پورته کړی (ساتلی) ئی ده دی (په نس خپل کښی) مور د ده په سختی سره او (بیا) ئی ایښودلی (ځیږولی) دی ده لره په سختی سره،

تفسیر: یمنی کله چی حمل د خو میاشتو شی د هغه دروندوالی معلومیدی مور په دی وخت کښی او د تولد په وخت کښی او د تولد په وخت کښی خومره صعوبتونه او ربرونه (تکلیفونه) پر ځان آخلی بیا خپل کوچنی(ماشوم) ته شودی ورکوی او تر کلونو کلونو هغه هر راز(قسم) ربرونه (تکلیفونه) په ځان کالی(برداشت کوی)، روزنه او پالنه ئی کوی. خپله آرامی او هوسائی(راحت) د هغه په هوسائی(راحت) او آرامی باندی جاروی(فربانوی) پلار هم تر زیاتی اندازی پوری په دغو تکلیفونو کښی مل وی او د هغه د روزنی وسیلی ورغونهوی بیشکه چی دا گردی(تولی) چاری د فطرت په تقاضا وی چی اولاد د خپل مور او پلار دا محبت او شفقت محسوس کری او د هغوی د هغه محنت او ایثار قدر وکړی.

تغبیه: په حدیث کښی د پلار د خدمت کولو امر یو ځلی او د مور د خدمت کولو امر دری ځلی راغلی دی. د خبری خوند او لطف په دی کښی دی چی دی مبارک آیت هم د پلار او والد ذکر یو کرت په «والدیه» کښی او د والدی ذکر دری کرته راغلی دی. یو کرت د «والدیه» په لفظ کښی دوهم کرت په «حملته امه» او بیا په «وضعته» کښی. فَمَ (٢٦)

### وَحَمَٰلُهُ وَفِصْلُهُ ثَلْثُونَ شَهُرًا

او (دا) پورته کول ساتل د ده (په نس د مور کښی) او جلا(جدا) کول د ده (له تې نه) ديرش مياشتې وي.

تفسیر: بنائی د اکثریه عادت لامله(له وجی) نی داسی فرمایلی وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه وائی «که هلک قوی وی وروسته له یوویشتو مباشتو خخه له شودو بیلیپری او نهه میاشتی د هغه د حمل دی. یا داسی ووایئ چی لږ تر لږه د حمل مدت شپږ میاشتی دی او په دوو کلونو کینی کوچنیان (واړه) عموماً له تی څخه جلا(جدا) کیږی چی گرده(توله) مدت سره دیرش میاشتی شوی د رضاع د مودی زیادت له دی څخه ډیر کم او نادر دی.

# حَتَّى إِذَا بِكُنَّ ٱشُكَّا لا وَيَكُثَرُ ٱرْبَعِيْنَ سَنَّةٌ \*

تر هغه پوری کله چی ورسید دی قوت (د هوښیاری) خپلی ته او ورسید څلویښت کلونونو ته

تفسیر: په څلویښت کلنی کښی عموماً د انسانانو عقلی او اخلاقی قوتونه پخیږی نو څکه د انبیاؤ علیهم السلام بعث هیڅ کله یخوا له څلویښت کلنی څخه نه دی شوی.

# قَالَ رَبِ اَوْزِغِنْ آَنَ اَشُكُونِمُتَكَ الْكِتَّ اَنْعَمَّتُ عَلَّ وَعَلَى وَالِدَثَى وَانَ اَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضُلُهُ وَاَصْلِحُ لِي فِي دُرِيَّتِي اِلْيِنَ تُبُتُ اِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسُلِمِينَ @

وویل ده ای ربه زما الهام وکړی ماته په زړه کښی توفیق راکړی په دی چی شکر اداء کړم د نعمت ستا هغه (اسلام) چی انعام کړی دی تا پر ما باندی او په مور او پلار زما باندی او (بل دا راته الهام وکړه) چی عمل وکړم نیک چی راضی کیږی ته په هغه او صلاحیت کیږده ته (یا الله) په اولاده زما کښی، بیشکه ما توبه کړی ده تاته او بیشکه یم زه له حکم منونکیو څخه

حُمّ (٢٦) الاحقاف (٤١)

#### (فرمان ستا ته)

تفسیر: یعنی سعادتمند سری داسی وی چی د هغو احساناتو شکریه ادا کری چی الله تعالیٰ په هغه باندی او د هغه په مور او پلار باندی احسان کری دی او د راتلونکی نیک عمل توفیق له الله غخه وغواړی او د خپل اولاد په حق کښی هم د نیکی دعاء طلب وکړی او له هغه تقسیر او لنه والی څخه چی په حقوق الله و حقوق العباد کښی له هغه څخه شوی وی توبه وکړی او د خلوص او تواضع او بندگی له لیاری څخه د خپل مخلصانه عبودیت او فرمانبرداری اعتراف وکړی!. تنبیه: په صحابه و رضی الله تعالیٰ عنهم کښی حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه خورا(دیر) دیر خوش قسمت وو چی پخپله دوی او د هغوی مور او پلار او اولاد ته سره د ایمان د نبی کریم دیر الله علیه وسلم د صحبت شرف حاصل شوی دی په صحابه و کښی دا خصوصیت بل هیچا ته ند دی حاصل شوی.

# ٱوللِّكَ الَّذِينَ مَّتَقَبَّلُ عَنْهُو اَحْسَ مَاعِلُوْ اوَنَتَجَاوَزُعَنَ سِيتِلْتِهُمُ فِنَّ اَصْعٰبِ الْجَنَّةِ وَعُدَ الصِّدُقِ الَّذِي كَانْوَ الْمُوعَدُونَ ۞

دغه (ټول چې دا ئې حال او قال دی) هغه کسان دی چې قبلوو مونږ له دوی نه ډیر ښه د هغو(کارونو) چې کړی دی دوی او تیریږو له ګناهونو د دوی نه په دې حال کښې چې وی به په یارانو اوسیدونکیو د جنت کښې وعده کړی ده الله وعده رښتیني هغه (وعده) چې وو دوی چې وعده به ئې ورسره کولي شوه (په دنیا) کښې

**تفسیر:** یعنی د داسی بندگانو نیکی منلی، بدی ئی بـښلی کیږی او د دوی ځای د الله اعظم شانه و اکرم برهمانه له صادقی وعدی سره سم جنت دی.

### وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَيِّ تَكُمُنَّا

او هغه (سری) چی وئی ویل مور او پلار خپل ته (کله چی راوئی باله ایمان ته) قباحت او کراهیت دی وی تاسی دواړو لره

تفسیر: د سعادت من اولاد په مقابل کښی ئی دغه د بی ادب او نالاتق او نافرمان اولاد ذکر وفرمایه چی مور او پلار هغه ته د ایمان خبری کوی او پری پوهوی ئی مگر هغه پری نه پوهیږی حُمْ (٢٦) الاحقاف(٤١)

او په ډيرو بي ادبو خبرو سره ورته غييږي او سپک خطابونه ورته کوی او ايذا<sub>ء</sub> وررسوی. او دغسي هم هغوی ته وائي چې

# اتَعِدنِنَي آن أُخْرِج وَقَدُخَكَتِ الْقُرُونُ مِنْ تَبْلِيُّ

آیا وعده کوئ تاسی له ماسره چی وبه ایستلی شم (له قبره) حال دا چی په تحقیق تیر شوی دی ډیر اهل د زمانی پخوا له ما څخه (او یو هم نه دی ژوندی شوی نو زه به څرنګه بیا ژوندی شم؟)

تفسیو: یعنی د مر کیدلو څخه وروسته له ژوندی کیدلو څخه انکار کوی او هیڅ له قیامت او پوښتنی څخه نه ویریږی او وائی چی څومره قومونه او تبرونه پخوا له ما څخه تیر شوی دی نو آیا له هغوی څخه کوم یو سړی تر اوسه پوری بیا ژوندی شوی دی؟ خلق له پخوا څخه تر اوسه پوری درګرده هم داسی خبری اوری خو تر اوسه پوری د دی خبری تحقیق پای(آخر) ته نه دی رسیدلی نو اوس زه څرنګه په دی باندی اعتبار وکړم؟

# وَهُمَايَسُتَغِيثُونِ اللهَ وَنُلِكَ المِنْ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقٌّ ،

او هغو دواړو زاری کولی الله ته (په دغه حال کښی چی ویل دوی) خرابی ده تاته ایمان راوړه ته! بیشکه وعده د الله (په بعث بعد الموت سره) حقه رښتیا ده

تفسیو: یعنی د ده په اړامنی (گستاخی) باندی له یوی خوا الله تعالیٰ ته فریادونه او دعاوی کوی چی ده ته د حق د قبول توفیق ور په برخه شی او له بلی خوا ئی پوهوی چی کمبخته ستا کور وران شو اوس هم وخت دی فکر وکړه او وگوره چی د الله تعالیٰ وعده رښتیا ده د بعث بعدالموت کوم خبر چی د الله تعالیٰ له لوری ورکړی شوی دی بالکل حق او هغه پخپل تاېی او وعدی پوره کیدونکی دی او په هغه وخت کښی به ستا د دغه ناگاری (انکار) نتیجه جه درښکاره شی.

### فَيَقُولُ مَا هٰنَ الزَّرَاسَ اطِيْرُ الْأَوْلِينَ

پس وائی دی نه دی دا (قول په بعث) مگر دروغی قصی د پخوانیو خلقو دی

خُمَّ (٢١)

**تفسیر:** یعنی داسی قصی مونږ دیری اوریللی دی د پخوانیو وختونو قصی داسی ډیری مشهوریږی چی په رښتیا سره هغه ګردی (ټولی) دروغ دی او هیڅ خارجی مصداق نه لری (العیاذ بالله)

# اُولَٰلِكَ الَّذِيْنَ َتَى عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِنَّ أُمَرِ وَتَدُخَلَتُ مِنْ تَبْلِهِمْ مِّنَ الْجِيِّ وَالْإِنْسِ

دا هغه کسان دی چی حقه ثابته شوی ده پر دوی باندی خبره (د عذاب) په جمله د نورو امتونو خلقو کښی چی په تحقیق تیر شوی دی پخوا له دوی څخه له بیریانو او انسانانو

تفسیر: د عذاب خبره هم هغه ده چی د (السجدة) په دوهمه رکوع کښی ﴿ لَاَمْتُنَّاتُهُمُّتُوْسُالِمُنَّةُ وَالتَّلْسَانَبَمُونُنَ ﴾ راغلی دی یعنی څرنګه چی ډیری ډلی له پیریانو او له بنی آدمانو څخه پخوا له دی نه د دوزخ مستحق ګوځیدلی دی دا بدبختان هم په هغوی کښی ګډ دی.

### ٳؾۜٚۿؙۄؙػٲڹٛۏٳڂۑؠڔۣؽڹ

#### بیشکه دوی وو زیان کاران (په دنیا کښی)

تفسیر: الله تعالیٰ له خپل رحمت د ایمان او د سعادت تخم د هر سری په زړه کښی په فطری ډول(طریقه) سره کرلی دی هغه هم د دی کمبختانو له لاسه ضائع شوی دی له دی څخه به زیات نقص او خساره څه وی چی یو سری په تجارت کښی د ګټی په ځای د خپلی ناپوهی، غفلت او حماقت له سببه خپله پنگه او رأس المال هم ضائع او له لاسه وباسی.

### وَلِكُلِّ دَرَجْتُ مِّمَّاعِلُوُكُ

او هری فرقی ته (د مؤمنانو او کافرانو) مرتبی دی له (جزاء د) هغو چی کړی ئی دی (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی د اعمالو د تفاوت لامله(له وجی) چی د جنتیانو په درجاتو کښی فرق او توپیر (تفاوت) دی هم دا راز(قسم) د دوزخیانو په درجاتو کښی هم فرق شته. حُمِّ (٢٦) الاحقاف(٤٦)

# وَلِيُوفِيهُمُ اعْمَالُهُمْ وَهُمْ لَايْظَلَمُونَ 🛈

او (مقرری کړی درجی) دپاره د دی چی پوره به ورکړه شی دوی ته جزاء د عملونو د دوی حال دا چی پر دوی به ظلم ونه کړ شی (په تنقیص د حسناتو یا تزئید د سیئاتو سره

**تفسیر:** نه د کومی نیکی ثواب ل<sub>ه</sub> ورکاوه شی او نه د کومی بدی سزا د هغه له میچه پورته او نامناسبه تاکلی(مقرر) کیچی.

### ۅؘێۘۅٛڡۘۯؽؙڡٛۯڞؙٲڷۮؚؽؽػڡٞۯؙۉٵڂڶٵڵؿٵڔ؇ٲۮ۫ۿڹٛػؙۄٛٙڲٟڷڹڗؚػؙۄٞ ٟؿؙڂؽٳؾڴؙۉٵڶڰؙڹ۫ؽٵۅٵڛ۫ۘػؠؙۘػػؙۄ۫ڽۿٵ

او یاده کړه (ای محمده!) هغه ورځ چی وړاندی کړ شی هغه کسان چی کافران شوی دی پر اور (د دوزخ باندی او وبه ویلی شی ورته) چی وړی دی تاسی لذائذ نیکی خپلی په ژوندون لړ خسیس خپل کښی او نفع اخیستی ده تاسی په هغه سره (په دنیا کښی)

تفسیر: د کافرانو په هیڅ یو کار کښی د ایمان روح نه وی یواځی د نیکی د یوه قالب او نمونی غوندی یو شی وی. د دی راز(قسم) فانی نیکی اجر هم فانی وی چی په دی ژوندون کښی د مال، شتو، اولاد، حکومت، روغتیا، عزت، شهرت او نورو په شکل ورکاوه شی. هم هغه ئی وفرمایل چی تاسی د خپلو صوری نیکیو مزی په دنیا کښی اخیستی دی او په هغه ځای کښی ئی له لذاتو څخه متمتع شوی یځ هغه عیش او آرام چی د ایمان راوړلو په تقدیر تاسو ته په آخرت کښی رسیده گواکی د هغه په ځای مو په دنیا کښی مزی وکړی. اوس دلته تاسو په عیش او مزو کښی هیڅ برخه نه لرئ. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه کسان چی آخرت نه غواړی او فقط دنیا ئی وغوښته د دوی د نیکیو بلله هغوی ته په هم دی دنیا کښی ورکوله کېږی».

### ڬڵڷؿؙٶؙڒؿؙڂڒۉڹ؏ۮٙٵڹٵڵۿۅؙڹۣؠؠٵڪؙڹڠؙۅؙۺؗؾڮؽؚڔؙۅؙؽ ۣڹٳڵۯڝٚؠۼؽڔٳڶڿؾٞۅؠؠٵػؙڹٛڠؙۊؙڡؙۺؙڠؙۏؽ۞۫

پس نن ورځ به جزاء درکوله شی تاسی ته د عذاب سپکوونکی په سبب د هغی چی وئ به تاسو (په دنیا کښی) چی تکبر لوئ به مو کوله په ځمکه کښی په ناحقه سره او په سبب د هغی چی وئ تاسو چی نافرمانی به مو کوله (په دنیا کښی)

تفسیو: یعنی نن تاسی ته د دروغو باتو (لاتو) او غاړه غړولو په سزا کښی ذلیل او رسوا کوونکی عذاب درکاوه کیږی هم دا یو شی تاسی لره دلته پاتی دی وروسته له دی نه د ځینو زورورو او متکبرو اقوامو احوال فرمائی چی پخوا له آخرته د هنوی انجام څرنګه شوی دی.

### وَاذْكُرُ إَخَاعَادِ إِذَانَكَ رَقَوْمَهُ بِالْأَخْفَافِ

او یاد کړه (ای محمده! دغو منکرانو ته قصه) د ورور د عاد(هود) کله چی وویراوه ده قوم خپل په (ریګستان چی نوم ئی) احقاف دی (له عذابه)

تفسیر: یعنی د حضرت هود علیه السلام چی د «عادیانو» قومی ورور وو قصه دغو معاندانو ته وکړه کله چی ویراوه ده قوم خپل له عذابه.

د «ارض القرآن» مؤلف تر «بلا د الاحقاف» لاندی لیکی د یمامی، عمان، بحرین، حضرموت او د مغربی یمن تر منځ هغه لویه صحراء چی د (الدهناء) یا (ربع الخالی) په نامه پرته(علاوه) ده اګر که هغه د ودانی وړ(لانق) نه ده خو د هغه په شاو خوا کښی چیری لیی ډیری محمکی د ودانی وړ(لانق) شته په تیره بیا په هغی برخی کښی چی له حضرموت محخه تر نجران پوری پرتی دی کواکی اوس هم هغه نه ده ودانه خو په پخوانیو وختو کښی له هم دی نجران او حضرموت تر منځ د «عادارم» نومیالی قبیله ودانه وه چی د الله تعالیٰ د نافرمانی په سبب پناه شوه.

# وَقَدُخَلَتِ النُّنُدُرُمِنَ بَيْنِ يَدَيُهِ وَمِنْ خَلْفِهَ ٱلَا تَعْبُدُوۤ اَ إِلَّا اللهُ إِنِّ اَخَافَ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمٍ عِظِيْمٍ ۞

او په تحقیق تیر شوی وو (نور) ویروونکی (انبیاء) وړاندی له دغه (هوده) او وروسته له ده څخه (په دی سره) چی عبادت بندګی مه کوئ د هیچا بی له الله، بیشکه زه ویریډم پر تاسی باندی له عذابه د ورځی لوئی (د قیامت نه چی دوزخ دی) حُمّ (٢١)

تفسیو: یعنی له هود علیه السلام څخه وړاندی او وروسته ډیر ویروونکی انبیاء راغلی دی ګردو(ټولو) به هغه ویل چی حضرت هود علیه السلام ویل یعنی د یوه الله بندګی کوئ! او د کفر او د معصیت له بد انجام څخه وویریږئ! ممکن دی چی د عاد په قوم کښی به هم برسیره له هود علیه السلام نور ویروونکی هم راغلی وی والله سیحانه وتعالیٰ اعلم

# 

وویل (هود ته قوم ئی) آیا راغلی ئی ته مونږ ته چی وګرځوی مونږ له معبودانو خپلو پس راوړه مونږ ته هغه (عذاب) چی وعده ئی کوی له مونږ سره که چیری ئی ته له رښتیا ویونکیو څخه.

تفسیر: یعنی مونږ د خپل آبائی طریقی څخه بیرته ګرځیدونکی نه یو که ستا دا ویرول رښتیا وی نو ولی پکښی ځنډ(ایسارتیا) کیږی؟ هغه چی په ژبه سره ئی وائی ښائی چی په کولو ئی هم راښکاره کړی.

## قَالَ إِنَّمَا الْعِلْهُ عِنْدَا اللهِ وَ أَبَلِّغُكُمْ مَّاَ أُرْسِلْتُ بِهِ وَالْكِنِّيَّ اللَّهُ وَقُومًا تَجُهُلُونَ ۞

وویل (هود قوم خپل ته) بیشکه هم دا خبره ده چی علم په (راتلو د عذاب په) نزد د الله دی او رسوم زه تاسی ته هغه څه (احکام) چی پری رالیږلی شوی یم زه په هغو سره ولیکن زه وینم تاسی یو قوم جاهل ناپوه (ځکه چی په زوره خپل ځان ته عذاب غواړئ)

تفسیر: یعنی داسی غوشتنه او مطالبه ستاسو ناپوهی او جهالت دی زه د الله رسول یم هغه پیغام چی زما په وسیله لیږلی شوی دی زه هغه دررسوم، زیات له هغه مخخه نه علم لرم او نه د اختیار خاوند یم او علم له الله تعالیٰ سره دی چی منکران کله د دنیوی سزا مستوجب کیږی؟ او تر کله هغوی ته مهلت ورکوی؟ (نو چی منم نه شول دوی نو ورته راغی هغه مطلوب او موعود عذاب).

# فَلَمَّارَاوُهُ عَارِضًا أَسُتَقُبِلَ أُودِيَتِهِمْ قَالْوُاهِنَا عَارِضٌ مُمُطِرُنًا \*

پس کله چی ولید دوی (هغه عذاب په شکل د) یوی پلنی وریځی مخ کوونکی کندو کښتو (فصلونو) د دوی ته نو وی ویل دوی دا یوه پلنه وریځ ده باران وروونکی پر مونږ باندی

تفسیو: یعنی له مخامخ خوا محخه یوه وریځ په پورته کیدلو سره ښکاره شوه خلقو وګڼل چی د دی وریځی له وریدو مخخه به ګرد(ټول) وتونه (دری) او خوړونه وبهیږی او د محمکی مخ به له اوبو مخخه نه ښکاری نو وئی ویل چی ډیره اوروونکی وریځ پورته شوه اوس به ډیر ښه ووریږی او زمونږ کار به پری جوړیږی ځکه چی په هغه وخت کښی د یوی اوږدی وچکالی او سوکړی له سببه خلق ډیر پریشان او له قحط په ربر(تکلیف) وو او اوبو ته ئی ډیر ضرررت درلود(لرلو).

### بَلْ هُوَمَا اسْتَعُجَلْتُوْرِهِ إِيْءٌ فِيهَاعَنَ اكِ ٱلِيُوْكُ

(نو وویل هود نه ده دا وریځ) بلکه دا هغه عذاب دی چی تلوار به مو کاوه تاسو په هغه، یو باد دی چی په ده کښی عذاب دی دردناک

تفسير: يعنى دا اوروونكى وريځ نه ده بلكه د الله د عذاب طوفان دى چى د هغه ژر راتللو ته تاسى ستركى په لياره ولاړ وئ. او په دغه وريځ كښى دغسى يو سخت او تند باد دى.

## تُكَمِّرُكُلُّ ثَمَّىُ إِبَامُرِىَ بِّهَا فَأَصْبَحُوْالَايُزَى إِلَّا مَلْكِنْهُمُّ كَذَالِكَ نَجُزِى الْقَوُمِ الْمُجُرِمِينَ۞

چی هلاکوی (او له بیخه راوکاړی) هر څیز په امر حکم د رب خپل بیا صباح ته پاتی شول داسی چی نه به لیدل شو مگر کورونه (خالی) د هغوی هم داسی (لکه چی مو جزاء ورکړه عادیانو ته) جزاء ورکوو مونډ قوم ګنهګارانو ته (چی کوی جرمونه په شان د هغوی).

تفسیر: اوه شهی او اته ورځی پرله پسی داسی غضبناک طوفان راوالوت چی د هغه په مخ کښی

ونی، سری او بودگان(غاروی) لکه خمځلی ښکاریده ورښ به هر شی له بنسته (بیخه) ایستل او چار چاپیر پرته (علاوه) له خرابی او ورانی څخه بل شی نه ښکاریده په پای (آخر) کښی پرته(علاوه) له نړیدلیو کندوالو څخه بل هیڅ څیز په سترګو نه راتله. ومو لیدل چی د الله تعالیٰ د مجرمانو دا حال دی ښائی د دی پیښو له آوریدلو څخه په سد (هوش) راشئ که نه ستاسی احوال به هم داسی شی.

# وَلَقَانُ مَكَّنَّاهُ مُ فِيهُمَّ إِن مَّكَّنَّاكُمُ فِيهِ

او خامخا په تحقیق قوت قدرت ورکړی وو مونږ دوی ته یه هغو څیزونو کښی چی قوت قدرت مو دی درکړی تاسی ته (ای قریشو) په هغه کښی

تفسیر: یعنی هغه مال، اولاد، کور، کهول او جسمانی طاقت چی هغوی ته ورکړی شوی وو تاسی ته نه دی درکړی شوی. کله چی د الله تعالیٰ له جانبه عذاب راغی هیڅ یو شی د هغوی په کار ورنغی بیا نو تاسی په کومه خبره مغرور یع؟

# ۅؘڿۘۼڵڹٵڵۿؙۄؙڛؠ۫ۼٵۊٙڵؘۻڵڒٵۊۜٵڣٟ۫ڬۊٞؖٷٙؠٵۜٙٲۼ۬ڹؙۘؗۼٛڹؙٛٛٛٛ ڛؘؠؙۼۿؙؙۿؙۅٛڵٳؘڷۻٵۯ۠ۿؙۄ۫ۅؘڵٳۧٲڣٟ۫ۮؾؙۿؙۄ۫ڛؚٞڽٛۺٛؽ۠

او ګرځولی دی مونږ هغوی ته غوړونه (سماعت) او سترګی (بصارت) او زړونه (بصیرت) بیا دفع نه کړه له دوی نه غوړونو (سماعت) د دوی او نه سترګو (بصارت) د دوی او نه زړونو (بصیرت) د دوی هیڅ قدر (له عذاب څخه)

تفسیر: یعنی د نصیحت آوریدلو ته نی غویونه او د قدرت د دلانلو لیدلو ته نی سترګی او پوهیدلو سنجولو (فکرکولو) ته نی زړونه هغوی ته ورکړی وو خو یو له هغوی محخه د دوی په کار ورنغی، ړانده، کانه او لیونیان شول. د پیغمبرانو په مغکښی ودریدل تر څو چی سره د لرلو د دی ګوردو(تولو) قوتونو د الله تعالیٰ عذاب هغوی راچاپیر کړل، او هیڅ یو دننی او د باندنی قوت هغه ونشو ګرځولی.

# إِذْ كَانُوْ أَيْجُحُدُ وُنَ بِاللِّتِ اللهِ وَحَاقَ بِهِمُ مَّا كَانُوْ اللَّهِ يَسُتَهُ وَوُنَ ۗ

حُمّ (٢١)

له دی جهته چی وو دوی چی انکار به ئی کاوه په دلائلو د (قدرت) د الله او نازل شو په هغوی هغه (عذاب) چی وو دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری توکی کولی.

تفسیو: یعنی په هغه عذاب باندی چی هغوی خندا کوله او ملنډی ئی پری وهلی اخته شول. حضرت شاه صاحب رحمهٔ الله علیه لیکی «هغوی ته ئی غوږونه او سترګی ورکړی وی یعنی د دنیا په کار کښی ډیر پوه او هوښیار وو خو داسی پوه ئی نه درلوده(لرله) چی په هغی باندی د خپل آخرت چاری درستی کړی.

### وَلَقَدُ اَهُلُكُنَا مَاحُولَكُمُ مِّنَ الْقُرٰي

او خامخا په تحقیق هلاک کړی دی مونږ هغه چی چاپیر له تاسی څخه دی له (اهل د) کلیو څنی

تفسیر: یمنی پرته (علاوه) د «عاد» له قومه د ثمود د قوم او د لوط د قوم کلی او د نورو کلی هم دا راز(قسم) وران شوی دی چی ستاسی په شاوخوا کبنی پراته و. دا خطاب مکیانو ته څکه شوی دی چی هغوی د خپل تگ او راتگ په وخت کبنی هغه څایونه پخپلو سترګو سره وینی.

# وَصَرِّفُنَاالْالِيتِ لَعَلَّهُ مُرْيَرْجِعُونَ ®

او مکرر مو بیان کړی دی دلائل (د قدرت) لپاره د دی چی دوی بیرته راوګرځی (له کفر نه)

تفسیر: مکر سره له دومره پرهولو بیا هم هغوی له هغو چارو څخه مخ ونه کرځاوه.

# فَكُولَانْصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوامِنْ دُوْنِ اللهِ قُرُبَانًا الِهَةُ \*

پس ولی مدد مرسته ونه کړه له دوی سره هغو (بتانو) چی نیولی ؤ دوی (هغه بتان) بی له الله دپاره د نژدیوالی (خدای ته په زعم خپل) نور خدایان

تفسیر: یعنی د هغو بتانو په نسبت به ئی ویل چی مونډ د هغوی عبادت ځکه کوو تر څو هغوی مونډ الله ته نژدی کړی او لوی درجی راوبښی. نو هغه بتان د دی اړی (حاجت) په وخت کښی حُمّ (٢٦) الاحقاف(٤١)

ولی د هغوی په کار ورنغلل.

### بَلُ ضَلَّوُ اعَنَّهُمْ

بلکه ورک شول (بتان په وخت د عذاب کښي) له دوی څخه

تفسیو: یعنی نن ورځ د هغوی هیچیری پته نشته. چی د عذاب په وخت کښی هغوی ته غږ وکړی، آخر هغوی چیرته تللی دی؟ چی د داسی مصیبت په وخت کښی هم په کار نه ورځی.

### وَذَالِكَ إِفُكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفُتُرُونَ @

او دا (نیول د بتانو) دروغ د دوی وو او هغه چی وو دوی چی له خپل ځانه به ئی جوړول (پر الله)

تفسیو: یعنی درښکاره شوه چی بتانو ته الله ویل او هغو ته هیلی (امید) لرل او په زیه پوری خبری له هغوی څخه غوښتل گردی(تولی) چتی(بیکاره) او اېلتی خبری وی او لکه د لرګیو پښی د دریدلو وړ(لائق) نه وی. (ربط) په ړومبنیو آیتونو کښی د انسانانو د تمرد او سر غرولو خبری وی وروسته له دی نه د پیریانو د اطاعت او غاړه ایښودلو خبری راځی تر څو له هغه څخه راښکاره شی هغه فرم چی په طبیعی ډولل(طریقه) سره سخت متمرد او سرکش دی له هغو ځینی افرادو څرنګه د الله تعالیٰ خبری آوریدلی دی؟ او د هغه په مقابل کښی لکه موم غوندی پاسته شوی دی او غاړه ئی کیښودلی؟

# وَإِذْصَرَفُنَّ الْيُكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِّ يَسُتَمِعُوْنَ الْقُرُانَ فَلَتَا حَظَرُوهُ قَالْوَااَنْصِتُواْ فَلَتَا قَضِى وَلَوْ اللَّ قَوْمِهِمُ مُّنُذِرِيْنَ ۞

او یاد کړه (هغه وخت ای محمده!) کله چی وګرځول مونږ تاته یو ټولی له پیریانو څخه چی غوږ به ئی ایښود قرآن ته پس کله چی حاضر شول دوی (دی قرآن ته) وویل دوی په منځ خپل کښی چپ شئ تاسی ای پیریانو بیا کله چی تمام شو (د قرآن تلاوت) بیرته وګرځیدل قوم خپل ته ویروونکی (له عذابه که هم هغسی کافران پاتی شی) حُمّ(٢٦) الاحقاف(٢١)

تفسیر: له محمدی بعثت څخه بخوا ځینو بیریانو ته لږ څه آسمانی خبری راښکاریدی کله چی زمونږ په پیغمبر باندی د وحی راتلل شروع شو دا سلسله تقریباً بنده شوه او په ډیر کثرت د شهاب سره ویشتل شروع شو پیریانو ته دا خیال ولوید چی هرومرو(خامخا) کومه نوی خبره بیښه شوی ده چې د هغې په وسیله آسماني پیښې کلکې ساتلي او سختي پیرې برې درېدلي دی. د دی خبری د یلتنی(تحقیق) دیاره بیریان څو څو لوئی ډلی په مشرق او مغرب کښی سره خواره شول له دوی څخه یوه ډله (بطن نخله) ته ورسیده چې اتفاقاً هلته زمونر بیغمبر صلی الله علیه وسلم سره له څو تنو اصحابو د سهار لمونځ ادا فرمايه الله تعالىٰ د پيريانو د دى ډلى فكر د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم د قرآن لوستلو په لوری وګرځاوه د قرآن کريم غږ د هغوی په غوږونو کښي ډير عجيبه غريبه مؤثر او زړه وړونکي اثر او اغيزه وکړه او د هغه عظمت، هیبت او لوینی د هغوی یه زړونو کښی ولویدی او پخپلو منځونو کښی ئی سره وویل «چپ شع! او د زړونو له کومي څخه ئې واورئ!» تر دې چې ياک قرآن د هغوې زړونه په خپل لورې ورکش کړل او په دی خبره باندی ئی باور وشو چې هم دا هغه نوی خبره ده چې د هغې په سبب پيريان له آسمانه شرل کیږی. کله چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د قرآن له لوستلو څخه فارغ شو د پیریانو ډلی یخپلو زړونو کښي د ایمان او ایقان سوغات نیولي د خپلو تبرو په لوري رهی (روان) شوه . او دا گردی (ټولی) خبری ئی هغؤی ته وویلی او لازمه ښوونی ئی هغوی ته وکړی. چې مفصلي خبری ئې د (جن) په سورت کښې راځي. له احادیثو څخه راښکاریږی چې ونی هغوی ته له دی خبرو څخه د الله تعالیٰ په اذن څه اجمالی خبری وکړی او مفصل احوال ئی وروسته له هغه د وحیی په ذریعه هغوی ته ښکاره شوه.

لکه چی د (جن) په اوله رکوع کښی مونږ داسی یو آیت لولو ﴿ قُلَالْتِيَهُ اَلَّمَاتُمُ اَلَّبِيْنَ اَلَّهِ عَلَى الَّآیة ـ وروسته له دی محخه ډیر پیریان مسلمانان او زمونږ د پیغمبر آخر زمان سند ...

صلی الله علیه وسلم په مخ کښی مشرف شول او د هغوی ډیری مرکی (وفود) د دین د احکامو د زده کولو دپاره راغلی.

(خفاجی) د روایتو په بناء دعوی کوی چی شپږ ځلی زمونږ د پیغمبر په حضور کښی پیریان مشرف شوی دی نو ځکه هغه اختلافات چی د پیریانو د شمیر یا د نورو امورو په نسبت شته هغه ګرد(تول) د واقعاتو په تعدد او په بیا بیا پیمپیدو باندی حمل کاوه شی.

# قَالْوُالِقُومَنَآ إِنَّاسَمِعَنَاكِتْبًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَى

وویل دوی ای قومه زمونږ بیشکه مونږ وامووریده داسی یو کتاب چی نازل کری شوی دی وروسته له موسٰی حُمّ (٢٦)

تفسیو: په پخوانیو کتابونو کپی د حضرت موسی علیه السلام کتاب (توریت) غوندی بل کتاب، احکام، او شرایع لرونکی نه وو چی د بنی اسرائیلو گردو(تولو) انبیاوو په هم هغه باندی عمل کاوه. حضرت مسیح علیه السلام هم دا فرمایل چی زه د توریت د بدلولو دپاره نه یم راغلی بلکه د هغه د پوره کولو دپاره راغلی یم، د حضرت سلیمان علیه السلام په وخت کپی په پیریانو کپی هم دا توریت مشهور وو، نو ځکه په دی ځای کپی د هم هغه په لوری اشاره شوی ده. په توریت کپی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم په نسبت کومه وینا چی لیکلی شوی ده مضمون ئی دا دی «ای موشی! تا غوندی یو بل نبی معبوثیږی».

#### مُصَدِّقًا لِلمَابِينَ يَدَيْهِ

په دی حال کښی چی تصدیق کوونکی موافق دی له هغو (کتابونو) سره چی یخوا له دی نه وو

تفسیو: ښائی په هغه وخت کښی د پاک قرآن هغه برخه چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لوستله د هم داسی مضمون لرونکی وه. یا به له قرینو څخه پوهیدلی وی.

# يَهُدِي َ إِلَى الْحَقِّ وَالْيَ طَرِيْقٍ مُّسْتَقِيْمٍ

لياره ښيي حق دين ته او لياري سمي ته

تفسيو: يعنى رستيني عقيده او د عمل سمه لاره.

#### يقَوْمُنَّا لَجِيْبُوْادَاهِيَ اللَّهِ وَالْمِنُوَّايِهِ

ای قومه زمونږ! قبول کړئ تاسی قول د بلونکی د الله او ایمان راوړئ په ده باندی

تفسیر: یعنی د هغه خبره ومنئ! چی د الله تعالیٰ په لوری مو بولی او د هغه په رسالت باندی یقین ولرئ!.

## يغفرلكوم ووركم

حُمّ (٢٦) الاحقاف(٢١)

#### چی مغفرت کړی (الله) تاسی ته ګناهونه ستاسی

تفسیو: یعنی هغه ګناهونه چی د کفر په حالت کښی مو کړی دی اوس به د اسلام له برکته هغه ګرد(تول) درمعافیږی او پس له دی نه به بل دفتر شروع کیږی. خو په یاد ئی ولرئ چی دلته د (حق الله) ګناهونو ذکر دی او د حقوق العباد معافی له دی څخه څه نه ښکاری.

# ۅۘؽؙڿؚۯڬؙڎ۫ۺؙؙٞڡٙڬٳۑٵڸؽؙۅؚ<sup>®</sup>ۅٙمَنٛ؆ؽۼۣڹۮٳؽٵۺ۠ڡؚڡؘٚڸؽۺ ؠٮؙۼڿؚڔ۬ڣٳڵڒؿۻۅؘڵؽۺڵۿؙؠڹؙۮٷۊۤٳؘۏڸؽٳٚ؞

او خلاص به کړی (الله) تاسی له عذاب دردناک څخه او هغه څوک چی ونه منی (بلنه د) بلونکی د الله پس نه به وی عاجز کوونکی (د الله په تیښته سره) په ځمکه کښی (بلکه هیچیری) او نه به وی ده ته بی له هغه (الله) څخه دوستان مددګاران

تفسیر: یعنی نه دوی پخپله په تښتیدلو سره د الله له ویشتلو څخه ځان ژغورلی (بچ کولی) شی او نه ئی بل غوک ژغورلی (بچ کولی) شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی د «فی الارض» له قید څخه دا ښکاری چی د پرښتو له خوا (شیطانان) شرل کیږی او د ځمکی په لوری تښتی.

# ٱوْلَيْكِ فِي صَٰلِل مُّبِينِ ۗ ٱوَلَهُ بِتَوْالَقَ اللهَ الَّذِي خَلَقَ التَّمَاوِتِ وَالْزَرْضَ وَلَمُ يَعَلَي بِخَلْقِهِنَّ وَالْزَرْضَ وَلَمُ يَعَلَي بِخَلْقِهِنَّ

دغه کسان په ګمراهی ښکاره کښی دی. آیا نه وینی فکر نه کوی (منکران د بعث) چی بیشکه الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه حال دا چی نه دی ستړی شوی په پیدا کولو د هغوی کښی

تفسیو: په دی لفظ کښی د یهودانو د دی عقیدی تردید دی چی ویل به ئی «الله تعالیٰ» په شپړو ورځو کښی ځمکه او آسمان پیدا کړل او په اوومه ورځ کښی ئی هوسائی (آرام) وفرمایله (العیاذ بالله) آیا نه دی الله

# بِقٰدِيرِعَلَ آنُ يُحْيُّ الْمُؤَنَّ بَكَيْ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيرٌ<sup>®</sup>

قادر په دی باندی چی ژوندی کړی مړی؟، بلکه قادر دی بیشکه دغه (الله) پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چی ځینی ئی بعث بعد الموت دی)

تفسیو: یعنی لوی عذاب به وروسته له مر کیدلو محخه وی. تاسو په دی چرت (خیال) کښی مه اوسئ چی وروسته له مړینی مخخه بیا ژوندون چیری دی؟ الله جل جلاله ته دا کوم ګران کار نه دی د ځمکی او د آسمان په پیدا کولو کښی هیڅ ستری شوی نه دی نو آیا ستاسی دا دوهم ځلی پیدا کول کوم مشکل کار دی؟ بلکه ډیر ورته آسان دی.

## ۅؘ*ڮۉٞۘۯؽؙۼ*ۯڞؙ۩ۜٙۮؚؠؙؽؘڰڡٞۯؙۉٵٸٙؽۘٵڵڰٵؚڔٝٲڵۺۣؗؗۿۮٵڽٳڴڗؚؚؾٞٵڵٷؙٳ ؠڵؽۅؘۯؾۜڹٵ<sup>ڂ</sup>

او یاده کړه هغه ورځ چی وړاندی به کړل شی هغه کسان چی کافران شوی دی په اور باندی (وبه ویل شی دوی ته) آیا نه وو دغه (عذاب) حق رښتیا نو وبه وائی دوی چی هو! حق او رښتیا ده قسم دی زمونږ په رب زمونږ

تفسیر: یمنی په هغه وخت کښی به ویل کبیری چی آیا دوزخ شته او د هغه عذاب رښتیا دی؟ په پای (آخر) کښی به ګرد(ټول) خړ او ذلیل کبیری او داسی اقرار به وکړی چی بیشکه واقعی دی! او مونډ په غلطه سره له هغه مخخه انکار کاوه. نو په دغه وخت کښی الله اجل واعلیٰ شانه واعظم و اکرم برهانه به د پرښتو په ژبه دغو منکرینو ته داسی قرمائی چی «ښه ا اوس د خپلو هغو انکارونو او د تکذیب مزی وڅکځ!» لکه چی اوس راځی.

# قَالَ فَذُوْقُواالْعَنَابَ بِمَاكُنْتُوَكُّقُرُونَ۞فَاصْبِرُكُمَاصَبَرَ اُولُواالْعَزُمُرِمِنَ الرُّسُل وَلاَسَّتُتَّجُرِكُ لَّهُمُّ

فرمائي نو وڅکئ تاسي عذاب په سبب د هغه چې وئ تاسي چې کافران

حُمّ (٢٦) الاحقاف (٤١)

کیدلی. نو صبر کوه ته لکه چی صبر کړی وو خاوندانو د عزم تینګ ودریدلو (په حق) له رسولانو او تلوار مه کوه (په غوښتلو د عذاب) دوی ته

تفسیر: یعنی کله چی شکاره شوه چی د منکرانو سزا ورکول که به دنیا کښی وی یا په آخرت کښی یو ضروری امر دی. تاسی د دوی په معاملو کښی تلوار ونه کړئ! بلکه تر تاکلی(مقرر) نیتی پوری صبر وفرمایئ لکه چی نورو اولوالعزمو رسولائو همت لرونکیو او تینګ ودریدونکیو پیغمبرانو به صبر کاوه.

تنبیه: محینو اسلافو ویلی دی چی کرد(تول) اولوالعزم پیغمبران همت لرونکی وو. خو په عرف کبی ینځه پیغمبران په خصوصی ډول(طریقه) ویل کیږی. حضرت نوح، حضرت ابراهیم، حضرت موسٰی، حضرت عیسیٰ، حضرت محمد رسول الله صلی الله تعالیٰ علیهم وعلیٰ آلهم واصحابهم وسلم اجمعین.

# كَانَّهُ فُو يَوْمُ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَوْ يَلْبَثُوا الرَّسَاعَةُ مِّنَ نَهَا رِط

گویا دوی په هغه ورځ کښی چی ووینی هغه (عذاب) چی وعده ئی ورسره کوله شی نه دی ډیل کړی (په دنیا کښی) مګر یو ساعت یوه ګړی له یوی ورځی څخه

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هیڅ ډیل او تاخیر پکښی نه دی شوی یعنی اوس خو ډیل او تاخیر در بکاری او درگرده وائی چی ولی هغه عذاب ژر نه رارسیږی خو په هغی ورځی کښی به وپوهیږی چی هغه عذاب ډیر گړندی راغلی دی. او په دنیا کښی هغوی فقط یو گړی ژوندون کړی دی. یا به د قبر د هستوګنی موده ورته یو کړی معلومیږی. دا یوه عمومی قاعده ده چی تیره شوی موده ډیره لږه ښکاری په تیره بیا د سختی او مصیبت په وخت کښی د عیش آرامی ډیره موده خورا(دیر) لږه په نظر ښکاری.

# بَلْغُ<sup>ء</sup> فَهَلْ يُهُلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفْسِقُونَ هَ

دغه (قرآن) پند رسوونه دی نو آیا هلاک به کړ شی (بلکه نه هلاک کیږی) مګر قوم فاسقان سر غړوونکی (له احکامو د الله)

تفسیر: یعنی موند د نصیحت خبری تاسی ته دررسولی او د جو او بدو لیاری مو درجوولی دی اوس هر هغه چی دا یند نه آوری هم هغه به تباه او پناه کیږی. زموند له خوا د حجت اتمام حُمِّ (۲۲)

شوی دی. مونږ هیڅوک بی قصوره نه نیسو هم هغه سری خرابوو چی په خرابی پسی ئی ملاوی تړلی وی.

#### تمت سورة الاحقاف

سورة محمد صلى الله عليه وسلم مدنية الا آية ۱۳ فنزلت في الطريق في اثناء الهجرة وهي ثمان و ثلاثون آية و اربع ركوعات رقم تلاوتها
(٧٤) تسلسلها حسب النزول (١٥) نزلت بعد سورة الحديد
د «محمد» صلى الله عليه وسلم سورت مدنى دى، پرتد(علاوه) له ١٣
آيته څخه چى د هجرت په لياره كښى نازل شوى دى (٣٨) آيته
٤ ركوع لرى، په تلاوت كښى (٧٤) او په نزول كښى (١٥) سورت دى وروسته د «الحديد»
له سورت ځخه نازل شوى دى.

### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### ٱلَّذِينَ كَفَرُ وَاوَصَتُّ وَاعَنَ سَبِيْلِ اللَّهِ

هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کړی ئی دی (خلق یا منع ئی راوړی ده) له لیاری د الله (اسلام) نه

تفسیر: لکه چی د کفارو د مشرانو دا عادت وو چی په څمان، مال او اولاد او نورو شیانو سره ئی په دی لیاری کښی کوشش کاوه.

#### اَضَلَّ اَعْمَالُهُمُوں

خراب (ابته) کړی دی (الله نيک) عملونه د دوی

تفسیر: یعنی هغه چاری چی دوی جی ګڼلی دی د ایمان د نه لرلو په سبب هغه نه منلی کیږی بلکه له هغو مخخ ځینی چاری د عتاب موجب ګرځی. لکه د اسلام د نه خوریدلو په لیاره کښی د پیسو لګول. خُمِّ (۲۱)

# وَالَّذِينَ الْمُنُواوَعِلُواالصَّلِطَتِ وَالْمُنُوَّابِمَانُزِّلَ عَلَى مُعَمَّدٍ وَهُوَالْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمُ كَفَّى عَنْهُمُ سِيّداتِهِمُ وَاصْلَحَ بَالْهُمُ ۞

او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (کارونه) او ایمان ئی راوړی دی په هغه (قرآن) چی نازل کړی شوی دی پر محمد او هغه حق (دین) دی له (نزده د) ربه د دوی وبه رژوی له دوی څخه (الله) ګناهونه د دوی او ښه به کړی (الله) حال د دوی.

تفسیو: یعنی خراب عادتونه به الله جل جلاله له هغو محخه لری، او د هغوی احوال به جه کوی چی ورځ په ورځ په جه والی کښی پرمخ نگ کوی او په آخرت کښی د هغوی له ګناهونو څخه تیریږی او جه ورځ ورکوی. حضرت شاه صاحب لیکی «په پخوا زمانه کښی ګرد(ټول) خلق د یوه شریعت په منلو باندی مکلف نه و خو اوس ګردی(ټولی) دنیا ته یو حکم، دین او رښتیا دین هم دا دین دی. مسلمانان هم چه او خراب کارونه کوی او کافران هم خو د دی حق دین له منلو څخه دا ګترافائده) او قبولیت لاس ته راځی چی نیکی ئی پاتی کیډی او خرابی ئی بېلی کیږی او د ابی ئی بېلی

## ذلِكَ بِأَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوااتَّبَعُواالْبَاطِلَ وَآنَ الَّذِينَ الْمَثُوا اتَّبَعُواالْحَقَّ مِن تَيِّرُمُ كُذٰلِكَ يَضُوبُ اللهُ لِلتَّاسِ أَمْثَالَهُمُ

دغه (د کفارو د ښو اعمالو تخریب او د مسلمانانو د بدیو مغفرت) په سبب د دی دی چی بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی متابعت ئی کړی دی د باطل (د شیطان) او بیشکه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی متابعت ئی کړی دی د حق (قرآن) له جانبه د رب د دوی هم داسی (په مثل د دی بیان) بیانوی الله خلقو ته مثالونه (احوال) د دوی.

تفسیر: یمنی الله تعالیٰ خلقو ته داسی به ښکاره د هغوی د ښو او بدو احوال ورښوولی او په ګردو(ټولو) خبرو باندی ئی پوه کړی دی تر څو د باطلو خوښولو نحوست او شامت او د حق منلو برکت او کرامت د هغوی په زړونو کښی په ښه ډولر(طریقه) سره کینی.

هر کله چی الله تعالیٰ حقوالی د مؤمن او باطلوالی د کافرو بیان کړ، اوس د کافرو بیان دی

يعني چي داسي ورسره مناسب دي لکه چي فرمائي:

# ۫ۏؘٳۮؘٳڵڡؿٮؙؙڎؙٳڷٳڔ۬ؽؽؘػڡٞۯؙۅۛٳڡؘٛڞؘۯۘۘۘۜۜڔٳڒۊۜٳٮؚ۪ٝٛٙؗؗۘۜؗڠڷٚٛٛؠٳۮۧٲڷؿؙؖڬٛڹۘؿؖڹؙۅ۠ۿؙؠؗٞ ؘڡؘۺؙؿؙۅٳٲڶۅؿٵؿٚٷٳڡۜٵڡؿٵڹػۮۅڶ؆ڶؚۏڵٲۼ

نو کله چی مخامخ شوئ (په جنگ کښی) له (هغو کسانو) سره چی کافران شوی دی نو ووهئ وهل د ورمیږونو (د هغو) تر هغه پوری چی ښه ډیر مو ووژل دوی او پری غالب شوئ نو (وتړئ دوی) بیا سخت محکم کړئ تړل (د دوی چی در څخه خلاص نشی) پس بیا یا احسان ورسره وکړئ احسان کول وروسته (له بندی کولو او تړلو ئی) او یا تاسی فدیه کړئ دوی فدیه کول (په عوض ئی مال واخلئ یا مسلمانان بندیان راخلاص کړی)

تفسير: يعني د حق او باطل مقابله تل وی کله چې د مسلمانانو او کافرانو په منځ کښې جنګ شروع شی نو مسلمانانو ته ښائی چی په هغه کښی په ډیره میرانه او بهادری سره توره وکړی. د باطل زور هلته ماتیږی چی خورا(ډیر) شریر سری ووژلی شی او د هغوی ډلی ورماتی شی نو ځکه د جنګ او جګړی په ډګر کښي لتي، بي زړه توب، ويره، توقف، تردد او تيښته خورا(ډير) بد کار دی. پر مسلمانانو باندی لازم او ضرور دی چی د الله تعالیٰ د دښمنانو په ورمیږونو وهلو کښي بيړه (تلوار) وکړي او د دوی د ويني توپولو څخه وروسته کله چې د هغوي قوت دج(دېدېه) ماته شی او زور ئی باتی نشی نو هلته د هغوی بندی ساتل هم کافی دی. د جزء ۱۰ (الانفال) به نهمه ركوع ١٧ آيت كښى مونږ داسى يو آيت لولو ﴿ يَاكَانَ لِلْبِيِّ آنُ يُكُونَ لِغَٱسُرٰى حَتَّى يُكْتُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ دا قید او بند ممکن دی چی د هغوی دپاره یو لوی عبرت او ویستوب شی او دوی ته د مسلمانانو له دی نژدی والی څخه داسی یوه ګټه(فائده) په لاس ورشی چی په خپل او د مسلمانانو یه حال او احوال باندی یه ښه شان ځانونه یوه کړی او یخپل وړاندی او وروسته باندی فکر ووهی او ورو ورو هغوی د حق او صداقت لیاره غوره او له اسلامی تعلیماتو څخه ګټور شی. بيا كه مو مصلحت وشي نو بي له كومي معاوضي د احسان په ډول(طريقه) هغه خوشي كړئ. په دی ډول(طریقه) ښائی چی ډیر افراد زمونږ له دی ښو رشو (اخلاقو) څخه متاثر شی او زمونږ د اسلام یه لوری راغب وګرځی. او زمونډ له دین سره مینه او محبت پیدا کړی. داسی هم کولی شیم چې نغدې فدئې ورځنې واخلیع یا ئې د مسلمانانو له بندیانو سره مبادله کړئ په دې دوو هر یوې کښی ډیری ګټی او راز راز(قسم قسم) فائدی شته لنډه ئی دا که دا د جنګ کافر بندیان د هغوی د وطن او هیواد په لوری لیږئ دوه صورتونه لری: (۱): يه معاوضه باندى خوشى كول.

(۲): بی له معاوضی پریښودل. په دی دواړو کښی هر یو چی اسلامی تولواک(باچا) ته ښه ښکاریږی او اصلح وی هم هغه دی غوره او اختیار کړی. زمونږ حنفیانو په مذهب په فتح القدیر شامی او نورو لویو کتابونو کښی داسی روایتونه شته که د دی کافرو بندیانو (قیدیانو) د دوی د هیواد په لوری بیرته لیږل مصلحت نه وی بیا دری صورتونه لری:

(۱): ذمی دی وګرځول شی او د یوه رعیتی په توګه(طریقه) دی ساتل کیږی.

(۲): ودی وژلی شی

(۳): مریبی دی وګرځول شی

په احادیثو کښی د کافرو د بندیانو د وژلو په نسبت ډیر ممانعت شوی دی او د هغوی وژل فقط په خاصو وختونو کښی جائز تاکلی(مقرر کړی) شوی دی او هغه هم کله چی هغه کافر بندی (فیدی) د داسی کومی درنی گناه مرتکب شوی وی چی د هغی جزاء او هیداد په بل کوم شی باندی چی تر وژلو څخه لږ وی نشی کیدی نو په مریی گرځولو یا په ذمی درولو کښی هیڅ یو ممانعت نه --

## حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرْبُ ٱوْزَارَهَا أَتُ

(جنګ ورسره کوئ) تر هغه پوری چی کیږدی (جنګیالیان د) جنګ وسلی خپلی

**تفسیر:** یعنی د دی حرب، ضرب، قید او بند سلسله به تر هغه پوری جاری وی تر غو چی خهله وسله کیږدی او جگره بنده شی.

# ذلِكَ وَكَوْيَيْنَ أَوْاللهُ لَا تُتَصَمِّعَهُ مُ وَلكِنَ لِيَبُلُواْ بَضَكُوْبِ بَعْضِ

دغه (حکم د الله په دوی کښی) دی او که اراده فرمایلی وی الله (د بدل اخیستلو) نو خامخا به بدل اخیستی ؤ الله له دوی څخه (بی له جنګه) ولیکن (امر ئی درته وکړ په جهاد له دوی سره) لپاره د دی چی ازموینه وکړی الله د ځینو ستاسو په ځینو نورو (په جنګ کښی)

تفسیو: یعنی الله قدرت لری چی پر دی کافرانو باندی کوم آسمانی عذاب نازل کری او لکه عاد او ثمود غوندی دوی هم هلاک کری. خو د جهاد او قتال له مشروعیت څخه د بندګانو امتحان مقصود دی او الله دوی ازموئی چی څوک د الله په پاک نامه باندی خپل نوم، نښان، ځان مال، اولاد او نور شیان جاروی(فربانوی)؟ او د کفارو په مغکښی څومره مسلمانان له تنبیهی کاروائیو

غخه ویښیږی؟ او خومره کسان له دی مهلت څخه فائده اخلی چی الله تعالیٰ هغوی ته ورکړی دی او هغوی لکه پخوانی قومونه یو ځلی په سزا نه رسوی او نه ئی استیصال کوی.

# ۅٙٲڷڒؚؠؙۜؾؘؿ۬ؾ۬ٷٳ۬؈۫ڛؚؽڸٳڶڶۅڣۜڷؽؙؿؙڝؚٛڷٲٵٛڰؗۿۜ؊ؾۿڔؽڡٟؖؖ ۅؘؽؙڞڸڂ؆ڶۿڎؚ۠ۏٛ

او هغه کسان چی وژلی شوی دی په لیاره د الله کښی پس له سره به ضایع نه کړی (الله) عملونه د دوی ژر به سمه لیاره وښیی دوی ته (الله په دنیا او په آخرت کښی) او ښه به کړی حال د دوی (په دارینو کښی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی د الله جل جلاله په لیاره کجی شهیدان کیږی اګر که په ښکاره ډولراطریقه) سره دوی پاتی او ناکام په نظر راځی خو په رښتیا سره هغوی بریالیالا(کامیاب) دی الله تعالیٰ د هغوی چاری نه ضایع کوی بلکه د کار په پای (آخر) کښی د هغوی هغه ربرونه(تکلیفونه) ګټور کیږی او دوی ته د جنت په لوری لیاره ورکوی او د آخرت په ګردو(ټولو) منازلو او مواقعو او مواقغو کښی د هغه حال ښه کوی.

#### وَيُدِخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عُرَّفَهَالَهُمُونَ

او داخل به کړی (الله) دوی په جنت کښی چی معلوم کړی دی (الله) دغه (جنت) دوی ته

تفسیر: یمنی په هغه جنت کښی داخلیږی چی د هغه احوال دوی ته د انبیاؤ علیهم السلام په ژبه او د خپلو صحیحو وجدانو په ذریعه ورښکاره شوی دی وروسته له دی نه چی هلته ورسیږی هر جنتی د خپلی هستوګنی ځای پخپله پیژنی او د هغه د زړه کشش به په هم هغه لوری وی چی د هغه د هستوګنی دیاره تاکلی(مقرر) شوی دی.

تغبیه: ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د (عرفها لهم) معنی (طیبها لهم) اخیستی ده. یعنی جنت هغوی ته هسی خوشبوئی ورښندی (ورنولی) چی د هغه د هغو ښو وړمو په وسیله به پیژندګلوی دوی ته آسانیږی.

# يَالَيُهُا الَّذِينَ الْمُثُوَّا إِنْ تَنْضُرُوا اللهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ آقُدَا مَكُوْ

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) که مدد ګاری وکړئ تاسی له (دین د الله او رسول د) الله سره نو مدد به وکړی (الله) له تاسی سره (په غلبه پر دښمن) او ثابت به کړی قدمونه ستاسی (په ځای د جنګ)

تفسیو: یعنی په جهاد کښی به د الله جل جلاله په مرست (مدد) ستاسی قدمونه تینګ پاتی کیږی او د اسلام په اطاعت کښی به نابت قدم اوسیږئ چی د هغه په نتیجه کښی به مو په «صراط» کښی ثابت قدمی په برخه شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که الله جلاله وغواړی نو گرد(تول) کافران به مسلمانیږی خو داسی نه غواړی او خپل بندګان آزموئی خو کله چی بنده خپله ملا وتړی او په یو کار باندی له زړه لاس پوری کړی نو الله جل جلاله هم مرسته (مدد) ورسره کوی».

# وَالَّذِينَ كُفُرُوا فَتَعُسَّا لَهُمْ وَاضَلَّ اعْمَالُهُمْ

او هغه کسان چی کافران شوی دی پس هلاکوالی شرمول دی دوی ته (له الله) او عبث خراب به کړی (الله خامخا نیک) عملونه د هغوی

تفسیر: یعنی هسی چی د مسلمانانو قدمونه تینګوی پرتد(علاوه) له هغه د کفارو په پښو کښی ریږدیدل او په زړونو کښی ئی ویره غورځوی. او هسی چی مسلمانانو ته د الله تعالیٰ له لوری مرستی(مدد) رسیږی د کافرانو کارونه خراب او ابته کیږی.

# ذلك بِأَنْهُ وُكِرِهُ وُامَا أَنْزُلَ اللهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَا لَهُمْ ٠

دغه (هلاکوالی او د دوی د اعمالو تخریب په سبب د دی دی چی) بیشکه هغوی بد ګڼلی دی هغه (قرآن) چی نازل کړی دی الله (پر محمد باندی) پس الله عبث کړل(نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: یعنی کله چی هغوی د الله جل جلاله خبری نه آوری نو الله تعالیٰ به عُرنګه د هغوی کارونه خوښوی. او هغه نحیز چی د الله تعالیٰ په دربار کښی نامنلی وی هغه به خوشی چنی(فضول) او بیکاره محیز وی. خَمَ (٢٦)

## ٱڬڵڎؘڝٚڔؽؙۯؙٵڣۣٵڷۯۯڞؚ؋ؘؽٮؙؙڟ۠ۯؙۅؙٳڲڡٛػٲؽٵڮٵۺٲؙٲڷۮؚؽؙؽ ڡؚڽؙؿٙڹ۠ڸۿٶ۫ڐۺۜٙۯڶڵڎؙػڶؽۿٷۏڶۣڶڮڣؠ۫ڹؽٲڡؙٛڟٵڷۿٵ۞

آیا پس نه ګرځی دوی په ځمکه کښی پس چی وګوری دوی (په نظر د عبرت سره) چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی څخه وو، هلاک راوست الله په دوی باندی او شته دپاره د کافرانو مثلونه (حالونه د هلاکت د یخوانیو کفارو).

تفسیر: یعنی په هم دی دنیا کښی وګورئ چی منکرانو ته څه پیښیږی؟ او د هغوی ګرد(ټول) تدبیرونه مخنګه په محمکه لویږی؟ آیا په دی ورڅو کښی به هغوی لره داسی سزاوی نه ورکولی کیږی؟

## ذلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ امْنُوْاوَانَّ الْكِفِرِينَ لَامُوْلَى لَهُمُوَّ شَ

دغه (نصرت د مؤمنانو اهلاک د کافرانو په سبب د دی دی چی) بیشکه الله دوست مددگار د هغو (کسانو) دی چی ایمان ئی راوړی دی او بیشکه چی کافران نشته (هیڅ) دوست مددگار دوی لره.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د مؤمنانو او صالحانو رفیق دی چی په تاکلی(مقرر) وخت کښی له هغوی سره مرستی(مدد) کوی. د کافرانو هسی ملګری به نحوک وی چی د الله تعالیٰ په مخکښی ودریږی. د احد په غزوه کښی به ابوسفیان داسی چغی وهلی «لنا العزیٰ ولا عزلی لکم» زمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی تاسی ئی جواب داسی په لوړ(اوچت) غیر سره ووایئ «الله مولانا ولا مولی لکم»

# ٳؾؘٵٮڵؗؗؗؗؗؗڡؙؽؙۮڿڷٵڷڒؽؽٵڡؙٮؙؙۏٲۅؘۼؠڶۅٳٵڵڟؚؠۣڬؾۻڐؾۼۘؿؚؽ ڡؚؽؙۼۧڗؠۜٵڵۯٮ۫ۿڒٶٙٲڷۮؚؽڹؘػڡؘٛۯؙۏٲؽؾۜٮؘؾٞۼؙۅٛڹؘۅؽٳٛػ۠ڵؙۅٛڹػٮػ ؘؿٵػ۠ڷٳڵۯۼٚٵ؞ؙۅٵڵؾٵۯؿڗؙۅٛؽٷڰۿؖٶ

بیشکه الله داخل به کړی هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی

خَمَّ (۲۲)

ښه (عملونه) په جنتونو کښی چی بهیږی به له لاندی (د ونو او ماڼیو د هغو څلور قسمه) ویالی او هغه کسان چی کافران شوی دی (لړ) نفع اخلی دوی (په دنیا کښی) او خوراک به کوی لکه چی خوراک کوی چارپایان او اور (د دوزخ) ځای د ورتلو (او کور د اوسیدو دی) دوی لره

تفسیو: یعنی د دنیا سامان غونډوی او له ډیر حرص لکه بهائم غوندی ګرځی، خوری او مزی کوی او د خپلو اعمالو له نتایجو څخه نه دی خبر چی د دوی د خوړلو او څخبلو پای(آخر) به څه کیږی؟ ښه دی دلته په دنیا کښی دی څو ورځی مزی او چرچی کوی په آخرت کښی دوی ته د اور کور تبار دی.

# ٷڬٳؙؾ۫ڹؠؚٞڹۊؙۯؽڗۿؠؘٲۺۜڷؙٷٙۼٞؠۨڽٛۊؘۯڽؾؚڬٳڵؾؽؘٲڂٛڔڿؾؙڬۧ ٲۿؙڵڴؙڹۿۄؙڡؘٚڵڒڬٳڝڒڵۿڎۄ

او ډیر له (اهل د) کلیو نه چی هغوی به ډیر سخت محکم وو له جهته د قوت نه له (اهل د) کلی ستا نه هغه (کلی) چی ئی تری ایستلی ئی ته (ای محمده! اهل د هغی قریی) هلاک مو کړل هغوی پس نه به ؤ هیڅوک مدد کوونکی هغوی سره (په دفع د عذاب کښی)

تفسیر: یعنی هغو قوم ته چی په زور او قوت کښی د مکی معظمی له خلقو څخه ډیر لوړ(اوچت) ؤ سخت هیدادونه او سزاوی ئی ورکړی دی. چی د هغوی مرستی(مدد) ته هیڅوک حاضر نه شول. نو بیا دوی په کومی خبری دومره مغرور دی.

تنبیه: له ﴿ يَنْقَرَيْتِكَالَقِمَا لَكَنْجُنَكُ ﴾ څخه مراد مکه مظمه ده چی خلقو ئی داسی حرکات وکړه چی د هغوی په سبب زمونږ لوی پیغمبر صلی الله علیه وسلم هغه خپل معبوب او مالوف ښار پریښود. په حدیث کښی راغلی دی چی حضرت محمد رسول الله مبارک د وتلو په وخت کښی مکه معظمه ئی مخاطبه کړه وی فرمایل «خانیکو چی ته له کردو(ټولو) ښارونو مخخه الله تعالیٰ او ماته معبوبه ئی که زما تبر زه له تا مخخه نه ایستلی نو زه به هیڅ کله له تا مخخه نه جلا(جدا) کیدم».

## ٱفَكَنُ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّنُ رَّبِّهِ كُمَنُ زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوَّا اَهُوَا مَهُوُهُ

خمر (۲۱)

آیا نو هغه چی وی په ښکاره حجت (لیاری) له (جانبه د) رب خپل نه په شان د هغه دی چی شائسته کړی شوی دی ده ته ناکاره کار عمل د ده او متابعت ئی کړی وی د هواؤ خپلو (بلکه نه دی سره برابر)

تفسیو: یعنی یو سری په ډیر خلاص زړه سره او په ډیره پوه او بصیرت سره د صداقت په ارت او صاف سرک باندی بی له اندیښنی رهی(روان) دی او بل په تیاره کښی لویدلی درگرده بدرئ کوی (تکری خوری) او د تور او سپین او د نیکو او بدو هیڅ تمیز نشی کولی تر دی چی له خپلی بی تمیزئ څخه ښه او بد هم نشی پیژندلی او د خواهش په پیروی کښی هسی دوب تللی دی چی سر له پښو څخه نشی جلا(جدا) کولی تو آیا د دی دواړو پای(آخر) او انجام به یو شان وی؟ داسی به هیڅ کله نه کیږی ځکه چی د حق تمالیٰ د حکمت او د عدل له شان څخه منافی دی.

# مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارُسِنَ تَأَرِّعَ لَيْرِاسِنَ

مثل صفت بیان د جنت هغه چی وعده ئی کړی شوی ده له پرهیزګارانو سره، په هغه کښی ویالی دی له اوبو چی نه به وی بد خوندی (بللیدونکی په مزه او بوی کښی)

تفسیو: یعنی له ډیرو ځنډیدلو (ایساریدلو) یا د کوم شی له ګډیدلو څخه د هغوی بوی او وړم نه خرابیږی له شهدو څخه ډیری خوړی او له شودو څخه ډیری سپینی وی هیڅ ډول(طریقه) تغییر او بدخوندی په کښی نه پیښیږی بلکه تل به صافی خوړی وی.

# ۅؘٲٮ۫ۿڒ<u>ؙڡ</u>ٚڹؙڰؠؘۣڷڿؘؠؾؘۼؘؾٛۯڟڠؙ

او ویالی دی له شودو چی نه به وی متغیری (مزه ئی بلکه صاف او خوندوره ده) مزه د هغو

تفسیر: یعنی نه ښائی د هغو قیاس د دنیا په شودو باندی وکړ شی په دی شودو کښی سره له تیریدلو د زیات مدت څه تغییر او فرق نه پیدا کیږی بلکه تل به صافی خوږی وی.

# وَٳٛٮۿ۬ۯؙۺؙؚڂؘؠٛڔڵؚۮٞۊ۪ڵؚڵؾ۬ؠڔۑؽؽ

#### او ویالی دی له شرابو چی مزه ورکونکی دی (هغه) څښونکیو ته

تفسیر: یعنی د جنت په شرابو کښی به یو صاف لذت او ښه خوند او مزه وی نه په کښی نشه وی او نه ماتیدل، او نه سر ګرځیدل او نه بل کوم تریخ والی او نه څه عیب او نقصان پکښی لیده کیږی.

## وَٳٛڹۿؗڒؙڡؚۜڹؽؘۘۼڛؘڸۣۿؙڝؘڡٞٞؿ

او ويالي دی له شاتو (ګبين) صفا کړيو شويو (له خيريو نه)

تفسیر: یعنی صاف او شفاف شات چی تکدر چیری حتی د یوه نری ځګ نښه به هم په کښی نه ښکاری.

تنبیه: دلته د مخلورو قسمو ویالو ذکر شوی دی چی په دوی کښی اوبه داسی یو څیز دی چی د انسان ژوند په هغوی باندی تړلی دی. او شودی د لطیفی غذا کار ورکوی. شراب د خوښی او د نشاط ځیز دی. او شهدو ته ئی «شفاء للناس» فرمایلی دی.

#### وَلَهُو فِيهَامِنُ كُلِّ الثَّمَرٰتِ

(او شته) دوی ته په دغه (جنت) کښی له هر راز(قسم) ميوو

تفسیر: له مشروباتو څخه وروسته ئی د دی ماکولاتو ذکر وفرمایه.

## وَمَغَفِرَةً مِّن تَرتِهِمُ كُنَّ هُوَخَالِكٌ فِي التَّارِوسُقُوا

او مغفرت له (طرفه د) رب د دوی (آیا دغه څښتن (خاوند) د نعمتونو) په شان د هغه دی چې تل دی په اور د دوزخ کښې او ورڅښولي به شې پرې

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د دوی کردی(تولی) خطاوی بنبی او په جنت کښی به ئی داخلوی. د جنت له ننوتلو څخه وروسته به هیڅ کله د خطاؤ ذکر نه کیږی چی د هغوی د خپګان سبب شی. او وروسته له هغه به هم د کومی خطا پوښتنه تری نه کیږی.

# مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ امْعَاءُ هُمُ

اوبه ډیری تودی پس پری به کړی (ټوټی ټوټی به کړی دغه اوبه) کولمی د دوی (بلکه دوی سره هیڅکله برابر نه دی)

**تفسیر:** یعنی کله چی ایشیدلی اوبه پر دوزخیانو باندی وڅښولی شی نو کولمی به ئی پری کیږی او د باندی رالویږی. «اعاذناالله منه»

# وَمِنْهُمُ مَّنَ يَّنْمَعُ إلَيْكَ عَلَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوُا لِلَّذِيْنَ أُوْتُوا الْمِلْمَ مَاذَا قَالَ إِنِفًا"

او ځینی له دغو (کفارو) څخه هغه دی چی غوږ ږدی تاته تر هغه پوری هر کله چی بهر ووځی دوی له نزده د تا څخه نو وائی هغو کسانو ته چی ورکړی شوی دی ورلره علم څه وویل (محمد) اوس (په دی ساعت کښی)

تفسیر: پورته د مؤمنانو او د کافرانو حال بیان شو. په دی آیت کښی د هغه راز(قسم) کافرانو حال بیانیږی چی هغه ته منافق وایه شی یعنی په ښکاره ځان په مسلمانانو کښی ګډوی او په پټه کښی له هغه مخخه انحراف کوی. یعنی دا خلق په ښکاره ډول(طریقه) د پیغمبر صلی الله علیه وسلم خبری ته غوږ نیسی خو په زړه کښی ورته توجه نه کوی او نه ئی په یادوی او نه پری پوهیږی، کله چی له مجلس څخه د باندی ووځی نو پوهانو ته وائی چی دغه سری حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم اوس څه وویل؟ ښائی له دی پوهننی مخخه به د دی خبری تعریض وی چی مونږ د هغه خبری د اعتناء وړ(لاګن) نه بولو او غوږ ورته نه ډدو او نه ورته متوجه کیږو. یا څه حکم ئی وفرمایه زمونږ ورته ښه ذکر نه وو یا خو مونږ یری هیڅ پوه نشو.

# ٱۅڵۧؠۣڮٵؾۜڒؽؘؽؘڟؠؘۼٳڶڶڎؙۼڶ ڤؙڵٷؠڣۣڂۅٵؾٞؠٷٛٳؘٲۿۅٙٳۧۿؙڠۄ

دوی هغه کسان دی چی مهر وهلی دی الله په زړونو د دوی (چی تینګ په کفر ولاړ دی) او متابعت کړی دی دوی د هواؤ خپلو (په نفاق کښی)

تفسیو: یعنی د دی راز(قسم) نالانقو حرکتونو اثر او اغیزه دا کیږی چی الله تعالیٰ د هغوی په زړونو باندی مهر لګوی او بیا دوی ته د نیکی توفیق هیڅ نه پاتی کیږی او یواځی پر خپلو خُمَّ (٢٦)

غوښتلو (خواهشو) پسي درومي او پيروي ئي کوي.

# وَالَّذِيْنَ اهْتَدَوْازَادَهُمُ هُدًى وَاللهِ عُوْتَقُوْمُمُ ۗ

او هر څه هغه کسان چی سمه لیاره ئی موندلی ده زیات کړی دی دوی ته (الله یا قرآن) هدایت بصیرت او ورکړی ده (الله) دوی ته پرهیزګاری د دوی.

تفسیو: یعنی د هدایت د لیاری د تک اثر او اغیزه دا کیږی چی سری ورځ په ورځ په هدایت کښی ترقی او پرمخ تک کوی او د هغه پوه، سد (هوش)، عقل، پرهیزګاری او اتقاء زیاتیږی.

# فَهَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَاتِّدَيَهُمُ بَغْتَةً ۚ فَقَدُجَآءَ ٱشْرَاطُهَا ۚ فَأَنِّى لَهُمُ إِنَاجَاۤءَ نَهُمُ ذِكْرِيهُمُ ۞

پس انتظار نه کوی دوی مګر د قیامت چی رابه شی دوی ته نامخاپه نو په تحقیق راغلی دی علامی نښی د هغه (قیامت) پس بیا څرنګه به (نفع ورسوی) دوی ته هغه وخت چی راشی دوی ته (قیامت) پند آخیستل توبه ایستل د دوی.

تفسیو: یعنی د قرآن نصیحتونه، د پخوانیو قومونو عبرت لرونکی قصی، د جنت وعدی، او د دورخ وعیدونه نی گرد(تول) واوریدل اوس د هغو د منلو دپاره د کوم وخت په انتظار کښی دی؟ آیا دی خبری ته دوی سترگی نیولی دی چی قیامت ناڅاپه د دوی په سر باندی ودریږی؟ د قیامت خو علامی او نښی خو اوس هم راښکاره شوی دی خو کله چی پخپله قیامت راودریږی نو هلته به دوی ته د پوهنی د حاصلولو وخت کله پاتی وی، یعنی د هغه وخت منل او پوهیدل چتی(فضول) او بیکاره دی محکه چی په هغه باندی نجات او ژغوریدلل(بچ کیدل) نه حاصلیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د قیامت علامه او لویه نبه زمونږ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم پیدا کیدل دی، چی گرد(تول) پیغمبران د هغوی په انتظار کښی وو. کله چی دوی مبعوث وگرځیدل او د تخلیق اصلی مقصود حاصل شو نو اوس پواځی د قیامت رائک پاتی دی» په حدیث کښی راغلی دی چی نبی کریم صلی الله علیه وسلم خپله مسواکه کوته «انگشت وسطی» سره درولی او هغوی ته نی اشاره کړی وئی فرمایل شانا والساعة کهاتین، زه او قیامت لکه داسی یو» کواکی زه له قیامت څخه دومره وړاندی راغلی یم لکه چی منځنی گوته له مسواکی گوتی څخه جگه (وچه) ختلی ده «صحیح مسلم»

حَمِّ (٢٦)

په شرح کښي مونږ په دې باندې پوره ليکل کړي دي. دلته د هغه د بيا ليکلو ځاي نشته.

# فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلهَ إِلَّاللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبُكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ

نو پوه شه (ای مخاطبه) شان دا دی چی نشته هیڅ برحق معبود مګر یواځی الله دی او مغفرت بښنه غواړه د ګناه خپلی او دپاره د مؤمنانو سړیو او مؤمناتو ښځو

تفسیر: د هر سری ذنب (کناه) د هغه له مرتبی سره سمه وی د کوم کار ډیره به خوا پریښودل او له په خوا پریښودل او له به خوا غوره کول که څه هم د جواز او د استحسان مرتبه ولری ځینی اوقات د مقربینو په حق کښی ذنب (گناه) کنل کیږی د «حسنات الابرار سینات المقربین» معنی هم دا ده. په حدیث کښی راغلی دی چی «نبی کریم صلی الله علیه وسلم به د ورځی سل کرته استغفار فرمای».

تنبیه: 3 ﴿ فَاعْتُوْالُهُ اللّهُ اللّهِ خطاب هر یوه مخاطب لره دی که خاص نبی کریم صلی الله علیه وسلم مخاطب وی نو مطلب نی داسی دی چی پر هغه علم باندی تینگ او قائم اوسه! او تل استغفار وایه!، د «فاعلم» تفریع له ما قبل محجه داسی کاوه شی چی د قیامت له راتگ محجه وروسته هیچا ته ایمان راویل توبه کول او نور څه کتم(فائده) نه رسوی نو هر چا لره ښائی چه د قیامت له راتگ محجه پخوا صحیح معرفت حاصل کړی د ایمان او د استغفار په طریقی باندی مستقیم اوسی.

#### وَاللَّهُ يَعْلُومُتَقَلَّبُكُو وَمَثُولِكُونَ

او الله ته معلوم دی ځای د ګرځمیدلو ستاسی (په ورځ کښی یا په دنیا کښی) او ځای د هستوګنی ستاسی (په شپه کښی یا په آخرت کښی)

تفسیر: په هومره پردو کښی چی وګرځی بیا به جنت یا دوزخ ته ورسیږی چی هغه ستاسو اصلی ځای او کور دی.

## وَيَقُولُ الَّذِينَ الْمُنُوالُولَانُزِّلْتُ سُورَةً \*

او وائی هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی ولی نه نازلوه کیږی یو سورت (د قرآن په باب د قتال د کفارو سره) تفسیر: داسی یو سورت چی په هغه کښی د جهاد اجازه وی.

## فَإِذَا أُنُّولَتُ سُورَةً مُّحُكَّمَةً \*

#### نو پس کله چی نازل کړ شی يو سورت محکم

تفسیر: په داسی محکمو او مفبوطو او تاکلیو حکمونو باندی مشتمل وی چی نه وی منسوخ شوی او پوره پخپل مهال (وخت) سم راښکته کیږی او معنی ئی دغسی ظاهریږی چی پکښی بل احتمال نه وی غیر له قتاله.

# وَّذُكِرَفِيُهُ الْقِتَالُ ۗ ذَايَتَ الَّذِينَ فِي قُلُوْ بِهِمُ مِّرَضٌ بِّنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْثِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ قَادُلْ لَهُوْ

او یاد کړی شوی وی په هغه کښی جنګ نو وینی به ته هغه کسان چی وی په زړونو د دوی کښی ناروغی (د نفاق) ګوری تاته لکه کتنه د هغه چا چی بیخودی راغلی وی پر هغه باندی له ویری د مرګ نه پس هلاک دی وی دوی لره

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «مسلمانانو سورت غوښت یعنی د کافرانو له ربرونو(تکلیفونو) څخه چی ډیر په تکلیف و هیلی (امیدونه) به ئی کولی که الله جل جلاله د جهاد امر راکړی نو هغه چی زمونډ له لاسه کیدی شی هغه به مونږ وکړو کله چی د جهاد امر راغی، نو پر منافقانو او خامو خلقو باندی دروند شو په ویریدلو او ټیغو ختلیو سترګو سره به ئی پیغمبر ته کتل او د حال په ژبی سره به ئی ویل «کاشکی مونږ له دی امر څخه معاف اوسو!» په زیاته ویره کښی د سترګو رونق او ښائستوالی نه پاتی کیږی لکه چی د ځنکدن په وخت کښی د سترګو رونق او ښائستوالی نه پاتی کیږی لکه چی د ځنکدن په وخت کښی د سترګو نور ورک کیږی.

# ڟٵۼةٞٷۊؙ*ۯڰۿٷٛ*ڰٛۜٷؘۮٵۼۯؘ؏ٲڵۯڡؙٷۨڡٛػۅؙڝۮٷۘٳٳٮڵۿڵػڵؽڂؽڗؙٳڵۿڂٛؖ

طاعت کول (د دوی الله ته ) او خبره نیکه کول (تاته غوره دی دوی ته) پس

هر کله چی فرض شی کار (د جهاد) پس که چیری رستیا ویل کړی وی دوی له الله سره (په اظهار د حرص جهاد ته) نو خامخا به وو دغه رستیا ویل بهتر دوی ته

تفسیو: په ښکاره سره دا خلق امر منی او په خپلو ژبو سره په اسلام او د هغه په احکامو باندی اقرار کوی مګر د کار خبره دا ده چی ښائی په عمل سره هم هغوی د الله او د رسول هر امر ومنی ښی او معقولی خبری وکړی او بیا د جهاد او د نورو زورورو کارونو په مهال (وخت) کښی د الله جل د لاه بندګان ثابت شی نو دا صورت به د هغوی د ښیکنی (فایدی) او بهتری وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د شرعی حکم له نه منلو محخه کافریږی، د الله جل جلاله امر په هر صورت کښی ښائی ومانه شی بیا پیغمبر صلی الله علیه وسلم هم پوهیږی چی ډارن سری به خرنګه توره وکړی؟ هو! کله چی زیات تاکید وکړ شی نو هلته جنګیدل ضروری دی که نه جنګیدونکی ډیر دی».

# فَهَلْ عَسَيْتُوْرِانُ تَوَكَّيْتُوْ آنَ تُفْسِدُوْ افِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوٓ الْرَحَامُلُمُ ۖ

پس آیا نژدی ئی تاسی (ای منافقانو) که چیری بادشاهان او متصرفان شی یا وګرځیدی (له طاعته د الله او سنت د رسول الله) نژدی ئی دی ته چی فساد به کوی. په ځمکه کښی او پری به کړی تاسی (خپلولی او) قرابتونه خیل

تفسیر: د حکومت او اقتدار په نشه کښی خلق په عمومی ډول(طریقه) په اعتدال او انصاف باندی قائم نه پاتی کیږی او د دوی دنیوی حرص لا زیاتیږی بیا د مال او د جاه په کشمکش کښی د غرض خوښولو جگړی پیدا کیږی چی د هغه وروستنی نتیجه داسی شی چی په دنیا کښی عمومی فتنه او نساد پورته کیږی او یو له بل څخه خپل تعلقات او اړیکی پری کوی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی له خپل څان په تنگ کیږی او د جهاد آرزو کوی نو که الله تعالیٰ هم دا تاسی غالب کړی او بری درکړی نو فسادونه به وکړی»

تنبیه: محقق شیخ الهند قدس الله روحه د «تولیمتم» ترجمه په حکومت رسیدلو سره کړی ده لکه چی د ډیرو مفسرینو هم دا رایه ده نورو علماؤ د «تولی» معنی اعراض اخیستی او داسی ئی مطلب اخلی «که تاسی د الله جل جلاله په لیاره کښی له جهاد کولو څخه مخ واړوی، نو ښکاره ده چی په دنیا کښی به امن او انصاف پاتی نشی او په ښکاره ډول(طریقه) په د فساد، بدامنی او ناراحتی دوره کیږی» څینی ئی داسی تفسیر کوی که تاسی له ایمان راوړلو څخه مخ واړوی نو د جاهلیت د زمانی کیفیت به بیرته راوگوځی او هغه خرابی او فسادونه چی په هغه وخت کښی وو او په ډیری وړوکی خبری باندی به لوئی جگړی او شخړی کیدی مړی پړی کیدی. اړیکی به سره لری کیدی اوس به بیا همغه نقشی قائمیږی که په دی آیت کښی خاص منافقینو ته خطاب ومانه شی نو داسی ئی هم مطلب کیدی شی که له جهاد څخه مخ واړوی له تاسی ځنی هم دا هیله(امید) کیدی شی چی له خپلو منافقانه ؤ شرارتونو څخه په ملک کښی شرارتونه خواره کړی او د هغو مسلمانونو چی له تاسی سره ئی خپلوی ده هیڅ پروا ونه کړی او په ښکاره ډولل(طریقه) د کافرانو مدد وکړی.

# اُولِيِّكَ الَّذِيْنَ لَعَنَهُ وُلِللهُ فَأَصَمَّهُ وَوَاعَمُ اَبْصَارَهُ وَا

دا (مفسدان) هغه کسان دی چی لری کړی دی دوی الله (له رحمت) پس نو کاڼه کړی ئی دی دوی (له آوریدلو د حق نه) او ړندی کړی ئی دی سترګی د دوی (له لیدلو د حق نه)

تفسیر: د حکومت په غرور کښی کاڼه او ړانده شوی ظلم کوی او ضرر رسوی او د نورو په پوهولو هم پخپل خیر او شر باندی نه پوهیږی. د الله جل جلاله له لعنت څخه بالکل سنګنل او کلک زړه ګرڅیدلی دی او دا ټول د هغوی د بد اختیار او د استعداد له قصوره ډګر ته راوتلی دی.

## أَفَلَا يَتَكَبَّرُوْنَ الْقُرُالَ الْمُعَلِى قُلُوبِ اقْفَالْهَا اللهِ

آیا فکر نه کوی دوی په قرآن کښی بلکه پر زړونو (د دوی باندی) قفلونه د زړونو د دوی دی

تفسیر: منافق په قرآن کښی غور نه کوی یا د هغوی د شرارتونو لامله(له وجی) د هغوی پر زړونو باندی مهر او قفل لگیدلی دی چی د نصیحت د تللو لیاره بنده شوی ده که د قرآن د پوهیدلو توفیق د دوی په برخه وی نو په آسانی سره به پوهیدل چی په جهاد کښی څومره اخروی او دنیوی ګټی شته.

# إِنَّ الَّذِيْنَ انْتَكُوْا عَلَى اَدْبَارِهِوْرِ فِي اَعْدِمَا مَبَّكِنَ لَهُوُ الْهُدَى الشَّيْطُنُ سَوِّلَ لَهُمُّ وَامْلُ لَهُمُّ هُ

بیشکه هغه کسان چی بیرته گرځیدلی دی (له ایمانه) پر شاؤ خپلو پس له هغی څخه چی ښکاره شوی ده دوی ته سمه لیاره شیطان ښایسته کړی دی دوی ته (گناهونه) او مهلت ښکاره کړی دی (شیطان) دوی ته

تفسیر: منافقان وروسته د اسلام له اقراره او د هغه د رستیا کلو له اعتراف محبخه کله چی د ازموینی وخت راشی د خپل قول او اقرار محبخه غاړه غروی، او په جهاد کښی له مسلمانانو سره ملکرتوب نه کوی. شیطان هغوی ته دا خبره ورښوولی ده چی که جنگ ته لاړ نشی تر ډیر مدت پوری به ژوندون کوی. نو خامخا به د جنگ له ورتګه او په هغه کښی له مړ کیدلو څخه محکت(فائده) دررسیږی. او معلوم نه دی چی دوی پخپلو زړونو کښی څه محه شیان سنجولی (غوره کړی) دی؟ او محومره اوږدی وعدی او خوړی خبری ئی تر سترګو لاندی نیولی دی گراگیدُهُمُرُورا کها

## ۮ۬ڸؘؚۘڮؠؚٲٛ؆ٞٛؗٛؗؗؗؗؗؗؗؗؠؙٞڰؙٲڰؙٳڵڷٳۮ۬ؽؘؽڮؚۿؙۅۛٲ؆ؙٮؙۜٛڴڶڷڎؙڛؙٛڟؚؽۼؙؗؗٛؗؗؗٞؠٝۏٛؠؘۼڞؚ ٲڒؘؙؙٛؗؗؗؗۯٷڒڶڷڎؙؽۼۘڶٷٳڛۘڗڶڒۿؙٷ

دغه (مهلت دوی ته په سبب د دی دی چی) بیشکه دوی وویل هغو کسانو ته چی بد ئی ګاڼه هغه (قرآن) چی رالیږلی دی الله ژر به حکم ومنو ستاسی (او فرمانبرداری به وکړو) په ځینو کارونو کښی (چی مرسته(مدد) ده په جنګ او عداوت د رسول الله کښی) او الله ته معلومی دی پتی خبری (او مشوری) د دوی هم

تفسیو: منافقانو به له یهودانو او کافرانو سره ویل که څه هم مونیږ په ښکاره ډول(طریقه) سره مسلمانان شوی یو خو مونیږ به له مسلمانانو سره نه یو ځای کیږو او نه به د هغوی په مرسته(مدد) جنګ کړو. بلکه که مو د لاسه وشو ستاسی سره به مرستی(مدد) وکړو او په ګردو(ټولو) چارو کیبی به مونږ ستاسی خبرو ته غوږ ږدو.

# فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُ مُ الْمَلَإِكَةُ يُضْرِبُونَ وُجُوْهَهُمُ وَأَدُبَارَهُمُ

نو څرنګه به وی (حال د دوی) کله چی قبض کوی دوی لره پرښتی (سا ئی راکاږی) وهی به دوی مخونه د دوی او شاګانی د دوی

تفسیو: په هغه وخت کښی به له موت څخه څرنګه خلاصیږی بیشکه په هغه وخت کښی به د نفاق خوند څکی.

# ذٰلِكَ بِأَنَّهُمُ النَّبُ عُوا مَا السَّخَطَ الله وَكُرِهُوْ ارضُوانَهُ فَاخْبَطَ اعْالَهُمُ ﴿

دغه (سا وښکل د دوی په دغه سختی سره په سبب د دی دی چی) بیشکه دوی متابعت کړی وو د هغه شی چی په غضب کاوه به ئی الله او بده ئی ګڼله خوښی د دغه (الله) پس ابته (ضائع) خراب کړل (الله نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: د الله جل جلاله د خوښولو لیاره ئی نه ده خوښه کړی او په هغی لیاری باندی ئی تګ کړی دی چی د هغه نه وه خوښه ځکه د مړ کیدلو په وخت کښی ډاریدونکی، او اوتر ښکاریده او الله تعالیٰ د هغه کفر او طغیان په سبب د هغه ګرد(تول) عملونه بیکاره کړل او هیڅ یو عمل هغه ته په بل ژوندون کښی ګټه (فائده) ونه رسوله.

# آمُ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُونِهِمُ مُرَضٌ آنَ لَنَ يُخْرِجَ اللهُ أَضْفَانَهُمُ

آیا ګمان کوی هغه کسان چی په زړونو د دوی کښی ناروغی (د شک او د نفاق) ده چی نه به ښکاروی الله تعالیٰ پتی کینی د دوی له مؤمنانو سره بلکه ظاهر به ئی کړی

تفسیر: منانقان پخپلو زړونو کښی له اسلام او مسلمانانو سره حسد او ډیر عداوتونه لری. او له هغوی په هغوی سره هنډی (دښمنی) او کینی کوی. آیا دوی داسی خیال کوی چی دا به د هغوی په زړونو کښی پت پاتی کیږی؟ او الله تعالیٰ به هغه نه ښکاروی او مسلمانان به د هغوی په مکر او فریب باندی نه خبریږی؟ هیڅ کله به داسی نه کیږی! بلکه د هغوی د باطن خبث به هرومرو(خامخا) ښکاریږی او د ازموینی په داسی بهتی کښی به اچول کیږی چی هلته به تولی ککړتیا او خیری له پاکو شیانو څخه جلا(جدا) کیږی.

# وَلَوۡنَشَآ ءُكرَرَيۡنِكُهُ مُوۡفِلَعَرَفَتَهُمۡ مِسِيۡهُ مُوۤوَلَتَعۡرِفَةٌ مُم فِي لَحۡنِ الْقَوۡلِ

او که اراده وفرمایو مونږ نو خامخا به وښیو مونږ تاته دغه کسان نو خامخا وبه پیژنی ته دوی په (علائمو د) څیرو د دوی او (قسم دی چی) خامخا وبه پیژنی ته دوی په ګرځولو اړولو د خبرو کښی

تفسیر: که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو گرد(تول) منافقان به فرداً فرداً وتاکی(مقرر کری) او تاته به ئی دروښیی او نامه په نامه به ئی درغرگند کمری، چی په دی مرکه کښی دغه او هغه سری منافقان دی. خو د الله تعالیٰ بالفعل حکمت د داسی سپینو ویلو متقاضی نه دی. برسیره په دی الله تعالیٰ تاسی ته اعلیٰ درجه د فراست نور او رنا(رنرا) دربخلی دی چی تاسو هغوی له محیری او بشری مخخه پیژنی او وروسته له دی محخه هغه خلق د خبرو اترو او د وینا له ډوله هم پیژندلی شی محکه چی د منافقانو او د مخلصانو د خبرو کولو او ویلو لهجه او د گفتگو چل سره جلا(جدا) وی. هغه زور شوکت او د خلوص رنگ چی د مخلصانو له خبری محخه له لری ښکاری هغه د منافقانو په خبرو کښی هیڅ نه وی.

تغییه: محقق شیخ الهند قدس الله روحه فکرفتی که تر فرکوتیکی که لامدی نه دی ایسی او نورو کردو(ټولو) مفسرینو هغه تر «لو نشاء» لالادی ایسی دی او په «لاریناکهم» باندی متفرع کړی دی یعنی که مونډ اراده وفرمایو نو تاسی ته هغه سړی درښوولی شو بیا به نو ته هغوی وپیژنی د څیری په لیدلو سره له دی د دی احقر په خیال سره د شیخ الهند رحمة الله علیه تفسیر زیات لطیف دی والله اعلم له ځینو احادیثو څخه ثابت دی چی زمونډ پیغمبر صلی الله علیه وسلم ډیر منافقان د دوی په نامه سره وبلل او له خپلی مرکی څخه ئی وشرل سائی چی دا پیژندګلوی د «لحن القول» او د «سیما» او له نورو څخه ورغرګند(ورښکاره) شوی وی یا وروسته له دی آیت څخه الله تعالیٰ د ځینو منافقانو نومونه په تفصیل سره ورښوولی وی. والله اعلم.

#### وَاللَّهُ يَعْلَوُ آعْمَالُكُوْ

او الله ته معلوم دی ټول اعمال ستاسی.

تفسیر: له بندگانو څخه د کومی خبری پتیدل امکان لری، مګر الله تعالیٰ ته ستاسی ګردی(ټولی) چاری که پتی وی که څرګندی وی ورښکاره دی.

# وَلَنَبُلُونَكُوْ حَتَّى نَعْلَمُ الْمُيْهِ بِأِينَ مِنْكُوْ وَالصَّابِرِينَ لِا

خُمَّ (۲۲)

خامخا او هرومرو(لاژمأ) مو آزمویو تاسی (په جهاد او نورو تکالیفو سره) تر هغه پوری چی ظاهر کړو مونډ جنګ کوونکی له تاسی څخه او صبر کوونکی (په جهاد او په نورو احکامو او تکالیفو د اسلام کښی)

تفسیر: د جهاد او د نورو شیانو د احکامو ازموینه مقصود ده په هم دی سختی ازموینی کښی دا ښکاروی چی کوم کسان د الله تمالیٰ په لیاره کښی خپلی وینی تویوی؟ او په ډیره سخته ازموینه کښی ثابت قدم دریږی؟ او کوم سړی تری تښتی؟ او هغه په ښه شان سره جلا(جدا) کړو او تاسو ته نمی درښکاره کړو.

#### وَنَبْلُوْااَخْبَارَكُوْ®

او ازمويو مونږ عملونه حالونه خبرونه ستاسی (د ايمان چی آيا رښتيا ده که دروغ؟)

تفسیو: د هر سړی د ایمان، اطاعت او د انقیاد تول (وزن) معلومیږی او د ګردو(تولو) داخلی خبری عملاً محققی کیږی؟

تنبیه: پر ﴿ عَلَیْتُمُ ﴾ الآیة ـ باندی هنه شبهه چی د علم د حدوث په نسبت کیږی د هنه مفصل جواب د «سیقول» د (۲ جز،) په شروع کښی د ﴿ اِلْاَیْمُلُومُنَاکِیُّهُالْوَمُنُولُ ﴾ الآیة ـ کښی دی وکوت شی.

# إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوُّا وَصَدُّوُا عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَشَا قُوَاالرَّسُوْلَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُوُ الْهُلَىٰ لَنَ يَّضُرُّوااللهَ شَيْئًا وَسَعُمِّطُا عَالَهُمُ ۞

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کوی یعنی رااړوی نور (خلق) له لیاری د الله څخه او مخالفت کوی له رسول سره پس له هغه چی ښکاره شوه دوی ته لیاره سمه له سره به ضرر ونه رسوی دوی الله ته هیڅ شی او ژر ده چی ابته (ضائع) خراب به کړی (الله ـ نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: د خپلو ځانونو نقصان کوی الله تمالیٰ ته په دی کښی څه نقصان نشته نه د هغه دین او نه د هغه پېغمبر څه خرابولی شی. هغه قدرت لرونکی الله تمالیٰ د هغوی ګردی(تولی) خُمَّ (۲۲) محمد (٤٧)

پلمی(تدبیرونه) (حیلی) ورخرابوی او تولی داسی چاری ړنګوی او د هغوی زیارونه (کوششونه) ورانوی.

# يَاكَيُّهُا الَّذِينَ الْمَنُوَّ اَلِمِيْعُواللهُ وَالِمِيْعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوَّا اَعْمَالُكُوْ<sup>®</sup>

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مومنانو) اطاعت کوی د الله او اطاعت کوی د رسول الله او مه باطلوی تاسی عملونه خپل (په معاصیو سره)

تفسیر: په جهاد یا د الله په لیاره کجی بل کرم محنت او ریاضت هلته منلی او مقبول کیپری چی دالله او د طبیعت په د الله او د رسول الله له احکامو سره سم وی. او بواځی پخپل شوق، ذوق، خواهش او د طبیعت په غوښتنی سره نه وی، که نه داسی عملونه بیکاره او ابته (خراب) کیپری او توی ځی او ضائع کیپری هیڅ یو مسلمان داسی کار نه کوی چی د هغه کرم به کار توی لاړ شی یا له کوم سببه ضائع او بیکاره شی. مسلمان هیچیری خپل به کار په سپیره ډاګ میدان نه پریپردی نه ریا، بوونه، ننداره اعجاب، غرور او نورو شیانو ته په هغه کښی لیار ورکوی چی په هر یوه کښی له دوی څخه د هغه عمل بالکل ضائع او بیکاره کیپری ګواکی دا شیان هم هغسی چی ارتداد د مرد کور(تول) حسنه اعمال خرابوی د یوه مسلمان صالحه چاری ورانوی (المیاذ بالله)

## ٳؾؘٳؾۜڔؽ۬ؽؘػڡٞۯؙۉٳۅؘڝؘڎؙۉٳٸڹڛؚؽڸؚٳٮڵڮڎؿ۫؏ؘ؆۬ؿۛؗۊٳۅۿۄؙ ڴڡٞٳڎ۫ڣؘڬؿؙؿۼؚۛۿٳڵڸۿؙڮۿؙۄ۞

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کوی (خلق) یا منع راوړی له لیاری د الله نه بیا مړه شی او دوی کافران وی پس له سره به مغفرت ونه کړی الله دوی ته.

تفسیر: هیڅ یو کانر د الله تعالیٰ له خوا نه بخښل کیږی په تیره بیا هغه کانران چی نور خلق د الله تعالیٰ له لباری څخه ګرځوی او تل په هم دی پسی لویللی وی چی څوک د نبی الله د لباری په لوری لاړ نشی.

## فَكَاتَهِنُوُا وَتَدُعُوَا إِلَى السَّلَمِ ۗ

حُمِّ (۲۱)

#### پس سستی مه کوئ او مه ضعیفان کیږی (په جهاد) کښی او مه غواړی تاسی (کفار) روغی ته (بلکه جنګ ورسره کوی)

تفسیر: مسلمانانو ته بیائی چی د کفارو په مقابله کښی سست او کم همت نشی ا او د جنګ له سختیو څخه ونه ویریږی او د جهاد په موقع کښی د روغی په لوری ونه مخفلی! که نه دښمن زړور کیږی او په تاسی باندی به خپل ډیر زور او قوت غورځوی او د اسلام ټولی به مغلوب او رسوا کیږی. هو! کله چی د اسلام مصلحت او د مسلمانانو ښیکټی(فائدی) تر سترګو لاندی وی نو هلته روغه بده نه ده لکه چی وروسته د «الفتح» په سورت کښی راځی په هر حال د روغی بنا شائی پخپل کم همتی او نامردی باندی نه وی.

# وَٱنْتُوْالْرَعْلُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُوْوَلَنْ يَبْرِكُوْ أَعْالَكُمُ ۞

حال دا چی هم دا تاسی غالب ئی ای مومنانو! پر منکرانو باندی او الله له تاسی سره دی (په ثابت نصرت کښی) او له سره به ناقص او ضائع نه کړی له تاسی عملونه ستاسی (بلکه په قیامت کښی به پوره جزاء درکړی)

تفسیر: د ویریدلو هیڅ یوه خبره نه ده که صبر او استقلال وښیی او د الله تعالیٰ په احکامو باندی ثابت قدم واوسی نو الله له تاسی سره دی او هغه په پای(آخر) کښی تاسی ته بری درکوی او په هیڅ حال کښی تاسی ته نقصان او خساره نه درپیښوی.

# ٳٮۜٛؠؙٵڵۼؽۣؗٷٞٵڵڎؙؽٚٳڵڮڰ۪ۘٷڵۿٷٝۅٵؽڗؙٷؙؽڹؙۉٳۅؘؾۜؿڠ۠ۅٝٳؽؙٷؙڔؾػ۠ۄؙ ٲڿؙۅڒػؙۅٛۅؘڵٳڽٮۘٮؙڠڵڮؙۊؙٲڡؙۅٲڵڴؙۅٛ<sup>۞</sup>

بیشکه دا ژوندون لد خسیسی لوبی او مشغولیده دی، او که ایمان راوړی تاسی او پرهیز وکړی (له معاصیو)! در به کړی تاسی ته (الله) اجرونه ستاسی او نه به غواړی له تاسی (ټول) مالونه ستاسی (بلکه مفروضه زکوة درڅخه آخلی، یا نه به غواړی له تاسی هیڅ مالونه د تاسی ځکه چی غنی دی)

تفسیو: د آخرت په مقابل کښی د دنیا حقیقت د یوی لوبی او تماشی غوندی دی که تاسی ایمان او تقویٰ غوره کړی او له دی لوبو او تماشو څخه لږ خپل ځانونه وژغوری (وساتی) نو الله خمر (۲۱)

# ٳڽؾٮٛٮؙٛڴؙڵؠٷ۫ۿٵڣڲٛۏؚؽؙڴۄؘۺڂٛٷٲۅڲۼۣ۫ڔڿؖٵڞؘۼٵٮٚڰؙۄٛ<sup>۞</sup>

که وغواړی دی له تاسی څخه هغه (مال) پس ښه کوښښ وکړی په غوښتلو کښی (له تاسی) نو بخل به وکړی تاسو (په دغی سره) او راو به باسی (په دغو غوښتلو يا بخل سره) پټی کينی دښمنی ستاسی (له اهل اسلام سره).

تفسیو: که الله تعالیٰ په سختی سره د هغوی ګرد(ټول) مال وغواړی چی هغوی ته ئی وربینلی دی نو څومره د الله بندګان به وی چی په خلاص زړه او روڼ تندی د دی امر په مقابل کښی (لبیک) ووائی زیاتره به هغه سری وی چی د بخل او تنګدستی ثبوت ښکاره کوی او د مال ښندلو (لګولو) په وخت کښی به د هغوی د زړونو خپګان له لری ښکاریږی.

# <u>ۿ</u>ٚٲڬؙؿؙۯۿٷؙڒٳ۫ٵؿؙٮٛٷؽڶؚؿؿؙڣڠۛۊٳ؈ٛڛؚؽڸؚٳٮڵؠٷ

واوری خبردار شی تاسی چی نی ای دغو کسانو چی بللی شوی ئی لپاره د دی چی نفقه کړی مال ولګوی په لیاره د الله کښی (په هغو طریقو سره چی فرض کړی ئی دی په تاسی لکه زکوٰة او جهاد)

تفسیر: یوه برخه د الله له ورکړی شوی مال څخه د ده په لیاره کښی د خپلی ګټی دېاره ولکوی !.

# فَبِنَكُوْمَّنَ يَبَجُلُ وَمَنْ يَبْجَلُ فَالْمَايُجَلُ عَنْ نَفْسِهُ

پس ځینی له تاسو هغه دی چی بخل کوی (نه لګوی مال) او هغه څوک چی بخل کوی مال نه لګوی نو بیشکه چی بخل کوی خپل ځان ته (چی محروموی ئی له ثوابه)

تفسیو: ستاسی دنیا ستاسی د فائدی دپاره ده که نمی نه ورکوی نو د خپل محان نقصان کوی الله تعالیٰ ستاسی د ورکولو او د نه ورکولو هیڅ پروا نه لری.

#### وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَآءُ

او الله غنی بی پروا دی (له نفقی د تاسی او له هر څیزه) او تاسی فقیران محتاجان ئی (الله ته)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی د مال د بندلو (لکولو) هغه تاکیدونه چی تاسی ئی آوری داسی خیال ونه کری چی الله تعالیٰ یا د هغه رسول له تاسی ممخه سؤالونه کوی. داسی نه دی دا گردی(تولی) ویناوی د تاسی د ښیگنی(فائدی) دپاره دی. بیا د یوه په مقابل کښی په زرگونو عوضونه تاسی ته رسیږی که تاسی له داسی گتمی څخه مخ اړوی نو الله تعالیٰ او د هغه رسول ستاسی څه پروا نه لری.

# وَإِنُ تَتَوَلَّوْايِشْتَبُدِلْ قَوْمًا غَيْرُكُوْثُو لَا يَكُوْنُوْآا مُثَالَكُوْهُ

او که وګرځیدی تاسی (له ایمان او سخا نه نو الله) به بدل راولی یو قوم بل بی له تاسی بیا به نه وی هغوی پشان د تاسی (ګرځیدونکی له احکامو د الله بلکه فرمان بردار به وی).

تفسیر: الله تعالیٰ په هغه حکمت او مصلحت چی خپلو بندگانو ته د خرخ کولو امر ورکوی د هغه حاصل کیدل پر تاسی باندی څه انحصار نه لری. فرض کړی که تاسی بخل او کینی وکړی او د الله تعالیٰ له امره مخ واړوی نو الله تعالیٰ ستاسی په ځای بل کوم قوم دروی چی هغه قوم به تاسی غوندی کنسک او بخیل نه وی او په لوی زړه او ډیره خوښی به د الله تعالیٰ د احکامو تعمیل او د هغه په لیاره کښی به خپل مال ښندی(لکوی). په هر ډول(طریقه) د الله جل جلاله حکمتونه او مصلحتونه پوره کیدونکی دی. خو تاسی له دی سعادته بی برخی پاتی کیږی په حدیث کښی راغلی دی چی صحابه ؤ عرض وکړ چی پا رسول الله! دغه بل قوم به څوک وی؟

حُمِّ (٢٦)

چی د هغه په لوری اشاره شوی ده . نو زموند پیغمبر صلی الله علیه وسلم د حضرت سلمان فارسی په اوږه باندی خپل مبارک لاس کینبود او وی فرمایل چی «د ده قوم» او وی ویل «قسم په الله تعالیٰ دی که ایمان «ثریا» ته ورسیږی نو د فارس خلق به ئی له هغه ځایه هم راښکته کوی» یادونه: «فارس» د عربو په لغت کښی هغه چاته وایه شی چی په اس سور وی او دا کنایه ده زموند د خراسان یا افغانستان له خلقو څخه چی له بین النهرین څخه تر سند پوری او له خلیج فارس څخه تر بخارا پوری پراته و او خلق به ئی زیاتره په هغی پیری کښی په آسونو باندی سوریدل او له چین څخه نیولی تر روما کوچنی ایشیا او افریقا پوری د تجارت او سیاحت دپاره تلل د دوی یوی ځانګی چی پارسوا نومیده د (بلخ) په جنوب غربی سیمه کښی هستوګنه درلوده (لرله) چی هغه هیواد له هم دی سببه په پارس سره مشهور دی.

الحمد لله چی صحابه و رضی الله تعالیٰ عنهم د دی بینظیر ایثار او د ایمانی جوش ثبوت ورکم چی د هغوی په تحای کبیی د بل قوم د راتللو وار ونه رسید. خو پخپله دغه فارسیان هم په اسلام مشرف شول او د ایمانداری هغه شانداری مظاهری ئی ور وجوولی او داسی زبردست دینی خدمتونه ئی پای(آخر) ته ورسول چی هر سری به د هغو له لیدلو مجنح خامخا داسی اقرار کاوه چی بیشکه هم دغه فتوحات او ترقی د حضرت محمد رسول الله د دغه پیش کوئی سره برابری دی هم دا د (خراسان) او فارس قوم و چی د ضرورت په وخت کنیی به ئی د عربو مجای نیولی شو. له زرهاو انمه و او علماؤ مجنه قطع نظر یوائی زمونی د لوی امام ابوحنیفه رحمة الله علیه (کابلی ثم الکوفی) وجود د دی پیش گوئی په صدق باندی کافی شهادت دی. هم دا راز(قسم) په خراسان او پشتونخوا کنیی نور لوی عالمان او پوهان د دی میهن په پیریو کنیی هم شته چی تقریباً د علم او عمل د هغی لوئی ونی مجنه چی خانگی ئی تر «ثریا» پوری جگی (اوچتی) ختلی دی خوندوری میوی ئی رابکته کری دی.

تمت سورة محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم بتوفيقه واعانته فلله الحمد والمنة

سورة الفتح مدنية وهي تسع وعشرون آية و اربع ركوعات د «الفتح» سورت مدني دي (٢٩) آية او (٤) ركوع لري.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

د دی سورت په مختلفو آیتونو کښی د متعددو واقعاتو په لوری اشاری دی چی د فهم د سهولت ډپاره د هغو خلاصه او لنډون داسی بیانبیری.

الف: پیغمبر صلی الله علیه وسلم په مدینه کښی خوب ولید چی «په امن او امان سره مکی ته داخل او عمره ئی ادا کړی حلق او قصر ئی فرمایلی دی» دوی دا خوب صحابه ؤ ته ووایه خو د ورتگ نیټه ئی ونه تاکله (مقرر نه کړه) مگر د شدت له اشتیاق څخه د ډیرو داسی خیال کیده چی سړکال به عمره میسره کیږی، او اتفاقاً دوی هم د عمری قصد وفرمایه.

ب: دوی له یو نیم زر سریو سره د عمری په نیت د مکی په لوری وخوځیدل او «هدیی» هم له دوی سره وی. کله چی دا خبر مکی ته ورسید قریشو یوه لریه جرګه جوړه او په هغی کښی دا خبره غوته کړه چی دوی به نه پریږدو چی مکی ته راشی سره له دی چی سم د مکی معظمی له اصولو سره دبسنانو حق درلود(لرلو) چی حج او عمره وکړی. کله چی محمدی قافله مکی ته نژدی او (حدیبیی) ته ورسیده نو د دوی او به هلته چو شره او سره له ډیرو وهلو او خوځولو او کشمکش هیڅ له خپل ځای څخه ونه خوزیده تر خو چی رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل «حبسها حابس الفیل» او وی ویل «قسم په الله که د مکی خلق له ما څخه د داسی خبری مطالبه و کړی چی په هغی کښی د حرمات الله تعظیم قائم وی زه به هغه منم» نو په هغه ځای کښی نی قیام وفرمایه چی اوس په (۱۳۲۷ ق هـ) کښی «شمسیه» ورته وازه.

ج: حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم مكيانو ته سرى وليدل چى « موند د جگرى دپاره نه يو راغلى موند پريدى چى خپله عمره و كرو او بيرته لاړ شو » كله چى د حضرت نبوى صلى الله عليه وسلم جواب ور ونه رسيد. نو حضرت نبوى صلى الله عليه وسلم د حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه په خوله هم دا خبره هغوى ته وليدله. او هغو نارينه ؤ او ښځو مسلمانانو ته ئىي زيرى وركر چى هلته مغلوب او مظلوم اوسيدل «نثردى ده چى په مكه كښى اسلام غالب شى» قريشو حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه ستون (واپس) كر. كله چى د حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه مئى و خديد (ايسار شو) دا خبره خوره شوه چى هغه هلته وژلى شوى دى دلته رسول الله مبارك په دى خيال چى بنائى اوس د جگړى وار هم راورسيدى، گرد(تول) اصحاب الكرام رضى الله تعالىٰ عنهم ئى تر يوى ونى لائدى كينول او د جهاد بيعت ئى ترى واخيست. كله چى قريشو د بيعت خبره واوريدله وويريدل او حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه ئى بيرته

د: بیا د مکی څو غتان د روغی په غرض د حضرت محمد رسول الله مبارک په حضور کښی حاضر شول او صلحنامه نی ولیکله دلته پر ځینو خبرو باندی بحث او مناقشه پیښه شوه او مسلمانان په قهر شول او وی ویل چی د داسی خبری پری کړه په توره وکړی. خو رسول الله مبارک په وینا او د مبارک د مکیانو ګردی(ټولی) غوښتنی ومنلی او مسلمانانو د رسول الله مبارک په وینا او د کفارو د ډیرو اصرارو لامله(له وچی) له ضبط او تحمل څخه کار واخیست او روغه غوټه شوه. په دی روغلیک (صلحنامه) کښی یو شرط د کفارو له لوری دا وو چی سړکال تاسی مسلمانان بیرته لا پی شی کال ته بی وسلی (تش لاس) راشی او عمره وکړی. تر لسو کلونو پوری به د دواړو ډلو په منځ کښی جنګ مه مینی ته راشی

خُمّ (۲۲)

ښائی چی بیرته ولیول شی. که له مدینی څخه کوم سری مکی ته راشی هغه هم دلته په مکی کښی ساتل کیږی. وروسته له دی روغی څخه دوی په (حدیبیی) کښی د هدی حیوانات ذبح او وروسته له حلق او قصر ئی خپل احرام خلاص کړ او مدینی منوری ته بیرته راغلل.

هـ: په لياره كښى هم دا د (الفتح) سورت نازل شو. دا گردى(ټولى) پيښى د هجرت په (٦) كال كښى پيښى شوى.

و: د (حدیبیی) له راتګه وروسته د هجرت په (۷) کال په اوله کښی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم (خیبر) فتح کړ چی د مدینی په شمال کښی څلور منزله لری پروت دی او د شام په لوری د بهودانو یو ښار وو. په دی جهاد کښی له دوی سره پرته(علاوه) له هغو سریو څخه چی په حدیبیی کښی ورسره ملګری وو بل هیڅوک نه وو.

ز: حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم په (۷) كال د هجرت د ذيقعدة الحرام (حوت) په مياشت كښى سم له تړون سره د عمرة القضا دپاره مكى ته تشريف يووړ او په امن او امان او په زړه پورى ئى عمره اداء كړه.

ح: د هغه روغلیک (صلحنامی) هغه خبره چی تر لسو کلونو پوری به جنګ نه کبیدی د قریشو له خوا ماته شره نو ځکه د هجرت په (۸) کال د رمضان المبارک (جدی) په میاشت کښی مکه معظمه د مسلمانانو په لاس فتحه شوه.

# إِنَّا فَتَحَنَّالَكَ فَتُتَّا أَثِيبُنَّا كُلِّيغُفِرَكَ اللَّهُ مَاتَقَتَا مَنْ دَثَنِكَ وَمَا تَأَخَّر

بیشکه چی موند فتح او بری مو درکری دی تاته فتحه او بری ظاهر او ښکاره دپاره د دی څو چی وبښی تاته الله هغه چی پخوا تیر شوی دی له ګناه د تا څخه او هغه چی وروسته دی (له ګناه څخه)

تفسیر: د حدیبیی روغه که څه هم په سکاره ډول (طریقه) د ذلت او د مغلوبیت روغه په نظر راځی او د هغی د شرایطو له لوستلو څخه په بادی النظر کښی دا محسوس کیږی چی گردی (تولی) خبری د قریشو په کته (فائده) دی. لکه حضرت عمر الفاروق او نورو اصحاب الکرام رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین د دی روغی د سکاره توری له کتلو څخه سخت خپه، محزون، مضطرب او پریشان وو. دوی خیال کاوه چی د مسلمانانو د دی یو نیم زر سر جارونکی (قربانوونکی) لبمکر په مخکښی قریش او د هغوی نور طرفداران څه اهمیت لری. ولی د دی راز (قسم) گردو (تولو) جگرو پریکړه او فیصله په توره سره ونه کړه شی؟ مګر د رسول الله صلی الله علیه وسلم سترګی هغه احوالو او نتیجو ته وی چی د نورو له سترګو څخه به پته وی ځکه چی الله جا جلاله د دوی تشر (سینه) د ډیرو سختو پیښو د تحمل دپاره پرانیستلی وو دوی په بی مثاله استغنا توکل، تحمل او ایثار سره هغه شرطونه ومنل او خپلو اصحابو ته ئی په دی لندو توریو (الله

حُمْ (٢٦)

ورسوله اعلم) سره ډاډينه(سکون) او تسلی ورکوله يعنی الله او د هغه رسول په داسی خبرو باندی ډير ښه پوهيږي. تر څو چې دا سورت نازل شو او الله تعاليٰ د دې روغي او فيصلي نوم «فتح مبين» كيښود . خلقو يه دى باندى هم تعجب كاوه او ويل به ئي چي يا رسول الله صلى الله عليه وسلم دا بری دی؟ حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم به فرمایل چی «هو ا لوی بری دی» حقیقت دا دی چی د اصحابو د جهاد بیعت، او له هغه معمولی کشمکش څخه وروسته ګرد(ټول) کفار او معاندین وویریدل او د روغی په لوری ئی خپلی خوښی ښکاره کړی. او نبی کریم صلی الله علیه وسلم سره له دی چی ير جنګ او انتقام باندی ئی يوره قدرت درلود(لرلو) خو بيا هم يه هر ځای کښې به ئې له عفوی اغماض او حلم څخه کار اخیست او محض د بیت الله شریف د تعظیم دیاره د هغوی په هغو چتی(بیکاره) غوښتنو باندی نه په قهر کیدل. دا پیښې له یوه لوری د الله تعالیٰ د خصوصی مدد او رحمت د استجلاب وسیله ګرځیدی او له بل لوری د دښمنانو په زړونو کښی د اسلام اخلاقی او روحانی طاقت او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د صبر او تحمل او د شان مینه او اثر به زړونو کښي زیاتوه اګر که د عهد نامي د لیکلو په وخت کښي ځینو ښکاره لیدونکیو به د کافرانو بری لیدل خو که یه سره سینه دی پیښي ته کتل کیدی او د هغی شاؤ خوا ته څیروالی شوی وی او وروسته له غور کولو او له وړاندی وروسته سنجولو(فکر کولو) څخه به هر سړی په دی پوهیده چې دا ګردی(ټولي) فیصلي د اسلام په ګټه(فائده) شوی دی نو ځکه الله تعالیٰ د هغی نوم «فتح مبین» کیښود او تنبیه ئی وفرمایله چی دا روغه اوس هم روغه ده او په راتلونکی کښی به هم دوی ته د ظاهری او باطنی ډیرو فتوحاتو ورونه برانیځی لکه چی له دی روغی څخه وروسته د کافرانو له مسلمانانو سره ناسته ولاړه، اختلاط شروع شو او بی تکلفه به ئی سره لیدل او خبری او اتری به ئی سره کولی او کافرانو د مسلمانانو له خولو څخه د مسلمانی خبری اوریدلی، او د دغو مقدسو مسلمانانو اقوالو، احوالو، اعمالو او اطوارو ته به ئی کتل چې له دې ګردو(ټولو) پیښو او نندارو څخه هرومرو(خامخا) د دوې په زړونو کښې د اسلام مینه بیدا کیده. آخره نتیجه دا شوه چی د حدیبیی له روغی څخه د مکی تر بری پوری یعنی د دوو کلونو به موده کښي ډير خلق مسلمانان شول او اسلام زيات خور شو خالد بن الوليد او عمرو بن العاص غوندی نومیالی به هم دی مدت کښی مسلمانان شول او دا فتح او بری جسمی فتح او بری نه بلکه روحی فتح او بری وو او د حدیبیی صلح مسلمانانو لره د لوی خیر او برکت سبب شوه او اسلام به شاؤ خوا کښي دومره منتشر شو چې د معظمي مکې د فتح کيدلو ګردي(ټولي) وسیلي راغونډي شوی او د هغه پاک ځای د تل دیاره د شرک له ګندګي پاکیدل ئی آسان وگرځیدل یه حدیبیی کښی له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سره یو نیم زر تنه اصحابان وو خو دوه کاله وروسته له دی څخه د مکی معظمی په عظیمی فتح کښی لس زره توریالي لښکر له دوی سره و. رښتیا خو دا ده چې نه یواځي د مکې او د خیبر فتح بلکه د نورو اسلامی فتوحاتو دپاره د حدیبیی روغه لکه یو اساس بنیاد او زرینه دیباچه وګرځیده او هغه صبر او تحمل توکل او د حرمات الله تعظیم چی په دغه روغه کښی ورڅرګند(ورښکاره) شو او د

ځټر (۲۱)

هغه علوم او قدسیه معارف او د باطنی مقاماتو او د مراتبو فتح الباب چی له دی پیښی څخه شوی دی د هغو اندازه څوک کولی شی؟ هو! د هغو لنډ اجمال او لږه اشاره حق تعالیٰ په دی آیتونو کښی فرمایلی ده یعنی هسی چی دنیوی سلاطین کوم لوی فاتح سپه سالار په خصوصی اعزاز او اکرام سره یالی الله تعالیٰ د دی فتح مبین یه صله کښی هغوی ته څلور صلی ورېښلی دی اول د ذنوبو غفران له همیشه تر همیشه پوری د هغوی هغه ګردی(تولی) کوتاهی چی د هغوی د رفیعی مرتبی به اعتبار کوتاهی گذالی کیوی گردی(تولی) سره معافی دی دا خبره الله جل جلاله بل هیچا ته نه ده بښلی خو په حدیث کښې راغلي دی چې د دی آیت له نزول څخه وروسته رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم یہ عبادت کسی دومرہ زیات زیار (کوشش) کوو چی کرئ شپہ به ئی په لمانځه کښی تیروله تر دی چې د دوی پښې ویړسیدلي او د ګردو(ټولو) کتونکیو زړونه به رى خوريدل اصحابو عرض وكر چي «يا رسول ولي دومره ريرونه(تكليفونه) يه ځان كوئ؟ د الله له لوری خو ستاسو گردی(تولی) بخوانی او وروستنی خطاوی ببهلی شوی دی دوی به داسی فرمایل: «افلا اکون عبدا شکوراً» ولی زه د هغه شکر گزاره بنده نشم؟ شکاره دی چی الله تعالیٰ داسی زیری خپل همغه بنده ته اوروی چی دی د هغه له اوریدلو څخه بی ویری نه شی بلکه لا زیات له الله جل جلاله ودار شی. د شفاعت به طویل حدیث کښی راغلی دی کله چی خلق سره راتول شي د حضرت مسيح عليه السلام په حضور کښي عرض کوي نو حضرت مسيح عليه السلام ورته وائي چي حضرت محمد صلى الله عليه وسلم ته لاړ شي! چي خاتم النبيين دى او د هغوى یخوانی او وروستنی ګرد(ټول) ګناهونه بښلی شوی دی یعنی د ده د شفاعت په مقام کښی که بالفرض كوم تقصير هم وشي نو هغه هم يه عامه عفو كښي يخوا له دى راغلي او يرته(علاوه) له دوی څخه یل څوک دا کار نشي کولي.

## وَيُدِتِّ نِعُمَّتَهُ عَلَيْك

او (بل دپاره د دی) چی پوره کړی (الله په فتحه د مکی او د نورو ښارونو سره) مهربانی خپله پر تا باندی

تفسیر: یواځی له تقصیراتو څخه نه تیریږی بلکه هر هغه ظاهری، باطنی، مادی، روحی انعام او احسان چی تر اوسه پوری درسره شوی دی د هغه تکمیل او تتمیم هم کاوه شی.

# ۅؘۘۘؽۿؙۮؚؽڬڝڗٲڟٲۺؙؾؘۊؾؠۘٵ<sup>ٛ</sup>

او (بل دپاره د دی) چی وښيي الله تعالیٰ تاته سمه صافه لياره.

خُمْ (٢٦)

تفسیر: تل به دی د هدایت او استفامت په سمه لیاره کښی قائم لری. د معرفت او شهودو په غیر محدودو مراتبو باندی د فائزیدلو او په قلوبو او ابدانو باندی د اسلام د حکومت د قائمیدلو په لیاره کښی به تاته هیڅ مشکلات نه درپیښیږی خلق به ډلی ډلی ستاسو په لیار ښوونه د اسلام په سمه لیاره راځی او په دی ډول(طریقه) د تا د حسناتو په ذخیره کښی بیشماره زیادت کیږی.

#### ر يَنْصُرُكِ اللهُ نَصُرًا عَنِيْزُا<sup>©</sup>

او (بل دپاره د دی) چی کومک(مدد) وکړی الله تعالیٰ له تا سره مدد غالب زبردست

تفسیر: د الله تعالیٰ داسی مدد به راشی چی هیڅوک به ئی نشی بندولی او د هغه په مرسته(مدد) به فتح او ظفر ستاسی له قدمونو سره مل وی د «نصر» په سورت کښی ئی فرمایلی دی کله چی د الله له لوری مدد او فتح راشی او خلق د الله په دین کښی فوج فوج داخل شی نو ته د الله تسبیح، تحمید او استغفار کوه! شکاره ده چی پر دی فتح مبین باندی به هم حضرت محمد استغفار ویلی وی د ده په جواب کښی د هی لیکراکاکاک په الآیة -مضمون لا صاف شکاریږی. دا تنبیه ابن جریر رحمة الله علیه کری ده.

# ۿؙۅؘٳڷۘۮؚؽٙٲڹٛۯؘڶٳڶۺڮؽٮؙڎٙؽٷڠؙڵؙۏٮؚؚٳڷٮؖٷ۫ڡۣڹؿٙؽڸؽؘۯ۫ۮۮۊۧ ڔؽؙؠٵڬٲڡٞػڔٳؽؠٵڹۣٟٟٟؠؗ

دغه (الله) هغه ذات دی چی نازله کړی ئی ده سکینه او ډاډینه(سکون) په زړونو د مؤمنانو کښی له پاره د دی چی زیات کړی دوی لره ایمان سره له ایمان د دوی

تفسیو: اطمینان او دادینه(سکون) ئی راښکته کړه یعنی سره له دی چی د هغوی له طبعی څخه خلاف وو د رسول صلی الله علیه وسلم په حکم باندی ټینګ ودریدل او له ضد کرونکیو کافرانو سره ئی ضد ونه کړ نو د هغه په برکت د دوی د ایمان درجات لا زیات شول او د عرفان او ایقان په مراتبو کښی ئی ترقی وشوه اول د جهاد په بیعت سره ئی ثابته کړه چی مونی د الله جل جلاله په لیاره کښی د جنګ کولو او ځان جارولو(قربانولو) دپاره حاضر یو . دا هم د ایمان یو رنګ وو ، وروسته له دی کله چی پیغیر صلی الله علیه وسلم د مسلمانانو له جذباتو مخخه پرته (علاوه) روغه و کړه نو دغه د هغوی د ایمان د رنګ بله ننداره وه چی خپل جوش، جذبات او

حُمِّ (۲۱)

عواطف ئی په زور سره تینگ کړل. او د الله او د رسول الله د فیصلی په مقابل کښی ئی غاړه کیښودله رضی الله تعالیٰ عنهم ورضواعنه.

# وَبِلَّهِ جُنُودُ السَّمُوٰتِ وَالْرَضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ٥

او خاص الله لره دی لښکری د آسمانونو او د ځمکی (که اراده وفرمائی الله د نصرت د دین خپل بی له تاسی څخه ئی هم کوی)، او دی الله ښه خبردار ښه حکمت والا.

تفسیر: دغه خبره همغه پاک الله ته به معلومه ده چی کوم وخت تاسو ته د قتال امر کول مصلحت دی؟ او په کوم وخت کښی له قتال څخه بیرته دریدل او روغه کول تاسی لره به دی؟ که تاسی نه د قتال امر درکم شی نو هیځ کله د کفارو د کثرت له خیاله تردد ونه کړی. څکه چی د محمکی او د آسمانونو د لبنکرو مالک همغه الله تعالیٰ دی چی سره د لیتوب ستاسی امداد او مرسته(مدد) په غیبی لبنکرو سره هم کولی شی لکه چی په «بدر، احزاب، حنین» او نورو کنبی ئی وکړه . او که د روغی او د جنگ نه کولو امر درکری نو هغه هم ومنی. او داسی خیال ونه کړی چی انسوس روغه وشوه او کافران په ویړیا له لاسه ووتل او په سزا ونه رسیدل که د قتال امر کیده نو هغوی به مو وژل، ولی چی د هغوی وژل په تاسی پوری موقوف نه دی که مونی وغواړو نو پخپلو لبنکرو سره ئی وژلی شو. په هر حال د محمکو او د آسمانونو د لبنکرو مالک الله تعالیٰ دی که د روغی امر ورکوی نو خامخا په هغی کښی خیر او حکمت دی.

# ؚڸۜؽؙڎ۫ڿڵۘٳڵؠؙٷ۫ڡۣڹؽؙڹؘۅؘٲڷٷؙڡۣڹڶؾۻڐؾۜۼۯؽڡڹؙؾٛۼؚؾؠؗٵڵٲڡٚٛۿۯ ڂؚڸڔؽؙڹؘڔؽؠؙٵۅؙڲڲۊۨڔۛۼٮؙۿؙۄٞڛؘؾٳٝڿؚۿڗ۠

لپاره د دی چی داخل کا مؤمنان سړی او مؤمنات ښځی په جنتونو کښی چی بهیږی د لاندی (د ونو او مانیو) د هغو (څلور قسمه ویالی) حال دا چی همیشه به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی او(دپاره د دی چی) ورژوی الله تمالیٰ له دوی څخه ګناهونه د دوی

تفسیر: کله چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ﴿ رَفَافَشَنْلُونَافَاتُشَائِیْتُنَا ﴾ الآیة ولوست نو اصحابو هغوی ته مبارکی عرض کره او ونی ویل یا رسول الله! دا خو تاسی ته وشوه مونیر ته محه ده؟ نو محکه دا آیتونه نازل شول یعنی الله تعالیٰ اطمینان ډاډیند(سکون) او سکینه راسکته کرله خمَ (٢٦)

او د مؤمنانو ایمان ئی لا زیات کر تر څو دوی په ډیر اعزاز او اکرام سره په جنت کښی داخل کړی او د هغو ګردی(تولی) خرابی او کمزوری معاف کړی. په حدیث کښی دی هغو اصحابو چې د حدیبیی بیعت کړی دی هیڅ یو له هغو څخه هم دوزخ ته نه ځی.

تنبیه: د مؤمنانو ذکر د تعمیم دپاره دی یعنی که نارینه وی یا ښځی د هیڅ یوه محنت او ایمانداری نه ضائع کیږی. له احادیثو څخه ثابت شوی دی چی په دی سفر کښی حضرت بی بی ام سلمة رضی الله تعالیٰ عنها د رسول صلی الله علیه وسلم سره وه.

#### وَكَانَ ذَٰ لِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزُ اعْظِيمًا ٥

دی دغه (غفران او ادخال د جنت) په نزد د الله په مراد رسیدل بری موندل دی دغه (غفران او ادخال د جنب لوی

تفسیر: ځینی نقال صوفیان یا مغلوب الحال لویان وائی چی د «جنت غوښتل د ناقصانو کار دی» له دی ځای څخه راښکاره شوه چی د الله تعالیٰ په نزد دا لوی کمال دی.

# وَّيُعَرِّبَ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُنْفِقْتِ وَالْمُشْرِكِيْنَ وَ الْمُشْرِكِتِ

او (لپاره د دی) چی په عذاب کړی (الله) منافقان سړی او منافقانی ښځی او مشرکان سړی او مشرکاتی ښځی

تفسیر: د مؤمنینو په زیونو کښی ئی د صلحی او روغی له خوا ډاډیند(سکون) پیدا کړه او د اسلام اساس او بنسټ (بنیاد) ئی تینگ کړ او د اسلامی فتوحاتو او ترقیاتو ورونه ئی خلاص کړل چی په پای(آخر) کښی به د کافرانو او منافقانو د مصیبت او د ماتی سبب کیږی او هغوی ته به سخته سزا رسیږی.

#### الطَّلَانِيْنَ بِاللهِ طُنَّ السَّوْءِ \*

چی گمان کوونکی دی پر الله باندی گمان د بدی (چی الله به هیڅ کله رسول الله ته بری نه ورکوی)

تفسیر: «بد اتکلونه» دا دی چی د مدینی د تگ په وخت کښی منافقان پرته له «جد بن قیس څخه» ګرد(تول) هلته پاتی شول او پلمی(تدبیرونه) ئی ځان ته جوړی کړی. ولی چی هغوی داسی حُمّ (٢٦) الفتح(٤٨)

اتکل کاوه چی په مکه کښی ضرور جنګ پیښیږی او دا ګرد(ټول) مسلمانان په ښکاره ډول(طریقه) عمری ته راغلی دی خو په چل سره غواړی چی په معظمه مکه باندی تصرف وکړی.

#### عَلَيْهِمْ دَآيِرَةُ السَّوَءِ

پر دوی باندی دی را گرځیدل د بدی (په ذلت او عذاب) سره

تفسیر: د زمانی په ګردش او د مصیبت په احاطه کښی راغلی تر کومه به احتیاط او وړاندی کنل وکړی.

# وَ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَلَعَتَهُمُ وَاعَدٌ لَهُمْ جَهَتُمْ وَسَأَنَتُ مَصِيْرًا وَ وَيَعْدِدُ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا وَ وَيِلْدِ جُنُودُ السَّلوبِ وَالْرَفِنْ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا وَ

او غضب کړی دی الله پر دوی باندی او لری کړی دی (الله دوی له رحمت خپله) او تیار کړی دی الله تعالیٰ دوی ته (عذاب د) دوزخ او بد ځای د ورتللو دی (دغه دوزخ) او خاص الله لره دی لښکری د آسمانونو او د ځمکی او همیشه دی الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

**تفسیو:** که هغه سزا درکړی نو محوک به مو وژغوری(وساتی). خدائی لښکر به مو په یوه شیبه(لحظه) کښی وړی ذری کړی. خو هغه ذات سره د زبردستئ حکمت لرونکی هم دی او د الهی حکمت داسی مقتضی نه دی چی سم دلاسه هغوی ته سزا ورکړی.

#### ٳ؆ٛٙٲۯۺؙڵڹڬۺؘٳۿڋٵۊۜمؙڹۺؚٞڔؙٳۊۜؽڿؽؚۯٳ<sup>۞</sup>

بیشکه مونبر لیږلی ئی ته (ای محمده!) شاهد او زیری ورکوونکی او ویروونکی

تفسیو: تاسی د الله امر منونکیو ته زیری د خوښی ورکوئ او غاړه غړوونکو لره ویره اوروی او خپل احوال ښیبی لکه چی له ﴿ يَمَالْقَمْمُمُا ﴾ څخه تر دی ځای پوری دری واړه مضامین راغلمی دی. او په آخرت کښی هم پر خپل امت او هم پر انبیاؤ علیهم السلام باندی ګواهی ورکوی.

# لِتُوْمُونُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُونُا وَتُوَقِّرُونًا

لپاره د دی چی ایمان راوړی تاسی په الله او په رسول د دغه (الله) او مدد وکړی د هغه

تفسیر: د «تعزروه» او د «توقروه» ضمیرونه که الله ته راجع شی نو د الله له مدد کولو مخخه د هغه د دین او د هغه د پیغمبر مدد کول دی. که رسول ته راجع شی نو هیڅ اشکال نه پاتی کیږی.

#### وَتُسَيِّحُولُا كِثُولًا قَاصِيلًا ٠

او هغه (الله) ته نسبت د پاکی وکړی صباح او بيګا

تفسیو: د الله تعالیٰ د پاکی بیان تل کوی که په لمانځه کښی وی او که د باندی له لمانځه څخه وی

# إِنَّ الَّذِينَ يُبَالِعُوْنَكَ إِنْمَايُبَايِعُوْنَ اللَّهَ يُدُاللَّهِ فَوْقَ ٱيْذِيْهُمُّ

بیشکه هغه کسان چی بیعت کوی له تاسره بیشکه بیعت کوی له الله سره او لاس د الله د پاسه د لاسونو د دوی دی

تنبیه : رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به له خپلو اصحابو محخه کله د جهاد په نسبت او کله د بل کوم خیر د کار په نسبت بیعت اخیست په صحیح مسلم کښی د (وعلی الخیر) لفظ راغلی

دی. د طریقت د مشانخو بیعت که په مشروعی طریقی سره وی نو د هم دی لفظ لائدی مندرج کیدی شی. په حدیبیی کښی پر دی خبری باندی بیعت اخیستی شوی وو چی تر مرینی(مرګه) پوری مونږ په میرانی(بهادری) سره جنگ کوو! او له جهاده او له جنګه نه تښتو!.

#### فَمَنُ ثَكَ فَاثَمُا يَنُكُ عَلَى نَفُسِهُ ۚ وَمَنَ اَوْفَى بِمَاعَهَ كَلَيْهُ الله فَسَيُوْ بِيْهِ اَجْرًا عَظِمُا أَنْ

پس هغه چا چی مات کړ دا بیعت نو بیشکه چی ماتوی به دی بیعت په ځمان خپل (او ضرر ئی هم ده ته راجع کیږی) او هغه څوک چی وفا وکړی په هغه شی چی عهد او اقرار ئی کړی دی پر هغه له الله سره پس ژر ده چی ور به کړی الله تعالیٰ ده ته اجر او بدل ډیر زیات (چی د جنت عطاء او د الله لقاء ده)

تفسیر: هغه خبری چی د بیعت په وخت کښی کولی کیږی که څوک هغه ماتوی نو خپل ځان ته عار او نقصان پېښوی او الله تعالیٰ او د هغه رسول ته هیڅ یو نقص او ضرر نشی رسولی او هغه ته د عهد ماتولو سزا وررسیږی هر څوک چی خپل استقامت ښکاره کړی او پخپل عهد او پیمان باندی په تینګه سره ولاړ وی نو هغه ته به د هغه پوره اجر او بدل وررسیږی.

# سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا الْمُوالْنَا وَالْنَا وَالْنَا

ژر دی چی وبه وائی تاته (له تا څخه) وروسته پاتی شوی (له تللو د مکی په کال د حدیبیی) له صحرایانو مشغول کړی ئی وو مونږ مالونو زمونږ او کورنی زمونږ نو بښنه وغواړه مونږ لره (د ګناه زمونږ)

تفسیر: له مدینی څخه د وتلو په وخت کښی رسول الله مبارک مکی معظمی ته د خپلو تللو اعلان کړی و او مسلمانانو ته نی له خپل ځان سره د ورتګ تشویق او رغبت ورکړی و. ښائی له قرائنو څخه دوی ته هم د جګړی د پېښیدلو کوم احتمال ورپیدا شوی وی خو له دی څخه هغو کلی والو صحرائیانو چی هنوز ایمان د هغوی په زړونو کښی لا ښه ځای نه و نیولی خپل ځانونه ئی پټول

او پخپلو منځونو کښی به ئی سره ویل «آیا مونی د هغه قوم کورونو ته لاړ شو چی هغوی د محمد صلی الله علیه وسلم پر کور مدینی باندی راغلل. او د هغه ملکری اصحاب ئی ورځنی ووژل. آیا مونی چی د هغو توره دلته لیدلی ده هلته له هغوی سره جنګیدی شو؟ وګوری چی دا تلونکی هم له دی سفره بیرته راتلونکی نه دی او ګرد(تول) به هلته سره ست (تباه) شی» په دی آیتونو کښی حق تعالیٰ د هغوی پتی خبری راڅرګندی(رابکاره) کړی او د هغوی د مدینی له رسیدلو څخه پخوا په لیاره کښی ئی ورښکاره کړه چی ستاسی د صحیح او سالم بیرته راتللو په نسبت بد ا خلق د خپلی غیر حاضری راز راز(قسم قسم) سونی (دروغ) او عنرونه ووائی او ډول به ډول(قسم قسم) هیلی بهانی پلمی(تدبیرونه) به جوړوی، او وائی به چی مونی د خپل کور او کهول له چارو څخه نه وو وزګار یا مو څوک په کورونو کښی نه ؤ چی وروسته له مونی څخه د مال اسباب، اهل او عیال سرپرستی وکړی په هر حال له مونی څخه لوی قصور شوی دی اوس ته له الله تعالیٰ څخه زمونی مغفرت او بښنه وغواړه.

# يَقُنُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِمُ مَّالَيْسَ فِي قُلُوبِهِمُ ۗ

وائی دغه (پاتی کیدونکی منافقان) په ژبو خپلو سره هغه (خبری) چی نشته په زړونو د دوی کښی

تفسیو: پخپلو زړونو کښی پوهیږی چی دا عذر بیخی غلط دی او استغفار او د بښنی غوښتل هم یو ظاهر داری ده او رښتیا او له زړه نه ده. ځکه چی دوی نه دا کومه ګناه ګڼی او نه په داسی څه اعتقاد لری.

### قُلْ فَمَنَ تَيْمُلِكُ لَكُمْ مِتَّى اللّهِ شَيَّا إِنْ اَرَا دَيِكُمُ ضَرَّا اَوْارَا دَ يِكُمُ نَفْعًا تَبُلُ كَانَ اللّهُ مِا تَعْمُلُونَ خَبِيْرًا®

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) نو څوک دی چی مالک به شی تاسی لره په دفع د عذاب کښی د جانبه د الله مخخه د یو څیز که الله اراده وفرمائی ستاسی د ضرر او نقصان یا الله تعالیٰ اراده وفرمائی ستاسو د نفع او کتی (بل هیڅوک نشته چی ضرر او نفع ئی په قدرت کښی وی) بلکه دی، الله په هغو ګردو(ټولو) کارونو چی کوی ئی تاسی ښه خبردار (نو مطابق د عمل د تاسی په مقتضی د علم خپل سره تاسو ته جزا درکوی)

تفسیر: هر راز(قسم) ګټه(فائده) او نقصان د الله تعالیٰ د قدرت په ید کښی دی. د هغه د ارادی او مشیت په مخامخ کښي هیڅوک هیڅ شي نشي کولي. هغه نه غوښت چې تاسي په دی مبارک سفر کښي د هغه له پيغمبر سره شرکت ولري. او د هغه فوائد ستاسي په برخه شي او نه ئی اوس منظوره ده چی تاسی ته بنهنه وغواړم. الله تعالیٰ یخوا د تاسی له دی دروغو، حیلو او عذرونو ویلو څخه خبر راکړی دی او ستاسي حال احوال ئې ماته راڅرګند(راښکاره) کړی دی. او اراده ئی فرمایلی ده چی ستاسی د دی ناوړه (ګنده) اعمالو او حرکاتو په سبب تاسی د حدیبیی د غزوی له راز راز(قسم قسم) برکاتو او ګټو څخه بی برخی کړی. او تاسی ته له دی در که نقصان او خساره ورسوی که تاسی وائی چی موند د مال، اولاد او کور او کهول لامله (له وجی) یه دی غزوی کښی شرکت ونه کړ نو که الله وغواړی چی ستاسی مال، اولاد، کور کهول ته ستاسی به حضور کښی څه زیان او ضرر ورسوی نو ستاسی له لاسه څه کیدی شی؟ یا فرض کری که الله تعالیٰ تاسی یا د تاسی اهل عیال او مال ته کومه گته(فائده) رسوی نو ستاسی نشتوالی او مسافرت د هغی مانع کیدی نشی او هرومرو(خامخا) ئی دررسوی نو د الله او د هغه د رسول د خوښي په مقابل کښي داسي خبري ته ځير کيدل او د داسي شيانو يروا کول يرت(علاوه) له حماقت او ضلالت څخه بل شي نه دی او داسي فکر هم مه کوی چي په یلمو(تدبیرونو)، حیلو، بهانو او خبرو سره به د الله تعالیٰ او د رسول الله خوښی حاصله کړی، او یه دی ښه یوه شي چې الله تعالیٰ ستاسو په ګردو(ټولو) خبرو اترو او پلمو(تدبیرونو) خبردار

# ؠڵؙڟؘٮٚڬؿؙٷٲڽؙڰؽؾؘۘڡۛڲڔٵڵڗۜڛؙٷڵٷٲڵٷؙؠٷٛڹٳڵٙٲۿڵؽۼؗؗ؋ٲؠۮٵ ٷۧؿ۫ؾۣۮٳڮ؈۬ٛڡؙٷٛؠڴ۪ۯڟؘڹ۫ؿؙٷٛڟڽٞٳڛٷ؞ٷػؙۮؿؙۊؙٷۧڰٲڹٚٷڗٳ۞

(دا عذرونه او بهانی چی تاسی ئی کوی داسی نه ده) بلکه گمان به کاوه تاسی (ای متخلفینو) چی بیا به له سره بیرته راونه گرځی رسول الله او مؤمنان (له حدیبیی نه) کورونو خپلو ته هیڅ کله او ښائسته کړی شوی دی دغه (گمان د تباهی د مؤمنانو) په زړونو ستاسی کښی (ای منافقانو) او گمان کړی ؤ تاسی گمان کړی ؤ تاسی گمان بد شوی (په علم د الله کښی). او وی تاسی یو قوم هلاک کړی

قفسیو: په رښتیا سره ستاسی د نه ورنګ سبب دا خبری نه دی چی تاسی ئی وائی بلکه ستاسی کمان داسی و چی اوس پینمبر او د هغه ملکری له دی سفره په روغ صورت بیرته راونه کرځی دا ستاسی د زړه تینکه خبره وه چی دا کمان مو بیخی غلط او چتی(بیکاره) ثابت شو نو ځکه

تاسی خپل حفاظت او گتی د جلا(جدا) اوسیدلو په صورت کښی سنجولی (غوره کړی) وی او حال دا دی چی په دی صورت کښی ستاسی خسران او تباهی وه او الله تعالیٰ ته بنه معلوم وه چی تاسی تباه او برباد کیدونکی ئی.

# ومَنَ لَوْيُؤْمِنُ إِبَاللهِ وَرَسُورِلهِ فَإِنَّا اَعْتَدُنَ اللَّكِفِرِينَ سَعِيْرًا ﴿ وَبِللهِ مُلْكُ السَّمَا وَ الرَّرْضِ ۚ يَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَدِّبُ مَنْ يَتَنَا أَوْكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيًا ﴿

او هر هغه چی ایمان ئی نه وی راوړی په الله او په رسول د دغه (الله) نو بیشکه موند تیار کړی دی موند الله تعالیٰ کافرانو ته تود اور (د دوزخ) او خاص الله لره دی سلطنت او باچائی د اسمانونو او د ځمکی (ملکاً خلقاً وعبیداً) بښی هر هغه چی اراده وفرمائی (د مغفرت ئی) او په عذاب کښی اچوی هر هغه چی اراده وفرمائی (د عذاب ئی) او همیشه دی الله ډیر ښه بېښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په ورکولو د اجر او ثواب سره).

تفسیر: هغه محوک چی د الله تعالیٰ اراده د هغه بهنیی ته نه وی تللی نو زه ئی عرنګه بهنه وغواړم هو! که الله تعالیٰ مهربانی پر تاسی باندی وفرمائی نو تاسی ته توفیق درکوی چی توبه وکاړی او د هغه بښنه ځان ته وګتی د هغه رحمت په هر حال کښی د هغه په غضب باندی سابق دی.

# سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُو ُ إِلَى مَغَالِعَ لِتَانَّخُنُ وْهَا ذَرُوْنَا نَتَبِعُكُوْ يُرِيْدُونَ آنَ يُبَيِّ لُوُا كَلَمَ اللهِ قُلُ كَنَ تَتَبِعُونَا كَنَ لِكُمُوتَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ

ژر به ووائی (تاته) وروسته پاتی کیدونکی (خلق) کله چی روان شی تاسی غنیمتونو (د خیبر ته) (دپاره د دی) چی واخلی تاسی هغه (غنائم).! پری پدی موند چی درځو په تاسی پسی (دپاره د جنګ او غنیمت)، اراده لری دوی چی بدل کړی کلام الله (حکم د الله) ووایه (ای محمده! دوی ته) چی له سره به متابعت ونه کړی تاسی زمونډ هم داسی فرمایلی وو الله پخوا له دی حُمّ (۲۲)

څخه.

تفسیو: د حدیبیی له راتگ څخه وروسته رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته امر ورسید چی پر (خیبر) باندی برید او تعرض وکړی! چی هلته هغه غداران یهودان اوسیدل چی د (احزاب) په غزا کښی ئی کافرانو ته د مدینی لیار ښوونه کړی وه . حق تعالیٰ خپل رسول ته خبر ورکړ چی هغه صحرائیان چی حدیبیی ته نه وو تللی اوس به د (خیبر) په غزا کښی له تاسی سره د ورتگ غوښتنه وکړی ځکه چی هلته ویره لږه او د ولجی(غنیمت) هیلی (امیدونه) ډیری دی تاسی هغوی ته ووائی چی ستاسی له دی غوښتنی څخه لا پخوا ماته الله تعالیٰ ستاسی په نسبت هدایت راکړی دا چی تاسی په دی سفر کښی هم هرګز نشی تلی نو آیا په دی صورت کښی به تاسی له مونږ سره تلی شوی ده حال دا چی د الله تعالیٰ خبره بدله شوی ده حال دا چی د الله تعالیٰ خبره بدله شوی ده حال دا

# فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا ا

بیا به ژر ووائی چی حسد او کینه کوی تاسی له مونده سره (په ګټه(فائده) زموند کښی ای مؤمنانو!)

تفسیو: الله تعالیٰ هیڅ نه دی فرمایلی تاسی محض دا غواړی چی مونږ ته څه ګټم(فائده) ونه رسیږی او د غنیمت مال یواځی تاسی ته باتی شی.

#### بَلُ كَانُوْ اللَّا يَفْقَهُونَ إِلَّا قِلْيُلَّا ۞

(داسی نه ده) بلکه ؤ دوی چی نه به پوهیدل (له دین د اسلام نه) مګر خو لو څه

تفسیو: ډیره لږه پوهه لری او دا ناپوهان په دی نه پوهیږی چی د مسلمانانو د زهد او د قناعت مرتبه دومره لوړه(اوچته) ده چی هغوی هیڅ دنیوی ګتو ته نه ګوری کله چی د مال حرص پاتی نه شو نو پر تاسی باندی به څرنګه حسد کوی؟ آیا رسول الله مبارک د رخی(کینی) له پلوه د الله تعالیٰ له خوا تاسی ته (العیاذ بالله) داسی یو امر کوی؟

#### قُلْ لِلْمُخَلِّفِيْنَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُكْ عَوْنَ إلى قَوْمِ أُولِي بَايْس

# شَيدِيْدٍ ثُقَاتِنُوْ نَهُمُ أَوْيُدُ لِمُونَ قِالْ تُطِيعُوا يُؤْرِكُو اللهُ أَجُرًا حَسَنًا \*

ووایه (ای محمده!) وروسته پاتی کیدونکیو ته له صحرائی خلقو ژر ده چی راوبه بللی شی تاسی طرف د جنگ د یوه قوم ته چی خاوندان د جنگ سخت وی یا به جنگ کوی تاسی له هغو سره (چی ایمان ئی نه راووړ) یا به مسلمانیږی هغوی نو بیا که امر ومنی تاسی د دغو بلونکیو دربه کړی تاسی ته الله اجر ثواب ښه (چی عزت او غنیمت دی په دنیا کښی، جنت او رؤیت دی په عقبا کښی)

تفسیو: لو څه صبر وکړی دی غزا ته نشی تلی. خو وروسته له دی نه نوری جګړی ډیری راتلونکی دی او د خورا(ډير) سختو جنګياليو قومونو سره به د مسلمانانو جنګونه پيسيدونکی وی او د هغه سلسله به تر هغه پوری اوږديږی تر څو هغه اقوام يا د اسلام په دين مشرف شي يا جزیه ورکړی او ځان مطیع|لاسلام وشمیری. که په رښتیا سره تاسی د جهاد مینه لری نو هلته د جهاد ډګر ته ننوځي! او خپل شجاعت میرانه(بهادری) او توره راښکاره کړی که په هغه وخت کښی د الله تعالیٰ امر او حکم ومنی نو الله تعالیٰ به خورا(ډیر) ښه بدل او جزاءِ تاسی ته درکړی. تنبیه: له دی جنگیالیو قومونو څخه (بنو حنیفه) یا نور مراد دی چی د کذاب مسیلمه تبر و یا (هوازن) یا (ثقیف) او نور دی چی د حنین یه غزا کسی له هغوی سره مقابله وشوه، یا به هغه مرتدان وی چی له هغوی سره د ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه یه خلافت کښی سخته جګړه پیښه شوه یا به د پارس، روم، خراسان، پښتونخوا، ګرد(تول) او نور هغه توریالي قومونه وی چې د راشده و خلفاو په وخت کښې له هغوی سره سخت جنګونه ونښتل لکه چې د پښتونخوا په تیره بیا یه کابل کښی ډیر سخت جنګونه وشول چی تر ډیری مودی پوری وږده شول. او پښتانه څو ځلی ایل (محکوم) او بیا باغیان شول او د اصحابو لوی توریالیان لکه حضرت تمیم او جبیر رضى الله تعالیٰ عنهم دلته شهیدان شول او د حضرت عثمان ذی النورین لوی لښکری امیران لکه عبد الرحمن بن سموره بن حبيب القريشي اول مجلي او ليث بن قيس بن حضرت عباس د رسول اكرم تره رضوان الله تعالىٰ عليهم اجمعين دوهم محلي دلته ستري او ستومان شول. او تر ابد يوري دوی او د هغوی د توریالیو ملګریو مطهر اجساد زمونږ او مونږ ګنهګاران د هغوی شو او د ذی النورين رضى الله تعالىٰ عنه له خلافت راهيسي كرد(تول) افغانستان د اسلام به مباركه رنا(رنرا) منور شو. الحمد لله علىٰ ذلک والشكر له وائى په ځينو هغو جنګونو كښى چى نومونه ئى پاس یاد شول ہی له کومی لوئی جگړی بری حاصل او دغه اقوام مسلمانان شول او لوئی ولجی (غنيمتونه) په لاس ورغلي.

#### وَإِنْ تَتَوَكُوا كَمَا تَوَكَيْتُوْمِنَ مَبْلُ يُعَدِّبَكُوْعَلَا بِٱلْمِمُانَ

او که وګرځیدی تاسی لکه چی ګرځیدلی وی پخوا له دی څخه نو په عذاب به کړی (الله) تاسی په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیر: لکه چی د حدیبیی له تکه بیرته پاتی شوی که په راتلونکی جگری کښی هم بیرته پاتی شوی نو الله تمالیٰ تاسی ته ډیر درد لرونکی عذاب درکوی. او ښائی پخوا له آخرته په هم دغه دنیا کښی هم څه عذاب درورسیږی.

# ۘڮۺؙٵٛؽٵڷڒڠڶؽڂڔڿٞۊٙڵٳٵؽٵڵڒۼۯڿڂڔۜٷۨٷڵٵؽٳڵؠڔؽۻ ڂڔۜڿٷڡؘڽؙؿؙڟؚۼٳڵڵ؋ۅٙۯڛۢۅؙڶ؋ؽۮڿڵۿؙۻڐٚؾ۪ؾٞۼؚڔؽؙڝڽؙۼؖڿؗؠ؆ ٵۘڒٛۮ۬ۿڒٛٷڡؙڽؙؾۜۊڰؽؾؚۜڔڮؙۼۮٳڵڸڲڴ۞ٛ

نشته پر دانده باندی هیڅ ګناه او تکلیف او نه په ګوډ باندی هیڅ ګناه او تکلیف او نه په ناروغ باندی هیڅ ګناه او تکلیف او نه په ناروغ باندی هیڅ ګناه او تکلیف او ځکه چی جهاد پر دغو معنورانو فرض نه دی) او هر هغه څوک چی اطاعت وکړی ومنی حکم د الله او د رسول د دغه (الله) نو داخل به ئی کړی (الله) دی په جنتونو کښی چی بهیږی له لاندی (د ونو او مانیو) د هغو (څلور قسمه) ویالی او هر هغه څوک چی و ګرځید (له احکامو د الله) نو (الله) به په عذاب کړی دی په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیو: په ګردو(تولو) امورو او معاملو کښې عامه ضابطه هم دا ده چې متخلفین معذب کړي.

# لَقَدُرَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَالِيعُونَكَ عَنَّ الشَّجَرَةِ

خامخا راضی او خوښ شوی دی الله تعالیٰ له مؤمنانو نه هغه وخت چی بیعت ئی کاوه له تا سره د لاندی د ونی

تَفْسيو: دا د «كيكر» ونه وه غالباً د ﴿ لَقَدَّقُونَاللهُ مِمَااللَّهُ فِيْنَا ﴾ الآية \_ د فرمايلو له سببه دغه ببعت ته (ببيعة الرضوان) وائى چى د هغه مفصله قصه د دى سورت په شروع كښى تيره شوه . حُمّ (۲۲)

#### فَعَلِمَمَافِ ثُلُو بِهِمْ

بیا معلوم کړ (الله په ظاهری علم سره هم) هغه (اخلاص) چې په زړونو د دوی کښې وو

تفسیو: د ظاهر اندینینه او د زړه توکل، حسن نیت، صدق، اخلاص اسلامی مینه او نور. تنبیه: ګردو(تولو) مفسرینو له ﴿ مَلَقَثَلُوّیهِمْ ﴾ څخه هم دا مراد اخیستی دی مګر ابوحیان رحمة الله علیه وائی چی له دی نه د روغی او د روغی له شرایطو څخه هغه رنځ، غم، او اضطراب چی زړونو ته وررسیدلی وو مراد دی په دی تفدیر سره وروسته له دی نه ﴿ مَاثِلَ النَّکِیْتَةُ ﴾ ډیره ښه ورسره لګیږی والله اعلم.

# فَأَنْلَ السَّكِينَةَ عَكِيْرِمُ وَأَثَابُهُمْ فَشَاَّ قِيبًا صُوَّمَ غَانِو كَشِيكِرَةً يِّنَاخُذُ وْنَهَا \*

بیا راسکته کړه (الله) سکینه او ډاډینه(سکون) پر دوی باندی او عوض ئی ورکړ (الله) دوی ته بری نژدی، (چی فتح د خیبر ده) او ولجی(غنیمت) ډیری چی وابه خلی دوی هغه (ولجی)

تفسیر: مراد له فتحی نژدی څخه فتحه د خیبر ده چی د حدیبیی له بیرته راتک څخه سم د لاسه پیښه شوه او زیاتی ولجی(غنیمت) په لاس ورغللی چی له هغو سره مجاهدین هوسا (خوشاله) او خوبی شول.

#### وَكَانَ اللهُ عَنِينًا حَكِيمًا ۞

#### او دى الله هميشه قوى غالب ډير حكمت والا

تفسیو: الله تعالیٰ په خپل زور او حکمت سره، د حدیبیی نقصانونه! په دی محای کښی تلافی او معاوضه کړل او په فتحه د مکی معظمی او حنین کښی هم داسی تلافی او معاوضی په ظهر ورسیدی. خَمْ (۲۱ ) الفتح( ٤٨ )

# وَعَدَكُوْ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيْرَةً تَاخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُوْ هَٰذِهِ

وعده کړی ده له تاسی سره الله د غنائمو او ولجو ډیرو چی وابه ئی خلی تاسی هغه نو (الله) ژر درکړل تاسی ته دا (غنائم او ولجی)

تفسیو: وروسته به ډیری ولجی او غنیمتونه دررسیدونکی وی چی له هغو یو هم دا د خیبر غزا ده چی ستاسی برخه په دی کښی درکړه شوه.

#### وَكُفَّ آيُدِي النَّاسِ عَنْكُوْ

او (الله) بند كړل لاسونه د خلقو له تاسي نه

تفسیر: عام جنگ درپیس نه شو او په حدیبیی او خیبر کښی ئی د کفارو له لاسه تاسی ته څه ضرر او نقصان ونه رساوه او ستاسی په نشتوالی کښی هیچا ستاسی اهل او عیال کور او کهول ته هم لاس ونه غڅاوه.

### وَلِتَكُونَ الْيَةُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ

او چی شی دا کار نښه (د قدرت د الله) له پاره د مؤمنانو

تفسیو: مسلمانان دی وپوهیږی چی د الله قدرت څرنګه دی؟ او د هغوی درجه د هغه په دربار کښی څومره ده؟ او بل دا چی وروسته له دی څخه هم د هغه نوری ګردی(ټولی) وعدی هم داسی پوره کیدونکی دی.

#### وَيَهْدِيَكُوْ صِرَاطًا أَسُتَقِيمًا اللهِ

او الله ښيي تاسي ته لياره برابره (د توکل په الله باندې په هر کار کښي)

تفسیو: د الله تعالیٰ پر وعدو باندی ډاډینه(سکون) او د هغه د لامحدود قدرت پیژندنه او همغه ذات ته د محان او د جهان سهارنه! د لا زیات اطاعت او حکم منلو ترغیب درکوی، چی هم دا ده د توکل برابره او سمه لیاره.

# وَّأُخُونِى لَمُرَتَقْدِرُوْا عَكَيْهَا قَدُ اَحَاطَ اللهُ بِهَا وَكَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَكِّ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ شَكِّ قَدِيْرُا®

او بل (ئی درکری دی تاسو ته غنیمتونه او بری) چی لا نه وی قادر تاسی په هغو (غنیمتونو) باندی په تحقیق (علمی) احاطه کړی ده الله په هغو (غنائمو) باندی هم او دی الله تعالیٰ پر هر شی باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر او توانا

تفسیر: د دی بیعت په انمام کښی ئی د خیبر فتح درکړه او د مکی شریفی فتح چی په هغه وخت کښی په لاس درنغله وروسته له دی څخه به په لاس درشی ځکه چی الله د هغه وعده کړی ده. چی په حقیقت او عالم اسباب کښی هم دا د حدیبیی صلح د مکی شریفی د فتحی مقدمه او توطیه ده.

# وَلَوْقَاتَكُكُوالَّذِينَ كَفَهُ وُ الوَكُو الْكَدُبَارَثُمُّ لِإِيجِدُ وَنَ وَلِيُّا وَلاَنْصِيْراً @

او که جنگ وکړی له تاسی سره هغه کسان چی کافران شوی وو نو خامخا به ئی گرځولی وی شاوی خپلی بیا به ئی نه وو موندلی څوک دوست ساتونکی او نه مددگار

تفسیر:که جنگ پیښیده نو بری به ستاسی وو او کافرانو به شا اړوله او تښتیدل به او مدد کوونکیو به دوی له آفته نه شو ژغورلی (بچ کولی) خو د الله تمالیٰ د حکمت داسی اقتضاء وشوه چی سم د لاسه روغه وشی او د روغی د عظیمالشانو برکاتو محخه مسلمانان مستفید او ګټور شی.

#### سُنَّةَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَكُن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبُدِيلًا ﴿

(طریقه ایښی ده الله د غالبیدلو د حق) په طریقی هغو سره چی په تحقیق سره تیر شوی ده پخوا له دی نه او هیڅ کله به نه مومی ته طریقی د الله لره تبدیل او، اوښتل. حُمَّ (۲۱) الفتح (٤٨)

تفسیو: کله چی د اهل الحق او د اهل الباطل په منځ کښی په کومه فیصله کوونکی موقع کښی سره مقابله وشی نو په دغی مقابلی کښی به بالاخر اهل الحق غالب او اهل الباطل مغلوب او مقهریږی. د الله هم دا عادت له پخوا راهیسی جاری دی چی هیځ تغییر او تبدیل په کښی پیښیدونکی نه دی. هو! دومره شرط پکښی شته چی اهل الحق په هیئت مجموعی سره په پوره حق منلو باندی تینګ ولاړ وی. ځینو د ﴿ وَلَى تَوْمَلُلُلُهُ الْمُوتُولِيُلًا ﴾ معنی داسی اخیستی ده چی د الله عادت بل محوک نشی اړولی. یعنی بل محوک داسی قوت او قدرت نه لری چی پرتداعلاوه) له هغه کاره بل کار پری وکړی شی چی له سنت الله محخه چپ (مخالف) یا پرتداعلاوه) وی.

# ۅؘۿؙۅٙٳڷڹؚؽؙػڡۜٛٳؽؙۮؚؽؗؠؙؙؠؙۼۘڹؙڵؙٶٛٳٙؽۮؚۑۘڹ۠ڡؙٛۼڹۿؗۄ۫ؠؚٮڟؚڹڡۘڵڎۜ ڡؚڽؙڹؘڡ۫ڽؚٳ؈ؙٲڟؘڡؘڒڴۄؙۼؽۼۅۄ۫

او دغه (الله) هغه (ذات دی) چی بند ئی کړل لاسونه د هغو (کفارو) له تاسی څخه او لاسونه ستاسی له هغوی څخه په منځ د مکی کښی پس له هغی څخه چی غالب ئی کړی تاسی په هغوی باندی

تفسیر: د مشرکانو خو ډلی حدیبیی ته راغلی وی چی که لاس ئی بر شی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په شهادت ورسوی یا یو نیم مسلمان ګوښی (بیل) ګیر کړی او وئی ربروی لکه چی داسی څو پیښی هم راپیښی شوی او په دی منځ کښی یو مسلمان هم په شهادت ورسید چتی(بیکاره) خبری او د جنګ د اور بلیدلو خبری هم وشوی، تر دی چی اصحاب الکرام رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین هغه قاتل ونیو او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم حضور ته ئی وروړاندی کړ او رسول الله عدیه وسلم حضور ته ئی وروړاندی دهم دو انتقام محخه سترګی پتی کړی او وئی باښه. په دی آیت کښی د هم دغو واقعاتو په لوری اشاری دی او (بیطن مکة) د مکی د ښار له منځ محخه م حمصد د ښار هغه نزدی منطقه ده چی له ډیره نژدی والی څخه داسی ښکاری لکه مڅکه د حرم او یا مابین د ښار.

#### وَكَانَ اللهُ بِمَاتَعُمُلُونَ بَصِيْرًا ﴿

او دی اللہ په هغه څه چې کوی ئي تاسي ښه ليدونکي

**تفسیو:** الله تعالیٰ ته د کفارو شرارتونه او ستاسی عفو او تحمل ښه معلوم دی او وینی ئی. نو جزا به پری درکړی. خَمْ (٢٦ ) الفتح( ٤٨ )

# هُوُالِّذِينَ كَفَنَّ وُاوَصَدُّ وَكُوْعِنِ الْسَبِدِ الْحَرَّامِ وَالْهَدُى مَعْكُوفًا اَنْ يَبْلُغَ عِلَهُ \*

دوی هغه کسان دی چی کافران شوی دی او منع کړی ئی وی تاسی له مسجد الحرام څخه او (منعه کړی ئی وی) قربانی د تاسی په دی حال کښی چی بندی کړی شوی وی له دی نه چی ورسیږی ځای د حلالولو خپلو ته

تفسیو: د حرم تر هغی برخی پوری ئی د قربانی حیوانات پری نه ښوول چی هلته ئی بوځی او په مشروعه طریقه سره ذبح کړی او هملته په حدیبیی که بند پاتی شول.

# ۅؘڵۊڒڔڿٵڮ۠ؾؙٞٷ۫ڡؚٮؙٷؽۏڝ۬ٳۧۦٛۺٷ۫ڡٟڹڬؖٷۊؘڡ۫ڬٮۏۿڂٳڷؿڟٷۿۿۊڣڞؙڝؚؽڹڰؙۄٛ ڡؚۜڹۿۿۄ۫ۛڡۜۘۼۜڗٞ؋۠ڹۣۼؽڔۼڶۄۣ؞ڸؽؙڶڿڶٳڶڰٷؽ۬ۯڂؘڡڗڄڡڽؘؾۺۜٳٝٵٝ

که چیری نه وی (پټ په کفارو کښی) څو سړی ایمان راوړونکی او څو ښځی ایمان راوړونکی چی نه پیژندل تاسی هغوی لره (په صفت د ایمان سره دا خطره) چی پایمال کړی وو تاسو هغوی (هم سره له کفارو) پس رسیدلی به وو تاسی ته له هغوی څخه څه ضرر او غم په ناپوهی سره ( نو د جهاد حکم به نی در کړی وی لیکن حکم ئی در نه کړ) دپاره د دی چی داخل کړی الله په رحمت خپل کښی هر هغه چی اراده وفرمائی (د داخلولو ئی)

تفسیر: هغه مسلمانان نارینه او سځی چی په مکی کښی مظلوم او مقهور اوسیدل او د مدینی منوری مسلمانانو له هغوی سره پوره پیژندګلو نه درلوده(لرله) هغوی به په جنگ کښی د ناپوهی په سبب پایمال او لتاړ کیدل که دا ویره نه وی نو سم د لاسه به د جنگ کولو امر کیده خو که داسی امر صادریدی نو تاسی به په دی قومی نقصان باندی متاسف او خپه کیدی او کافرانو ته به د داسی ویناؤ موقع په لاس ورتله چی «وګوری! مسلمان د خپل مسلمان پت (عزت) هم نه ساتی». نو ځکه مو جنگ منع کړ تر څو هغه مسلمانان محفوظ او ساتلی پاتی وی او پر تاسی باندی د دی بیمثاله صبر او تحمل له سببه الله خپل رحمت اوروی او له دی کافرانو څخه هغه سری چی د هغو مسلمان کیدل مقرر او مقدر دی جائی په دی خطرناکی جګړی کښی له لاسه ونه وځی او د الله تالی به رحمت کښی له لاسه ونه

خم (٢٦) الفتح(٤٨)

لیکی «په دی گردی (ټولی) قصی کښی ټول ضد او د کمبی شریغی بی ادبی د هم دغو مشرکانو له پلوه وشوه تاسی مسلمانان په ادب وی کفارو عمره کوونکی منع کړل قربانی ئی پری نبودی چی خپل ځای ته ورشی بیشکه دا ځای د دی وړ (لاثق) وو چی په همغه وخت کښی ستاسی په لاسونو فتح کیده نو کله چی ځینی مسلمانان نارینه او ښځی په مکه کښی پټ اوسیږی او ځینی هغه کسان چی د هغوی مسلمان کیدل مقدر دی هم په دی جنګ کښی لتاړیدل او له لاسه وتل نو ځکه مو جنګ کمهی لتاړیدل او له لاسه وتل نو څکم مو جنګ کمهی لتاړیدل مسلمان کیدونکی وو مسلمان شول او هغه مؤمنان چی وتونکی وو ووتل نو وروسته له هغه په مکه معظمه کښی جگړه ونښته او فتحه وشوه.

# ڵٷؘؾۜڒؘؾؖڵٷٳڵڡؘۮٞؠؙٮٚٵڷڵۮؠؙؽػڡؘٚؠؙۉٳڡؚٮ۬ۿؙۄؙۘٛٛٚڡػؘٵۨٵؚٞٳڸؽؠؖٵ۞

که چیری جلا(جدا) شوی وی دغه (مسلمانان له کفارو نه) نو خامخا به مو په عذاب کړی ؤ هغه کسان چی کافران شوی دی له دغو (اهل د مکی) څخه په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیو: که مسلمانان له کافرانو څخه جلا(جدا) اوسیدی او مسلمانان له هغوی سره داسی ګډوډ نه وی پراته نو تاسی به کتل چی مونړ کافرانو ته د مسلمانانو په لاس څومره خوړوونکی سزاوی ورکولی.

# ٳۮ۬جَعَلَالَاذِينَ كَفَرُوْ إِنْ قُلُوْيِهِمُ الْحَبِيَّةَ حَبِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَنْزُلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُوْلِهٖ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ

کله چی ګرځولی وو هغو کسانو چی کافران شوی وو په زړونو خپلو کښی ننګ هسی ننګ چی د جاهلیت ناپوهی وه نو راښکته کړی الله ډاډینه(سکون) او اطمینان خپل پر رسول خپل او پر مؤمنانو باندی

تفسیر: د ناپوهی ضد دا دی چی سرکال عمره ونه کړی، هغه مسلمانان چی له مکی څخه هجرت کوی هغوی بیرته رالیږی کال ته دی عمری ته راشی او زیات له دریو ورڅو څخه به په مکه کښی نه اوسی علاوه پر دی وسلی له خپله محانه سره ونه لری، په روغلیک (صلحنامی) کښی بسم الله الرحمٰن الرحیم مه لیکی! د محمد رسول الله په محای یوائجی محمد بن عبدالله ولیکی حضرت رسول اکری دا کردی(تولی) خبری ومنلی او اصحابو سره د سخت انقباض او اضطرابه د پیغمبر له ارشاد

سره سم دی ته غاړه کیښووله او په پای (آخر) کښی په هم دی فیصلی باندی د هغوی زړونه مطمئن شول.

# وَٱلْوَمَهُمُوكِلِمَةَ التَّقَوٰى وَكَاثُوۡٱلَحَقَّ بِهَاوَٱهۡلَهَا وُكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَیْ عَلِیُہًا ۞

او ټینګه لازمه ئی کړله هغوی لره کلمه د تقویٰ (خبره د ادب) او وو دوی ښه لاتق وړ(مستحق) له دغه سره او اهل د دی (کلمی د تقویٰ) او دی الله په هر شی باندی ښه پوه

تفسیو: له الله تعالی وویریهی او د نافرمانی له لیاری محنه محان وژغوری(وساتی) او د کعبی په ادب باندی په مضبوطی سره تینگ واوسی او ولی به نه اوسی چی تاسی په دنیا کښی د واحد الله تعالیٰ ربنتین منونکی او د (لا الله الا الله محمله وسول الله) زبردست قایلان عاملان او حاملان نی او د یوه پوخ او موحد پیغمبر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مطیع او وفادار امتیان نی او خپل جنبات او رجعانات مو په جوش کښی د الله جل جلاله په خوښی او د هغه د شعائر و په تعظیم کښی جار(قربان) کړی دی. حقیقی توحید هم دا دی چی سری د هغه واحد الله تعالیٰ اوامر او احکام واوری او د خپل عزت او د ذلت خبری د هغه په مخکښی یوه خوا ته کیدی. بنائی د هم دی لامله (له وجی) په حدیث کښی د (کلمة التقویٰ) تفسیر په هی لااله گی سره شوی وی، ولی چی زیاتره د طهارت او د تقویٰ اساس هم دا پاکه کلمه ده چی د گراله هی د د مناو او د حق د اداء کولو دپاره الله تعالیٰ د رسول اکرم اصحاب غوره کړی وو او بیشکه هم دوی د الله تعالیٰ په علم کښی د دی خبری اهل او مستحق هم وو.

# ڵڡۜٙڽؙؙڝۘۮۊؘٳٮڵٷڒڛؙٷڷڎؙٳڵٷؿٳڔٵڷڂۊٞڵؾٮ۫ڂؙڵؿٞٳڷؠۺؘڿؚؽٵڰۘٷٳڡؙٳڽ

خامخا په تحقیق رښتیا ښودلی دی الله رسول خپل ته خوب د ده په حقه او رښتیا سره چې خامخا به داخل شی تاسی مسجد حرام ته که اراده وفرمائی الله په امن او آرام سره حال دا چې خریونکی به وی د سرونو خپلو او لنډوونکی به وی (د ویښتو خپلو) او نه به ویریږی تاسی (له هیچا هیچیری)

حُمّ (٢٦) الفتح(٤٨)

**تفسیر:** د دی سورت یه ابتدا کښی ذکر شوی دی چی په مدینی منوری کښی رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم خوب ولید چی موندٍ یه مکی کښی داخل شوی یو سر خربیلی او ویښتان یړی کړی، له احرامه وتلی، حلال شوی یو له بل لوری اتفاقاً په هم دی کال کښی دوی د عمری قصد وفرمایه یه اصحابو کښی زیاتره هم دا خیال تینګ شو چه یه هم دی کال کښی به مونږ مکی ته رسیږو او عمره به اداء کوو. کله چې روغه غوته شوه او دوی له حدیبیې څخه بیرته راوګرځیدل ځينو اصحابو عرض وکړ چې « آيا تاسو نه وو فرمايلي چې مونږ به په امن او امان سره په مکې معظمی کښی داخلیږو او عمره به اداء کوو» دوی وفرمایل چی «ما داسی هم ویلی وو چی سرِ کال به داسی کیږی؟» هغوی عرض وکړ «یه» نو وی فرمایل چی «بیشکه هم داسی به کیږی! او تاسی به یه امن او امان سره مکی ته رسیږی او د بیت الله الشریف طواف به کوی، او له تاسی ځنی به څوک سر خری ئی او څوک به ویښتان لنډوی او احرام به خلاصوی او د هغه ځای له ورتګه به هیڅ راز(قسم) فکر او اندیښنه تاسي ته نه وي» لکه چې د حدیبيي له کال څخه وروسته هم داسی هم وشو. په دی آیت کښی ئی هم دا فرمایلی دی چی په تحقیق سره الله خپل رسول ته رښتيا خوب ورليدلي دی. ياتي شو د (إن شاء الله) فرمايل د «اېن کثير » په نزد دا إن شاء الله د تحقيق او توكيد دياره ده . (سيبويه) وائي په داسي ځايونو كښي چې د يوه شي په قطعی ډول(طریقه) سره ورښوول د ځینو مصلحتونو له مخی مقصود نه وی او کول ئی منظور وی داسی عنوان غوره کاوه شی. یا محض دیاره د تبرک، الله تعالیٰ «إن شاءالله) فرمایلی دی یا لپاره د تعلیم د بندگانو خیلو ئی فرمایلی دی یعنی هر مؤمن لره مناسب دی چی د راتلونکو کارونو يه نسبت إن شاء الله ووائي!

### فَعَلِوَمَا لَهُ رَعَنْكُمُو اللَّهِ عَلَى مِنْ دُونِ ذلِكَ فَتُعَا قَرِيبًا ®

نو معلوم دی الله ته (فوائد د دغی صلحی) هغه څه چی نه پوهیدی تاسی نو وئی ګرځوله پخوا له دغه داخلیدلو د مکی نه فتحه او بری نژدی.

تفسیو: بیا الله تعالیٰ له خپل محیط علم سره سم د واقعاتو سلسله قائمه کړه. الله تعالیٰ ته دغه خبره معلومه وه چی د خوب د تعبیر په بکارولو کښی وروسته له یوه کال څخه غومره ګټی او مصالح دی چی عام خلق پری نه دی خبر نو څکه ئی د خوب د تعبیر وقوع بل کال ته وڅنډهوله (ایساره کړه) . او د هغه له وقوع محخه ئی پخوا تاسی ته سم د لاسه یو بل بری دروباښه یعنی د خیبر بری یا د حلیبیی روغه چی هغی ته اصحاب الکرام رضی الله تعالیٰ عنهم (فتح مبین) ویله لکه چی د دی سورت په اول کښی زمونی دغه تفسیر د دی خبری تفصیلات لیکلی شوی دی.

خُمَ (٢٦) الفتح(١٨)

# هُوَالَّذِي ٓ ٱرْسُلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْعَقِّ

دغه (الله) هغه ذات دی چی رالیږلی ئی دی رسول خپل په (ښوونه د) سمی لیاری او دین حق سره (چی دین د اسلام دی)

قفسیو: د اصولو او فروعو او عقائدو او احکامو په اعتبار دا دین رښتیا دی او هم دا سمه لیاره ده چی محمد صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله واصحابه وسلم راوړی ده.

#### لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهُ "

لپاره د دی چې غلبه ورکړي (پورته کړې هغه دين) پر دينونو ټولو باندي

تفسیر: الله تعالیٰ دا دین په ښکاره ډول(طریقه) تر سلهاوو کلونو پوری پر ګردو(ټولو) مذاهبو باندی غالب کړی دی. او مسلمانانو تر څو پیریو پوری په ټول بشریت باندی حکومت او تسلط درلود(لرلو) او په راتلونکی زمانی کښی د دنیا له ختمیدو سره نژدی هم داسی یو وخت راتلونکی دی چی په هر ځای کښی به د دی حق دین حکومت او تسلط وی. د استدلال او حجت له مخی به هم د اسلام دین تل غالب وی لکه چی اوس هم غالب دی.

#### وَّكُفَىٰ بِإِللَّهِ شَهِيْكًا ۞

او كافي بس دى الله ښه شاهد (حق ثابت كوونكي)

تفسیو: الله تعالیٰ د دی دین په حقانیت باندی گواه دی او همغه ذات پخپل قدرت سره حق ثابت کوونکی دی یا کافی بس دی الله شاهد په وعدو خپلو یا په نبوت او رسالت د رسول خپل یعنی محمد صلی الله علیه وسلم لکه چی د دوی عالی شان په وروسته کښی داسی بیانیږی.

#### مُحَمَّنُكُنَّرُسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهَ آلِشِكَ آءُعَلَى الْكُفَّارِ

محمد رسول او رالیګل شوی د الله دی (په حق سره)، او هغه کسان چی له ده سره دی سخت دی از روی مقابله او مجاهده پر کافرانو باندی حُمّ (٢٦) الفتح(٤٨)

تفسیر: د کافرانو په مقابل کښی هسی سخت، مضبوط او قوی دی چی له هغو محخه ګود(ټول) کافران ویربیږی او له کفر څخه نفرت او بیزاری ښکاروی لکه چی الله تعالیٰ د جزء ۱۱ د توبی د سورت په (۱۲) رکوع ۱۲۳ آیت کښی فرمایلی دی ﴿ وَلَیْجِدُنُوافِیْکُوفِلُکَا ۖ ﴾ او هم داسی د (توبی) په لسمه رکوع ۷۳ آیت کښی ﴿ وَاَفْلُوْعَیْهِمُ ﴾ او د جزء ۲ د (ماندی) په اتمه رکوع ۵۴ آیت کښی نی ﴿ فِلْهَوَیْنَ اَلْمُوْیِیْنَ اَفِیْقِیْنَ اَنْفِیْنَ کَافِیْقِیْهِمُ ﴾

و را بیان صفحه در هاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه تندی او نرمی چی فرمایلی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه چی په ایمان سره ښانسته شوی وی نو د هغه تندی او نرمی پخپل ځای کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) عالمان وائی چی له کفارو سره احسان او ښه کول که د کوم شرعی مصلحت له مخی وی نو محه مضائقه نه لری خو د دین په معامله کښی له هغوی سره هیڅ سستی کول په کار نه دی.

#### رُحَمًا أُبِنينَهُمُ

#### مهربانان او زړه سواندی دی پخپلو منځونو کښي

تفسیر: دوی پخپلو منځونو کښی یو تر بله ډیر شفقت او مهربانی کوی. یو په بل باندی د ضرورت په وخت کښی سر ایږدی، له مال، ځان اولاد تولو نه ورته تیریږی.

#### تَزْهُمُ زُكْعًا سُجَّدًا تَيْبَتَغُونَ فَضْلَامِينَ اللهِ وَرِضُوانًا أَ

وینی به ته هغوی، رکوع کونکی او سجده کونکی! غواړی دوی په دی عبادت سره، فضل او مهربانی له الله تعالیٰ نه، او غواړی رضامندی د هغه

تفسیر: دا هنه خاص بندگان د الله تعالیٰ دی، چی په تولو عملونو کښی خصوصاً په لمانڅه کښی چی یو لوی رکن د اسلام دی یوازی او یوازی اخلاص او عجز الله تعالیٰ ته ښکاره کوی مهربانی او رضا د هغه غواړی. هیڅ ریاکاری او نور باطل غرضونه د دوی په شان کښی نه لیدل کیږی.

### سِيَاهُمُ فِي وُجُوهِمُ مِنْ اَثَوِ السُّجُودِ

نښی د دین داری د دوی ثابتی دی په مخونو د دوی کښی له اثر د سجدو نه یعنی هغه انوار چی په اوداسه، لمانځه او سجدی سره په وجود د بنده کښی پیدا کیږی هغه نورانیت د دوی په وجودونو کښی له ورایه بریښی. خُمَّ (۲۱)

تفسیو: په آدا د لمانځه سره بنده ډیرو لوړو(اوچتو) کمالاتو ته رسیږی، مشکلات د دنیا او د آخرت په لمانځه سره حل کیدی شی خو په شرط د دی سره چی لمونځ کامل شی، اصحاب د احمد صلی الله علیه وسلم اولین اشخاص دی چی دوی لمونځ کمال ته رسولی و نو محکه الله تمالیٰ د دوی صفت په قرآن کښی بیانوی، اثر د نورانیت ئی په سجدی سره د دی لپاره خاص ذکر کړی چی په سجده نه کولو سره شیطان له درباره د رحمت نه ورتل شو او انسان به د هم دی سجدی له لاری لوړو(اوچتو) کمالاتو ته رسیږی د اووم آسمان ملاتکی چی له وخته دی پیدایښت نه تر پو کولو د شهیلی د اسرافیل علیه السلام پوری په سجده پرتی دی دا له مهمیت د سجدی او له کمال د بندگی نه.

محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم ته به چی یو جه نعمت ورسید نو علی الفور به په سجده پریوت په بل ځای کښی د سجدی اهمیت داسی بیانیږی ﴿ وَطَلْقُهُوْ اِلْفُرُوْ اِلْضَالَ ﴾ په صحرا د محشر کښی چی امت د محمد مصطفیٰ خاص او ممتاز بریښی، له آثارو د اوداسه او لمانځه څنی دی، چی په حدیث کښی په نامه د «الفرالمحجلون» سره یادیږی.

# ذلك مَثَلُهُمُ فِي التَّوْرُلةِ وَمَثَلُهُمُ فِي الْرِغِينِيْ

دا اوصاف هغه اوصاف دی، چی مثالونه ئی په تورات کښی بیان شوی، او دا هغه اوصاف دی چی مثالونه ئی په انجیل کښی بیان شوی.

تفسیر: د اصحابو د محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم د فضائلو او د کمالاتو بیان په نررو آسمانی کتابونو کښی هم راغلی دی. هم دا وجه ده چی ډیرو پوهانو له اهل د کتاب نه چی تنگ نظری نه درلوده (لرله)، اصحاب کرام به ئی چی ولیدل نو به ئی سم د لاسه تصدیق کاوه چی دوی په مبل د حواریونو د حضرت مسیح علیه السلام غوندی ښکاری.

#### كزرْج أَخْرَة شَطْأَة فَالْرَة فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوٰى عَلى سُوْقِه

لکه هغه کښت (فصل) چی راوباسی نخانګی خپلی بیا ئی ملا خپله ټینګه کړی، بیا کلکه شی دغه نځانګه بیا ودریږی دغه کښت (فصل) پس له ضعیفی او نرمی نه په پنډیو او بیخونو خپلو باندی

تفسیر: الله تعالیٰ حضرات صحابه، په تقویه د دین کښی له کښت (فصل) او زراعت سره تشبیه کوی یعنی لکه څنګه چی کښت (فصل) او زراعت په مخلورو مراحلو او مراتبو سره، ثمر او

پخوالی ته رسیدی، هم دا رنگه، اصحابو خصوصاً خلفاو راشدوو پخپلو دورو د خلافت کښی دین د اسلام ئی درجه په درجه ثمر او پخوالی ته ورساوه، که د دوی مقام علمی، مناقب او تاریخ د کارنامو ولتول شی، دا مخلور کلمی د دوی له کارنامو سره په ابلغه وجه سره داسی تشبیه کیدی شی اخرج شطنه دوره د صدیق. (فارره) دوره د فاروق (فاستغلظ) دوره د ذی نورین. (فاستوی علیٰ سوقه) دوره د اسد الله! دوی هغه برجسته او غیور شخصیتونه دی، چی په کارنامو خپلو سره ئی تاریخ د بشریت او د اسلامیت د همیش لپاره روښانه او ژوندی ساتلی دی.

آيت د 🍇 وَالَّذِيْنَ مَعَةَ لِشِنَّا أَعْلَى الْكُتَّالِيَّ مِّا أَمْنِيْهُمْ تَرَامُمْ زَكْمًا الْجَدَّا ﴾ مصداق د

تولو اصحابو ُگرزیدلی شی، خو سره له دی بیا هُم درجه بندی د مراتبو د دوی له نظر نشی وتلی خصوصاً د هغو کسانو چی په بیعت الرضوان کښی شامل وو ځکه چی هغوی یو خاص رول لومولی، دی.

#### يُعْجِبُ الزُّرِّاءَ

په داسی حال کښی چی قوت د دی کښت (فصل) په تعجب کښی اچوی بزګران (زمیدار).

تفسیر: تشبیه د اصحابو له بزگرانو (زمیدارو) سره په تدبیر او غیرت کښی، او تشبیه د دین د اسلام له کښت (فصل) سره په قرت او کثرت کښی! ډیره ابلغه او مناسبه تشبیه ده یعنی لکه 

غنګه چی اصحاب کرام په صدر اسلام کښی ډیر کم او په یوه حالت د غربت او ناتوانی کښی 
وو، خو وروسته وروسته ډیر قوت او کثرت ته ورسیدل حنی چی په تول جهان د بشریت بلکه په 

ثقلینو باندی مسلط شول، او هم دا رنګه دین د اسلام هم په یوه حالت د غربت او ناتوانی کښی 
و خو وروسته وروسته په ډیر زر وخت کښی داسی قوت او شهامت ته ورسید چی تول جهان د 
بشریت او د ثقلینو پیروی هغی ته مجبور شول او خلق فوج فوج په دین د اسلام کښی داخل 
شول، بله وجه د ابلغیت د کښت (فصل) دا ده چی دا مثال عمومیت لری په هیچا پټ او خغی 
نه پاتی کیږی، او لکه څنګه چی کښت (فصل) قوت ظاهری د وجود د انسان ګرزی، هم دا 
رنګه اسلام قوت باطنی د وجود د انسان ګرزی،

#### ڸؽۼؽڟؘؠۿؚڂٳڷڴڟٞٲڒ۫

دا قوت د دی لپاره دی چی په قهر راولی کفار

تفسیو: اسلام په دی قوت او رونق سره، د کفارو په زړونو کښی د حسد او کینی اورونه بلوی،

خم (٢٦)

چی دا کار پخپل ذات کښی لویه فتنه او مرض ګرزی د دوی په زړونو او فکرونو کښی

# وَعَكَا للهُ الَّذِينَ المُنُوْاوَ عَمِلُوا الصِّلِاتِ مِنْهُومٌ مَّغْفِرَةٌ وَّأَجُرًا عَظِيمًا ﴿

وعده کړی ده الله تعالیٰ له هغو کسانو سره چی ایمان ئی راوړی او عملونه نیک ئی کړی دی دوی لره د بښنی او د اجر ډیر لوی، چی (جنت، لقا او رضا د الله تعالیٰ ده)

تفسیو: دا وعده له هغو کسانو سره ده چی ایمان لرونکی وی او به عملونه کوی، هغه څوک چی په داسی صفتونو موصوف وی، حضرات صحابه دی. خو د اندیښنی د خاتمی له املم(وجی)، چی خاتمه مستوره ده، حق تعالیٰ خپلو بندگانو ته داسی صاف زیری وانه وراوه، لهاره د دی چی له ویری د خاتمی نه غافل او بی پروا پاتی نشی، نو د ذات صمد دومره ستاینه (صفت) ډیره غنیمت او عالی ده.

#### تمت سورة الفتح

سورة الحجرات مدنية وهي ثمان عشرة آية وفيها ركوعان د الحجرات سورت مدني دى اتلس آيات او دوه ركوع لرى

#### دِهُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# يَكَيُّهُا الَّذِينَ المَنُوالِ القُتِّ مُوْابِينَ يَدَي اللهِ وَدَسُولِهِ

ای هغو کسانو چی ایمان مو راوړی مه وړاندی کوی مفکوری خپلی په مخکښی له صدوره د اوامر د الله تعالیٰ او د رسول د هغو بلکه انتظار کوئ او امر د هغوی لره.

تفسیو: په کوم کار او فیصله کښی چی له طرفه د الله تعالیٰ او د رسول د هغه، کومه امیدواری د اصدار د حکم! لری نو عجله مه کوی چی پخهلی رأی او فکر سره حکم وکړی بلکه انتظار ویاسی حکم د ذات احد لره، کله چی حضرت پینمبر صلی الله علیه وسلم ارشاد درته وفرمایه، نو حْمَ (٢٦)

په ډير ښه سکوت او ادب سره، د دوی مبارکو ارشاداتو ته غوږ ونيسی او په ډيری پاکی عقيدی سره ئی قبول او په عمل کښی ئی پيدا کړی.

تنبیه: په انسانانو خصوصاً په مسلمانانو لارمه ده، چی آرا<sub>ه</sub> او افکار خپل په تولو امورو کښی! تابع د امورو اسلامی وو، وګرزوی ځکه انسان په آراو خپلو سره په تولو امورو کښی اعتماد نشی کولی، بلکه په سلو کښی سل خطا کیږی او ناکامیږی، او پیروی د آراوو انسان! له تولو بد مرغیو او کړاونو سره مخامخ کوی.

یوازی او یوازی اسلامی دستورات دی، چی په ټولو لارو، چارو باندی سل په سلو کښی ټیک وی، نو هم دا وجه ده چی الله تعالیٰ په مقابل د امر خپل او د رسول د هغی، کښی! اختیار د بنده سلبوی او فرمائی ﴿ وَمَاكَانَ لِيُؤْمِنِ وَلَائْمُنِيَةُ وَلَقَعَى اللهُ رَسُولُهُ النَّرَانَ بِیُوْنَ اَمْرُ الْجَبِیْرَ اَمْرِ اَمْرُ الْجَبِیْرَ اَمْرِ اَمْرُ الْجَبِیْرَ اَمْرِ اَمْرُ الْجَبِیْرَ اَمْرِ اَمْرُ الْجَبِیْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَنْ اَمْرُ الْجَبِیْرِ اَمْرُ الْجَبِیْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْدِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرَامُ اِمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْرُ اَمْرُ اَمْرُ اَمْرِ اَمْرِ اَمْر اَمْرِ اَمْرِ اَمْرَامُ اِمْرَامُونِ اَمْرَامُونِ اَمْرَامُونِ اَمْرَامُونِ اَمْرُ اَمْرُونَامُونِهُ اَمْرُ اَمْرُونُونِ اَمْرُونِ اَمْرُونِ اَمْرُونِ اَمْرِامْرِ اَمْرِ اَمْرُ الْمُعْمِلِيْنِ الْمُعْرِقِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمِنْمِ الْمِعْرِقِينِ الْمِنْمِ الْمِيْمِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمِعْمِلُونِ الْمِنْمِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمِنْمِ الْمِعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلُونِ الْمُعْمِلِينِ الْمِنْمِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِ

او په حدیث د مشکوهٔ کښی په روایت د عبدالله بن عمرو سره راغلی دی کمال د ایمان د اهل آرا<sub>ء</sub> او بدع سلب وی او فرمائی:

(لا يؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به)

که په دقت سره غیرل (غور) وشی تولو ته! په تجربه او مشاهده سره ثابتیږی، چی تولی بدمرغی او کړاونه بشریت ته، د پیروی د آراوو او خواهشاتو نه وررسیږی.

#### وَ اتَّقُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيُدُنَّ

وويريږئ له الله تعالیٰ ځنی هر وخت الله تعالیٰ اوريدونکی او ښه يوه دی

تفسیو: حقیقی فرمان برداری د الله تعالیٰ هغه ده، چی د زړه له کومی وی، او که په خوله ناری سوری د اسلام او اصلاح وهی، او په زړه کښی نیفاق او عمل ئی هم د فساد وی، داسی رویه د هیچا په درد نه خوری محکه محه؟ چی په خوله ویل کیږی الله تعالیٰ ئی آوری، او محه؟ چی په زړونو کښی ساتل کیږی الله تعالیٰ به پری پوهیږی، نو بهتر به دا وی چی له داسی مکاری محخه هر نحوک ځان وساتی، او په تول قدرت او طاقت سره ځان په اسلامی شعائرو باندی سنبال کړی، په حضور او غیاب کښی له خالق او مخلوق سره یو شان په ډیر صداقت سره چال چلند وکړی،

# يَّانَّهُا الَّذِيْنَ الْمُثُوَّالِ تَرْفَعُوا آصُواتَكُوْ فَنْ مَوْتِ النَّبِيِّ وَلاَتَجْهَرُوْالَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُ يُلِبَعْضِ أَنْ تَعْبُط أَعْالْكُوُ وَأَنْتُوْلِاتَتْعُورُونَ ۞

ای هغو کسانو چی ایمان مو راوړی، مه پورته کوی آوازونه خپل برسیره په

خم (۲۱) الحجرات (٤١)

آواز د پیغمبر او په لوړه(اوچته) مه پورته کوی ده لره آواز په خبرو کښی لکه په لوړ(اوچت) آواز خبری د بعضو د تاسو له بعضو نورو سره، له جهته د ویری د دی چی ضایع به شی عملونه د تاسی او تاسی به پری خبر نه وی.

تفسیر: په مجلس د حضرت محمد رسول الله کښی به په داسی شور او غوغا سره غییدل لکه چی پخپلو منځونو کښی به په هغی سره غییدل، چی دا کار په داسی عالی حضور کښی ډیره لوی بی احترامی او بی ادبی ده، او په بی ادبی سره انسان له لطف د رب او د رسول او د هر حضور عالیه څنی محروم پاتی کیږی، په ادب سره مقام د انسان له ملائکو څنی پورته کیږی او په بی ادبی سره مقام د انسان له خاورو سره خاوری کیږی.

صالح اولاد په مقابل د مور او پلار، صالح شاګرد په مقابل د استاد، صالح مرید په مقابل د مرشد، صالح مامور په مقابل د آمر کښی غومره ادب ساتی، نو تر تولو نه چی مهمتر او اول تر! ادب وساتل شی، په مقابل د محمد کښی (دی)، ځکه د هغوی مقام تر هر څه نه عالی او لوړ(اوچت) دی، که لږ څه تغییر په فکر د آنحضرت کښی پیښ شی! ډیر خطر د دی شته چی عملونه ستاسی هبت او ضایع شی او تاسی به پری خبر هم نه وی.

تنبیه: د قاطعه نصوصو محفد داسی شرکندیوی (بدکاره کیږی) چی دا ادب او احترام ته آنحضرت صلی الله علیه وسلم شه ضرورت نه لری او نه ئی د افتخار دپاره غواړی. بلکه دی ادب ته انسان په شرافت مندانه ژوند کښی اشد ضرورت او احتیاج لری. په حدیث کښی وائی: (انا اکرم الالاولین والاتحوین ولا فخو) او هم دغه ادب او احترام دی چی په واسطه د هنی سره، استفاده ظاهری او باطنی میسر کیدلی شی، او په واسطه د هغی سره! نظم د کورنیو او اجتماعاتو برقرار کیدلی شی. نو له دی کبلاوجی) ضرور ده چی د علماوو حقانیوو، او اولوالامر سره هم داسی احترام او ادب وشی.

او که چانه زیارت د مدینی منوری میسر شی، باید هلته هم داسی ادب او احترام وشی لکه چی به ژوند کښی ورسره کیږی.

# ٳڰٳڵڒؽؙؽؘ ێۼؙڞ۠ۅٛڹٵڞۅٳؾۿؙۄ۫ۼٮؙۮڛٷڸٳڵڵۼٳؙۅؙڵؠٟڮٳڵڒؽؙ ٳڞؙۼؽٳٮڵڎٷؙڒڹۿؙؙؙۅڸڵؿۊ۠ڮ

هر هغه کسان چی تیتوی آوازونه خپل په نزد د رسول الله دا ډله هغه کسان دی چی آزمویلی دی الله تعالیٰ جل جلاله زړونه د دوی لپاره د پرهیزګاری او ویری له ده ځنی. خُمَّ (٢٦) الحجرات (٤٩)

تفسیر: هغه نحوک چی په مجلس د محمد رسول الله کښی، په تواضع او ادب سره خبری کوی، او په مقابل د پیغمبر کښی آوازونه خپل نه پورته کوی، دوی هغه کسان دی چی الله تعالیٰ جل جلاله د دوی زړونه د تقویٰ او پرهیزگاری لهاره آماده کړی یعنی خپل اللهی توفیق نمی له دوی سره ملکری کړی دی.

لوی شعائر په اسلام کښی مخلور شیان دی! (قرآن، پیغمبر، کمبه، لمونځ) تر هر څه د مخه لاړم دی چی د دی مخلورو شیانو احترام وساتل شی، الله تعالیٰ جل جلاله په احترام د شعائرالله کښی فرمانی: ﴿ وَمُنۡمُنِیۡقِوۡمُسۡمُوۡلِهُوۡقِهُامِنۡقُوۡمُالۡقُوۡلُوۡهُ ﴾ جزء ۱۷ الحج رکوع(٤) آیت ۳۲ هغه نحوک کولی شی چی د (شعائرالله) احترام وساتی چی زړه ئی په ټوله معنی پاک او صاف وی.

د محمد رسول الله له لویو صفتونو محخه چی په تورات کښی پیش بینی شوی وو، یو له هغی نه په تیت آواز غریدل وو. په حدیث کښی راغلی (ولا سخاب فی الاسواق) په جزه ۲۱ سورة لقمان رکوع(۲) آیت ۱۹ کښی په لوړ(اوچت) آواز باندی غییدل له (خره) سره تشبیه کوی او وائی: ﴿ وَاَصِٰدَوْمَا لِهُوَا فَعُضُّ مِنْ مُنْوَاتُنَ اَنْفَرُالْ اَسْرِیُّ الْسَیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُهُ اِلْسِیْرِ اِلْسُیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اِلْسُیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ کُلُو اَلْسِیْرِ اِلْسُیْرِ کُلُو اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسُیْرِ اِلْسِیْرِ الْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِیْرِ اِلِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلْسِیْرِ اِلِیْرِ اِلْسِیْ

#### ڵۿؙڎؚڡؖۼۼڒڎ۠ۊۜٲڋۯ۠ۼڟؽۄ۠

#### دوی لره ده بښنه عوض او ثواب لوی.

تفسیر: له دی نه چی دوی په ډیر اخلاص او غیرت سره د شعائر الله احترام ساتی او له رحمت العالمین سره ډیر احترام او ادب ساتی، نو که کله وخت له دوی نه څه کوتاهی او خطا پیښیری، الله تعالیٰ ډیر مهربان دی د دوی ګناهونه بخی او لوی اجرونه ورته نصیب کوی.

# ٳۜڽٵڷۮؚؽؙؽؙێٵۮؙۯٮ۬ڬڡؚڽٷۯٳٙ؞ٳڶۘػؙڿ۠ڔڝؚٵػؙڗٛۿٷڒڮۼۛڡؚڵۯؽ۞ۅۘڶٷ ٵٮٞۿۅٛڝڹۯۏٳڂؾ۠ۼٞٷٛڿٳڶؽۿ۪ۏۘڶػٲؽڂؘؿؙڒٲڷۿٷڶڵۿۼٛٷٛٷۜڗۘڿؽڠؚؖ۞

هر هغه کسان چی چغی وهی تا لره، د کورنو د امهات المؤمنونو نه، له هغه خوا اکثری د دوی عقل نه لری، که چیری دوی صبر کړی وی تر هغو پوری، چی راوتلی وی ته دوی لره، نو دا صبر به په خیر تمامیده دوی لره او الله تعالیٰ جل جلاله ډیر بښونکی او مهربان دی.

تفسیر: د بنی تمیمو قوم لهاره د لیدلو د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینی منوری ته راغلل، او حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم په کور کښی تشریف درلود(لرلو)، دوی د بیرون حمّ (٢٦) العجرات(٤٩)

نه ورته چنی وهلی! ای محمده راووزه ، دا د دی نه وه چی دوی پوهه نه درلوده(لرله) ، او ایجابات اخلاقی ئی نه مراعات کول، حضرت محمد ئی یو عادی شخص فکر کاوه ، حال دا چی حضرت محمد عالی شخصیت دی، دومره چی دی له خلق او خالق سره کار او علائق لری هیشوک ئی نه لری کیدی شی په هغه وخت کښی چی دوی چنی وهی آنحضرت په وحی گرفتار وی نو لاژمه ده چی په دیر لوړ(اوچت) ادب او احترام له دوی سره چال چلند وشی، عام د دی نه که په ژوند ئی شرف یاب شوی وی او یا ئی په مزار او زیارت شرف یاب کیدونکی وی، څکه دی جامع الکمالات واله خالق او مخلوقه سره ئی جامع علاقه درلوده(لرله)، او ژوند ئی په یوه جامع الکمالات واله خالق او مخلوقه سره ئی جامع علاقه درلوده(لرله)، او ژوند ئی په یوه جامع الکمانات واله خالق در جامع فکر،

#### يَايَتُهُا الَّذِينَ امَنُوُّالِ ُجَآءُكُوْ فَاسِثُّ إِنِمَا فَتَكَيَّدُوَّا اَنُ تُصِيْبُوُا قُوْمًا إِجَهَالَةٍ فَتُصُبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُوْ نِدِمِينَ۞

ای هغو کسانو چی تاسو ایمان راوړی، که چیرته راتک وکړ تاسو لره فاسق او بدکار! په یوه خبر سره، نو تاسو ښه تحقیق پکښی وکړی، له جهته د ویری د دی چی وبه رسوی تاسو یوه قوم لره ضرر او تاوان په ناپوهی سره نو پس وبه گرزئ تاسو په هغه څه سره چی مو عمل کړی دی خفه او پښیمانه

تفسیر: تولی شخری او جگری، بغض او عداوت، انسان ته د دروغو له لاری پیمپیدی، نو له دی خاطره الله تعالیٰ جل جلاله بندگانو خپلو ته ارشاد فرمائی که چیری تاسو ته کوم بدکاره انسان په کومه موضوع کښی خبر درکوی! تاسو په هغی که ډیر فکر وکړی، حق او باطل، رښتیا او دروغ ئی ښه ځان ته ثابت کړی، وروسته له هغی څخه په حل د موضوعاتو باندی اقدام وکړی، لپاره د دی چی په احساساتو او تنگ نظری سره مو که کومه خرابی او ضرر رسولی وی، بیا ئی جبیره مشکله او پښیمانی ئی هم څه په درد نه خوری، چی په دی صورت که به ظلم برقرار او عدالت به نړیدلی وی، او حال دا چی انسان باید عدالت برقرار کړی، او د ظلم ریښی له بیخ څخه وباسی.

# وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُوْرَسُول اللهِ لَوْيُطِيعُكُوْ فِي كِثْيُرِينَ الْأَمْرِلَعَنِتُو

او پوه شی تاسی چی بیشکه په منځ ستاسی کښی رسول د الله دی (نو مه وائی دروغ)، که چیری پیروی وکړی حضرت رسول الله تاسی لره په ډیرو خُمَّ (۲۱) الحجرات(٤٩)

امورو کښی چی هغه خلاف د واقعیت او حقیقت وی! نو هر وخت به تاسی په مشقت او ګناه کښی لویدی.

# ۅؘڵڮڽۜٙاٮڵەۜڂۘڹۜٮؘڔٳڵؿڬؙٛڎؙٳڷٳۑؠۘٵڽؘۅٙڗۜؾؽ؋ؽ۬ڠؙٷؙڽؚڬٛٛؠؙ۫ۅؘڴڒۜٳٚڸؽڬڎؙۭٵڷڬؙڡٛٚۯ ۅٲڶۛۺؙٮؙٛۊؾؘۅٲڣڝؗؽٳڽؙؖٲؙۅڵؠٟڮۿؙڂٳڶڗۣؗۺۮۏڹ<sup>۞</sup>ڡٛڞؘڵڒڝؚۜڹٳٮڵؠۅٙڣۼؠؖڐٞ

لیکن الله تعالیٰ جل جلاله دوست او محبوب ګرځولی دی تاسی ته ایمان او ښائسته کړی ئی دی دغه (ایمان) په زړونو ستاسی کښی، بد او منفور ئی ګرځولی دی تاسو لره کفر (پټول د حق)، فسق او نافرمانی له اوامرو د الله تعالیٰ نه. (هغه تحقیق کوونکی په خبرونو کښی) هم دوی دی ثابت په دین حق باندی. له جهته د فضله له طرفه د الله نه او د نعمت د ده له طرفه

تفسیو: که تاسی دا غواړی چی محمد علیه الصلوة والسلام ستاسی هره خبره ومنی نو خورا(دیر) زیات مشکلات به پیښیږی خو د الله تعالیٰ شکر وکړی چی هغه د خپل فضل او احسان په واسطه د قانتینو مؤمنانو په زړونو کښی ایمان محبوب ګرځولی دی او د کفر او معصیت نفرت ئی پکښی اچولی دی چی د هسی بی هود ګیو په شاؤ خوا کښی نه نژدی کیږی په هغی مجتمع کښی چی رسول الله صلی الله علیه وسلم تشریف ولری په هغی کښی د بل چا د رایو او فکرونو منل حُمّ (٢١) العجرات(٤٩)

چی پرته (علاوه) له منلو د هغه مخخه وی نشی کیدی او نه ښائی چی وشی نن اگر که رسول الله صلی الله علیه وسلم زموند په منځ کښی تشریف نه لری مگر د هغوی پاک شریعت او د هغو وارثان او نائبان شته او تل به وی.

#### وَاللَّهُ عَلِيُوْعَكِيُوْكِ

او الله تعالىٰ ښه عالم ښه حکمت والا دی.

تفسیر: الله تمالیٰ ته د ګردو(تولو) استعداد سه معلوم دی او هر یوه ته پخپل حکمت سره هغه احوال او مقامات فرمائی چی د هغه استعداد د ده په ځمان کښی وی.

وَإِنْ طَأَيْفَ ثُنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُواْ فَاصَلِحُوالِيَّنَهُمَّا فَكُونَ بَغَتَ اِحْدَهُمَّا عَل عَلَى الْكُفُرِي فَقَالِتلُوا النِّقْ تَبْغِيْ حَتَّى تَفَقِّ إِلَى الْمُواللَّةِ قَلْنُ فَأَرَتُ فَاصْلِحُوا يَنْتُهُمُا بِالْعَدَلِ وَاقْسِطُواْ إِنَّ اللَّهَ يُعِبُّ الْمُقْسِطِينَ۞

که چیری دوه ډلی د مؤمنانو (پخپلو منځونو کښی) سره په جنګ او جګړه کښی ولویږی پس روغه او صلح وکړی (ای نورو مؤمنانو) په منځ د هغو دواړو جنګ کوونکیو کښی په نصیحت سره او په بلنی سره حکم د الله او د رسول الله ته نو که ظلم او تیری وکړ یوی له دغو دواړو په هغی بلی ډلی باندی یعنی چی صلح قبوله نه کړی او حکم د الله او رسول الله ته راضی نشی پس جنګ کوی تاسو ټول ای مؤمنانو له هغی (ډلی) سره چی ظلم او تجاوز کوی کړی او مکم د الله ته راوګرځی دوی حکم د الله تا مالوګرځی دوی حکم د الله ته او د الله تعالیٰ ته و وته کیږدی او که چیری وګرځیدله (دغه ډله بی انصافه له ظلم نه او د الله تعالیٰ حکم نی بیرته ومانه) پس صلح او روغه وکړی تاسی په منځ د دوی کښی په عمل او انصاف سره او مه کوئ ملکرتیا له ظالمی ډلی سره په نامه د ننګ غیرت او داسی نورو سره بلکه تل د شرع تابعان اوسی، عدل او انصاف کوی تاسی ای مؤمنانو په هر کار کښی ځکه چی بیشکه الله تعالیٰ دوست لری عدل او انصاف کوونکی (په قول و په فعل کښی)

خُمّ(٢٦)

تفسیو: سره له دی گردو(تولو) مخ نیونو که د مسلمانانو د دوو گوندو (ډلو) په منځ کښی جنگ او جگړه پیښه شی نو تاسی زیات کوشش وکړی چی هغه جګړه لری شی که په هغه بری ونه مومی او یوه ډله په بلی ډلی باندی برید او تعرض وکړی او ظلم او زیادت ته ملاوی وتړی نو تاسی د هغوی سیل او ننداره مه کوی بی پلوی او بیطرفی مه غوره کوی، بلکه تیری او تجاوز له هری خوا چی وی گرد(تول) مسلمانان دی په هغی کښی سره یو شی او له هغی سره دی جنگ وکړی تر څو هغه ډله مجبوره شی او د خپلو تیریو او زیادت څخه لاس واخلی او د الله د امر او حکم په لوری راشی او روغی ته محان وروړاندی کړی. نو مسلمانانو لره ښائی چی د دواړو ډلو په منځ کښی په عدل او انساف سره روغه وکړی. او یوه له بلی سره یو ځای کړی او د دواړو ډلو په مابین کښی په طرفداری کښی د حق د لیاری نه دی خوا او هغه خوا چپ (غلط) نه شی ځکه چی په طرفداری د ظالم باندی سری له ایمان وځی لکه چی په حدیث کښی دی (من مشی مع ظالم لیقویه ویعلم انه ظالم فقله خورج من الاسلام) مشکؤة باب الظلم!

تنبیه: د صحیحینو له روایت سره سم د دی آیت نزول د انصارو د هغو دوو ډلو په نسبت شوی دی چی د (اوس) او (خزرج) په نامه سره مشهوری دی او دوی پخپلو منځونو کښی ډیری جگړی سره کولی. رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د دی آیت په اساس د هغوی دواړو په منځ کښی سره روغه وفرمایله لکه چی په جزه ؛ سورت ال عمران رکوع (۱۱) آیت (۱۰۳) کښی دی ﴿ وَاثْرُوْاَفِمْتَالْهُوَاَلْهُوَاَلْوَالْهُوَاَلْهُمُمْاَلِّهُمُمْاً اِلْهُمُالِّالْهُ الْاَیْدَا و د دی

آیت نه دا هم استنباط کیږی! هغه خلق چی د اسلامی تولواک(باچا) او خلیفه په مقابل کښی بناوت وکړی هغه هم د دی آیت تر عموم لاندی راځی لکه چی له پخوا راهیسی پخوانیو علماؤ د باغیانو په مسئله کښی په دی آیت استدلال کاوه او لکه چی د ده د شان نزول څخه ښکاری، دا حکم د مسلمانانو د ګردو(تولو) کورنیو او ملکی جګړو او اولسی پیښو او ګردو(تولو) مناقشاتو او مشاجراتو لره هم شامل دی نور د دی باغیانو په نسبت شرعی مسائل او لاژمه تفصیلات دی په نقبی کتابو کښی وکتل شی!

# إِنْمَاالْمُوْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِكُوا بِيُنَ أَخَوَيْكُوْوَاتَّقُوااللّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ<sup>©</sup>

بیشکه چی مؤمنان تول یه دین کښی سره وروڼه دی نو پس صلح او جوړښت کوی تاسی (ای مؤمنانو) په منځ د وروڼو خپلو کښی (تل ترتله) او ویریږی له الله تمالی څخه (په هر څیز او په هر وقت کښی) او ځان ساتی (له معاصیوو) ښائی چی درباندی رحمت وکړ شی (له جانبه د الله)

تفسیو: د روغی او د جګړی په وقت کښی بلکه په هر حالت کښی ښائی دا تر سترګو لاندی وی چی د دوو ورونو روغه یا جګړه دی د دښمنانو او کافرانو په څیر ونه بلله شی! کله چی دوه حُمْ (۲۲) العجرات(٤١)

وروڼه سره ولګیږی نو هغوی هم هغسی مه پریږدی بلکه په ذات البینی اصلاح کښی ئی ډیر زیات کوشش وکړی او د دی کوشش کولو په وخت کښی تل له الله تعالیٰ څخه وویریږی! چی له کومی خوا بی ځایه طرفداری ونه شی، یا د انتقامی جذبی کومه نبته په منځ کښی ونه لیدله شی.

# ؽؘٳؽۜۿٵڷۮؽؽٳڡٮٛٷٛٳڵۯڛٛٷڗٷۄٛۯڝۜٷڡٝۄؚؚۘؗۜؗڡٙؽ؈ٲڽؙؾؙڴٷ۠ڎٳڂؘؽؖڔؙٳ ڡؚؠٞٞۿؙٷڵڒڹٮٵٚ؞ٛڝٞ؞ۣٚؠٮٳۧۦٸڷؽٲڽؙڲڬ۠ؾڂؽ۫ڔؙٵڝؚؠ۫ۿؾؓ ۅٙڵڗٮؙڶؠۯؙۊؘٛٲؽؙۺػؙۄ۫ۅڵڒؾؘٵڹۯؙۊٳڽٳڵڷڡٙٵڽ

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) ټوکی او سپکاوی دی نه کوی هیڅ یو قوم له تاسی څخه په بل قوم باندی ځکه ښائی چی وی به دغه (مسخره کړی شوی) بهټره او غوره (په نزد د الله) له دی (مسخره کوونکیو) څخه او (نه دی ټوکی او سپکاوی کوی) یو ټولی ښځی له تاسی په نورو ښځو ځکه ښائی چی هغه (مسخری کړی شوی) به بهټری او غوره وی (په نزد د الله له دی مسخره کوونکیو څخه) او مه عیب جوئی کوی بعضی د تاسو د بعضی نورو، ځکه چی بیا د تاسو عیب جوئی هم کیړی (چی دا په حقیقت کښی د ځان عیب جوئی ده.) او مه غواړی تاسی یو تر بله په بد نومونو او القابو سره

تفسیر: رومبی ئی د مسلمانانو د نزاع او جگری د لری کولو تدبیرونه راوښوول بیا ئی دا راوښوده که اتفاقاً اختلاف پیښ شی نو په زور او مؤثری طریقی سره دی هغه ورک کر شی خو تر کله پوری چی د نزاع خاتمه ونه شی ښائی کوشش وکر شی چی له تر لږه د منافرت او مخالفت جنبی زیاتی او مشتعلی نه شی ډیر کله لبده کبیری چیری چی د کومو دوو سریو یا ډلو په منځ کښی جگری کوی او ملنډی پری وهی که لږه کومه خبره پیښه شی لاس سره اچوی، توکی پری کوی خاندی او حال دا دی چی ده ته که لږه ده ښکاره، هغه سری چی دی په هغه پوری خاندی او مال دا دی چی ده ته کښی څه مرتبه لری؟ او چی الله جال له دی دواړو څخه له کوم یوه څخه خوښ دی؟ بلکه دیبی ځه مرتبه لری؟ او چی الله جل جلاله له دی دواړو څخه له کوم یوه څخه خوښ دی؟ بلکه دیبی هم پیښیږی چی یو سری پخپله پخوا له جگړی او اختلاف یو بل سری ښه ګڼی. خو د ضد او نفسانیت له سترګو ده ته خپل ډیر لوی نقص هیڅ نه ښکاری او د بل چا ډیر کم نقص ډیر لوی ورته ښکاری او خبکی او وسعت نقص ډیر لوی ورته ښکاری نو ځکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص ډیر لوی ورته ښکاری نو ځکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص ډیر لوی ورته ښکاری نو ځکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص ډیر لوی او اختلاف هیڅ امید نه

لحمرات(٢١) العجرات(٤٩)

پاتی کیږی په دی آیت کښی الله تعالیٰ مونږ له دی راز(قسم) خبرو څخه منع کوی او داسی حکم فرمائی چی یوه ډله دی له بلی ډلی سره مسخری او توکی نه کوی او نه دی یو په بل باندی ناوړه (غلط) غږونه کوی! او نه دی یو په بل پسی د عیب لتولو دپاره لویږی او نه دی په بدو نومونو او ناولیو لقبونو سره یو بل یاد کړی ولی چی له داسی خبری څخه دښمنی او نفرت ورځ په ورځ زیاتیږی او د فتنی او د فساد اور لا تیزیږی. سبحان الله! دا څومره قیمتناری لیار خبونی او هلایات دی! که نن مسلمانان له څه څیر شی د دوی د ګردو(تولو) جګړو او جنګونو او د نورو اخلاقی رنځوریو د علاج نسخی په هم دی د (حجرات) په سورت کښی شته. په حدیث کښی وانی (ان الله اوحی الی ان تواضعوا حتی لا یفخو احد علی احد ولا یبغی احد ولا یبغی

# بِئْسَ الْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعُدَ الْإِيمَانَ

بد دی دا دری نومونه د (سخریی، تلمز، تنابز) له جهته د فاسقی وروسته له ایمان درلودلو(لرلو) څخه

تفسیو: د بل سری د خراب نوم په اخیستلو سره په خپله هغه نوم اخیستونکی ګنهگاریږی که پر هغه باندی هغه بد اثر وکړی که ئی ونه کړی خو دی پخپله ځان بد تهذیب، فاسق، ګنهگار او خلق ربروونکی بنکاروی. خیال وکړی چی د مؤمن له ښکلی لقب سره دا بل توری به بنکاری؟ او بل تفسیر ئی داسی کیدی شی کله چی یو څوک مسلمان شی نو بیا هغه ته په هغو پخوانیو خبرو باندی طعنه ورکول یا د هغه وخت په بنترینر القابو یادول لکه پرنگی، یهود هندو او داسی نور ډیر مذموم حرکت دی هم داسی هغه سری چی په کوم عیب کښی اخته وی چی هغه ئی په واک (اختیار) کښی نه وی یا ئی له کومی ګناه څخه فرض ئی کړی توبه کړی وی له هغه څخه د ژغورنی (بچ کیدنی) دپاره د هغه یادول به نه دی.

# وَمَنَ لَوُ يَتُكُ فَأُولِيٍّكَ هُوُ الظَّلِمُونَ ®

او هغه چی توبه ئی ونه ایستله نو دغه کسان هم دوی دی ظالمان (پر ځانونو خپلو)

تفسیر: هغه ګناه چی پخوا شوی له هغی څخه توبه وکړی! که د دی هدایاتو او حکمونو د اوریدلو څخه وروسته دوی له هغو جرائمو څخه توبه نه کوی نو د الله په نزد به اصلی ظلم هم دا وی. خُمَّ (۲۱) الحجرات(٤١)

#### ڲؙؿؙۿؙٲڷۮؽؙؽٲڡٮٛۅؙٳٳۼۘؾڹؠٛٷٲڮؿؚؽڒٲڡؚۜڹٳڟۜؾؗٳڽۜؠۼۻؘٳڷڟؚؾ ؿٷڒۼۜؾڛؙۅ۫ٳۅؘڶڒۼؙؿڹۘؠٞڂڞؙڴؙۯؠۻؙٲ۠

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو) ځان وساتی تاسی ډیر له بدګمانیو او تهمتونو نه (په خلقو باندی) بیشکه ځینی بدګمانونه او تهمتونه ګناه ده او مه لتوی تاسی پټ عیبونه د مسلمانانو او نه دی کوی غیبت ځینی ستاسی د ځینو نورو

تفسیر: د دوو تنو د اختلاف او تفریق په ډیروالی کښې دا امور په خصوصیت سره داخل دی. يو فريق په بل فريق باندی داسي بدګمان کوی چې حسن ظن لره چې په حديث کښي راغلي هیڅ ځای نه یاتی کیږی له هری یوی خبری څخه څه نا څه مخالفت کوی که د هغه په خبرو کښې د ښه والي له زرو احتمالو څخه د يوې خرابي احتمال متصور وي نو د هغه فكر او چرت(خیال) د هم هغی خرابی به لوری وردرومی او له هغو ټولو ښیکنو (خوبو) څخه ئی سترګی یتوی او د هم هغی کوچنی (وړی) خرابی په شافی خوا کښی چوړلی او هم هغه خراب او کمزوری خوا ته یوه قطعی او یقینی بنه او شکل وربسی او پخپل مقابل فریق باندی د تهمت به الزام شروع کوی که اتفاقاً کومه مخالفه خبره ورته ورسیږی دی د خپلی بدګمانی په سبب هغی ته لا غلطه معنی ورکوی تل د هم دی خبری به بلتنه(تحقیق) کښی وی چی د مقابلی خوا کومه بته خبره څرګنده (ښکاره) کړی او بيا د هغې په شال خوا کښې نورې خبرې جوړې او عجيبې حاشيې ورکړی. او د ده په نشتوالی کښی د هغه په خلاف هر راز(قسم) خبری اتری وکړی. نو پاک قرآن له دی ګردو(تولو) ویناؤ او خرافاتو څخه منع کوی. که مونږ مسلمانان د یاک قرآن په احكامو باندى عمل وكړو نو هغه كرد(ټول) اختلافات چې له بدقسمتي راييښيږي له خپله حده نه تیریږی او د هغو ضررونه به محدود یاتی کیږی بلکه یه لږ مدت کښی به د هغه نوم او نښه هم وركيږي. الزام لګول او د يتو خبرو لټول او د هر چا يه شا خبري كول هيچا ته او هيڅ كله روا نه دى به حديث كنبى وائى (الغيبة اشد من الزنا) «الحديث» پرته(علاوه) له هغو مواردو څخه چی یه هغو کښی څه دینی ګټه(فائده) وی او نفسانیت یکښی دخل ونه لری نو هلته اجازه شته لکه چې د حديثو د رجالو په نسبت دائمي جرح او تعديل کيده ځکه چې پرته(علاوه) له هغه د دين محفوظ ياتي كيدل محال ؤ او يا د فاسق غيبت كول او داسي نور د مشروعه ضرورتونو لپاره.

### ايُعِبُّ اَحَدُمُ اَنَ يَاكُلُ كَهُمَ اَخِيْهِ مَيْتًا فَكُرِ هُتُمُوهُ ۖ

خُمّ (۲۱) الحجرات (٤٩)

آیا خوښوی یو له تاسی څخه دا چی وخوری غوښی د ورور خپل حال دا چی مړی وی پس بد ګڼی تاسی هغه نو هم دا رنګه بد وګڼی د مسلمان ورور غیبت او عیب لټول

تفسیر: د خپل مسلمان ورور غیبت کول داسی ګنده کار دی لکه چی څوک د خپل هسی مره ورور غوښه چی سخا شوی هم وی پخپلو نوکانو سره شکوی او خوری ئی نو آیا د ده دا چاری کوم انسان خوښوی نو وپوهیډی چی غیبت کول له دی نه هم یو شنیع او خراب کار دی ټولی کینی او دښمنی او حتی داسی نور ډیر بد عواقب ټول له غیبت نه پیدا کیږی.

#### وَاتَّقُوااللهُ أِنَّ اللهُ تَوَّابُ رَّحِيْمُ اللهُ عَوَّابُ رَّحِيْمُ اللهُ

وویریږی تاسی له الله تعالیٰ څخه بیشکه الله ښه توبه قبلوونکی ډیر رحم والا دی

تفسیر: په دی نصیحتونو باندی هم هغه څوک عمل کوی چی په زړه کښی ئی د الله تمالیٰ ویره وی که د الله تمالیٰ ویره وی که د الله تعالیٰ ویره نه وی نو هیڅ نه کیږی. ښائی چی د اسلام او د ایمان دعوی کوونکی په رښتیا سره د هغه قهار الله له غضبه وویریږی او د داسی ناوړو (غلطو) پیښو شاؤ خوا ته هیڅ ورنژدی نشی که پخوا د دی حکم له لوستلو څخه کومه غلطی یا تیرواته له هغوی څخه شوی وی نو اوس ښائی د پاک الله په مخکښی د زړه له کومی توبه وکړی او د هغه له مهربانی او لورینی څخه خپله بښته او مغفرت وغواړی چی مغفرت ئی کړی.

# ؘؽٳؿؙۿٵڵێٙٵٛ؈ٳڹۜٵڂؘڷڡٞڬؙڴۄؾڽۮڲۅۣۘۊؙڵؿٝ؈ۻۼڵؽڬٛۺؙۼۅؖٵ۪ۊۜڣٙؠٚٳٟٙڵ ڸؾٵۯڣٛۅٳٞڷۜٵػۯؘػڴڿۼٮ۫ػٵڵڶۼٳۘڷؙڨڶڴۊ۫

ای خلقو بیشکه مونږ پیدا کړی ئی تاسی (ټول اصلاً) له یوه سړی چی (آدم) او له یوی ښځی چی (حوا) ده او ګرځولی ئی مونږ تاسی څانګی او قبیلی قبیلی دپاره د دی چی وپیژنی یو له بل سره بیشکه چی ډیر مکرم او معزز له تاسی څخه په نزد د الله ډیر متقی ادب لرونکی ستاسی دی.

تفسیو: زیاتره د غیبت، طعن، ذم، او عیب لتولو منشا<sub>ء</sub> کبر او غرور دی چی آدمی خپل ځمان لوی ګڼی او نورو ته په حقارت او سپکه ګوری نو ځکه الله تعالیٰ دلته دا رامبیی چی انسان لره نه ښائی چی پخپل اصل او نسب او لوئی او عزت باندی مغرور شی بلکه ودی پوهیږی، چی د خة (٢٦) العجرات (٤٩)

انسان اصلی لوئی او عزت په دی کښی دی چی ښه روش او ښه خصلتونه ولری او تل له الله وویریږی مؤدب او پرهیزګار وی تر څو د دی ښو صفاتو په میچ او اندازه د الله تعالیٰ په دربار کښي معزز، مکرم، او محترم شي. د نسب حقيقت خو دا دي چي ګرد(ټول) نارينه او سړي له آدم او حوا علیهما السلام څخه پیدا دی سیدی، عثمانی، فاروقی، صدیقی، انصاری، شیخی، خانی، ځویتوب او نوری ستاینی (صفتونه) د ښه علم، عمل او تقویٰ په مقابل کښی هیڅ دی. او دا خاندانونه، صفتونه، او ستاینی برته له دی څخه چی خلق یری پیژندل کیږی او یه تعارف کښی کار ورکوی بل کوم قدر او قیمت نه لری. اصلی قدر او قیمت د هر سړی په دی کښی دی چی متقی برهیزگار او یوه وی. بلاشبهه هر خوک چی الله تعالیٰ یه کومه شریفه، لویه، معززه او ښه کورنی کښې پیدا کړی وی هغه خو یو موهوب شرف دی. لکه چې ځینې کسان ئې ښکلي (خوبصورت) جوړ کړی دی. خو یواځی هم هغه ښکلیتوب د ناز او د فخر وړ(لائق) نه دی. او نه د کمال او د فضیلت معیار ګاڼه شي. او نه د هغه لامله (له وجي) نورو ته یه سپکه سترګه کتی شی. هو! شکر دی وکړی چی الله تعالیٰ بلا اختیار او کسب موندِ ته دا نعمت رامرحمت کړی دی. دا هم په شکر کښي داخل دی چې د غرور او تفاخر څخه ځان وژغوري(وساته). او هغه نعمت دی یه هسی رتلیو روشونو، بدو اخلاقو او خرابو خصلتونو سره خراب نه کړی. لنده ئی دا چی د مجد او شرف او عزت او فضیلت اصلی معیار نسب نه بلکه تقویٰ او طهارت دی او متقی سری نورو ته هیخ کله به سپکه سترګه نه ګوری.

#### إنَّ اللهَ عَلِيُمُ خَبِيْرٌ ﴿

بیشکه چی الله تعالیٰ سه عالم ډیر خبردار دی.

تفسیر: تقویٰ او ادب په اصل کښی د زړه کار دی الله تعالیٰ ته دغه ښه معلوم دی هر هغه سړی په چی په ښکاره ډول(طریقه) سره متقی او مؤدب په نظر راځی هغه په واقع کښی څنګه دی او وروسته له دی څخه په څرنګه شی؟ العبرة للخواتیم.

# ڠؘڵڮؖٵڵػؚڡٞڒڮٳؠٵؗڡػٵڠؙڶٷڗؙٷؙؠڹؙۏٲۅڶڸؽڠۏؙۏٛۊؘٲۺۘڶڡؙڡٚٵۅٙڶؠؖ؆ ؠؽڂؙڸٳڵڕؽؠٵؽ؋ڠؙٷٛؽڴؙؚ

وویل صحرائیانو ایمان راوړی دی مونږ، ووایه (ای محمده! دوی ته) له سره ایمان نه دی راوړی تاسی ولیکن ووائی اسلام راوړی دی مونږ او له سره نه دی ننوتی ایمان په زړونو ستاسی کښی طة (٢٦) العجرات (٤٩)

تفسیو: دلته دا رانبیی چی ایمان او یقین کله چی په پوره ډولل(طریقه) په زړه کښی راښخ شی او بیخ ونیسی نو په هغه وخت کښی غیبت، عیب لتول او نور خراب خصلتونه له سړی ځنی لری کیږی هر هغه سړی چی د نورو عیبونه لتوی او آزار ورسوی نو دی دی وپوهیږی چی تراوسه پوری ایمان په پوره ډول(طریقه) په نړه د ده کښی ځای نه دی نیولی د این کثیر رحمة الله علیه په اتم جلد (۲۱) مخ کښی یو حدیث لیکلی شوی دی «یا معشر من آمن بلسانه ولم یُفُض الایمان الی قلبه لا تغتابوا المسلمین ولا تتبعوا عوراتهی»

تغییه: له دی آیت تحخه د ایمان او د اسلام فرق بکاربیری او هم دا خبره له حدیث د جبریل او نورو محخه هم ثابتیږی په حدیث مرویه د ابی هریرة کښی چی په کتاب الایمان د مشکواة کښی راغلی فرق د ایمان او د اسلام داسی فرمائی:

«المسلم من سلم المسلمون من لسانه ویده والمومن من امنه الناس علی دمائهم و اموالهم، (ترمذی)». له اکثری نصوص څخه داسی معلومیږی چی هغه څوک چی په اسلام راوړلو سره دا نظر هم ولری چی له شکنجی د مسلمانانو څخه مامون پاتی شی او یا داسی نور اغراض چی کفر ته اړونکی نه وی! غور کړی داسی شخص مسلمان بلل کیږی چی هنوز نور د ایمان د ده په زړه کیږی نه دی کامل شوی، نو هم دا وجه ده چی له غیبت کولو او عیب لتولو څخه څان نشی ساتلی. او هغه غوک چی بلا قید او شرط او پخپل ذوق سره په اسلام کښی داخلیږی، دا هغه اشخاص دی چی نور د ایمان د دوی په زړونو کښی کامل شوی نو خولی او تول حواس ئی نه غواړی چی به غیبت او یا نورو باطلو باندی وخوځیږی.

# وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا لِللَّهُ مِنْ الْعَالِكُو شَيَّا إِنَّ اللهَ عَفُورُ رَحِيهُ اللهَ عَفُورُ رَحِيهُ وَاللهُ عَفُورُ رَحِيهُ وَاللهُ اللهَ عَفُورُ رَحِيهُ وَاللهَ اللهَ اللهَ عَفُورُ رَحِيهُ وَاللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا

او که حکم ومنی تاسی د الله او د رسول د دغه (الله په اخلاص سره) نو نه پری کوی نه کموی (الله) له (جزاء د) عملونو ستاسی څخه هیڅ شی، بیشکه چی الله ښه مغفرت کوونکی ډیر رحم والا دی.

تفسیو: که اوس هم د الله تعالیٰ د اوامرو د منلو لیاره غوره کړی نو د ړومبنیو کمزوریو لامله (له وجی) ستاسی له هیڅ یو عمل څخه د هغه ثواب نه کموی.

# إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ الْمَنْوَا بِاللَّهِ وَيَسُولُهُ ثُمَّاكُو يُرْتِثَابُوْ اوَجْهَدُ وَا بِأَمُو الِحِرْمَ

خُمّ (۲۱) الحجرات (٤٩)

### وَ اَنْفُيهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولِيكَ هُمُ الصَّدِقُونَ@

بیشکه چی (صادقان) مؤمنان هغه کسان دی چی ایمان راوړی دی په الله او په رسول د دغه (الله) باندی بیا شک نه کوی (په ایمان کښی) او جهاد کوی دوی په مالونو خپلو سره (چی لگوی ئی په اعلا د کلمة الله کښی) او په ځانونو خپلو سره چی جهاد کوی په لیاره د الله کښی دا کسان هم دوی رښتینی دی (په دعوی د ایمان کښی)

تفسیو: د رستینی مؤمن شان داسی وی چی په الله تعالیٰ او د هغه په رسول باندی پوره او پوخ اعتقاد ولری او د هغه په لیاره کښی په هر قسم سره چی وی په مال او ځان سره حاضر وی.

# قُـُلُ ٱتُعُكِّبُوُنَ اللهَ يِدِيْنِكُوْ وَاللهُ يَعْلَوُمَا فِي السَّــلمُوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَاللهُ يَكُلِّ شَٰی ۚ عَلِيْہُۥ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته ) آیا خبروی پوهوی تاسی الله په دین د تاسی سره حال دا چی الله ته معلوم دی هر هغه څیزونه چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه څیزونه چی په ځمکه کښی دی او الله تعالیٰ پر هر څیز باندی ښه خبردار دی هیڅ شی تری پټ نه دی.

تفسیو: که په رښتیا سره واقعی دین او پوره یقین تاسی لره حاصل وی نو له تش ویلو څخه څه په لاس درځی؟ له هغه پاک الله سره چی ستاسو معامله ده هغه ډیر ښه پری پوهیډی هر شی ورته ډیر ښه ښکاره او معلوم دی.

### يَئُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَّ ٱسْلَمُوْأَ

احسان باروی دوی په تا باندی (ای محمده!) د دی چی تش مسلمانان شوی دی دوی

**تفسیو:** عُمینی کوچیان او صحرائیان راځی او وائی وګوری چی موندِ بی له جنګه او جګړی مسلمانان شوی یو ګواکی دوی خپل احسان ښکاره وی او د دی جواب وروسته له دی نه داسی

ورکاوه کیږی.

### قُلُ لَا تَمْنُوا عَلَى إِسْلَامَكُوْ ۚ بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ اَنَ هَلْ كُوُلِلْإِيْمَانِ اِنْ كُنْ تُوْصِدِ قِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) احسان مه باروی تاسی په ما باندی د اسلام راوړلو د تاسی بلکه الله احسان کوی په تاسی باندی د دی چی لیاره ئی وښووله تاسی ته د ایمان راوړلو که ئی تاسی رښتینی او صادقان (په دعوی د ایمان کښی).

تفسیو: که په واقعی ډول(طریقه) تاسی د اسلام دعوی لری او په رښتیا سره ایمانداران ئی! نو دا ستاسی احسان نه دی بلکه د الله احسان دی چی تاسی ته ئی د ایمان په لوری لیاره دروښوده او د اسلام په لوی دولت ئی سرفرازی در کړه . که رښتیا ووایو نو اصلی خبره هم دا ده . څکه چی د اسلام په لوی دولت ئی سرفرازی در کړه . که رښتیا ووایو نو اصلی خبره هم دا ده . څکه چی الله تعالیٰ پخپله رسول الله ته داسی فرمائی ﴿ فَیَایَشَتَهِیْنَ اللهِلِنْتَ لَهُمْ ﴾ الآیة ـ «آل عمران» نو بنا په دی که د چا له لاسه ښکتی (به) کیږی دا د هغه ستاینه (صفت) نه ده بلکه د الله ستاینه (صفت) نه ده بلکه د الله ستاینه (صفت) ده چی هغه ته ئی د نیکی لیاره ورښوولی ده کواکی د دی سورت په پای (آخر) کښی ئی تنبیه فرمایلی ده که تاسی ته پر قرآنی هنایاتو او اسلامی تعلیماتو باندی د عمل کولو توفیق په لاس درځی نو هغه د احسان په ډول (طریقه) مه ورښکاروی بلکه د الله تعالیٰ اکرم شانه واعظم برهانه د شکر او انعام حق اداء کړی چی تاسی ته ئی داسی توفیق درکړی دی.

# إِنَّ اللهَ يَعُلُوْ غَيْبَ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بَصِيرُ كُلِّمَ أَعْمَلُونَ ﴿

بیشکه الله ته ښه معلوم دی غیب د آسمانونو او د ځمکی او الله تعالیٰ ښه لیدونکی دی په هغو کارونو باندی چی کوی ئی تاسی

تفسیو: الله تعالیٰ ته د زړونو پتی خبری او ښکاره چاری ګردی(ټولی) ورمعلومی دی نو د دغه علیم او خبیر په مخکښی خبری او بهانی مه جوړوی.

#### تمت سورة الحجرات

حُمَّ (۲۱) قَارَ (۰۰)

سورهٔ (ق) مکیهٔ (الا آیهٔ ) (۳۸) فسننیهٔ وهی خمس و اربعون آیهٔ و ثلث رکوعات د «ق» سورت مکی دی پرته له (۳۸) آیته څخه چی مدنی دی (۱۵) آیتونه (۳) رکوع لری

### بِنُ الرَّحِيْوِنَ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# قَ-وَالْقُرُّانِ الْمَجِيُدِ ثَبَلَ عِجَبُوَّالَنَ جَآءَهُمُ مُنُذِوْكِتِنْهُمُ وَفَعَالَ الْكَفِرُونَ لَمْنَا شَيِّ عِيْبُ ثَوَاذَامِتُمَنَا وَكُنَّا ثُرَابًا ۚ ذَٰ لِكَ رَجُعُ لَعِيدُنُ

قسم دی پر قرآن چی لوی شان لری (او نه دی راوړی ایمان کفارو په تا ای محمده) بلکه تعجب کوی دوی له دی نه چی راغی دوی ته ویروونکی له دوی څخه نو وویل کافرانو دا (ویرول) یو شی عجیب دی آیا کله چی مړه شو مونږ او شو مونږ خاوری (بیا به هم ژوندی کیږو؟) دغه بیرته راتلل ډیر لری دی (له عقله)

تفسیو: د قرآن د لوئی او شان په نسبت محه وویل شی چی د هغه له راتک محنه گرد(ټول)

کتابونه منسوخ شول او د ده د اعجازی قوت او لامحدودو اسرارو او معارفو محنه د دنیا

گرد(ټول) پوهان محو او حیران دی هم دا لوی قرآن پخپله شاهد دی چی په ده کښی هیځ یو

نقص نشته او د عیب او ګوټی نیولو ځای پکښی نه لیده کیږی. خو بیا هم منکران دا نه منی

نه د دی دپاره چی د هغوی په لاس کښی د ده په خلاف کوم حجت یا برهان شته بلکه یواځی

د خپلی ناپوهی او جهل او حماقت لامله (له وجی) په دی خبری باندی تعجب کوی چی د دوی

له تبر او خیلخانی څخه یو سری د دوی په لوری رسول او استامخی راغلی دی، ټولو ته نصیحت

کوی او داسی عجیبی خبری هم کوی چی موک ئی نه شی منلی. به دا د منلو وړ(لائق) خبره

ده چی مونډ به وروسته له مړینی محنه ژوندی کیږو؟ دا بیرته رانک له عقل مخه ډیر لری او له

امکان او عادت محنه بیخی بعید دی (معاذالله) خو خبره دا ده چی دوی عقل او پوهه نه لری او

که وګوری چی په اول کښی چا پیدا کول آیا د دوی پلرونو کولی شوی چی په حواسو او

اعضاو باندی خبر و چی مخنګه جوړیږی دوی یا د دوی پلرونو کولی شوی چی په حواسو او

اعضاو کښی څه تغییر او ښایست راولی؟ طبعاً نه. نو ثابته شوه چی دا کار د الله تمالی په

قدرت سره وشو نو هغه ذات چی په اول کښی دا کار کولی شی، په آخر کښی څه مشکله ده

هیځ مشکل نه لری بالفرور ئی کولی شی. لکه چی وائی هی وگوگڼنگینگولنگنگوگنگینگه

وگوآتفرژه کمایی و کانهٔ المنکل افزانی التیانوت و کانه کرفر الفیرژافری این همه ذات چی دا کار کولی شی نجی د قدرت نمی په وروسته آیتونو کښی په طور د مثال سره داسی بیانیږی.

### قَدُ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْرَرْضُ مِنْهُمْ

(الله فرمائی په رد د قول د دوی) په تحقیق سره معلوم دی مونږ ته هغه چی کموی ئی ځمکه له وجوده د دوی

تفسیر: ګرد(ټول) وجود نه خاوری کیږی روح سلامت پاتی کیږی او د بدن اجزاء تحلیل کیږی او په هر لوری تیت او پرک (منتشر) کیږی خو الله تعالیٰ ته هغه ګرد(ټول) ښکاره دی او کولی شی چی بیا هغه تیت پیت (منتشر) اجزاء سره راټول کړی او بیا ئی لکه اول ځلی جوړ او غوښه، پلی، رګونه او پوست پری زرغون او سا پکښی واچوی.

#### وَعِنْدَنَا كِتَبُّ حَفِيْظُا®

او مونږ سره يو کتاب دی په ياد ساتونکي د هر شي چه لوح محفوظ دی.

تفسیر: دا نه ده چی له نن مخخه راښکاره او معلوم دی بلکه قدیمی علم مو دی تر دی چی له هغه مخخه پخوانی قبل الوقوع گرد(ټول) حالات هم په یو کتاب کښی چی لوح محفوظ نرمیږی لیکلی شوی دی او تراوسه پوری هغه کتاب محمونږ سره شته که په علم قدیم باندی محوک نه پوهیږی نو دومره دی وپوهیږی هغه دفتر چی هر شی پکښی لیکلی وی او تل د الله تعالیٰ په حضور کښی پروت وی. یا دا د پوهبنی جملی تاکید وبوله محکه هر هغه مخیز چی د چا په علم کښی وی او بیا ئی ولیکی نو هغه د نورو په نزد ډیر ټینګ او مؤکد راځی هم داسی دلته د مخاطبینو د محسوساتو په اعتبار تنبیه شوی ده چی هر مخیز د الله تعالیٰ په علم کښی شته او د هغه په دفتر کښی لیکلی دی چی هیڅ زیادت او نقصان نشی پکښی کیدی. نو فرمائی الله اکرم شانه واغظم برهانه بیا ژوندی کول د خلقو راباندی گران نه دی.

# ؠڶػؘڐؙڹٛۉٳٮٳڷڂؚؾٞڵؾٵۼٲٷٛۿٷٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٷٛٳٛۯ*ٟۯؖؽؚۼ*ۣۅ

بلکه نسبت د دروغو کړی دی دوی حق او رښتینی دین ته کله چی راغی دوی ته پس دوی په ګډو وډو مختلفو خبرو کښی (مضطرب) دی. تفسیر: یواغی تعجب نه بلکه په ښکاره ډول(طریقه) ئی دروغ بولی او محموند د پیغمبر صلی الله علیه وسلم نبوت، قرآن، بعث بعدالموت او نور اعتقادی شیان هم دروغ گئی او عجیبی ګډی ودی مختلفی خبری او راز راز(قسم قسم) ویناوی کوی بیشکه هر هغه سری چی رستیا خبری دروغ بولی په هم داسی شکوکو، اضطرابو، حیرانتیاؤ تردد او تحیر تذبذب سره غاډه په غاډه کیږی او د ناپوهی په غړومبی (ګرداب) کښی لویږی محکه چی له داسی یوه مخرګند(ښکاره) امر نه انکار کوی چی ثبوت ئی له نمر نه هم روښانه دی خو که نصوص او دلائل ئی ولتول شی.

# ٱفَكُونِينْظُوْوَاإِلَى السَّمَاءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ؛ بَيْنَهَا وَزَيَّتُهَا وَمَا لَهَامِنَ فُرُوحٍ ©

آیا پس نه ګوری دغه (منکران د بعث له غفلته) طرف د آسمان ته د پاسه د دوی چی څرنګه جوړ کړی دی مونږ هغه او ښائسته کړی دی مونږ هغه او نشته دغه آسمان ته کوم چاود (عیب)

**تفسیر:** لومړی نښه د قدرت، هغه ذات چی انسان پس له مرګه بیا ژوندی کوی نښی د قدرت دا دی.

الف: \_ پيدايښت د آسمانونو

ب: لوړوالی د هغی چی په څه عجیب او غریب کیفیت سره جوړ شوی

ج:ـ زینت او ښایست د هغوی په ستوریو او یا طبیعی منظری سره.

دند د نقصان او عیب نه موجود والی لکه سوری، چاودیدل، زړوالی او داسی نور. آسمان ته وکوری! چی په ښکاره ډول(طریقه) سره نه کومه ستنه پکښی په نظر راځی او نه کومه پایه لری او نه له کوم شی سره تړلی شوی دی داسی عظیم الشان جسم ئی غرنګه مضبوط او مستحکم درولی دی؟ د شپی له مخی د ستوریو په کروړونو قنادیل ډیوی پکښی بلیږی او د هغی منوری کری له لری لکه د بریښنا لوئی ونی رابریښی او په مجموعی ډول(طریقه) څومره په سنګار او رونق ډولی ښکاری له ګردو(ټولو) څخه غوره خبره دا ده چی سره له تیریدلو د زرګونو قرنو څخه نه کوم سوری یا چاوډ پکښی لویدلی دی نه ئی کومه ګنګوره نړیدلی ده، نه ئی پلاستر مات دی، نه نی رنګ الوتی دی آخر دا کوم یو لاس دی؟ چی داسی مخلوق ئی جوړ کړی دی؟

### ۅؘٲڵۯڞؘؠؘۘٮؘۮڹۿٳۅؘٲڵڠؽؙێٳڣؽۿڵۯۅؘڸ؈ۜۅؘٲؽٚٛٛٛٛٛٛؿؙؾؙٵڣۣؠؗؠٳڡڹٛڴٟڷ ڒؘۅؙڂٟڹۘڣؽڿٟ۞ٚؠؘٙۻؚۯؘةٞٷۧۮؚػ۬ڶۑڶڮ۠ڸۜۓؠؙڽٳؠٞ۠ڹؽؙڽۛ

حُمَّ (۲۲) قَلْ (۵۰)

او (آیا نظر نه کوی دوی) ځمکی ته (چی څرنګه ښه) غوړولی مو ده او غورځولی مو دی په هغی کښی درانه بارونه محکم غرونه او زرغونه کړی مو دی په هغی (ځمکی) کښی له هر قسم تازه ګیاوی د رونق شیان دپاره د ښوونی (د قدرت خپل) او د پند او نصیحت هر هغه بنده ته چی رجوع کوونکی وی الله ته

تفسیر: دوهمه نښه د قدرت پیدایښت د مځکی دی

(الف): آوارول د هغي

(ب): اچول د غرونو او میخ کول د ځمکې په هغوی سره

(ج): زرغونه كول د هر قسم كياه او بوتو تازه وو په رونق سره

(د): هر یوه د دی نبو محخه درس د عبرت کرځی رنمتینو بندګانو لره هغه سړی چی رجوع ئی د الله په لوری وی محان د دی محسوساتو په دائره کښی بی ځایه نه اخته کوی هغه ته د آسمان او د محمکی په تخلیق او تنظیم کښی دومره د کتنی او لیدنی سامان او اسباب شته چی د هغو له ادنیٰ غور کولو محخه صحیح حقیقت ته رسیدی شی او هغه هیر شوی سبق ئی بیا ورپه یادیږی. بیا خو الله تمالیٰ ته به معلوم دی چی سره له دومره قوی دلائلو او روښانو نښو له موجودیته دا خلق ولی د حق په دروفجنولو کښی جرائت او مخنډدوالی (ضد) کوی؟

# وَنَوَّلُنَامِنَ السَّمَا مَا مُعْبُرِكًا فَأَثِثَنْتَالِهِ جَنَّتٍ وَحَبَّ الْحَصِيْلِ ۗ

او نازلی ښکته کړی دی مونږ له (طرفه د) آسمانه اوبه ډیری برکتناکی نو زرغونه مو کړل په دغو (اوبو) سره باغونه (چی هر راز(قسم) میوی لری) او دانی کښت چی فصل ئی ریبلی کیږی.

**تفسیر:** دریمه نښه د قدرت راښکته کول د اوبو دی له آسمانونو نه

(الف): اوبه مبارکی او بابرکته چی هر شی په هغی سره ژوندی کیږی.

(ب): باغونه او دانی د کښتونو (فصلونو) چی په هغی سره زرغونه کیږی.

غله هغه ده چې له هغې سره بوټې ئې هم ريبل کيږي او د باغ وني سره له دې چې ميوې ئي شکولي کيږي وني ئي پخپله پاتي کيږي.

# ۘۘۅؘالتَّخُلَ لِمِيقٰتٍ لَهَا طَلُعٌ نُضِيدٌ ۗ

او (زرغونی مو کړلی په دغو اوبو سره ونی د) خرماؤ لوړی هغی لره وړی دی لاندی ماندی.

تفسیر: (ج). زرغونول د خرما د ونو، لوړی لوړی(اوچتی) چی دوی لره وږی دی لاندی باندی چی روزی دی لپاره د بندګانو. په ډیر کثرت او، وفرت سره چی د هغو وږی په لیدلو کښی هم ډیر ښه ښکاری.

### رِّنُ قَالِلْعِبَادِ وَاَحْيَيْنَالِهِ بَلْنَةً مِّيْتًا كَثَالِكَ الْخُرُوجُ®

رزق روزی دپاره د بندګانو او ژوندی کړل مونږ په دغو (اوبو) سره کلی او ښارونه مړه . هم داسی دی راوتل (د مړیو له قبرونو نه).

تفسیر: (د): الله تعالیٰ ژوندی کوی په دی اوبو د باران سره ښارونه او کلی مړه یعنی چی بوتی او ګیا تولی وچی او خزان وی بیا ئی ژوندی کوو او زرغونی کوو ئی، نو نتیجه د دی دریو نیمو سره له اجزاوو ئی دی ته شوه، چی تاسی انسانان هم داسی راوتونکی او ژوندی کوونکی ئی، لکه چی ګیاوی زرغونی کیدونکی او راوتونکی دی، نو که تاسو عقل لری په خپل ژوند کښی پس له مرګه هیڅ شک او شبه مه کوی. لکه چی د باران په اورولو سره مړه ځمکه ژوندی کوی هم داسی د قیامت په ورځ مړی هم ژوندی کولی شی.

# ۘڮڎۜڹٮؗۛ ؿؘٮؙۿؙۮؙۊؙٷٛۯؙۏؙڇٷٙٲڞ۬ڮٵڶڗۜڛۜٷؘؿٮٛۅٛۮؗ؇ؗۅۘۼٵۮۛ ٷڣۯۼۅؙڽؙۅؘٳڂٛۅٲؽؙڵۏؙۅٟ۞ۨۊٞٲڞڮٵڶڒڲػۊۅؘۊؘۄؙۯؙٮٮ*ۜڹڿ*

دروغجن کړی ؤ پخوا له دغو (کفارو) قوم د نوح (نوح لره) او ملګری د کوهی (نبی خپل لره) او ثمودیانو (صالح لره) او عادیانو (هود لره) او فرعون (موسی لره) او (نوعی) وروڼو د لوط (لوط لره) او خاوندانو د ځنګله (شعیب لره) او قوم د تبع (خپل نبی لره)

تفسیو: د دی قومونو قصی د حجر، فرقان او دخان او په نورو سورتونو کښی تیری شوی دی هلته نی بیا ولولی!.

تبع: يا نوم د ځای دی يا نوم د هغه پيغمبر دی چې دا قوم ئې اسلام ته وغوښت.

### كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَتَّ وَعِيْدِ @

دوی تولو نسبت د دروغو کړی و پیغمبرانو خپلو لره نو بیا حق او ثابت شو ځما عذاب پر دوی

تفسیو: د انبیاو د دروغجنولو لامله(له وجی) له هغو شیانو څخه چی دوی ویرول شوی ؤ هغه ور د مخه راغلل. او په هم هغه عذابونو کښی چی دوی تری ویرول شوی وو، ولویدل.

# ٱڣؘؠؽڹٵٚۑٵڵڂڵؾؚٵڷڒٷۜڸٝڹڷۿؙۅ۫ؽ۬ڵۺۣۺۜٷڽؘڂڷٟؾڿڔؽؽؖؖ

آیا پس نو موند ستری شوی وو په پیدایست اول باندی یعنی نه یو ستری شوی بلکه دوی په شک کښی دی له جوړولو او ژوندی کولو نویو څخه.

تفسیر: د دوهم محلی نوی ژوندون په نسبت هنوی ته خوشی او فضول یو شک پیدا شوی دی هنه قادر مطلق چی دوی ئی اول محلی پیدا کری دی آیا دوهم محلی هنه ته د هنوی بیا پیدا کول کوم گران کار دی؟ آیا دوی هسی گمان کوی چی (معاذالله) هنه به په اول محلی د دی گردی(تولی) دنیا له پیدا کولو محخه ستری شوی وی؟ د هنه مطلق قادر په نسبت داسی توهمات غور کول ډیر سخت جهالت او سپین سترگیتوب دی.

# وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلُوْمِ انْوَسُوس بِهِ نَفْسُهُ

او په تحقیق پیدا کړی دی مونږ جنس د انسان، په داسی حال کښی چی مونږ پوهیږو په هغه نحیز چی وسوسه او خطره کوی په هغه سره زړه د ده له فکرونو عبثو او ناکارو سره

تفسیو: د انسانانو د هر قول او فعل محخه موند خبردار یو تر دی چی له هغو پتو خبرو چی د وسوسی په ډول(طریقه) د هغو په زړه کښی تیریږی هغه هم مونډ ته معلوم دی ﴿ آلَوْلِلَهُ مَنْ حَلَقَ وُمُوَالْلِلِمِنْکُالْفِیْدُرُ ﴾ جزء ۲۹ (الملک ـ رکوع ـ۱) آیت ۱۶

### وَهَٰ ثُنَ أَقُرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ®

حال دا چې مونږ ډير نژدې يو ده ته په علم سره له رګونو د ورميږ د ده

حُمّ (۲۱)

#### څخه.

تفسیو: د ژوندانه له رګه مراد د اورمیږ (شارګ) دی چی د هغه لرځیدونکی رګ له پری کیدلو 
څخه سری مری بیائی چی دا له روح او نفس څخه کنایه وی او مطلب ئی دا دی چی مونډ د علم 
په اعتبار د ده له روح او نفس څخه هم ډیر نژدی یو یعنی هسی چی سړی پخپل احوال باندی 
پوهیږی مونډ له هغه څخه زیات د هغه په حال او احوال باندی پوه او خبردار یو. لکه چی مونډ د 
الله تعالیٰ دا پوهه او خبرداری په تجربه سره ثابت ولی شر، مثلاً وینو چی یو متخصص طبیب په 
یوه مرض آخته کیږی او دی خبر نه دی چی څه وخت مریض کیږی او یا څه وخت جوړیږی، یو 
پوهان، نجومی، ولی، پیغیبر! د هغو مشکلاتو نه چی ورته پیښیږی هیڅ پیش بینی او چاره 
سازی نشی کولی او پخپله رسول الله وائی ﴿ وَلَوَ کُنْکَانَمُوالْمُنْکِانُ الْمَرْبُومَانَمُنَمِیَالْمُورُهُ 
﴾ جزء ۹ 
«اعراف – ۲۳ ع ۱۸۸ آیت » نو دا ثابته شوه چی الله تعالیٰ جل جلاله له مونډ نه مونډ نه د مونډ 
کارساز دی، او له مونډ نه په مونډ عالم دی، له مونډ نه په مونډ مهریان دی، له مونډ نه د مونډ

### إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيٰنِ عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ®

(او یاد کړه) کله چی اخلی دوه اخیستونکی پرښتی چی یوه له ښی طرف نه ناسته وی لیکلو د نیکی ته او بله له کیڼ طرف نه ناسته وی لیکلو د بدی ته

تفسیو: دوه پُرمتی د الله په حکم سره د همیش لهاره د هر سری په کتنه کښی دی هر هغه لفظ چی د دوی له خولی څخه ووځی یا هر کار چی دوی لی کوی سم د لاسه لی لیکی د نیکی لیکونکی ښی خوا ته ناستی او تاکلی(مقرر کړی) شوی دی څه زیادت او نقصان نه کوی بلکه په ډیری امانت داری سره لیکنی کوی ﴿ وَلَوۡتَمُلِوۡلِمُوۡلِمُوۡلِمُ لِکَالُمُتِیۡقُیۡ کَوْلاَلُمِیۡقُیٗ کَوْلاَلُمِیۡقُنۡیٗ کَوْلاَلُمِیۡقُنۡیُ کُوالاً کَوۡلاً کُوۡلاً کَوۡلاً کَوْلاً کَوْلاً کَوْلاً کَوْلاً کُوۡلاً کُوۡلاً کُوۡلاً کَوْلاً کَوْلاً کُوۡلاً کُوۡلِمُسُورًا کُوۡلِمُوا کُوۡلِهُ کُوۡلاً کَوۡلِمُ کَوۡلاً کُوۡلاً کُوۡلِمُورِ کُوۡلاً کُوۡلاً کُوۡلِمُورِ کُوۡلِمُورِ کَا کُوۡلاً کُوۡلِوْلاً کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کُورِ کَا کُورِ کُورُورُ کُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورِ کُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورُ کُورُورُ کُورُ کُورُورُ کُورُورُورُ کُورُورُ کُورُورُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ کُورُورُ

# مَايَلْفِظُمِنْ قَوْلِ إِلَّالَكَ يُهِ رَقِيُبٌ عَتِينُكُ®

نه وائی دغه بنده هیڅ خبره مګر خو وی له ده څخه دوه ساتونکی، حاضر او تیار چی ژر ئی ولیکی.

تفسیو: دا دوه پرښتی لیکلو ته همیش تیاری وی. او هیڅکله نه تری جدا کیږی هغه چی د ورځی له طرفه موظفی دی د نمازدیګر په وخت کښی عملونه د بندګانو، ثبت ته رسوی. او هغه خُمَ (۲۱)

چی د شپی له طرفه موظفی دی په وخت د صباح کښی عملونه د بندګانو حضور د رب العالمین 
ته پورته کوی، حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم وائی چی الله تعالیٰ له دی ملاتکو نه پوښتنه 
کوی چی د ما بندګان په څه حالت کښی وو هغوی ورته وائی چی په سجده وو نو حضرت رب 
العالمین په ملائکو باندی افتخار کوی نو له هم دی وجی نه باید په دی دوو لمونځونو باندی ډیر 
خیال وشی،

### وَجَاءَتُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقّ

او راغلی بی هوشی سختی د مرګ لپاره د دی چی په سترګو ئی ووینی په حق سره

تفسیر: له یوه لوری ئی دفتر او دوسیه تیاره شوی ده او له بل لوری ئی د مرګی په کنده باندی رسیدلی دی مړ کیدونکی دی او د ځنکدن په ربړونو(تکلیفونو) کښی غوتی خوری نو هلته دا کردی(تولی) خبری ورته رښتیا ښکاری چی الله تعالیٰ او د هغه پیغمبرانو د هغه خبر ورکړی و او د مړی له مخی د هغه د سعادت او شقاوت پردی لری کیږی، او د داسی پیښی پیښیدل یقینی او قطعی دی. ځکه چی د مطلق حکیم ډیر حکمتونه د ده سره اړی (تعلق) لری، نو په دغه وخت کښی به وویلی شی دغه منکر انسان ته داسی چی:

#### ذلِكَ مَا كُنُتَ مِنْهُ تَعِيْدُ<sup>®</sup>

دا مرګ هغه دی چې وی به ته له ده څخه په څنګ کیدونکي او نه وی پری اقرار کوونکي

تفسیو: سری ډیر زیار(کوشش) کوی چی له مرګ څخه ځان وژغوری(وساتی) او د هغه د بد خوند او وحشت څخه تل ځان وساتی او دی خوا هغی خوا سر او پیمی ووهی خو سره له دی د مرګی شیبه(لحظه) چیری وروسته کیدونکی ده. آخر هغه په سر باندی راتلونکی ده او هیڅ یوه حیله او تدبیر د مرګی مخه نشی نیولی.

### وَنُفِخَ فِي الصُّوْرِذَٰ لِكَ يَوْمُ الْوَعِيْدِ<sup>©</sup>

او وبه پوکل شی په صور (شپیلی) کښی چی دا یوه ورځ ده د ویرولو (د کفارو په عذاب سره). ځټر ۲۱)

تفسیو: وړوکی قیامت خو د مرګ وقت دی. وروسته له دی لوی قیامت حاضر دی فقط چی په صور او شهیلی کښی وپوکلی شی هغه ویروونکی ورځ موجودیږی چی انبیاؤ او پیغمبرانو خلق ترینه ویرولی وو.

### وَجَأْءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَأَيِثُ وَشَهِيُكُ<sup>®</sup>

او راځی هر نفس په دی ورځ کښی چې وی به له ده سره يو شړونکې (محشر ته) او شاهدی ورکوونکې (پر اعمال ئې لکه لاس، پښې او داسې نور).

تفسیو: خلق به په قیامت کښی داسی حاضر کړل شی چی یوه پرښته به نی میدان ته د وړاندی کولو دپاره راکاړی او بلی به نی عملنامه نیولی وی چی د ده د ژوندانه ګرد(ټول) احوال او خبری پکښی لیکلی شوی وی ښائی چی دا به همغه دوه پرښتی وی چی ﴿ کِاتَاکْتِیْقُنَ ﴾ ورته واتی او د هغو په نسبت ئی فرمایلی دی ﴿ اِنْتَاقَالْکَتِیْقِنَ ﴾ الآیة ـ او ښائی چی کومه بله وی. وائه اعلم. نو وبه ویلی شی ده ته د الله تعالیٰ له جانبه داسی چی:

# لَقَدُ كُنْتَ فِي خَفْلَةٍ مِنْ لِمَنَا فَكَشَفْنَاعَنَكَ عَطْلَا لِكَ فَبَصَرُكَ الْيُؤَمِّ حَدِيدُكُ®

په تحقیق سره (په دنیا کښی) وی ته په غفلت بیخبری له دی ورځی د عذاب څخه نو بیرته مو کړه له تا څخه پرده د غفلت ستا، نو سترګی ستا نن ډیری تیزی دی (چی پری وینی خپل ګرد(ټول) اعمال)

تفسیر: په هغه وخت کښی به وویلی شی دوی ته چی وی تاسی د دنیا په خوندورو شیانو کښی مشغول او له دی ورځی څخه بیخبر او بی پروا وی ا او ستاسی سترګی د شهواتو او غوښتنو تیاری او پردی پتی کړی وی. هغه ښوونی چی پیغمبرانو تاسی ته کولی هغو ته مو فکر نه کاوه . نن هغه پرده ستاسی له سترګو څخه لری کوو او ستاسی لیدنه خورا(دیر) زیاتوو، تر څو ښه وګوری آیا هغه خبری چی تاسی ته کیدلی صحیح وی او که غلطی؟ ثابته وه او ثابته شوه چی دا تولی خبری رښتیا وی، ځکه له هر یوه سره یو قرین شیطان او بل ئی له ملاتکو نه د مراقبت لپاره ورسره همراه دی لکه چی په حدیث کښی وائی: (ما منکم من احد الا وقد وکل به قوینه من الملائکة ـ الحدیث).

### وَقَالَ ثَرِيْئُهُ هٰذَامَالَدَىَّ عَتِيْدًا ۖ

ځټر (۲۲)

او وبه وائی ملګری د ده (پرښته) دا دی هغه شي چې ماسره حاضر دی (د دفاترو د اعمالو د ده)

تفسیو: پرښتی به ئی له اعدالنامو سره حاضری وی ځینی له (قرین) څخه شیطان مرادوی. یعنی شیطان به وائی دا مجرم حاضر دی چی ځما له خوا اغوا شوی ؤ. او هغه می د دوزخ لپاره تیار کړی دی. مطلب دا چی هغه اغوا ځما له لاسه شوی ده خو په ما کښی دومره زور او تسلط چیری ؤ چی هغه می په جبری ډول(طریقه) سره په شرارت کښی اخته کړ دی پخپل اختیار، اراده او واک کمراه شوی دی.

### ٵؘؿ۬ؾٳٛ؈ؙٛۼۿٮۜٛٷڴڷؘػقٳڔۼڹؽڽ<sup>ڞ</sup>ٛ؆ٞٵۼڗڵؚۏؘؿؗؠۄؙۼؾؠٟۥؿٝڔؽۑؚ<sup>ۿ</sup>

(نو وبه ویل شی دوو پرښتو ته) وغورځوی تاسی په دوزخ کښی هر یو کافر عناد کوونکی منع کوونکی د خیر تیریدونکی له حدودو مشروعو، ظالم او شک کوونکی (په دین کښی).

تفسیر: د الله تعالیٰ له درباره به دغه حکم دوو پرښتو ته وشی چی داسی سړی دی په دوزخ کښی واچول شی!

### إِلَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِ إِلهَّا الْخَرَفَالْقِيلُةِ فِي الْعَنَابِ الشَّدِيْدِ®

هغه (کافر) چی ګرځولی ئی دی سره له الله! (الله بل) نو وغورځوی دی په عذاب سخت کښی

تفسیر: داسی سری په دوزخ کښی د ډیر سخت عذاب مستحق دی، څکه چی تر مشرکینو نه لوی ظالمان نور په دنیا کښی نشته.

### قَالَ ثَرِينُهُ دُرَّتَبَامًا أَطْغَيْتُهُ وَلاِئَ كَانَ فِي ضَلْإِن يَعِيُدٍ<sup>®</sup>

وبه وائی ملګری د ده یعنی شیطان ای ربه ځمونږ، نه ؤ ګمراه کړی ما دی (جبراً) لیکن و دی پخپله په ګمراهی لری کښی له حقه ځنی.

تفسیو: ځما زور پر ده باندی نه رسیده. لیړ څه اشاره می چی ورته وکړه دغه کمبخت پخپله گمراه شو د نجات او فلاح له لیاری څخه لری ولوید. شیطان په داسی ویناو سره خواړی چی خپل جرم سپک ورښکاره کړی داسی جګړی او منازعی په مابین د دوزخیانو او خدایانو باطله و د هغوی کښی او په مابین د اغوا کونکو د دوی کښی ډیری راځی چی قرآن له بعضی د هغو گئی څخه د دورکیانو آوائی د هغو گئی څخه د دورکی او وائی: ﴿ وَقَالَالْمُهُمُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# قَالَ لَاتَّغْتَصِمُوالَدَىَّ وَقَدُقَدُّقَكَمْتُ الْيُكُوْ بِالْوَعِيْدِ<sup>©</sup>

وبه فرمائی (الله قهراً چی) جګړه مه کوی تاسی دلته له ما مخخه چی فائده نه کوی جګړی د تاسی په دی ځای کښی او په تحقیق ړومبی لیږلی و ما تاسی ته ویرول خپل په ژبو د انبیاو.

**تفسیو:** تاسی چتی(بیکاره) او اپلتی خبری مه کوی په دنیا کښی می هر چا ته د ښو او بدو لیاری وربـولی وی اوس هر یوه ته د هغه له جرم سره سمه جزا ورکوله کیږی هغه چی ګمراه شوی دی او هغه چی له دوی څخه ئی لیاره ورکه کړی ده دواړه به د خپلو جرمونو سزاوی مومی.

### مَايُبُدِّكُ الْقَوْلُ لَدَى تَى وَمَا انَابِظَلَامٍ لِلْعَبِيْدِ<sup>©</sup>

نه شی بدلیدلی هیڅ خبره په دی باره کښی په نزد زما او نه یم زه ظلم کوونکی پر بندګانو چی بی له ګناه ئی په عذاب کړم.

تفسیر: ځمونډ له لوری به ظلم نه کیږی. هغه فیصله چی صادریږی عین حکمت او انصاف به وی «او خبره به نه بدلیږی» یعنی کافران به نه بینلی کیږی نو د دی لوی کافر شیطان بینه به چیری کیږی.

# يُومَ نَقُولُ لِعَهَنَّمَ هَلِ امْتَكَلَّتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ تَزِيْدٍ ®

(یاده کړه هغه ورځ) چی وایو مونږ دوزخ ته داسی آیا ډک او موړ شوی ته له خلقو نه؟ او وبه وائی هغه آیا نور هم څه زیات ځای شته بلکه شته یعنی

زیات کړه زه لا ښه موړ شوی نه یم.

تفسیر: د دوزخ وسعت او ارتوالی به له دومره خلقو څخه نه ډکیږی. او د قهر له شدته به نور کافران او نافرمانان هم ورغواړی.

### وَأُزْ لِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِيْنَ غَيْرَ يَعِيْدٍ ۞

او رانژدی به کړ شی جنت لپاره د ویریدونکیو پرهیزګارانو چی نه به وی لری (له دوی نه).

تفسیر: جنت به له دوی څخه لری نه وی. دوی به له ډیر نژدی څخه د هغه تر او تازګی ښائست او سینګار وینی.

# ۿڬٙٵ؆ؙؿؙۊػٮؙۏؙؽٳڮ۠ڷۣٵۊٙٳٮ۪ڂڣؽڟۭ<sup>ۿ</sup>ڡۜڽؙٛڿۺؽٵڗؘٷؙؽؠٳڷۼؽؙڣؚ ۅؘۘڂ۪ٲڎؚڹؚڡۜڷؠۣۥؿ۠ڔؽؙڽؚۿٳۣۮڂؙڵۅٛۿٳڽٮٮڵۄۣڗ۫

فرمائی الله چی دا هغه دی چی وعده به ئی کوله کیده له تاسی سره دپاره د هر رجوع کوونکی الله لره او د هر ساتونکی حدودو د هغه لره او هر هغه چی ویریږی له عذابه د رحمان په غیب سره او راتلونکی وی په زړه رجوع کوونکی سره الله ته (نو وبه فرمائی الله ځی ننوځی پکښی په سلامتیا سره)

تفسیر: هغه کسان چی په دنیا کښی ئی الله تعالیٰ یادوه او له ګناهونو څخه ئی ځانونه ژغورل (بچ کول) او د الله په لوری به ئی رجوع کوله او بی له لیبلو څخه د هغه له قهر او جلاله ویریبل او په یوه پاک او صاف رجوع کوونکی زړه د الله په حضور حاضر شوی و د هغه جنت وعده له داسی سریو سره کړی شوی وه اوس ئی وخت رارسیبلی دی چی په سلامتیا او عافیت سره پکښی ننوځی او پرښتی دوی ته سلام اچوی او د پاک پروردګار سلام هم وررسوی.

#### ذٰلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ۞

دا ورځ د ورننوتلو په جنت کښي ورځ ده د هميشه توب په هغه کښي

حْمَ(۲۱) قَرْ٠٥)

تفسیر: په حدیث کښی وائی جنتیان چی جنت ته ننوزی. ورته ویل کیږی، ننوزی بیا مو نو مرگ نشته، دوزخیانو ته په وخت د ننوتلو کښی دوزخ ته هم داسی ویل کیږی نو هغه ورځ هر چا ته هر څه چی وررسیږی د تل دېاره دی.

# لَهُمُّ مِّالِيَثَا أَوُنَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيْكُ®

وی به دغو (مومنانو) لره هغه چی غواړی ئی دوی په دی جنت کښی او له مونږ څخه ئی زیادت هم شته په هغو باندی

تفسیر: هر شی چی وغواړی هغه وررسیږی برسیره په هغه داسی نعمتونه هم ور رسیږی چی د هغوی په خیال کښی نه وی رسیدلی لکه د الله تعالیٰ لقا او لیدنه. او ممکن دی له (ولدینا مزید) څخه دا غرض وی چی له مونږ سره ډیر شیان دی هر څومره چی د جنتیانو له خوا وغوښت شی هغه کرد(ټول) به ورکړل شی او د الله تعالیٰ په ورکولو سره بیا هم څه لهتیا نه پیښیږی او نه د هغو لامله(له وجی) څه ربر(تکلیف) او مشکلات پیدا کیږی نو داسی بی شماره انعامات او عطایا لیری مه کنی! ﴿ وَلَیْوَنُ مُثْلُوْنَا لَکُوْنَا لُهُ ﴾ الآیة ـ په حدیث کښی وائی که الله تعالیٰ تولی آرزوګانی د بندګانو ورپوره کړی د ده په دربار کښی په اندازه د یوه وزر د میاشی هم څه نه کمیږی.

### وَكُوۡاَهُكُلُنَاقَبُلُهُوۡءُ مِّنَ قَرْنِ هُوۡاَشَكُ مِنْهُوۡرَبُطُشَّافَتَعُبُوۡا فِي الْبِلَادِهُ لِمِنْ يَحْمِيُو۞

او ډیر مو هلاک کړی دی پخوا له دی څخه له اهل د زمانو پخوانیو نه چی هغوی ډیر سخت او قوی و له دغو (کفارو د مکی) څخه له جهټه د قوته نو ډیر ځایونه د پنا ئی ولتول په ښارونو کښی، چی ګوندی پیدا به کړی ځای د ساتنی له مرګه ځخنی، خو پیدا ئی نه کړ

تفسیو: ړومبی د کفارو د اخروی تعنیب بیان و په منځ کښی د هغوی په مقابل کښی د اهل جنت د تنعم ذکر راغی اوس بیا د کفارو د سزا ورکولو ذکر فرمائی یعنی پخوا له آخرته په دنیا کښی مونډ ډیر داسی شریر سرکش او غاړه غړوونکی قومونه تباه او خراب کړی دی چی په زور او قوت کښی له موجوده کافرانو څخه ډیر لوړ(اوچت) و او په ډیرو ملکونو کښی ګرځیدلی حُمْ (٢٦)

وو او راز راز(قسم قسم) تصرفات ئی پکښی کړی و، کله چی د الله تعالیٰ عناب ورسید نو د تښتیدلو او پتیدلو لپاره هغوی ته په ګرد(تول) جهان کښی په هیڅ یو ځای کښی داسی ځای نه پیدا کیده ﴿ آتِیَمَاکُوْدُوْایُدُوکِکُوْالُوَتُ وَقَلْتُمُّوْآَرُتُومِ مُشَیِّمَاً ﴾ الآیة \_ النساء رکوع (۱۱) آیت (۷۸)

# إنَّ فِي دَٰإِكَ لَذِكُرِي لِمَنَ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ اَلْقَى السَّمُعَ وَهُوَ شَهِيُكُ®

بیشکه په دغو (مذکوره و شیانو) کښی خامخا ذکر او پند دی هر هغه چا لره چی وی هغه لره زړه روغ او فکر کوونکی یا کیږدی غوږ نصیحت ته په داسی حال کښی چی دی حاضر متوجه وی په زړه سره

تفسیر: په دی عبرتناکو واقعاتو باندی له غور او فکر کولو مخخه هم هغه خلق پند اخیستی شی چی د هغوی په سینه کښی هسی پوهیدونکی زړه وی چی یا پخپله په خبری باندی وبوهیډی یا د نورو له پوهولو څخه پوهه ومومی او غوږ ورته ونیسی ځکه چی دا هم د پوهنی یوه درجه ده چی سری پخپله نه پوهیډی خو د نورو له ویجولو څخه متنبه او هوښیاریډی او منفعت تری آخلی. هغه چی نه پخپله پوهیډی او نه د نورو پوهولو ته غوږ ډدی، او نه ئی په نړه کښی ځای ورکوی، نو له هسی سری څخه لوته او تیړه (ګټه) ښه ده.

# وَلَقَتُ خَلَقْنَا السَّمَا وِ وَالْرَاضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّهِ آيَّا مِنَّ

او په تحقیق پیدا کړی دی مونږ آسمانونه او ځمکه او هغه نور مخلوقات چی په منځ د دغو (آسمانونو او ځمکه) کښی دی په شپږو ورځو کښی

تفسیر: د دی بیان پخوا له دی تیر شوی دی.

### وَّنَا مَسَنَامِنُ لُغُونِ

#### او نه وه رسیدلی مونږ ته هیڅ ستومانی

تفسیر: کله چی دی د اول ځلی له پیدا کولو څخه نه دی ستړی شوی نو د دوهم ځلی په پیدا کولو کښی به څرنګه ستړی کیږی؟ او تباه او برباد کول خو له جوړولو څخه ډیر آسان دی.

# فَاصْبِرُعَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِبَّهُ بِحَمُورَيِّكَ

نو صبر کوه (ای محمده) پر هغه چی وائی ئی دوی او تسبیح ووایه پیوست له حمده د رب خیل

تفسیو: که دا خلق په داسی غتو خبرو باندی هم نه پوهیدی نو تاسی مه خپه کیدی! بلکه پر داسی چتی(بیکاره) خبرو باندی صبر وکړی! (وهذا کان قبل الامر بالجهاد) او د هغه الله تعالیٰ په یاد کښی د زړه له کومی مشغول اوسی! چی د ګردو(ټولو) آسمانونو او ځمکی پیدا کوونکی دی، او د هر شی په ودانولو او ورانولو باندی قدرت لری.

# قَبُلُ طُلُوْعِ الشَّبُسِ وَقَبْلَ الْغُرُّوْبِ ۞ وَمِنَ الَّيْلِ فَسِيِّعُهُ

پخوا له راختلو د لمر یعنی لمونځ د صبا او پخوا له لویدلو د لمر محخه یعنی لمونځونه د ماسپښین او د مازدیکر او په بعض کښی د شپی نه پس تسبیح وایه د دغه الله یعنی لمونځ د تهجد او ماسختنی وکړه.

تفسير: دا د الله تعالى د يادولو وختونه دى. په دى كښى عبادتونه او دعاوى قبليږى. له گينو روايتونو څخه ښكاريږى چى پومبى ځمونږ په پېغمبر صلى الله عليه وسلم باندى د دريو وختونو لمونځ فرض و. سهار ـ مازديكر او تهجد. لكه چى اوس هم دى دريو وختو ته يو خصوصى فضل او شرف حاصل دى. جائى چى هر سرى په لمانځه، ذكر، دعا، تلاوت يا نورو بو كارونو باندى په دغو وختو كښى مشنول اوسى او معمور ئى ولرى. په حديث كښى راغلى دى (عليكم بالغدوة والروحة وشئ من الدليحة گينى وائى چى له قبل الطلوع څخه د سهار لمونځ او له قبل الغروب څخه د ماسام او ماسختن لمونځونه او له (من الليل) څخه د ماسام او ماسختن لمونځونه مراد دى.

### وَآدُيُارَاللَّيْجُودِ@

#### او وروسته له سجدو د لمونځونو څخه هم تسبيح ووايه!

تمفسیر: وروسته له لمانځه مخخه دی څه تسبیح او تهلیل وکړ شی چی هغه عبارت له سنتو لمونځونو او نوافلو څخه دی او یا عبارت له هغو اذکارو څخه دی چی په احادیثو کښی راغلی لکه دری دیرش کرته سبحان الله، دری دیرش کرته الحملله، نحلوردیرش کرته الله اکبر او یا داسی

نور اذکار او اوراد چې په نصوصو کښي راغلي.

# وَاسْتَمِعُ يُوْمَرُيْنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانِ قَرِيْبِ

او واوره غوږ کیږده (ای محمده) هغه ورځ چی آواز وکړی آواز کوونکی (اسرافیل) له ځای نژدی نه

تفسیر: وائی چی د بیت المقدس پر تیږی (کتی) باندی به صور او شپیلی پوکل کیږی نو ځکه ئی نژدی ویلی دی، یا ئی دا مراد دی چی د هغه غږ به په هر ځای کښی له ډیر نژدی څخه اوریده کیږی او تول به یو شانی اوری پرته(علاوه) له صور څخه نور غږونه هم د الله تعالیٰ له لوری آورول کیږی چی ځینی له دی آیت څخه هم هغه غږونه مراد وی چی په هغی ورځی کښی پرته(علاوه) له صور څخه له ډیر نژدی څخه غوږونو ته رسیږی خو ښکاره نفخ صور دی. والله اعلم.

### يُومُ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَٰ لِكَ يَوْمُ الْخُرُومِ ٠٠

هغه ورځ چی واوری (دغه خلق) سخته چغه د (اسرافیل) په حقه سره دا (ورځ د آواز) ورځ د وتلو ده (له قبورو) نه.

تفسیر: کله چی دوهم محلی صور او شپیلی پوکله کیږی نو محمکه بالکل سره بیرته کیږی او گرد(تول) مړی تری ژوندی راوځی او به میدان دریږی.

### ٳٮۜٚٵۼؘؽؙۼؙؽۏڽؙؚؽؿؙٷٳڶؽؽٚٵڷؠڝؘؽ۠ڒ<sup>ڰ</sup>

بیشکه هم دا مونږ ژوندی کول کوو او مړه کول کوو او شته خاص مونږ ته راګرځیدل (د تولو امورو).

تفسیر: په هر حال موت او حیات ګرد(تول) د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی دی او د هر ډول(طریقه) ګرځیدلو پای(آخر) د الله تعالیٰ په لوری دی هیڅوک له دی څخه نه شی خلاصیدی.

# يَوْمَرَّشَقَّقُ الْرُفْعَ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَٰلِكَ حَشَّرُ عَكَيْنَا يَسِيرُ ۞

په هغه ورځ چې وچوی ځمکه له دوی څخه په چابکې سره دغه (ژوندی کول)

حُمّ (۲۱)

#### تول دی پر مونږ باندی ډير آسان.

تفسیر: ځمکه به چوی، مړی به له هغی څخه راووځی او د حشر د میدان په لوری به سره په منډو غونډیږی الله تعالیٰ به ګود(تول) ړومبی او وروستنی مخلوقات سره یو ځای ټولوی او داسی کول هغه ته کوم لوی کار نه دی.

# ۼؙڽؙٲڡؙڰؙۯۑؠ۬ٳؿڤٛۅؙڷؚۯڽۅؘڡٙۘٵٙڹؘؾؘۘڡؘڲڣۿؚ؞ؚ۫ۼؠۜۜٳڒٟۜڡؘڎؘڮٞۯ ٮ۪ٳڶڨٞۯؙڶڹؚڡۜڽؙۛؾۜڿٵػؙۅؘڝؙؽؚ۞۠

مونږ ته ښه معلوم دی هغه څه چې وائی ئی دوی او نه ئی ته په دوی باندی زور کوونکی (په راوړلو د ایمان) نو پند ورکوه په قرآن سره هغه چاته چی ویریږی له وعیدونو او ویرولو ځما په عذابونو د آخرت سره

تفسیو: هغه خلق چی له حشر محخه منکران دی هغوی چتی(بیکاره) اپلتی کوی. دوی پربیددی چی هسی چتی(بیکاره) خبری کوی او د هغوی معامله مونیٍ ته راوسهاری مونیٍ ته دوی گرد(تول) معلوم دی او په هغو خبرو مونیِ بنه پوهییو چی دوی ئی وائی. ستاسو دا کار نه دی چی په زور او زیادت سره په هر سری باندی هره یوه خبره ومنع هوا هغوی ته قرآن کریم واوروی! او مخصوصاً هغوی ته قرآن کریم واوروی! او مخصوصاً هغوی ته نصیحت او لیار خوونه وکری! چی له الله تعالیٰ محخه وویربیری او په دی معاندینو پسی ډیر زیات هڅه مه کوی!.

#### تمت سورة (ق) بتوفيقه تعالىٰ

سورة الذاریات مکیة وهی ستون آیة وثلث رکوعات رقم نزولها (۲۷) رقمها (۵۱) (نزلت بعد سورة الأحقاف) د «الذاریات» سورت مکی دی (۲۰) آیتونه او دری رکوع لری په تلاوت کښی (۵۱) او په نزول کښی (۲۷) سورت دی. وروسته د الاحقاف له سورت نه نازل شوی دی.

### يش \_\_\_\_\_\_ يأت الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

حُمِّ (۲۲)

# وَالنَّرِيٰتِ ذَرُوا ْ كَالْخِيلِتِ وَثُرُا ثَالْخِيلِتِ يُنْرُا فَكَالْمُقَيِّمْتِ اَمْرًا فَ

قسم دی په هغو بادونو باندی چی تیتوی (الوځوی) خاوری او نور شیان په الوتلو خپلو سره پس الوتلو خپلو سره پس قسم دی په وریځو پورته کوونکیو د اوبو پس قسم دی په مسمدی په کشتیو تلونکیو په نرمی سره په سر د اوبو پس قسم دی په (ملاتکو) قسمت کوونکو د کارونو لویو په حکم د الله سره «لکه ارزاق باران او داسی نور».

تفسیر: رومبی دیر سخت بادونه او سخته سیلی الوځی چی د هغو له دوړو او غبار څخه وریځی پورته کیږی بیا له هغو څخه اوبه جوړیږی او هغه پیتی پورته گرځی. بیا د اوریدلو په وخت کښی سپکه هوا چلیږی بیا د الله تعالیٰ له حکم سره سم د هری سیمی هومره وربی چی په برخه ئی وی هغه ورویشل کیږی. پر دی هواو باندی الله تعالیٰ قسم خوری. ځینی عالمان له (ذاریات) څخه هواوی له (حاملات) څخه وریځی او له (جاریات) څخه ستوری او له (مقسمات) څخه پرښتی مرادوی. کواکی د مقسم په ترتیب له بکته والی څخه د پورته په لوری شوی دی. له حضرت علی کرم الله وجهه او نورو څخه روایت دی چی (ذاریات) هواوی (حاملات) وریځی (جاریات) بیږی او (مقسمات) هغه پرښتی دی چی د الله تعالیٰ په حکم خواړه او نور شیان تقسیموی. جواب د قسم دا دی چی:

# ٳٮۜٛؠؘٵؿؙۅؙۼۮۏؽڵڝؘٳڎؚؿ۠٥ۨٷٙٳ؈ٞٳڵۑؽؽڶۅٙٳڣڠؖ۞

بیشکه هغه چی له تاسو سره نی وعده کاو شی چی هغه عبارت ده له ژوندی کولو پس له مرګه ځنی خامخا یوه وعده رښتیا ده او بیشکه چی جزا د عمل خامخا واقع کیدونکی او راتلونکی ده (نو ځانونه ورته ښه تیار کړی!)

تفسیر: دا د هواو او ورښو او نورو شیانو نظام ښه شاهد او ښوونکی دی چی د آخرت وعده رښتیا ده او د دنیا د اموراتو فیصله کول په عدل او انصاف سره هم ضروری دی. کله چی په نړی کښی یو باد، ورښ، هوا هم بی له نتیجی نه ښوری نو آیا دا دومره لویه کارخانه به څرنکه بی له کومی نتیجی پخپل سر ګرځی؟ خامخا دوی لره به هم کومه عظیم الشانه نتیجه وی چی هغه ته مونږ آخرت وایو.

### وَالسَّمَأَهِ ذَاتِ الْحُبُكِ<sup>نِ</sup>

#### او (قسم دی) په آسمان خاوند د لیارو خلقی وو، مزینو

تفسیو: په صاف، مضبوط او ډیر چه رونق لرونکی آسمان باندی قسم دی چی پر هغه باندی د ستوریو جال لویدلی راښکاری او په هغه کښی د ستوریو او پرښتو لیاری شته. جواب د قسم دا دی چی:

# ٳٮ۠ٞڰؙٷؘؽؘٷۛڸؚٷٛؾۘڵڡؚ<sup>۞</sup>ؿؙٷؘؽڮٷؘػٮؙؙۿؙڡۜڶٳؙۏڮ<sup>۞</sup>

بیشکه تاسی ئی ای مشرکانو خامخا په یوه خبره مختلفه ګډه وډه کښی! ګرځول کاو شی له دغه (نبی، قرآن او ایمان ځنی په هغوی سره) هغه څوک چی ګرځولی شوی دی له هدایته په علم د الله کښی.

تفسیر: د قیامت او د آخرت خبری هرومرو(خامخا) ستاسو د جګړو مورد ګرځیدلی دی. دا هغه سری منی چی د ربوبیت له دربار سره څه تعلق ولری. هغه چی له دی درباره ربتلی او شړلی وی د خیر او د سعادت له لیاری څخه ګرځیدلی وی. نو هغه د دی شیانو له تسلیم او منلو او قبلولو څخه تل بی برخی پاتی کیږی. که دوی یواځی د آسمان په نظم او نسق باندی فکر وچلوی او غور وکړی نو یقین ئی راځی چی په هسی خبرو کښی جګړی کول ناپوهی او حماقت دی.

### مُتِلَ الْغَرِّاصُونَ<sup>©</sup>

لعنت کړی شوی دی پر دروغ ویونکیو اټکل کوونکیو باندی

تفسیر: په دوی ځکه لعنت شوی دی چی دوی د دین په خبرو کښی اتکلونه وهی او پخپل ګمان او اتکل سره د قطعیاتو تردید کوی. ﴿ إِنْ يَتَيَّهُ فِيْنَ اِلْاَلْقَانَ وَانْ اَمْوُرْالْاَعْقُرُانُونَ ﴾ د معنی او معرفت په امورو کښی د دوی تول اعمال په تخمین او اتکل سره دی.

### ٳڷڹؠؙؽؘۿؙۄ۫ڣؙۼٞؿۯۊؚڛٵۿؙۅؙؽ<sup>۞</sup>

هغه کسان چی دوی په نهایت غفلت کښی سهو کوونکی غافل او بیخبره دی (له قیامت نه) حَمِّ (٢٦)

**تفسیر:** د دنیا د چرچو او د مزو لامله(له وجی) دوی له الله تعالیٰ مُخه او له آخرت نه بالکل غافل شوی دی.

# يَمُعُلُونَ إِيَّانَ يَوْمُ الرِّيْنِ اللَّهِ اللَّهِ يُنِ

سوال کوی منکران (تمسخراً له محمد نه) چی کله به وی ورځ د انصاف (او c = c + c

تفسیو: د انکار او خندا په ډول(طریقه) پوښتنی کوی ښه! خانه! هغه د عدل او د انصاف ورځ کله راځی؟ او دومره ولی وڅخډیده (ایساره شوه) ؟ نو فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه په جواب د دوی کښی چی واقع به شی دا جزا.

## يَوْمُ هُمُ عَلَى التَّارِيُفِقَتَنُونَ® دُوْفُوا اِفِتَنَتَكُوُ لِفَا الَّذِي َكُنْتُمُ رِهِ تَتَعَتَّعُجِلُونَ®

هغه ورځ چی دوی په اور باندی معذب شی ورته وبه ویل شی! وڅکی تاسی (خوند د) عذاب ستاسی، دا دی هغه (عذاب) چی وی تاسی چی په جلتی سره مو غوښت دغه عذاب په دنیا کښی

تفسیو: دا د الله تعالیٰ له لوری هغوی ته جواب ورکری شوی دی چی لدٍ صبر وکری! هغه ورځ راتلونکی ده . کله چی تاسی په اور کښی سره سم او کاږه واږه ولویږی او ښه په کښی وسوځی! نو هلته به تاسی ته وویل شی واخلی وڅکی دا مو د شرارت او استهزاء مزه او خوند او دا ده هغه ورځ چی تاسی ژر غوښتله درغله.

# ٳڽٙٵڵؾؾٞۊؽڹ؋ؙۼڐؾۭ ۊۜۼؽؙۅۑؚ<sup>ڞ</sup>ٳڿۮؚؽؽؘڡٵٙڐؠٛؗٛۿۯڔڹ۠ۿۄٝ

بیشکه ویریدونکی له الله او ځان ساتونکی له معاصیو به په جنت کښی وی او په چینو کښی به وی یعنی څښونکی د اوبو د دی چینو به وی. اخیستونکی به وی هغو نعمتونو لره چی ورکړی وی دوی ته رب د دوی. خُمْ (٢٦)

تفسير: په ديره خوښى هغه نعمتونه قبلوى چى الله تعالىٰ وربښلى دوى ته چى يو له هغى شخه انواع د چينو دى لكه سلسبيل، ﴿ عَيْنَايْتَهْرَسُهِيَا ﴾ «الدهر» . تسنيم، ﴿ عَيْنَايْتُهْرَسُهِيَا الْكَتَايُونَ ﴾ «الناشية» . الشَّتَايُونَ ﴾ «الغاشية» .

### إِنْهُوْكَانُوْ الْمَبُلُ ذَٰ لِكَ مُحْسِنِينَ اللهُ

بیشکه دوی و پخوا له دی څخه! یعنی په دنیا کښی محسنان او نیکی کوونکی

تفسیر: له دنیا محخه سره له ډیرو ښکټو (فایدو) راغلی و نن د هغو ښیکټو (فایدو) میوه مومی وروسته له دی د ښیکټو (فایدو) لږ محه تفصیل هم راځی.

# كَانُوْاْ وَلِينُالَامِّنَ الْيُثِلِ مَايِهُجَعُونَ ©وَبِالْاسْعَارِهُوْ يَسْتَغُفِرُوْنَ ©

وبه دوی (په دغه وصف) چی په لږ برخه د شپی کښی به اوده کیدل او په اکثره د شپی کښی به ئی عبادت کاوه او په وخت د ګهیځ (سحر وختی) کښی دوی مغفرت غوښت له الله نه د ګناهونو خپلو

تفسیر: د شپی زیاته برخه د الله تعالیٰ په عبادت کښی تیروی او د گهیځ (سحر) په وخت کښی کله چی شپه پای (آخر) ته ورسیږی له الله تعالیٰ څخه د خپلو تقصیراتو بښنه غواړی او وائی، اللها ستا د معبودیت حق می نشو ادا کړی هغه تقصیرات چی ځما څخه واقع شوی دی پخپلی مهربانی او مرحمت سره ئی رامعاف کړه! د عبادت کثرت دوی نه مغروروی بلکه څومره چی په عبودیت کښی ترقی کوی په هماغه اندازه په دوی کښی خوف او خشیت لا زیاتیږی.

# وَفِيَّ آمُو الهِوْحَقُّ لِلسَّالِلِ وَالْمَعْرُومِ ٥

او په مالونو د دوی کښی حق او برخه وه سوالګر لره او صبر کوونکی لره (یعنی مسکین سوال نه کونکی لره).

تفسیر: محروم هغه اړ(مجبور) او محتاج دی چی له هیچا څخه هیڅ شی نه غواړی مطلب ئی دا دی چی دوی برسیره پر زکوه له خپلو مالونو او شتو څخه پخپلی خوښی سره سائلانو او محتاجانو ته برخمی تاکی او مقرروی چی د التزام لامله (له وجی) کواکی حق ورته وایه شی او حُمِّ (٢٦) الذاريات(٥١)

اغنیا باید له حال د داسی محتاجانو نه خبر وی چی دوی له شرم او غیرت نه له چا څخه څه نه غواړی.

# وَفِ الْاَرْضِ النَّ لِلْمُؤْقِدِينَ ٥ُوفِيَ الْفُسِكُو أَفَلا تُبْصِرُونَ ٥

او په ځمکی کښی علامی او نښی دی، د قدرت د الله تعالیٰ یقین لرونکیو لره. په نفسونو او ځانونو ستاسی کښی هم علامی د عبرت دی آیا نو تاسی ئی نه وینی چی تری پند واخلی

تفسیو: دا د شپی ویبنتیا ، استفار او پر محتاجانو او اړو(ضرورتمندو) باندی خرخ او لکول د مال ښائی چی د دی یقین په بنا وی چی الله تعالیٰ شته او د ده په دربار کښی د هیچا اجر او نیکی نه ضایع کیږی، نو ځکه متقیان په داسی شاقه عبادتونو ځان سنبالوی. له دغو نښو د قدرونو د الله تعالیٰ څخه چی په آفاقی او انفسی یعنی په ځان او جهان کښی شته! که سړی پخپل ځان یا د ځمکی د مغی د موجوداتو په احوالو باندی فکر او غور وکړی نو دا تفکر او تعمق هر انسان په دی متیقین کوی چی د هرو نیکو او بدو جزا په هر ډول (طریقه) چی وی ضرور رسیدونکی ده.

# وَفِي السَّمَا ءِرِزُوتُكُوْ وَمَا تُوْعَدُ وَنَ<sup>®</sup>

او په آسمان کښی دی (سبب د) رزق ستاسی چی (باران دی) او هغه چی له تاسو سره نی وعده کړی شوی ده (د ثواب او عقاب)

تفسیو: په سائلانو او معتاجانو باندی له لګولو څخه مه ویریږی په دی معنی چی که مونډ خپل مال اقرباو او فقیرانو ته ورکړو نو له کومه به ئی بیا وخورو، او مه په لګولو سره په مساکینو باندی څه منت او احسان ږدی څکه چی مونډ ستاسی ګردو(تولو) روزی، اجر او ثواب سم له کړی شوی وعدی سره درکوو او د هر یوه روزی رسیدونکی ده هیڅوک ئی مخه نشی نیولی، اولکونکی لره به ډیر اجر او ثواب نور هم وررسیږی.

### فَورَتِ السَّمَاءِ وَالْرَضِ إِنَّهُ لَحَثُّ مِّثُلَمَا ٱنْكُوْتِنُطِقُونَ ۖ

نو قسم دی وی محما په رب د آسمان او محمکی باندی بیشکه دا خبره چی وعده ئی کړی شوی ده خامخا حقه او رستیا ده به مثل د هغی حقیقت او

حُمّ (٢٦) الذاريات(٥١)

واقعیت چی تاسو پری خبری کوی.

تفسیو: هسی چی ستاسی په وینا کښی څه شک نشته هم هغسی په دی خبری کښی هم څه شبهه نشته په یقین سره دا ورځ رسیدونکی ده او د قیامت لویه ورځ دریدونکی ده آخرت راتلونکی دی او د الله تعالیٰ ګردی (ټولی) وعدی پوره کیدونکی دی. وروسته له دی نه د ﴿ وَإِنْكُوْلُومُ تُوْلِيَا اللهُ مَ د میلمه پالنی قصه را آوروی چی د لوط علیه السلام د قصی تمهید دی او له دغو دواړو قصو مخخه دا راښکاریږی چی د الله تعالیٰ معامله په دنیا کښی له محسنانو او ښو خلقو او له مکنبانو او بدو سریو سره څرنګه ده؟

### هَلَ ٱتَلْكَ حَدِيثُ ضَيُفِ إِبْرُهِينُمَ ٱلْمُكْرِّمِينُ

آیا رسیدلی او راغلی ده تاته (ای محمده) خبره د میلمنو د ابراهیم چی مکرمان او عزتمندان وو (یه نزد د الله)

تفسیر: دا میلمانه هغه پرښتی وی چی په اوله کښی ابراهیم په هغوی باندی د بنی آدمانو ګمان کړی و او د هغوی ئی ډیره عزت داری کوله اګر چی د الله په دربار کښی پرښتی هم معززی او مکرمی دی لکه چی پاک الله فرمائی ﴿ بَرْجِيَادْمُئَرُونَ ﴾

# إِذْ دَخَلُوْا عَلَيْهِ فَقَالُوْا سَلَمَّا قَالَ سَلَوْقُونُمُ مُّنْكُرُونَ

کله چی ننوتلی دغه (پرښتی) پر دغه (ابراهیم) نو وی ویل (سلام کوو مونږ پر تا) په سلام کولو سره، وویل (ورته ابراهیم چی) سلام دی وی پر تاسو او په زړه کښی ئی دغه تیره شوه چی دوی یو) قوم ناآشنا دی

تفسیر: د سلام جواب ئی په سلام سره ورکړ او پخپلو زړونو یا په خپلو منځونو کښی ئی سره وویل چی دوی خو اوپره او ناپیژندلی سړی راښکاری.

# فَواغَ إِلَى اهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِيْنٍ ۞فَتَرَّبُهُ إِلَيْهِمْ قَالَ الا تَأْكُلُونَ۞

پس ورغی (ابراهیم) کور خپل ته نو رائی وړ(لائق) یو خوڅی(سخځ) تیار، وریت کړی نو ورنژدی ئی کړ هغوی ته وی ویل ولی نه خوری (یعنی وخوری

حُمّ (۲۲) الذاريات(۵۱)

تری)

تفسیر: په ډیر اهتمام سره ئی په میلمستیا لاس پوری کړ او په ډیر تهذیب او خوړه ژبه ئی دوی ته وفرمایل «گرانو میلمنو! ولی تاسو ډوډی نه خوری؟» کله چی هغوی پرښتی وی او خواړه ئی نه و پکار نو دوی ورته وویل چی نه ئی خورو.

# فَأُوْجَسَ مِنْهُوْ خِيْفَةً قَالُوالاَ تَغَفُّ وَيَثَّرُونُ كُونُولُو عَلِيرٍ

پس پته کړه (ابراهیم) په زړه کښی له دوی نه ویره. ورته وی ویل دوی مه ویریږه (مونږ لیږلی شوی د رب ستا یو) او زیری ئی ورکړ ده ته په یوه هلک ښه عالم هښیار سره

تفسیر: دلته ابراهیم علیه السلام وپوهیده چی دوی بنی آدمان نه دی بلکه ملاتکی دی دا قصه پخوا له دی څخه په تفصیل سره د (هود) په سورت او د (حجر) په سورت کښی تیره شوی ده هلته دی وکتله شی.

# فَأَقْبَلَتِ الْمُزَاتُهُ فِي صَرَّةِ فَصَلَّتْ وَجُهَهَا وَقَالَتُ عَجُورٌ عَقِيدُو

پس مخ ئی ورواړاو ښځی د ده په غږ د حیرانتیا سره نو وئی واهه مخ خپل (په څپیړو) وویل دی چی زړه بوډی یمه شنډه (نو څرنګه به وځیږوم زه ځوی؟)

تفسیر: حضرت بمیہی سارہ رضی اللہ تعالیٰ عنها چی په یوه کوټ کښی ولاړه وه د هلک د ځیږیدلو د زیری له آوریدلو څخه په چغو سر شوه او بلی خوا ته متوجه شوه او له ډیره تعجبه ئی په غهیرو خپل مخ ووهه او وی ویل «دا غرنگه د منلو وړ(لائق) خبره ده چی یوه هسی زړه بوډی او شنډه ښځه لنکه شی چی په ځوانی کښی ئی اولاد نه دی شوی او اوس چی ډیره زړه او کړوپه شوی ده! د هلک مور شی».

### قَالُوَّاكَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَالْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ۞

وویل دغو (ملائکو) هم داسی (لکه چی بشارت مو درکړ) ویلی دی رب ستا بیشکه هغه (الله) ښه حکمت والا ښه خبردار دی. حُمِّ (٢٦)

تفسیر: مونږ دا خبره له ځانه نه وایو بلکه ستاسی پروردګار هم داسی فرمایلی دی او هم هغه پاک الله ته دغه ښه معلوم دی چی چا ته څه شی؟ او په کوم وقت کښی ورکړ شی؟ (او بیا تاسی سره له دی چی د نبوت له کورنی څخه ئی نو ولی په دی زیری باندی تعجب کوی؟) تنبیه: له ګردو(تولو) آیتونو څخه دا راښکاری چی دا هلک حضرت اسحاق علیه السلام دی چی د هغه زیری مور او پلار دواړو ته ورکړی شوی دی.

# قَالَ فَمَا خَطْبُكُوۡ إِيُّهَا الْمُرْسِلُونَ ®

وویل (ابراهیم) نو محه کار (شان) دی ستاسو ای مرسلانو (رالیپرلیو شویو د الله الله جانبه).

تفسیر: یمنی ابراهیم علیه السلام له پرښتو څخه پوښتنه وکړه چه آخر تاسی د څه دپاره راغلی پیځ؟ ښائی چه له قرینی څخه پوهیدلی وی چه دوی د کوم ضروری او اهم مقصد دپاره راغلی دی.

# قَالُوۡٓ ٓ ۚ إِنَّ ۚ ٱلۡسِلۡنَاۤ اِلۡ قَوۡمُ عُرُومِينَ ۗ اِنۡرُسِلَ عَلَيْمٍمْ جَارَةً تِنَ طِيْرٍ ۖ

وویل دوی بیشکه مونږ چه یو رالیږلی شوی یو طرف د یوه قوم ګنهګار (کافر) ته دپاره د دی چه ولیږو پر هغوی باندی تیږی (ګټی) له ختو (پخو شوو په اور لکه پخی خښتی).

تفسیر: یعنی د لوط علیه السلام د قوم د سزا ورکولو دپاره ورلیږلی شوی دی ترغو ئی د کنکرو د ډبرو په ورولو سره ووژنو. د(من طین) له قید محخه دا ښکاری چه دا د وریا (باران) له ږلیو نه وه چه هغه ته توسعاً تیږه (ګټه) ویل کیږی.

### مُنَوَّعَةُ عِنْدَارَيِّكَ لِلْمُسْرِفِيْنَ<sup>©</sup>

نشان داره کړی شوی (په نامه د هغه چا چه پری ویشتل کیږی) په نزد د رب ستا دپاره د مسرفانو له حده تیریدونکیو (په کفر او فجور کښی دپاره د هلاک کولو)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له خوا په هغه باندی نښی لکولی شوی وی (چه لیکلی ؤ پر هری ګتی باندی نوم د هغه چا چه پری ویشنلی کیده او هلاکیده) دا د عذاب کانی یواځی پر هغوی باندی لکیږی چه د عقل ـ دین او د فطرت له حدوده وولی وی.

#### ڡؘٵٛڂٞۯؘۼۜٵڡٙڽؙػٲڹ؋ۣؠؙڬڡؚؽٵڵؽٶؙؠڹؽڰٛڣٵۯڿۘۮڬٳڣؠٛٵۼؘؽۯ ؠؽؾؚڗڹٲڶڞؙڸڡؽؙؽ<sup>۞</sup>

بیا راوویستل مونږ هغه څوک چه ؤ په دی کلیو کښی له ایمان لرونکیو څخه پس بیا ونه مونده مونډ په دغو کلیو کښی پرته (علاوه) له یوه کوره د مسلمانانو (د لوط) او کورنی د ده.

قفسیر: یعنی په هغه کلی کښی یواځی د حضرت لوط علیه السلام کورنی د مسلمانانو یو کور ؤ چه مونچ هغه له عقابه وژغوره (وساته) او تول هستیدونکی ئی روغ رمت پاتی شول او نور تول سره هلاک او فنا شول.

# وَتَرَكُنَافِيُهَآ اللَّهُ لِلَّذِينَ يَغَافُوْنَ الْعَذَابَ الْرَالِيُو<sup>®</sup>

او پریښوده مونړ په (هلاکت) د دغو (کلیو) کښی یوه نښه (لویه د عبرت د هلاکت) دپاره د هغو کسانو چه ویریږی له عذاب دردناک څخه چه له بدو څخه ځان وژغوری (وساتی).

**تفسیر:** یعنی تر اوسه هلته د تباهی علام او نہی شته او د دوی دغه ډیر ویروونکی وژل ویریدونکیو لره لوی عبرت دی او په دی قصی کښی د عبرت او نصیحت ښه پندونه لیدل کیږی.

### ۅؘ؋۫ؠؙٷڛٛٙٳڎ۬ٲۯڛۘڵٮ۬ڰؙٳڵ؋ۯۼۏٛؽڮۺڵڟڹۣۺؖؠؽڹ۞ڣۜؾۘۘڒڵ ؠڒؙڰ۫ؽ؋ۅؙقال ڛؚؗڴؚٳٞۅؙؠۼ۬ؿ۠ۊڽٛ۞

او (پریښی دی مونږ ویریدونکیو ته علامی د قدرت) په (قصی د) موسیٰ کښی کله چه ور ومولیږه دغه (موسیٰ) طرف د فرعون ته په برهان واضح دلیل ښکاره سره (یعنی سره له معجزی او براهین) بیا نو مخ واړاوه (فرعون له ایمان راوړو) سره له قوت زور او لاؤ لښکر خپل او وویل (فرعون چه دغه) موسیٰ کوډگر دی یا لیونی دی.

تفسیر: یعنی فرعون پخپل زور او قوت باندی مغرور شوی د حق له لاری محخه ئی مخ واړاوه. او

د دولت ارکان او تبر ئی هم له خپل څحان سره یو ځحای ډوب کړل. فرعون به ویل چه «موسیٰ یا یو ګړندی کوډګر دی یا لیونی دی او له دغو دوو خبرو څخه خالی نه دی.

# فَأَخَذُنْهُ وَجُنُوْدَهُ فَنَبَذُنْهُمُ فِي الْيَوِّ وَهُومُلِلُوُّ۞

نو ونیوه مونږ دغه (فرعون) او لښکر د ده نو وغورځول مونږ دوی په سیند کښی (نو غرق شول) او هغه ملامته کړی شوی ؤ.

تفسیر: یعنی موند په هغوی باندی څه زیادت نه دی کړی. هغوی پخپله ګرم او ملزم دی. چه ولی نمی کغر او غاړه غړول او سرکشی غوره کوله. او سره له پوهولو هم ونه پوهیدل. آخر هغه چه کړلی ئی ؤ وئ ریبل.

### وَفِي عَادٍ إِذَ اَرْسَلُنَا عَلَيْهِمُ الرِّيْحَ الْعَقِيْءَ ﴿ مَا تَذَرُمِنْ شَيُ ۗ ٱتَتْ عَلَيْهِ الْاجَعَلَتُهُ كَالرَّمِينُو

او (پریښی دی مونږ علامی د قدرت) په (قصی د) عاد کښی کله چه ومولیږه پر دوی باندی باد شنډ خیره نه به پریښوده (دغه باد) هیڅ شی (له نفس او مال) چه وابه لوت په هغه باندی مګر خو وبه ئی ګرځاوه لکه وچ زوړ رژیدلی (واښه توټی توټی).

تفسیو: یعنی د عذاب هغه سخته سیلی راوالوته چه له سیلمی له خیر او برکته تشه وه او د مجرمانو سته (بیخ) ئی وویسته او په هر شی باندی چه الوته د هغه دوړی به ئی ایستلی.

# وَرِنْ ثَنُوْدُ إِذْ زِمِيْلُ لَهُمْ تَمَتَّعُوْ احَتَّى حِيْنٍ @

او (پریښی دی مونږ علامی د قدرت) په (قصی د) ثمود کښی کله چه وویل شو دوی ته (پس له اهلاک د ناقی) نفع واخلئ تاسی تر یوه وقته (د راتللو د عذاب) پوری.

تفسيو: يعنى حضرت صالح عليه السلام ثموديانو ته وفرمايل «ښه ده غو ورځى نور هم د دنيا

مزی وڅکئ! او د دی ځای سامان درغونډ کړئ! په پای (آخر) کښی به د الله تعالیٰ په عذاب اخته شئ».

# فَعَتَوْاعَنُ اَمُورِرَبِّهِمُ فَأَخَذَةُمُ الصَّعِقَةُ وَهُمُ يَنْظُرُونَ ۞ فَمَا اسْتَطَاعُوْامِنُ قِيَامِرُومًا كَانُوْامُنْتَصِوِيُنَ

نو سر ئی وغراوه له امره حکمه د رب خپل نو ونیول دوی تکی (د تندر عذاب هلاک کوونکی) او دوی به (ورته ) کتل نو بیا نه توانیدل دوی چه پورته شی (وتښتی له عذاب د الله څخه) او نه ؤ دوی بدل اخیستونکی (له مونږه مقابله کوونکی له عذاب الله سره).

تفسیو: یعنی د دوی شرارت ورځ په ورځ پسی زیاتیده. آخر د الله تعالیٰ عذاب راغی ـ یوه سخته تکه (تندر) ولویده او په یوی کتنی هغوی تول یخ پخ شول. او د هغوی هغه تول زور او قوت او متکبرانه دعوی او د ښه او بد ویناوی کردی (تولی) په خاورو کښی ولمړلی شوی. د دوی د یوه له لاسه دومره ونه شوه چه له سرګردانی څخه وروسته له خپل ځای څخه وخوځیږی. نو دوی به ځرنګه انتقام او بعل اخلی؟ او څه ډول (طریقه) به نور خپلو مرستو (مدد) ته وغوښتی شی؟.

# ۅؘۊؘۅؙڡڒؿؙۊۣڿۺؽؘڣٙڶ ٳڶٞۿۿ۫؆ؽۏٲڡٞۅٛڡٵڣٝڛڡؚؽؽؖؖ

او (هلاک کړی ؤ مونړ) قوم د نوح پخوا له دی (اهلاک د دی قومونو) بیشکه دوی ؤ قوم فاسقان وتونکی له فرمان.

تفسیر: یعنی له دی قوم څخه پخوا د نوح علیه السلام قوم د خپل بغاوت او سرکشی په سبب تباه شوی دی. ځکه چه هغوی په نافرمانی کښی له حده ډیره تیری کړی وه.

# وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَ إِبَايَدُدٍ قَرَاتُنَالَمُوْسِعُونَ@

او آسمان موجود کړی دی مونږ په ایدی (د قدرت خپل) او بیشکه مونږ خامخا پراخوونکی یو (او هر شی مو له واک (اختیار) او قدرته پوره دی).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ آسمان غوندی یو لوی څیز پخپل قدرت او قوت سره پیدا کړی دی او هغه ته له آسمان او له محمکی څخه د نورو لویو شیانو پیدا کول هیڅ مشکل نه دی.

### وَالْرَضَ فَرَشَهُا فَنِعُمَ الْمُهِدُونَ@

#### او ځمکه غوړولي ده مونږ نو ښه غوړوونکي يو مونږ.

تفسیو: یعنی آسمان او ځمکه تول د الله تعالیٰ پیدا کړی اجسام دی او هغه تول د الله تعالیٰ په واک (اختیار) او قبضه کښی دی نو د دی مجرم به چیری وتبنتیدی شی؟ او کوم ځای ته به پناه یوسی؟ که سړی د دی دنیا او د کائناتو د خالق په عجیبو او غریبو کارونو او چارو کښی فکر وچلوی او غور پکښی وکړی او د سلیم عقل خاوند وی نو الله تعالیٰ به ښه وپیژنی او وبه پوهیږی چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه هیڅوک هیڅ واک (اختیار) نه لری.

# وَمِنْ كُلِّ شَيْ خُلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَكَّكُوْ تَذَكَّرُونَ®

او له هر غیز څخه پیدا کړی دی مونږ جوړی دوه قسمه (نر ـ ښځه) دپاره د دی چه تاسی پند واخلئ (پوه شئ چه یواځی فردیت او وحدانیت د الله صفت دی).

تفسیر: یعنی پیدا کری دی موندِ نر او بیځه لکه چه «ابن زید» ویلی دی او نن نوی حکما یه هم 
په هغه باندی اعتراف کوی چه په هری نوعی کښی د نر او بیځی تقسیم شته ـ یا له (زوجین)
څخه متقابل او متضاد شیان مراد دی لکه شپه ورځ ـ آسمان څحکه ـ رڼا (رنړا) تیاره ـ تور
سپین ـ روغتیا ـ ناروغتیا ـ ایمان کفر او د دوی په شان نور. پس ووایه ای محمده دوی ته
داسی چه:

### فَفِنُّ وَٱلِلَ اللهِ إِنِّ ٱلْكُوْمِيِّنَهُ نَنِ يُرُّمِّنِ يُنَّ ﴿ وَلِا تَجْعَلُوْا مَعَ اللهِ إِلْهَا الْخَرِّ الْنِّ ٱلْكُوْمِيْنَ هُ نَذِيْرُ مِّيْنِيُنَ

او وتښتئ (رجوع وکړئ) په طرف د الله (په طاعت سره) بیشکه زه تاسی ته له طرفه د هغه (الله) ویروونکی ښکاره یم او مه ګرځوئ مه شریکوئ تاسی

سره له الله معبود بل بیشکه زه تاسی ته له طرفه د هغه (الله) ویروونکی ښکاره یم.

تفسیو: یعنی کله چه آسمان او ځمکه او ګرد (نول) کائنات د واحد الله تعالیٰ پیدا کړی شیان دی او د هغه تر واک (اختیار) او حکومت لاندی دی نو بنده لره ښائی چه له هری خوا څخه لری شی! او د هغه لوری ته په منډه وروځغلی! که د هغه د خوا نه څغلی او رجوع ورته نه کوی نو دا د ډیری ویری خبره ده که کوم بل یو شی ته رجوع وکړه شی نو هغه هم د ویریدلو شی دی د دی دواړو صورتونو له ویروونکو نتیجو او پای (آخر) څخه زه په ښکاره ډول (طریقه) تاسی ویروم.

# كَذَٰ لِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ تَبْلِومُ مِّنْ تَسُولِ إِلَّا قَالُوْ اسَاحِرُ أَوْجُهُونَ ٥

هم داسی (چه وائی تاته قوم د تا ساحر، مجنون) نه دی راغلی هغو کسانو ته پخوا له دوی څخه هیڅ رسول مگر خو ویل هغوی چه (دی) ساحر کوډګر دی یا مجنون لیونی دی.

تفسیو: یعنی که داسی ښکاره تنبیه او انداز ته دا منکران غوږ نه پدی نو مه غمجن کیږئ! له دوی څخه پخوا هغو کافرو قومونو ته چه پیغمبران ورتلل هغوی ته به ئی هم داسی کودګر او لیونی ویل او د هغوی په پندونو او نصیحتونو باندی ئی خندل او ملنډی به ئی پری وهلی. شیخ الهند د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «هم داسی له دوی څخه پخوا خلقو ته چه کوم رسول راغلی دی - هغه ته ئی هم دا ویل چه کودګر یا لیونی دی».

# ٱتُواصُواٰ بِإِ بَّلُ هُمُو قَوْمٌ طَاغُونَ عَ

آیا وصیت کړی دی دوی یو بل ته په دی خبری سره (نه) بلکه هم دوی دی قوم سرکشان.

تفسیر: یعنی د هری زمانی کافران په دی خبری باندی هم داسی متغتراللفظ و لکه چه دوی یو بل ته وصیت کمری وی او بیا مره شوی وی چه د الله هر یو رسول چه راشی ښائی چه هغه ته ساحر یا مجنون ووائی! او په واقع کښی به ئی کله وصیت کاوه؟ هو! د شرارت په عنصر کښی

گرد (ټول) سره شریکان او مله دی او د هم دی اشراک لامله (له وجی) پخوانیو شریرانو هم هغسی خبری کړی دی لکه چه اوسنی شریران ئی هم کوی.

# فَتَوَلَّعَنْهُمْ فَٱلَّتَّ بِمَكُوْمٍ ۗ وَذَكِّرُ فِإِنَّ الدِّكْوِي تَتَفَعَمُ **الْ**مُؤْمِنِينَ⊕

پس مخ و گرځوه ته له دوی څخه پس نه ئی ته هیڅ ملامت کړی شوی (ځکه چه پوره تبلیغ دی کړی دی) او تل نصیحت کوه پس بیشکه چه ذکر پند ګټه (فائده) نفعه رسوی مؤمنانو ته.

تفسیر: یعنی تاسی د تبلیغ او دعوت فرض هسی چه ښائی ادا کړی دی ـ اوس د زیات غمجن کیدلو او فکر وهلو ضرورت نشته په نه منلو باندی کوم الزام چه راتلونکی دی هغه پر هم دغو نمنونکیو او معاندینو باندی دی هو! پرهول ستاسی کار دی نو دا د پوهولو سلسله جاری ولرئ! د هر چا په قسمت او برخه چه ایمان وی هغه ته دا پرهول نافع او گترر واقع کیږی او هغو کسانو ته به چه ایمان ئی راوړی دی لا گته (فائده) وررسوی او په منکراتو باندی به د الله تمالیٰ حجت تمامیږی.

### وَمَاخَلَقَتُ الْجِنَّ وَالْإِنْ إِلَّالِيَعَبُكُ وَنِ@

او نه دی پیدا کړی ما پیریان او انسانان مګر لپاره د دی چه عبادت وکړی دوی ځما.

تفسیر: شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کوی او هر څه چه مو پیلا کړی دی بن او آدمی خو لپاره د بندگی خپلی یعنی د هغو له پیدا کولو څخه شرعاً بندگی مطلوبه ده بن څکه خلفتاً په دوی کښی داسی استعداد ایښود شوی دی چه که وغواړی پخپل اختیار د بندگی په لاره کښی تلی شی داسی خو د کونیه او قدریه په اعتبار هر یو شی د هغه د تکوینی حکم په مقابل کښی عاجز او ناتوان دی. ولی داسی یو وقت هم راتلونکی دی چه گرد (ټول) بندگان پخپلی ارادی د عالم تخلیق دا شرعی غرض پوره کوی. په هر ډول (طریقه) چه وی تاسی پوهول کوئ چه په پوهولو سره دا شرعی مقصود لاس ته راځی.

### مَاَارِْئِدُ مِنْهُمُ مِنْ تِرْزُق قَمَاارُِئِدُانَ ثُقُطُعِمُوُنِ<sup>©</sup> إِنَّالِللهَ هُوَالرَّزَّكُ ذُوالْقُوَّةِ الْمَشِيْنُ®

او اراده نه لرم زه له دوی څخه د هیڅ رزق روزی (ما لره او ځانونو خپلو ته) او اراده نه لرم زه د دی چه طعام راکړی ما لره دوی (او ځانونو خپلو ته) بیشکه الله هم دی ښه رزق روزی ورکوونکی دی څیښتن (خاوند) د قوت محکم مضبوط دی.

تفسیر: یعنی د دوی له بندگی څخه ماته هیڅ ګټه (فائده) نه رارسیږی بلکه د هم دوی ګټه (فائده) په کښی ده. زه هسی یو مالک او بادار نه یم چه خپلو نوکرانو ته ووایم چه ماته وګتیځ! او رائی وړځ! یا ځما په مخ کښی د خوړو او څښو شیان کیږدځ! ځما ذات له داسی تخیلاتو څخه پاک او صاف لوړ (اوچت) لوی پورته دی. زه له دوی څخه رزق او خواړه او نوری ګټی نه غواړم بلکه هغوی ته زه پخپله خواړه او ګټی وررسوم، ما غوندی یو مالک الملک قادر \_ توانا \_ زورور ته به تاسی غوندی عاجزان ناتوانان څه خدمت وکړی شی؟ او زه به څه اړه (احتیاج) او ضورت حاجت تاسی ته لرم د بندګی امر می پر تاسی باندی څکه کړی دی چه تاسی می د ستر تولواکی (شهنشاهی) عظمت \_ کبریا او لوئی په ویلو او کولو (قولا \_ فعلا) ومنځ تر څو ځما د خصوصی الطافو او مراحمو مستحق او مورد وګرځیځ.

نه می گتی ته وگړی کړل ييدا

تل بهه وی بر دوی باندی عما

من نه کردم خلق تاسودی کنم

بلکه تا بر بندگان جودی کنم

## فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا دَنُوبُالِمِثْلَ ذَوُبِ آصُطِيعُمُ فَلَايتَتَعُمِونُونِ

پس بیشکه هغو کسانو لره چه ظلم ئی کړی دی (په نفسونو خپلو او په بل چا) حصه د عذاب ده پشان د حصی د عذاب د یارانو هلاک کړیو شویو د دوی پس تلوار دی نه کوی دوی (په ما باندی په غوښتلو د عذاب کښی که ئی چیری وروستی کړم).

تفسیر: یعنی که دا ظالم د بندگی په لوری نه درومی نو وپوهیږئ چه د نورو ظالمانو په شان د ده سلواغه او بوکه هم له کفر او شرک څخه ډکه ده او اوس ډوبیږی ـ نو خامخا د هغوی په ژر سزا ورکولو کښی تلوار مه کوئ لکه چه نورو کفارو ته له خدائی سزا څخه برخه رسیدلی ده دوی ته هم رسیږی. قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

### فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَّهُوا مِنْ يُوْمِهِمُ الَّذِي يُوْعَدُونَ۞

پس افسوس هلاک خرابی سخت عذاب دی هغو کسانو ته چه کافران شوی دی له ورځی د عذابه د دوی څخه هغه ورځ چه وعده ئی ورسره کړی شوی ده.

تفسیو: یعنی د قیامت ورځ یا له هغی څخه به پخوا د سزا کومه بله ورڅ راځی لکه چه د مکی مشرکانو ته د بدر په غزا کښی سخته سزا ور ورسیده.

#### تمت سورة الذاريات ولله الحمد والمنة

سورة الطور مكية وهي تسع واربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٥٢) تسلسلهاحسب النزول (٧٦) نزلت بعد سورة السجدة.

د «الطور» سورت مکی دی نهه څلویښت آیتونه دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۲۰) او په نزول کښی (۷۲) سورت دی.

وروسته د «السجدة» له سورت څخه نازل شوی دی.

### بِنُ الرَّحْمُنِ الرَّحْمُنِ الرَّحْمُنِ الرَّحِمْمِ

شروع کوم یه نامه د الله چه ډیر زیات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### وَالطُّورِنَ

قسم دی په (غره د) طور باندی.

تفسیو: یعنی د «طور» غر چه په هغه باندی موسیٰ علیه السلام له الله تعالیٰ سره خبری اتری کولی یا به تری مراد مطلق غرونه وی ځکه چه د ځمکی میخونه دی او په کښی د مخلوقاتو لوی منافع دی او په دوی کښی د الله تعالیٰ اکرم شانه واعظم برهانه لوی لوی نعمتونه دی.

### ۅۜٙڲڗ۬ۑۭ؆ٞٮؙڟۅٛۅٟٚٚۏۣ۬ۯؾؚؚٚ؆ٞؿؙۺؙۅٛۅؚٚ

او په کتاب لیکلی شوی باندی په کاغذ ارت خور کړی شوی کښی

قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

تفسیر: له دی کتاب څخه ښائی لوح محفوظ مراد وی یا د خلقو اعمالنامی یا قرآن کریم یا د طور په مناسبت تورات یا عام سماوی کتابونه مراد دی دا تول احتمالات شته.

#### وَّالْبَيْتِ الْمُعَمُّوْرِيُّ

(او قسم دی) په کور معمور ودان کړی شوی باندی (په آسمان کښی).

تفسیر: ښائی چه له دی څخه کعبه شریفه مراد وی یا د کعبی له محاذ سره سم په اووم آسمان کښی د پرښتو کعبه ده چه هغی ته بیت المعمور وائی لکه چه له احادیثو څخه ثابته ده.

#### وَالسَّقُفِ الْمُرُفُوْعِ<sup>٥</sup>

او قسم دی په چت پورته کړی شوی باندی (چه آسمان دی).

تفسير: يعنى په آسمان باندى قسم دى چه پر ځمكى باندى لكه چت داسى دى يا به له «السقف المرفوع» څخه عرش عظيم مراد وى چه له ګردو (ټولو) آسمانونو څخه هسک (اوچت) دى او له روايتونو څخه ښكارى چه هغه د جنت چت دى.

## وَالْبَحْوِالْمَسُجُودِثُ

او (قسم دی) په بحر سیند تود یا ډک کړی شوی باندی.

تفسیو: یا به د دنیا کوړم او خارخوړی سیندونه (دریاهای جوشان) مراد وی یا به هغه سیند مقصد وی چه د ګردو (ټولو) آسمانونو د پاسه او تر عرش عظیم لائدی بهیږی او له روایتونو څخه ثابت شوی دی. جواب د قسم دا دی چه:

# ٳؾؘۜعؘڶٲڹڗؾؚڮؘڷۅٙٳۊۼ<sub>ٞ</sub>ڽٞ؆ٲڵ؋ؙڡؚڹۘۮٳڣٟۼٟ<sup>ٚ</sup>

بیشکه عذاب د رب ستا خامخا واقع کیدونکی دی (په مستحق ئی) نشته هغه لره هیڅوک دافع لری کوونکی. قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

تفسیر: یعنی دا کرد (تول) شیان چه قسم پری یاد شو شهادت ورکوی چه الله تعالیٰ ډیر یو قوت او قدرت لرونکی او باعظمت ذات دی نو په هغو کسانو باندی به چه د ده احکام نه منی ولی سخت عذابونه نه راځی؟ او کوم یو داسی طاقت به پیدا شی چه د هغه د رالیډلی شوی عذاب مخه ونیسی؟.

## يُومُ تَمُورُ السَّمَاءُ مُورًا ٥

هغه ورځ چه وخوځیږی آسمان په خوځیدلو سره.

تفسیر: یعنی آسمان به ولرځیږی او د ډیرو خوځیدلو او لرځیدلو لامله (له وجی) به وشلیږی وبه چوی.

#### وَتَسِيُوالِجِبَالُ سَيُرُالُ

او روان به شی غرونه په روانیدلو سره.

ت**قسیر:** یعنی غرونه به له خپلو ځایونو څخه وخوځیږی او پاغوندو غوندی به یوی خوا او بلی خوا ته رغړی او د وریڅو په شان به یوه لوری او بل لوری ته درومی.

## ؙۏؘۘٮ۫ڮ۠ ؿٙۅؙڡؘؠۣۮؚ۪ڐڷڡؙػڎؚڔؠؽؙ۞۫ڷۮؚؿؘۿؙؙؙؙؽؙڂٛۅۻؾٙڷۼۼۯ<sup>۞</sup>

نو خرابی افسوس هلاک دی په دغه ورځ کښی دروغجن کوونکیو ته هغو لره چه دوی په چتی (بیکاره) خبرو جوړولو کښی لوبی مشغولتیا کوی.

**تفسیر:** یعنی چه نن په لویو تماشو او نندارو کښی مشغولیږی او راز راز (قسم قسم) خبری جوړوی او د لوئی ورځی (آخرت) تکانیب کوی هغوی لره به د آخرت په ورځ کښی سخته سزا ورکوله کیږی او پرته (علاوه) له خرابی او تباهی به بل کوم شی نه وررسیږی.

# ۘڮۣۅؙ۬ؠؗؽػڠؙٷڹٳڶؽٙٳڔڝۿۜۂۜؠؘۮۼؖٵ<sup>ڞ</sup>ۿڔؚؚؚٚۼٳڶؾؖٵڒؙٳڵؾٙؽؙڬؿؙؠؙ ڽۣڡؘٲڰؽٙڐؚ۫ۼٷؾ۞

قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

هغه ورځ چه تیل وهلی پوری وهلی شی دوی اور د دوزخ ته په ټیل وهلو پوری وهلو سره (وبه ویلی شی دوی ته) دا دی هغه اور چه وئ تاسی چه په دی به مو دروغ ویل (یعنی تری منکران وئ).

تفسیو: یعنی پرښتی به له هغوی سره په سخت ذلت او خواری معامله کوی او په تیل وهلو سره ئی تر دوزخ پوری بیائی. او هلته ورته وائی دا دی حاضر او تیار دی هغه اور چه تاسی به هغه دروغ ګاڼه.

# اَفَسِحُرُّهٰنَاامُ اَنْتُمُ لِانْتُصِرُونَ

آیا پس سحر کوډی دی دا (عذاب چه وینځ تاسو) که یځ تاسی چه نه ئی وینځ.

تفسیو: یعنی تاسی به په دنیا کښی انبیاء علیهم السلام ته کوډکر (ساحر) او د هغوی وحی ته به مو کوډی (ساحر) ویلی، اوس نو لیم څه راوښیئ چه دا دوزخ چه د هغه خبر تاسی ته انبیاؤ علیهم السلام درکری و آیا په رستیا سره جادو کوډی یا نظریندی ده؟ یا دا چه په دنیا کښی ستاسی سترګی د حق له لیدلو څخه عاجزی وی او نه مو شوی لیدلی دلته هم د دوزخ د اور له لیدلو څخه عاجزی دی؟.

## ٳڝؙڮۘۿٵڡٚٵڝؙڽؚۯۊٙٲٲٷڵڗڞؙؠؚۯۊٲ۫ڛۜۅٙؖٳۼ۠ٛڡؘڵؽڬؙۄؙٵۣێۜؠٵؾؙڿۏۜۏڹ مٵڪؙڹ۫ڗؙؙڎؾۘڠؠؙڵۅؙڹ؈

ځئ ننوځئ په دغه دوزخ کښې پس صبر وکړئ تاسي يا مه کوئ صبر برابر دی (دغه دواړه کارونه) په تاسي باندی بيشکه هم دا خبره ده چه جزا درکوله شي تاسي ته د هغو (کارونو) چه وئ تاسي چه کول به مو (په دنيا کښي).

تفسیو: یعنی کله چه په دوزخ کښی ولویږئ او هلته وویریږئ او ډیر شورماشور چغی په کښی وکړئ نو سره له هغه به هیڅوک ستاسی چغو ته غوږ کپنیږدی او نه به مو مرستی (مدد) ته څوک درشی. که په فرض محال تاسی لږ څه چپ شئ نو پر تاسی باندی به څوک رحم کوونکی او زړه قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٥٢)

سوځموونکی هم نه پیدا کیږی. لنډه ئی دا چه دواړه خبری سره برابری دی. له دی بندی خانی څخه ستاسی وتل سخت دی او هیڅ یوه لاره نه لری هغه کارونه چه تاسی په دنیا کمبی کول د هغو سزا او هیداد هم دا د تل دیاره بندیتوب (حبس دوام) او ابدی عذاب دی.

#### ٳڽٞٳڷؙؽؙؾٞۊؽؙؽڹٛڂؾ۠ؾٷؘۼؽؗۄۣۨٷڮؚۿؽڹؘؠؘٵٝڷ؆ؙؗٛؗؗٛؗ۠ؠۯؾ۠ۿؙۄٛۛ ۅؘۊۿؙؙؙٛڞؙۯؿ۠ۿؙۯۼۿؙۯۼۮٵؘڔٳڮ۫ڿؽۄؚۛ

بیشکه ویریدونکی (له الله ـ ځان ساتونکی له معاصیو) په جنتونو کښی به وی او په نعمتونو کښی به وی او په هغو (شیانو) چه ورکړی دی دوی ته رب د دوی او ساتلی دی دوی رب د دوی له عذاب د دوزخ.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په دنیا کښی له الله تعالیٰ څخه ویریدل په جنت کښی به بالکل مأمون او بی فکره اوسیږی. هلته به دوی ته د هوسائی (راحت) \_ آرامی او د عیش هر راز (قسم) اسباب او سامان موجود وی. پرته (علاوه) له هغو څخه آیا یواځی دا بښته او انعام لږ دی چه الله تعالیٰ به ئی د دوزخ له اوره وساتی؟!

او وبه ویل شی دغو متقیانو ته له جانبه د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه داسی چه:

## ڴڵۊؙٳۅؙٳۺڗؽؙۅٳۿڹؿٙٵؚؽؚٮٲڵؙڹٛڗؙ؋ؾۧٷ۠ۊؽ۞۫ۺؖؾؘڮٟؽڹۜۼڸڛؙۯڔۺٟٙڞڡ۠ۅ۫ڣٙۊ۪<sup>؞</sup>

خورځ او څښځ ښه هضميدونکی په بدل د هغو (ښو اعمالو) چه وځ تاسی چه کول به مو (په دنيا کښی) حال دا چه تکيه کوونکی به ناست وی دوی پر تختونو باندی چه برابر به ايښود شوی وی صف صف.

تفسیو: یعنی د جنتیانو مجلس به هسی وی چه گرد (تول) جنتیان لکه باچاهان غوندی پخپلو تختونو باندی یو له بل سره مخامخ ناست وی او د هغوی ترتیب به خورا (ډیر) به وی.

## وَزَقَجْنَهُمْ بِحُوْرِعِيْنِ©والَّذِينَ الْمَنُواواتَّبَعَتُهُمُ ذُرِّيَّتُهُمُ بِلِيُمَانٍ ٱلْحَقْنَابِهِهُ ذُرِّيْتَهُمُ وَمَا ٱلتَنْهُمْ مِّنْ عَمَلِهِ وُمِّنْ شَيُّ

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

او په نکاح به ورکړو دوی لره حوری ښی ښائسته غتی سترګی او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او متابعت کړی وی د دوی اولادونو د دوی په ایمان سره نو پیوست به کړو مونږ په دوی پوری اولاد د دوی او کم به نه کړو مونږ دغو (پلرونو) لره له (جزاء د) عملونو د دوی هیڅ شی.

تفسیو: یعنی د کاملانو اولاد او د دوی متعلقین که په ایمان باندی قائم وی او د هم هغو کاملانو په لاره باندی لاړ شی ـ او هغه خدمتونه چه د دوی اسلانو انجام کړی دی دوی هم د هغو په انجام او تکمیل کښی سعی وکړی نو د الله تعالیٰ په فضل او کرم به دوی په جنت کښی هغوی سره یو ځای کیږی که څه هم د دوی اعمال او احوال د دوی له اعمالو او افعالو څخه په څنګه والی او څومره والی کم او کیفیت کښی راښکته وی نو بیا هم د هغو لویانو د عزت او اکرام دپاره دا تابعان له متبوعینو سره یو ځای کیږی، او ممکن دی چه ځینو ته پوره همغه ځای او مقام هم ورکړ شی. لکه چه له روایتونو څخه معلومیږی او ښکاری، په دی صورت کښی داسی کمان ونه کړ شی چه د دی کاملانو له ځینی ښو څخه به څه قدر لړ کړ شی او د هغه په بدل کښی د دوی څوڅات (ذریات) ته څه ثواب ورکاوه کیږی. نه دا به د الله تعالیٰ له فضل کړم او حسان څخه وی چه د قاصرینو لړ عمل ته ډیر موقعیت وربښی او هغه د کاملینو تر مقام پوری

تنبيه: د ﴿ وَاثْنَعْهُمُ وَيُثَمِّهُ ﴾ مطلب چه دی احتر داسی اخیستی دی د «صحیح بخاری شریف» دا حدیث له هنه سره مناسبت لری «قالت الانصار یا رسول الله ان لکل قوم أتباعا واناقد اتبعناک فادع الله ان یجعل لنا أتباعنا منا ـ قال النبی صلی الله علیه وسلم اللهم اجعل أتباعهم منهه»

## كُلُّ امْرِقً لِمَاكسَبَ رَهِ أِنْ الْ

هر سړی به په هغه عمل چه کړی ئی وی ګروآخته وی (که نیک وی یا بد).

ت**فسیو:** پاس د «فضل» بیان ؤ. دلته د «علل» ضابطه راښیی. یعنی د عدل اقتضا<sub>ء</sub> دا ده هر سری چه ښه یا بد عمل وکړی له هغه سره سم خپل بدل مومی. زیات له دی څخه د الله تعالیٰ فضل او کرم دی چه هغه تقصیرات بښی یا ئی کومه درجه لوړوی (اوچتوی).

## وَامْدَدُنْهُمُ بِفَالِهَةِ وَ كَنْ مِقِمَةً ايَشَتَهُونَ اللهُ

قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

او مدد به وکړو مونږ له دوی سره په ورکولو د میوو (په هر وقت کښی) او د غوښو له هغه څیز چه د دوی زړه لی غواړی.

تفسیو: یعنی هر راز (قسم) غوښی ئی چه زړه وغواړی او هره میوه ئی چه په زړه کښی وګرځی بی له ډیله او توقفه ورته حاضر او رسیږی.

#### يَتَنَازَعُونَ فِيُهَا كَأَسَّالُالَغُوُّ فِيهَاوَلَا تَأْثِيُهُ®

يو له بله به اخلى دوى په دغه (جنت) كښى پيالى (د شرابو) چه نه وى چتى (بيكاره) ويل په هغى كښى او نه نسبت كول د ګناه يو بل ته.

تفسیو: یعنی کوم وقت چه د شراب طهور دوره وشی نو جنتیان به د خوش طبعی په ډول (طریقه) یو د بل له لاسه کاسی (ګلاسونه) سره اخلی. خو په دی پاکو شرابو کښی به یواځی خوند نشاط او مزه وی. نشه \_ چتی (بیکاره) خبری او اپلتی به نه وی او په هوش او عقل کښی څه نقصان او فتور نه ورپیښوی. او نه ګناه کښی څه مرسته (مدد) کوی. او نه کومه بده پیښه ورځنی پیښیږی.

## وَيَطْوُفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَاهُمُ كَانَهُمُ لُؤُلُوُ مَّكُنُونُ ۞

او چاپیر به ګرځی (دپاره د خدمت) پر دوی باندی غلامان ځنکیان د دوی ګواکی دغه (خدام په حسن او پاکی کښی) مرغلری پتی په غلاف کښی ساتلی شوی به وی.

تفسیر: یعنی لکه مرغلری پخپل پوښ (غلاف) کښی به بالکل پاک ـ صاف او شفاف وی. هیڅ دوړه کرد او غبار نه ورته رسیږی. د دوی د پاکی او ستر حال به هم هم داسی وی.

## وَاقَبُلَ بَعْضُهُ مُعَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَ لُونَ ﴿ قَالُوْ التَّالُكُ التَّالُكُ التَّالُكُ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَٰسَنَا عَنَا ابَ تَبُلُ فِنَ الْمُلِنَا مُشْفِقِينِ ﴿ فَمَنَ اللّٰهُ عَلَيْنَا وَوَقَٰسَنَا عَنَا ابَ السَّمُوْمِ ﴿ وَالتَّاكُتُنَا مِنْ قَبُلُ نَنْ عُونٌ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيدُ ﴿

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

او مخ به کړی ځینی د دوی ځینو نورو نه چه پوښتنی به سره کوی (له دنی ده دنیوی مشقتونو څخه تشکراً) وبه وائی دوی چه بیشکه مونږ ړومبی له دی نه وو په اهل خپل کښی ویریدونکی (له عذابه). نو احسان وکړ الله پر مونږ باندی او وی ساتلو مونږ له عذاب د تودوخی ګرمی (د دوزخ) بیشکه مونږ وو مونږ پخوا له دی څخه (په دنیا کښی) چه عبادت به مو کاوه د دغه (الله) هم دی دی ډیر ښه احسان کوونکی خورا (ډیر) رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی جنتیان به په هغه وقت کښی یو د بل په لوری متوجه کیږی او خبری به سره کوی او د خورا (ډیر) مسرت او امتنان له سبه به یو بل ته داسی وائی «ورونو! مونډ په دنیا کښی له الله تعالیٰ څخه ویریدو! او په دی اندیښنی کښی تل اوسیدو چه وروسته له مړینی به په مونډ باندی څه راځی؟ د الله تعالیٰ دی احسان ته وګورئ! چه نن مونډ څومره ډاډه ـ مطمئن او مأمون یو چه د دوزخ یو تود باد او وړمه هم مونډ ته نه ده رسیدلی. مونډ له خپل الله تعالیٰ ویریدو او د هغه په مهربانی باندی مو هیله (امید) لرله او د هغه له یاده نه وو غافله او په ذکر او عبادت کښی کی تل بوخت او لګیا و دا دی چه هغه پر مونډ باندی ډیره مهربانی وفرمایله او ځمونډ دعا دی او دهانه کی واوریده او له مونډ سره ئی ښه سلوک او احسان وفرمایه.

# فَنَكِرُوْفَمَّالَتُ إِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَامَجْنُونٍ ۞

پس پند ورکوه ته (ای محمده! خلقو ته) پس نه لی ته په سبب د فضل نعمت د رب خپل سره فال کر (خبر ورکوونکی له غیبه) او نه مجنون ـ لیونی.

تفسیو: کفارو ځمونړ پینمبر صلی الله علیه وسلم کله لیونی ۔ کله کاهن ۔ کله له پیریانو او شیطانانو څخه خبری اوریدونکی باله او ویل به ئی چه دوی له هغوی څخه څه خبری اوری بیا له هغه سره نوری خبری ګډوی مگر بی عقلان په دی باندی نه پوهیدل چه تر اوسه پوری کوم یو کاهن ۔ شاعر ۔ یا لیونی داسی پندونه ۔ او حکیمانه اصول او داسی خوړی خبری ۔ او هسی ښی ویناوی کړی وی؟ نو ځکه الله تعالیٰ خپل حبیب صلی الله علیه وسلم ته وائی چه تاسی د هغوی له پوهولو څخه لاس مه اخلئ او د خپل رسالت پندونو ته دوام ورکړئ او د دوی له دی چتی (بیکاره) خبرو څخه مه خپه کیږئ ا څکه چه د الله تعالیٰ له فضل او کرم څخه نه تاسی لیونی نه کاهن یئ بلکه د هغه مقدس استاځی او رسول یی او نصیحت کول ستاسی منصبی فرض دی نو تل په هغه باندی دوام ولرئ !

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

## ٱمۡرِيَقُوۡلُوۡنَ شَاٰعِرُّنَّ تَرَبِّصُ بِهٖ رَبُبَ الْمَنُوۡنِ®

آیا وائی دوی دی شاعر دی موند منتظر یو په ده باندی ګرد (ټول) حوادثو د زمانی ته.

تفسیو: یعنی دغه پیغمبر صلی الله علیه وسلم چه دغو منکرینو ته د الله تعالیٰ خبری آوروی ـ او پندونه ورکوی آیا دا خلق ئی محکه نه منی چه هغه محض شاعر گنی ـ او د دی خبری په انتظار کینی دی هسی چه ه کردش کنیی مره شوی دی دوی به هم مری او دا خبری به سریهی او په راتلونکیو زمانو کنیی به هیڅ یو بری او کامیابی د دوی په لاس نه ورغی او دا عبری ده ورځو موقتی خبری دی او بس.

## ڠؙڶ؆ؘڒؾڣٮٛۉٳۏؘٳڹٞؽؙڡؘۘۼڰؙۅ۫ۺؽٳڵؽ؆ڗؚڝؚؽڹ<sup>۞</sup>

ووایه (ای محمده! دوی ته) منتظر اوسع تاسی (هلاک ځما ته) پس بیشکه زه له تاسی سره له منتظرانو څخه یم (اهلاک د تاسی ته).

تفسیر: یعنی جه دی تاسی محما انجام ته کورئ زه به ستاسی انجام ته کورم ژر دی چه دا غوته به خلاصیوی نو دا به درشکاره شی چه خوک خانب او خاسر دی؟.

#### ٱمُرَّالْمُرُّهُمُ اَحْلَامُهُمُ بِهِلْاً اَمْهُمُ وَقُومُ طَاغُونَ ﴿

آیا امر حکم کوی دوی ته عقلونه د دوی په دی (کار) یا دوی یو قوم دی سرکتبه شر خوښوونکی تیریدونکی له حده (جګړو او په عنادونو کښی).

تفسیر: یعنی پیغمبر صلی الله علیه وسلم ته له لیونی ویلو څخه دا ښکاری چه کواکی هغوی ډیر پوهان او عقلمندان دی نو آیا د دوی عقل او پوه دا ورښیی چه ډیر صادق ـ امین ـ پوه عاقل او په رښتیا پیغمبر ته شاعر ـ کاهن او لیونی ووائی او د هغه له ښوونی څخه سترګی واړوی که دوی د شاعرانو او پیغمبرانو د ویناؤ په منځ کښی څه فرق او توپیر (امتیاز) نه شی کولی نو دوی څرنګه پوهان او عقلمندان دی؟ مګر حقیقت خو دا دی چه دوی پخپلو زړونو کښی په ګردو (ټولو) خبرو باندی په ډه شانی پوهمیږی خو په ښکاره داسی چتی (بیکاره) خبری کوی او د شرارت چاری وړاندی کوی.

قالفماخطبكم(٢٧) الطور(٥٢)

## ٱمرَيَقُولُونَ تَعَوَّلُهُ بَلُ لَا يُؤُمِنُونَ ۞ فَلْيَا تُوَالِمَدِيْثِ مِّثْلِهَ إِنْ كَانْوُ الْمِدِقِيْنَ۞

آیا وائی دوی چه له ځانه ئی جوړ کړی دی ده دا (قرآن نه ده داسی) بلکه دوی ایمان نه راوړی (تکبراً عناداً) پس رادی وړی دوی یوه خبره (جوړه کړی شوی) په شان د دی (قرآن په فصاحت بلاغت کښی) که چیری وی دوی رښتینی په دی (وینا).

تفسیو: یعنی داسی خیال کوی پیغمبر صلی الله علیه وسلم هغه شیان چه آوروی هغه د الله تعالیٰ کلام نه دی بلکه هغه دی له خپله ځانه جوړوی او د هغه د دروغو خبرو نسبت الله تعالیٰ ته کوی. څوک چه کومه خبره نه منی نو د هغی دپاره په زرهاؤ بهانی او پلمی (تدبیرونه) جوړوی. کوم سری چه په یوی خبری باندی باور نه لری او زړه ئی نه کیږی چه یقین پری وکړی نو هم دا راز (قسم) بی سر او پښو احتمالات ورته راوباسی. که څوک وغواړی چه دا ښکاره خبره ومنی نو دمره خبره د هغه د منلو دپاره کافی ده چه د دنیا گرد (تول) طاقتونه که سره یو ځای شی نو د دی پاک قرآن په شان یو کتاب نشی راوړی لکه چه د الله تعالیٰ د ځمکی او د الله تعالیٰ د گمکم او د الله تعالیٰ د کمکمی او د الله تعالیٰ د دغه قرآن په شان بل کلام الله جوړول همکن نه دی هم داسی د دغه قرآن په شان بل کلام الله جوړول هم مشکل او محال دی.

## ٱمۡرۡخُلِمُوۡامِنۡ عَلَرُوۡمُنَّ ٱمۡرِهُمُوالۡخَلِقُوۡنَ ۗٱمۡ خَلَقُواالۡسَمَاوِتِ وَالۡرَوۡضَ ۚ بَلُ لَائِوۡقِوُوۡنَ ۖ

آیا پیدا کړی شوی دی دوی بی له یو څیز (خالق پخپل سر) یا که دوی پخپله پیدا کوونکی دی د ځانونو خپلو آیا پیدا کړی دی دوی آسمانونه او ځمکی (نه ده داسی خالق د تولو الله دی) بلکه یقین نه کوی دوی (او نه ئی منی چه ایمان راوړی په هغه باندی او بندګی وکړی د هغه).

تقسیر: یعنی دغه منکران د الله تعالیٰ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم خبری ولی نه منی؟ آیا به دوی باندی هیڅ یو هسی الله نشته چه د هغه حکم منل په دوی باندی لازم وی؟ آیا دوی پرته (علاوه) له کوم پیدا کوونکی څخه پخپل سر پیدا شوی دی؟ آیا دوی خپل محان خدای کنی؟ قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٥٢)

داسی خیال کوی چه آسمان او محمکه د دوی جوړ کړی شیان دی؟ او محکه په دی قلمرو کښی هر خه چه د دوی زړونه غواړی هم هنسی کوی او هیڅوک د دوی د مخی نیولو واک او اختیار نه لری. دا گرد (ټول) خیالات باطل او مهمل دی. دوی هم پخپلو زړونو کښی به پوهیږی چه هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ شته چه همغه پاک الله تعالیٰ د دوی او د محمکی او آسمان پیدا کوونکی دی. مگر سره له دی علمه دوی له هغه ایمان او یقین څخه چه شرعاً مطلوب دی محروم او بی برخی دی.

# ٱمْعِنْدَا مُ مَّزَالِينُ رَبِّكِ ٱمْفُمُ الْنُطَيْطِرُونَ الْمُ

آیا له دوی څخه دی خزانی (د نبوت نعمت) د رب ستا! آیا هم دوی دی واکداران (زوروران چه کوی هر کار پخپل سر بلکه دوی تول د الله تعالیٰ تر حکم لاندی دی).

تفسیو: آیا دوی داسی خیال کوی چه ځمکه او آسمان د الله تعالیٰ له جوړ کړیو شیانو مخخه دی خو الله تعالیٰ د خپلو خزانو مالکان دوی ګوځولی دی یا د ده په ملک او خزانو باندی دوی په زور او تسلط سره قبضه کړی ده؟ نو دوی سره له دومره تسلط، تصرف او اقتدار عمرنګه مطیع او منقاد کیدی شی؟.

## ٱمْرُلَهُوْ سُلَّوُ تَيَنَّهُ عُوْنَ فِيلَةِ قَلْمَا نِتِ مُسْتَمِعُهُمُ سِمُلَظِن تَمُمِينِ ۞

آیا شته دوی ته (اندرپایه چه پری خیژی آسمان ته او) اوریدل کوی په هغه باندی (خبری د ملائکو) پس را دی وړی هغه اوریدونکی د دوی یو برهان سند ښکاره (په صحت د اوریدلو د ده باندی).

تفسیر: یعنی آیا هغوی داسی دعوی کوی چه دوی پوړی (زینه) درولی پر آسمان باندی ختلی دی او هلته ئی له ملأ الاعلی څخه خبری اوریدلی دی کله چه دوی پخپل سر تر هغه درباره پوری رسیدی شی نو د بل چا متابعت ته اړ (محتاج) نه دی؟ څوک چه هسی دعوی کوی نو بسم الله رادی شی او خپل حجت ـ قاطع سند لامع برهان او بیان دی راوړاندی کړی. اوس په حماقت او جهالت د مشرکانو کښی فرمائی چه:

#### آمُرِلَهُ الْبَنْتُ وَلَكُوْ الْبَنُوْنَ<sup>©</sup>

#### آیا هغه (الله) لره لونی دی (په زعم ستاسی) او تاسی لره ځامن دی.

تفسیو: یعنی آیا دغه منکران الله تعالیٰ له خپل ځان غخه ښکته ګڼی؟ معاذ الله لکه چه د دوی د لوڼو او ځامنو له ویشلو څخه راڅرګندیږی. نو څکه د هغه د احکامو او هدایتونو په مخ کښی غاړه ایښودل د خپل شان کسر بولی.

# امُ تَسْعُلُهُمُ اَجْوًا فَهُوْمِينَ مَّغْرَمِ مُثْقَلُونَ۞

آیا ته غواړی له دوی څخه (ای محمده!) څه اجر بدل پس دوی له تاوان (د هغه) درانه کړی شوی دی (او ځکه درڅخه تاووی مخ او نه مؤمنانیږی له عناده).

تفسیو: یعنی آیا دا خلق محکه ستاسی خبری نه منی چه الله تعالیٰ دی نه کړی تاسی په ارشاد او تبلیخ باندی له هغوی محخه محه باړه مزدوری او معاوضه غواړئ چه د هغه د دروندوالی لامله (له وجی) تور خوری.

# آمْءِنْكَ هُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ فَا

آيا په نزد د دوی (علم د) غيب دی نو دوی ئی ليکی (له هغه نه).

تفسیو: یعنی آیا پخیله الله تعالیٰ پر دوی باندی وحی لیړی او لکه پیغمبران دوی له خپلو اسرارو څخه خبروی چه دوی ئی لیکی لکه چه د انبیاؤ علیهم السلام وحی لیکلی کیړی نو ځکه دوی ستاسی پیروی ته څه ضرورت نه لری. بلکه نه ده دا خبره چه له دوی څخه علم د غیب وی بلکه دوی صرف ضد نبولی دی نو ځکه ایمان نه راوړی.

#### آمْرِيْرِينُ وْنَكَيْدُا اَ فَالَّذِينَ كَفَمُ وَاهُمُ الْمَكِينُ وُنَ ٥٠

آیا اراده لری دوی د مکر کولو (او د چل په اهلاک د تا) پس هغه کسان چه کافران شوی دی هم په دوی باندی مکر کړی شوی دی (او خپله جزا<sub>ء</sub> مومی).

تفسيو: يعنى له دغو باسو خبرو څخه هيڅ يوه خبره نشته. نو بيا آيا داسي اراده لري چه له

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

پیغمبر سره فریب دروغ چل او مکر وکړی \_ او په خفیه ؤ تدابیرو په پتو غوتو سره حق مغلوب؟ یا ئی له منځه وباسی؟ که داسی وی نو په یاد ئی ولرئ چه هغه مکر \_ چل او فریب ګرد (ټول) د هم دوی په غاړه کښی لویږی ژر به دوی ته دا څرګنده شی چه آیا حق مغلوب کیدونکی دی؟ که دوی پخپله له منځه وتونکی او فناء کیدونکی دی؟ بلکه حق خامخا غالب دی او پخپله هم دوی په هم دغه خپل کنستلی کوهی کښی لویږی.

## آمْ لَهُ مُو اللهُ غَيْرُ اللهِ شُبُعِلَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ 🕈

آیا شته دوی ته کوم معبود بی له الله پاکی ده الله لره له هغه شی چه دوی ئی ورسره شریکوی (نور).

تفسیو: یعنی آیا بی له الله تعالیٰ بل کوم حاکم یا معبود ئی تجویز کری دی چه د مصیبت په وقت کښی د هغوی مرسته (مدد) وکړی او د هغه عبادت دوی د الله تعالیٰ له عبادت څخه بی پروا کړی دی؟ نو په یاد ئی ولرئ چه دا ګرد (تول) اوهام او وساوس دی او د الله تعالیٰ ذات له ګردو (تولو) څخه پاک او د هغه هیڅوک شریک ـ مثیل ـ مقابل او مزاحم نشی کیدی.

## وَإِنْ تَرُواكِسُفَامِنَ السَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُوا سَعَاكِ مَرْكُومُ

او که ووینی دوی یوه توته له آسمانه رالویدونکی نو وبه وائی (دا) وریځ ده پریړه (غټه) یوه پر بلی باندی سوره شوی.

تفسیر: یعنی په حقیقت کښی له دوو خبرو څخه هیڅ یوه هم نشته. او یواځی یوه خبره ده چه هغه عناد او ضد دی او د هغه لامله (له وجی) دا خلق هره رښتیا خبره دروغ گڼی ـ او د هغی په دروغ بللو باندی ټینگ ولاړ دی ـ د دی خبری کیفیت دا دی که د دوی له غوښتنی سره سم د آسمان یوه توټه هم راولوییی او دوی هغه په پخپلو سترګو سره هم ووینی نو بیا هم هغه ته خبری جوړوی او څه په څه تأویل په کښی کوی مثلاً وائی به چه دا د آسمان توټه نه ده بلکه د وریځی یوه پریړه (غټه) حصه ده چه منجمد شوی رالویده. لکه چه د کړل (یخ) لوئی دړی کله کله رالویدی، به نو د هسی متمصبو معاندانو د منلو او قبلولو هیله (امید) او توقع په څه ډول (طریقه) کیدی شی؟.

## فَكَرُهُوۡ حَتّٰى يُلِقُوۡ إِيَوۡمَهُمُ الَّذِى فِيۡهِ يُصۡعَقُوۡنَ ۖ

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

#### يُومُ لِايُغْنِىٰ عَنْهُوُكِيْدُ هُوُشِيًّا وَّلَاهُوْيُنْصَرُونَ ﴿

نو پریږده دوی تر هغه پوری چه یو ځای شی دوی له ورځی خپلی سره هغه چه پکښی وبه لویږی پر دوی باندی ټکه (تندر) (د بریښنا یا بی هوشه هلاک کړی شی) هغه ورځ چه وبه نه کړی دفع له دوی نه کید مکر د دوی هیڅ څیز (له عذابه د الله) او نه به له هغوی سره څه مدد مرسته (امداد) وکړه شی.

تفسیو: یعنی په هسی معاندینو پسی زیات لویدل دومره په کار نه دی. پریږدئ چه د خو ورځو له مخی لوبی وکړی او خبری جوړی کړی. آخر هغه ورځ راتلونکی ده چه د الله تعالیٰ د قهر بریجنا تکه (تندر) پری ولویږی او د دوی هوش او حواس والوځی. او د ژغورنی (نجات) هیڅ ترتیب به ئی په کار نه ورځی. نه له کوم لوری ورته مرسته (مدد) رسیږی. غالباً له دی څخه به قیامت مراد وی.

## وَ إِنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلْمُوْاعَذَا الْإِدُونَ ذَلِكَ وَلَاِنَ ٱكْتَوَهُ وَلِاَيَعُلَمُونَ ®

او بیشکه هغو کسانو لره چه ظلم ئی کړی (کافران شوی) دی (اخروی) عذاب دی بی له دی (دنیوی) عذابه ولیکن زیاتره د دوی نه پوهیږی (نو ځکه مخ ګرځوی له ایمانه).

**تفسیو:** یعنی له دوی څخه زیاتره سړی په دی خبر نه دی چه پرته (علاوه) له آخرته په دنیا کښی هم دوی ته یوه سزا او هیداد رسیدونکی دی ـ ښائی چه له دی څخه د بدر غزا او د نورو غزواتو سزاوی مراد وی.

## وَاصْدِرُ لِحُكْمِرِيْكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا

او صبر کوه ته (ای محمده!) حکم د رب خپل ته بیشکه ته په ځای د لیدلو ځمونږ کښی ئی (او ساتو دی له اضراره).

تفسیو: یعنی له صبر او استقامت سره د خپل رب د تکوینی او تشریعی حکم انتظار وباسی چه ژر به ستاسی او د هغو په منځ کښی فیصله وکړی او تاسی ته به د مخالفینو له خوا هیڅ نقصان نه رسیږی ځکه چه تاسی ځمونډ د قدرت تر سترګو لائدی یئ! او ستاسی ساتنه او حفاظت ځمونږ د قدرت په غاړه دی!.

## ۅؘڛٙڐۭٚڂؙڔؚڂڡٛڮڔڒٙڷؚؚػڿؽؙؽؘڰۊؙٛۄٛٛ

او تسبیح وایه پیوست له حمده د رب خپل سره په هغه وقت کښی چه رایاڅیږی (له خوبه یا له مجلسه).

تفسیر: یعنی له صبر ـ تحمل ـ سکون او اطمینان سره تل د الله تعالیٰ په تسبیح ـ تحمید او عبادت کولو کښی مشغول اوسځ! په تیره بیا کله چه له خوبه را پاغیږیځ ـ یا لمانځه ته ودریړی! یا له مرکی څخه تشریف یوسځ. په دی حالاتو کښی د تسبیح او تهلیل او د نورو اذکارو ډیر ترغیب او تاکید شوی دی.

# وَمِنَ الْيُلِ فَسَيِّحُهُ وَادْبَارَ التَّجُومِ

او په بعض د شپی کښی پس تسبیح وایه د دغه (الله) او د وروستو د ستوریو څخه (یعنی د شپی په آخره هم تسبیح وایه).

تفسیر: د شپی له دی برخی څخه ښائی چه د تهجد وقت مراد وی. او د ستوریو نه شا ګرځولو وقت ګهیځ (سحر) دی ځکه چه په دی مهال (وخت) کښی ګرد (ټول) ستوری د سحر په رڼا (رنړا) کښی پتیړی.

#### تمت سورة الطور ولله الحمد والمنة.

سورة النجم مكية الاآية (٣٢) فعدنية وهى اثنتان وستون آية وثلث ركوعات رقمها (٩٣) تسلسلهاحسب النزول (٣٣) نزلت بعد سورة الاخلاص.

د «النجم» سورت مکی دی ـ پرته (علاره) د(۳۲) آیته څخه چه ملنی دی. (۱۲) آیته (۳) رکوع لری.

په تلاوت کښی (۹۳) او په نزول کښی (۲۳) سورت دی. وروسته د«الاخلاص» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

## وَالنَّجُهِ إِذَاهَالِي أَمَاضَلَّ صَاحِبُكُهُ وَمَاغَوٰي أَ

قسم دی په ستوریو باندی کله چه پریوځی (غروب وکړی یا راوخیژی طلوع وکړی) نه دی ګمراه شوی ملګری (رسول) ستاسی او نه ئی لاره ورکه کړی ده.

تفسیر: له «صاحب» او «رفیق» او ملکری څخه نبی کریم صلی الله علیه وسلم مراد دی. یعنی نه دوی د غلط فهمی لامله (له وجی) له لاری څخه وبلی دی او نه په خپل قصد او اختیار سره پوهیدللی بی لاری تللی دی ـ بلکه هم هغسی چه د اسمان ستوری له ختلو څخه نیولی تر پریوتلو پوهیدللی بی لاری تللی دی ـ بلکه هم هغسی چه د اسمان ستوری له ختلو څخه نیولی تر پریوتلو د نبوت لمر هم په همغه ډول (طریقه) د الله تعالیٰ په تاکلی (مقرر کړی) لاری باندی برابر ځی او هیچری یوه او بل لوری ته نه ځی او نه امکان لری چه تری مخالفت وکړی او که یو قدم او یو پل دی خوا او هغنی ته کوږ شی نو هغه غرض چه د دوی په بعثت پوری تړلی دی لاس ته نه براځی. انبیاء علیهم السلام هم د نبوت د آسمان ستوری دی چه د هغوی له رڼا (رنړا) څخه توله دنیا هدایت او لاره مومی. همی چه د ستوریو له لویدلو څخه وروسته څلیدونکی لمر راخیژی هم دا راز (قسم) د کردو (تولو) انبیاؤ له تشریف وړلو څخه وروسته محمدی لمر د عربو له مطلع څخه راز رقسم) د کردو (تولو) انبیاؤ له تشریف وړلو څخه وروسته محمدی لمر د عربو له مطلع څخه راز وقسم) تزلزل او اختلال ځای نشته نو ښکاره ده چه د دی باطنی ستوریو او روحانی لمر او سپورمی انتظام به څومره مضبوط او محکم وی چه په هغوی پوری د تولی دنیا او نړی سعادت او هدایت ترلی دی.

## وَمَايَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰي أَنْ هُوَ إِلَّا وَحُيٌ يُوْلِي

او خبری نه کوی (محمد) له هوا (خپلی) نه ـ نه دی دغه (قرآن) مگر وحی ده چه ورته لیږلی شوی ده.

تفسیر: یعنی مخالف عمل او کار چیری ـ د دوی له مبارکی خولی مخخه داسی یو توری هم نه دی وتلی چه د دوی په نفسانی غوښتلو باندی مبنی وی. بلکه دوی هر هغه شی چه د دینی امورو په نسبت فرمایلی دی هغه د الله تعالیٰ رالیپلی وحی ده. او هغه کرد (تول) د الله تعالیٰ له حکمونو سره سم و. د دوی په منځ کښی متلو وحی ته قرآن او غیر متلو وحی ته حدیث وایه شی.

#### عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوٰى فَذُو مِرَّةٍ ۗ

ښوولی ده ده ته د سختو قوتونو مالک (جبرئيل) چه خاوند د ښه قوت صورت عقل دی.

تفسیو: یعنی اصلی وحی لیرونکی الله تعالیٰ دی خو د هغه په وسیله چه دا وحی تر دوی پوری رسیدی او هغه چه په ښکاره ډول (طریقه) ده ته ښوونه کوی هغه د ډیرو قوتونو څیښتنه (خاونده) ـ خورا (ډیر) زوروره ـ حسینه ـ او وجیهه پرښته ده چه هغی ته «جبریل امین» وایه شی. لکه چه د (التکویر) په سورت کښی ئی هم د «جبریل امین» په نسبت فرمایلی دی. 

﴿ اَتُعُلُمُولُ مَعُولُ حَیْهُ ﴿ وَیَ تَوْقَهِ عِنْدَهِ الْمَرْفُ مِیْهُ ﴿ مُنْهُ مُیْهُ وَ مُنْهُ مُیْهُ وَ مُنْهُ الْمُرْفَ مُیْهُ ﴿ مُنْهُ اللّٰهِ مُنْهُ اللّٰهِ مُنْهُ اللّٰهِ مُنْهُ مُنْهُ وَ مُنْهُ اللّٰهِ مُنْهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مُنْهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

#### فَاسْتَوٰى ٥٤ وَهُوَ بِالْأُفْقِ الْأَعْلَ<sup>ق</sup>

بيا برابر كيناست او هغه ؤ په كنارو لوړو (اوچتو) (له آسمانه).

تفسیر: له لوړو (اوچتو) کنارو څخه زیاترو مفسرینو شرقی افق مراد کړی دی چه له هغه ځایه سپیده داغ رابریښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم ته د بعثت په اول کښی یو ځلی حضرت جبریل امین پخپل اصلی صورت سره ورښکاره شو چه پر یوه کرسی باندی ناست ؤ. په هغه وقت کښی د آسمان یوه مخنوه (غاړه) تر بلی مخنډی (غاړی) پوری د هغه له وجود څخه ډکه ښکاریده او خورا (ډیره) لویه او ویروونکی په نظر راتله چه له دی امله (وجی) محمونی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له دوی څه وویرید نو د (مدثر) سورت نازل شو.

# ثُمُّرَدَنَافَتَكُلِّى ﴿فَكَانَقَابَ قُوسَيُنِ اَوْاَدُنِ ۚ فَأَوْخَى إِلَى عَبُوهِ مَّآاَوُلِي ۚ فَكَانَقَابَ قُوسَيُنِ اَوْاَدُنِ ۚ فَأَوْخَى إِلَى عَبُوهِ مَّآاَوُلِي ۚ

بیا نژدی شو (جبریل محمد ته) پس ښه نژدی شو پس ؤ په منځ د نژدی والی د دوو لیندو یا ډیر نژدی له دی نه هم پس وحی وکړله (الله په ژبه د جبریل) بنده خپل ته هغه چه وحی ئی وکړه. قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٩٥)

تفسیر: یعنی جبریل علیه السلام سره له دی چه له خپل اصلی مستقر سره تعلق لری خو سره له هغه هم راښکته شو او رسول الله صلی الله علیه وسلم مبارک ته دومره ورنژدی شو چه د دواړو په منځ کښی الله منځ کښی د دوو لاسو یا د دوو لیندو څخه زیاته فاصله نه وه پاتی په خپل هغه وقت کښی الله تمالیٰ پر خپل خاص بنده محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی وحی ورنازله کړه. غالباً له دی څخه د «المدثر» سورت دا آیتونه مراد وی ﴿ یَاتِیْهَاالْمُنْکَرِّ وَوَانَائِنْکُرُ ﴾ الآیة ـ یا به نور احکام وی.

تنبیه: په ﴿ فَكَانَةَلْبَوْتَشِيْوَالْاَقَقْ ﴾ کښی د محققینو په نزد (او) د شک دپاره نه دی بلکه داسی ترکیب په پوره تاکید او مبالغه سره د زیادت د نفی دپاره وی یعنی په تاکلو (مقررولو) سره دا ورښوول مقصود نه دی چه د (قوسینو) فاصله ده که له هغه څخه هم لږ و؟ هو! دومره ورښکارول مقصد دی چه په هیڅ حال او په هیڅ صورت له ده څخه زیاته فاصله نه وه په دی موضوع کښی نوری ډیری خبری هم شته چه د نورو مفسرانو له خوا لیکلی شوی دی.

#### مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَارَالِي ﴿

#### نه ؤ ويلي دروغ زړه (د محمد) هغه (جبريل) چه ليدلي ئي ؤ (په سترګو).

تفسیر: یعنی محمد صلی الله علیه وسلم جبریل علیه السلام په خپلو سترګو سره ولید او زړه ئی ورته وویل چه په دی وقت کښی په زړه پوری هم هغسی چه ښائی ته جبریل علیه السلام ته وګوره او په دی کښی ته هیڅ غلطی نه کوی او د یوه شی په ځای بل شی په نظر نه درځی په دی ویلو کښی د ده زړه رښتین و. حق تعالیٰ هم داسی د پیغمبرانو په زړونو کښی د پرښتو پیژندګلو اچوی او که په خپله رسول پر پرښتو باندی ډاډینه (اعتماد) ونه لری نو بل ته به په څه ډول (طریقه) داډینه (تسلی) ورکړی.

#### اَفَتُمُّرُونَهُ عَلَى مَايِرِي ®

پس آیا تاسی جګړه کوئ له هغه (محمد) سره په هغه کښی چه ده لیدلی دی.

تفسیو: یعنی وحی لیړونکی الله او وحی راوړونکی هسی پرښته ده چه د هغی صورت ـ سیرت ـ فهم ـ حفظ او نور صفات ګرد (ټول) ښائسته او ښه او د هغی ګرد (ټول) قوتونه کامل دی. او بیا داسی سره نژدی شول او وحی ئی ور ورسوله چه پیغمبر هغه پخپلو سترګو سره ولید او د هغه صافی او روڼ زړه د هغه تصدیق وفرمایه. نو آیا په هسی لیدلی شوی او ښه اوریدلی شوی څیز کښی تاسی لره د داسی چتی (بیکاره) او اپلتی خبری کولو څه حق شته؟ چه خامخا په کښی

قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

فضول بحثونه او بیکاره جگړی او تکرارونه وکړئ.

#### اذا لم تر الهلال فسلم لناس رأوه بالأبصار

ته چه میاشت په سترګو نه وینی وئی سپاره

هغه چاته چه ئي ويني په ليمو

## ۅؘۘڸؘقتَە ؙڒٵٷؙٮؘٛۯؙڷِڎٞٲڂٛۯؽ<sup>۞</sup>ۼٮ۫۬ۮڛڶۯۊۣٵڶٛؽؙٮۛ۫ؾۿؖۿۼڹ۬ۮۿٵ جَنَّةُالْمَاثُوي۞

او خامخا په تحقیق لیدلی ؤ محمد هغه (جبریل) په راښکته کیدلو کښی بل ځلی په نزد د ونی د بیری سدرةالمنتهیٰ (چه منتها د علم د خلقو دی) په نزد د هغی دی جنت الماویٰ (یعنی ځای د هستوګنی د مؤمنانو).

تفسیو: حضرت شاه رحمة الله علیه لیکی «دوهم تحلی ئی جبریل علیه السلام پخپل اصلی صورت د معراج به شپه په اووم آسمان کښی د بیری له ونی سره ولید چه هغه د پورتنیو او ښکتنیو مخلوقاتو په منځ کښی ویش سرحد دی یعنی چه پاسنی خلق لاندی او ښکتنی خلق پورته نشی تلی او د هغه په خوا کښی جنت ئی هم وکوت.

تنبیه: غرنگه چه د جنت انگور ـ انار او نوری میوی له دنیوی میوو سره نه قیاس کیږی او یواځی د نامه اشتراک د هغوی په منځ کښی شته هم داسی دا بیره هم د دنیوی بیرو سره نشی قیاس کیدی. دغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چه هغه بیره به غرنگه اونه وی لنډه ئی دا چه هغه ونه د دی خوا او د هغی خوا په سرحد کښی ولاړه ده هغه اعمال احوال او نور چه له دی لوری خیژی او هغه احکام او امرونه چه له پاسه رایکته کیږی د هغو گردو (تولو) منتهی هم دا اونه ده له گردو (تولو) روایتونو څخه داسی راووځی چه د دی ونی بیخ په شپیم آسمان کښی او څانگی ئی تر اووم آسمان پوری غځیللی دی والله اعلم.

#### إِذْ يَغُشَى السِّدُرَةَ مَا يَغُشَى السِّدُ

(لیدلی ؤ محمد جبریل لره) کله چه پتی کړی هغی ونی د بیری لره هغه څه چه پټ کړی ئي ؤ.

تفسیو: یعنی د حق تعالیٰ انوارو او تجلیاتو یر دی ونی باندی یلوشی اچولی وی او د برستو د

قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

هجوم او کثرت دا حال ؤ چه د دی ونی له هری پاڼی سره یوه پرښته په نظر راتله. په ځینو روایاتو کښي راغلي دی چه (ما یغشي) طلائي یتنونه (بتنګان) دی یعني ډیر ښه صورت لری چه د هغی یه لیدلو سره زړه خوښیږی یه دی وقت کښی د دی ونی د بهار او د سینګار او د هغی د حسن او جمال داسی یو حال دی چه هیڅ یو مخلوق د هغی صفت یه الفاظو سره نه شی کولی ښائی د ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنه او د نورو له خبرو سره موافق په معراج کښی د الله تعالیٰ ليدنه رسول الله صلى الله عليه وسلم ته ميسره شوى وى دا د هغه بيان د دى آيت يه ابهام كسى منطوی او مندرج وی ځکه چه د بخوانیو آیتونو به نسبت د حضرت بیهی عائشی صدیقی به احادیثو کښي تصریح شوی ده چه له هغي څخه د پروردګار لیدل مراد نه دی یواځي د جبریل عليه السلام رؤيت مراد دي. ابن كثير له مجاهد څخه چه د ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنه له خاصو اصحابو څخه دی تر دی آیت لاندی دا الفاظ لیکی (کان اغصان الساوة لوالوا وياقوتا وزبرجداً فرآها محمد صلى الله عليه وسلم ورأى ربه بقلبه) او دا رؤيت خرنكه چه یواځی په قلب سره نه بلکه په قلب او بصر یعنی دواړو سره حاصل شوی دی لکه چه له (مازاغ البصر) څخه ښکاره ده ښائی ځکه اېن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د طبرانی په ځینو روايتونو کښي فرمايلي دي (رآه مرتين مرة بقلبه ومرة ببصره) دلته به له دوه ځلي ليدلو مخخه دا مطلب وی چه به یوه وقت کښی ئی دوه ډوله ولید (کما قالوا فی حدیث انشق القمر بمكة مرتين) به ظاهري ستركو سره هم او د زړه به ستركو سره هم وليد شو ليكن به یاد دی وی چه دا هغه رویت نه دی چه د هغه نفی په 🎪 لَاتُنْرِلُهُالْاَئِصَالُرُ 🗞 کښی کړی شوی ده ځکه چه له هغی څخه غرض د احاطی د نفی کول وی یعنی کتنه هغه نشی احاطه کولی برسیره يه دى كله چه له ابن عباس رضى الله تعالىٰ عنه څخه يوښتنه وشوه چه د رؤيت دعوى د ﴿ لاَئْكُولِلَّهُ الْنُهُمَالُ ﴾ له آیت څخه مخالفه ده نو وی فرمایل «ویحک ذاک اذاتجلی بنوره الذی ُهو نوره نوره الترمذي، معلوم شوى دى چه د الله تعالىٰ انوار او تجليات متفاوت دى محيني انوار قهره للبصر دى ځيني داسې نه دى او د رؤيت الرب رؤيت في الجمله په دواړو درجو باندى صادقیری او ځکه ویل کیږی د رؤیت هغه درجه چه مؤمنانو لره په آخرت کښې په برخه کیږی هلته به کتنی داسی تیزی او تیری کیږی چه د هغی تجلی د لیدلو طاقت ولری چه هغه یه دنیا كښى چاته نه حاصليږى هو! يوه خاصه درجه رؤيت سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ته د معراج یه شپه کښي د ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنه له روایت سره موافق میسر شوی دی چه یه دی خصوصیت کښی هیڅوک له دوی سره شریک کیدی نشی او هم د دی انوارو او تجلیاتو تفاوت او تنوع به ملاحظه ویل کیږی چه د حضرت صدیقی بی پی عائشی او حضرت ابن عباس رضى الله تعالىٰ عنه يه اقوالو كښى هيڅ تعارض نشته. كيږى چه حضرت صديقه بى بى عائشه به د یوی درجی نفی کوی او حضرت ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه ئی یه بلی کښی اثبات کوی او هم داسی د ابوذر رضی الله تعالیٰ عنه به روایاتو (رایت نورا) او (نورانی اراه) کښی هم تطبیق ممكن دى. والله سبحانه وتعالمي اعلم

#### مَازَاغَ الْبُقَرُوَمَاطُغَى ۞

نه وی گرځیدلی سترگی د (محمد بلی خوا ته) او نه دی تیری شوی (له حده).

تفسیو: یعنی هر هغه شی چه د محمد صلی الله علیه وسلم سترکو ولید په پوره تمکن او اتقان سره و نه که سره و نه له سره و نه که کنی و بنکته او پورته خوا ته اوښتی ده او نه له مبصر څخه تجاوز کړی وړاندی تیر شوی دی پس په هغه شی باندی نښتی و چه د هغه جوونه منظور وه د باچاهانو په دربار کښی هر شی چه ورښوول کیږی د هغه نه لیدل او هغه شیان چه نه ورښوول کیږی د هغو په لیدلو پسی لویدل دواړه عیب دی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم له دی داړو څخه باک و .

#### كَتَدُرَاي مِنَ النِتِ رَبِّهِ الْكُبُرِي®

خامخا په تحقیق لیدلی دی (محمد) له (ځینو) دلائلو (د قدرت) د رب خپل چه ډیر لوی ؤ.

تفسیر: د ﴿ وَلَيْئَشَىٰ البِّنُدُوَّا ﴾ په تفسیر کښی هغه بیان چه شوی دی برسیره په هغه باندی هغه نور شیان چه لیدلی او اوریدلی نی وی هغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم او ښکاره دی.

اوس محوک توان لری چه وپوښتي بڼ وال بيا

بلبل څه وويل ګل واوريدل څه څه وکړل سبا؟

اکنون کرا دماغ که پرسد زباغبان

بلبل چه گفت کل چه شنید وصباچه کرد؟

## اَفَرَءَيْنُواللَّتَ وَالْعُرِّي ﴿ وَمَنْوِةَ التَّالِيُّةَ الْأُخْرَى ۞

آیا پس وینئ تاسی لات او عزیٰ او منات (په مرتبه کښی) دریم بل له دغو (یعنی دغه بتان بیخی بیکاره شیان دی). قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

**تفسیر:** یعنی د هغه الله تعالیٰ په مقابل کښی چه د هغه عظمت او جلال لره حد او اندازه نشته د دی سپکو او ناولو شیانو له نوم اخیستلو څخه شرم په کار دی.

تنبیه: «لات \_ عزیٰ \_ مناة » د هغی زمانی د کفارو د بتانو او باطلو معبودانو نومونه دی. د دوی له منځه (لات) د طائفیانو په نزد ډیر معظم ؤ. او (مناة) د اوس او خزرج او خزاعه یه نزد او (عزیٰ) د قریشو او بنی کنانه او نورو یه نزد دومره لوی معزز و چه له هغو دوو ړومېنیو څخه ئی ده ته عزت ورکاوه. او (عزیٰ) چه یه مکه معظمه کښی نخلی ته نژدی ؤ بیا (لات) چه یه طائف کښي ؤ بيا له دوی څخه وروسته په دريمه درجه (مناة ) ؤ چه له مکي څخه لري او مديني ته نژدى ؤ. علامه ياقوت رحمة الله عليه به معجمالبلدان كښى هم دا ترتيب نقل كړى ليكى چه قريشو د كعبي شريفي د طواف په وقت كښي داسي ويل « اللات والعزىٰ ومناة الثالثة الاخرى ـ هُؤلاء الغرانيق العلىٰ وان شفاعتهن لترتجيٰ، به عُينو تفاسيرو كسى بر دى ځای کښي يوه قصه نقل کوی چه د محدثينو د جمهورو له اصول سره د صحت تر درجي پوری نه رسیږی. او که فی الواقع هغه لره کوم اصل هم وی نو ښائی هم دا به وی چه ځمونږ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم یه هسی جرګه کښی چه د مسلمانانو او کافرانو لوئی ډلی یکښی ګډی وډي او مخلوطي ناستې وي دا سورت ئې ولوست. او د کفارو دا عادت و چه د قرآن د لوستلو یه وقت کښی به ئی هسی شورماشور لګافی چه تر څو ئی څوک وانه وری لکه چه الله تعالیٰ د حٰمّ السجدة به څلورمه ركوع كښى فرمائى ﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفُرُوْالِكَتُسُمُوْالِهِٰذَاالْتُرْانِوَالْغَوْافِيُهِ لَمَلَكُوْتَعُلِبُونَ ﴾ كله چه حضرت محمد رسول الله صلى الله عُليه وسلم دا سورت ولوست كوم شیطان کافر خپل غږ د دوی له غږ سره یو ځای کړی د دوی په لهجه او د وینا په تقلید سره به

سيست عمر حين هو د دوى به هو موره يو حلى مرى د دوى په هيه و د ولي با وليد و الله الغرائيق له عنه الفاظ ويلى وى چه د گردو (ټولو) كافرانو په ژبو سواره في نو ځكه د (تلك الغرائيق الغلى الغي الخ) له الحاق څخه له دى آيتونو سره او له دى تصرف څخه چه په تمبير او اداء كښى شوى وى د هغو كفارو په زعم مطلب بالكل اوښتى دى او له ذم څخه (معاذ الله) مدحى ته رسيدلى دى كه نه ښكاره خبره ده چه د نبى پر ژبه شيطان كله دومره تسلط لرى او دا څرنگه امكان لرى؟ د هغه شى ابطال چه وروسته راځى نو د هغه صفت مخكبنى څه معنى لرى؟.

## ٱلكُوُ الذَّكَرُولَهُ الْرُائِثِي ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيْرًى ﴿ اللَّهُ الدُّولُ اللَّهِ اللَّهِ

آیا تاسی لره (ای کفارو) هلکان دی او دغه (الله) لره لونی دی دا (قسمت د اولاد) به دی شان قسمت دی ډیر کوږ ناکاره.

تفسیر: یاقوت په (معجم البلدان) کښی لیکی چه کافرانو دا بتان د الله تعالیٰ لونی بللی خو اول الله هغه لوی ذات دی چه صفت ئی په ﴿ لُوْرَيْلُهُ لَا وَلَوْ يُؤَلِّنُ ﴾ سره شوی دی او بالفرض که د اولاد تقسیم هم وماته شی نو دا تقسیم مخومره خراب او بیکاره دی چه تاسی خپلو ځانونو ته هلکان

او الله تعالىٰ ته لونى وركوئ (العياذ بالله).

## ٳڽؙۿؚؽٳ؆ٞڒؘٲڛ۫مۜٲٷ۫ڛۜؠۧؽؖٮؙؠؙٷۿٳۜٲڹٛٛؗڞٛۏٳڶٵٚٷٛٛٛٛٛٛٛٷؠٞ؆ۧٲٲٮٛٛۯڶ الله يهامِنُ سُلْطِنْ

نه دی (دا بتان) مگر خو تش نومونه دی چه ایښی دی تاسی دوی لره تاسی او پلرونو ستاسی نه دی نازل کړی الله په دغه (عبادت د بتانو) باندی کوم برهان ـ علمی سند.

تفسیر: یعنی په تیږو (کتو) او ونو باندی یو څه نوم ږدی چه د هغوی پر خدائی باندی کوم برهان او علمی سند نه لری بلکه د هغوی پر خلاف دلائل قائم دی هغوی ته تاسی پخپلو خیالونو کښی که د الله تعالیٰ لوڼی یا د هغه هلکان یا بل شی وایځ دا ګردی (تولی) چنی (بیکاره) او د خولی خبری دی چه هیڅ صحیح نه دی او نه څه حقیقت لری.

#### ٳڶ۫ؾۜؿۜڽۼؙۅٛڹٳ؆ٳٳڟ؈ۜٚۅؘؠٵؾٞۿۅؘؽٵڷڒؽؙڡؙٛٛٛٛٮٛ۫ٶؘڶڡۜٙۮۘۼٵۧۼۿؙۄٛ ڡؚۜؖڹڗۜؾۣۿؚؠؙٛٵڶۿؙڵؽ۞ۛ

متابعت نه کوی دوی مگر خو د گمان خپل او د هغه شی چه غواړی ئی نفسونه د دوی او خامخا په تحقیق سره راغلی دی دوی ته له ربه د دوی څخه هدایت لار ښوونه.

تفسیر: یعنی سره له دی چه د الله تعالیٰ له خوا د هدایت رنا (رنیرا) راغلی ده او سمه لاره نمی راښوولی ده مگر دا ناپوهان د هم هغو اوهامو په توره تباره کښی سره نښتی دی. هغه ګمانونه چه د وړوکی په شان د دوی خیال ته رسیږی او هغه آرزو او هیله (امید) او خبره چه د دوی په زړونو کښی ګرځی سم د لاسه هم هغسی کوی له تحقیق او بصیرت سره د دوی هیڅ علاقه ـ ارتباط او سروکار نشته.

#### اَمُ لِلْإِنْسَانِ مَاتَمَنَّى ﴿ فَلِلَّهِ الْلاِخْرَةُ وَالْأُولِ ﴿

قالفماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

آیا شته (کافر) انسان لره هغه چه غواړی ئی (له نبوت او اخروی سعادت ؟ بلکه نشته!) پس خاص الله لره دی (سلطنت او باچائی د) آخرت او د دنیا.

تفسیو: یعنی هسی اتکل او گمان کوی چه دا بتان به ځمونړ سپارښت کوی دا خو تش خیال او تشی آرزوگانی دی آیا هر هغه تمنا او آرزو چه سری ئی وکړی هغه نی په لاس ورځی په یاد ئی ولرئ چه د دنیا او آخرت ګردی (تولی) ښیګنی (فائدی) د الله تمالیٰ په لاس کمهی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی یعنی د بتانو عبادت څخه ستاسی لاس ته محه ورځی ګته (فائده) همغه ده چه د الله تمالیٰ له لوری ئی سری مومی.

# وَكَوْمِّنُ مَّلَكِ فِي التَّمُلُوتِ لَانْغُوْنُ شَفَاعَتُهُمُ شَيَّا اللَّامِنُ عَلَيْ اللَّمُونِ المَّمُونِ المَّانِينَ اللَّهُ لِمِن يَشَاءُ وَمَيْنِظَى ﴿ لَا مِنْ اللَّهُ لِمِنْ يَشَاءُ وَمَيْنِظَى ﴿ لَا مِنْ اللَّهُ لِمِنْ يَشَاءُ وَمَيْنِظَى ﴿ لَا مِنْ اللَّهُ لِمِنْ اللَّهُ لِمِنْ يَشَاءُ وَمَيْنِظَى ﴿ لَا مِنْ اللَّهُ لِمِنْ اللَّهُ لِمِنْ اللَّهُ لِمِنْ اللَّهُ لِمِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

او ډیری دی له ملائکو څخه په آسمانونو کښی چه نه دفع کوی شفاعت سپارښت د دوی هیڅ شی مګر وروسته له هغه چه اذن حکم وفرمائی الله دپاره د هغه چا چه اراده وفرمائی او راضی وی په شفاعت ئی.

تفسیر: یعنی د دی بتانو حقیقت څه دی د آسمانی هستیدونکیو د مقربو پرښتو شفاعت او سپارښت هم هیڅ په کار نه راځی. هو! د هر چا په حق کښی چه پاک الله د سپارښت کولو حکم وکړی هغه د کار شی دی او هغه له هر چا څخه چه خوښ وی همغه ګټور دی. ښکاره ده چه هغه نه بتانو ته د سپارښت کولو اذن ورکړی دی او نه دی له کافرانو څخه خوښ دی.

## ٳؾٞٲێڔ۬ؿؘڹۘڒؽؙٷؙؽؙٷٛؽ ڽٳڷڵڂؚۯۊٙڮڛۜؠؙٷڹٲؠڵۺٟۧڴڎۜۺٞؗؽؚؽڎٙٲڒ۠ٷؿ۠ ۅؘٵڵۿؙٶڽ؋؈ؗڝٝؠٝڔ۠ڶؾؾٞڽٷڹٳ؆ٳڶڟۜؿٷٳڷٵڵڟۜؾٛڵٳؽۼ۬ؽؙ ڝڹٵڷڿۜۺؿٵ۫ۿ

بیشکه هغه کسان چه ایمان نه راوړی په آخرت باندی خامخا نومونه ږدی پر ملائکو باندی په نوم ایښودلو د ښځو سره او نشته دوی ته په دی وینا کښی هیڅ علم پوه متابعت نه کوی دوی مګر خو د ګمان او بیشکه ګمان نه دفع

#### کوی له حق څخه هیڅ شي.

تفسیر: هر ځوک چه په آخرت باندی یقین او باور نه لری هغه له سزا او هیداد مخخه بیفکره کیږی او په داسی بیباکی او بیفکری کښی اخته کیږی چه الله تعالیٰ ته بد نسبتونه کوی او مثلاً وانی چه پرالت او ناپوهی ده ځکه چه براتی له نارینتوب او بیځیوب سره هیڅ تعلق او علاقه نه لری. او الله تعالیٰ به څرنګه اولاد ولری؟ که خوک په رښتیا او بینځیوب سره هیڅ تعلق او علاقه نه لری. او الله تعالیٰ به څرنګه اولاد ولری؟ که خوک په رښتیا او تینګو خبرو باندی قائم وی نو په داسی ګمانونو اتکلونو او اوهامو او چتی (بیکاره) خبرو پسی چه هیڅ کار ورڅنی نه جوړیږی نه ګرڅی. او آیا داسی اټکلونه او تخمینات د ثابته ؤ حقائقو قائم مقام کیدی شی؟

## فَأَعُرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّىٰ عَنْ ذِكْرِنَا وَلَوْيُرِدُ إِلَّا الْعَيُوةَ الدُّنْيَا ۞ ذلك مَبْلَغُهُمُ مِّنَ الْعِلْقِر

پس مخ وګرځوه ته له هغه چا څخه چه مخ نی ګرځولی دی له ذکره پنده ځمونږ او نه لری اراده مګر خو د ژوندون لږ خسیس دا (اختیارول د ده دنیا لره) ځای د رسیدلو د دوی دی له علمه پوهه (د دوی).

تفسیر: یعنی د هر چا برستن او نالی چه د دنیا دا غو ورځی ژوندون دی او په هغه کښی همی منهمک شی چه الله تعالیٰ او آخرت ور څخه هیر وی او هیڅ خپل فکر ورته نه نیسی نو تاسی د دوی اپلتو او چتی (بیکاره) خبرو ته زیات مه متوجه کیږئ! هم هغسی چه هغوی له الله تعالیٰ څخه مخ اړوی اسی هم د هغوی له الله دوی پوهولی دی ولی هغوی ځان پری نه پوهوی. نو له بدطینتو سریو څخه د حق منلو توقع لرل او د هغوی په فکر او غم کښی خپل ځان پخول او ویلی کول بیکاره دی. د دوی فکر فقط د هم دی دنیا فوری نفع او نقصان ته رسیږی. له دی څخه وړاندی د هغوی فکر نه رسیږی. دوی څه پوهیږی چه وروسته له مړینی د حقیقی مالک په دربار کښی حاضریږی او د ذری ذری شمیر ورکوی. د دوی علمی جداوجهد یواځی د بهائمو په شان د گیډو ډکول او د شهوت شرل دی. پرته (عکوره) له نفسانی او شهوانی غوښتنو څخه بل شی ته نه متوجه کیږی.

## إِنَّ رَبَّكَ هُوَاعْلَوُيِمَنْ ضَلَّ عَنْ سِييلِم وَهُوَاعْلَوْيِمِنِ اهْتَدى ®

بیشکه رب ستا هم دی ښه عالم دی په هغه چا باندی چه ګمراه شوی دی له

قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

لاری د ده څخه (چه اسلام دی) او هم دی ښه عالم پوه دی په هغه چا باندی چه سمه لاره نی موندلی ده.

تفسیو: یعنی هغه چه په ګمراهی کښی پروت دی او هغه چه په سمی لاری باندی رهی (روان) دی دوی تول سره د هغوی د مخفی استعداداتو له ازل راهسی پاک الله ته معلوم او الله تعالیٰ پری ښه خبر دی. او سم له هغه سره هر کار کیدونکی دی. هر څومره زیار (کوشش) چه وویستل شی پرته (علاوه) له هغه څخه بل کوم شی نه کیړی برسیره پر هغه الله تعالیٰ پخپل محیط علم سره له هر یوه سره د هغه له احوالو سره سمه او برابره معامله کوی. نو ځکه تاسی ځان یوی خوا ته ونیسی او د هغو معاندینو معامله الله تعالیٰ ته خوشی کړئ او ور وئی سپارئ.

## وَيِلْهِ مَا فِي التَّمَانِ وَمَا فِي الْأَرْضُ لِيَجْزِي الَّذِينَ اَسَأَرُوْا بِمَاعَمِلُوَّا وَيَجْزِي الَّذِينَ اَحْسَنُوْا بِالْحُنْقُ ۗ

او خاص الله ته دی هر هغه محه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او محمکی ملکاً و خلقاً و عبیداً) (پیدایښت) لپاره د دی دی چه جزاء ورکړی (الله) هغو کسانو ته چه بدی ئی کړی وی په (سبب) د هغه (بد) عمل چه کړی ئی وی او جزاء ورکړی هغو کسانو ته چه نیکی ئی کړی وی په نیکو (اعتقادونو او ښو) عملونو سره (په جنت).

تفسیو: یعنی د هر سری احوال الله تعالیٰ ته جه معلوم دی. او د محمکی او د آسمان پر هر شی باندی د هغه واد (اختیار) او قبضه ده . بیا نو د خو او د بنو په بندل ورکولو کښی د هغه په مخ کښی شی . اسمان دا مخه عمانعت موجود کیدی شی. بلکه که په غور سره وګورئ نو محمکه او د آسمان دا ګردی (ټولی) کارخانی د هم دی دپاره پینا کړی شوی دی چه د هغو په نتیجه کښی د ژوننون یوه بله غیر فانی سلسله قائمه کړه شی تر څو په هغی کښی بنانو ته د هغوی د بنی او نیکانو ته د هغوی د بنی او نیکانو ته د هغوی د بنی او نیکانو

## ٱلذِينَ يُعْتَنِبُونَ كَلَيْرِ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِسُ إِلَّاللَّهُمِّ لَٰ

(نیکوکاران) هغه کسان چه ځان ساتی له کبائرو لویو ګناهونو څخه او له فواحشو قبیحو کارونو څخه مګر وړی وړی ګناه (لکه نظر کول حرامو ته او قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٣٥)

نور د دی پشان بښل کیږی له جانبه د الله په سبب د اجتناب له کبائرو نه).

تفسیر: د صغیری او کبیری گناه فرق د نسا د د سورت په تفاسیرو کښی په تفصیل سره تیر شوی دی. د ( لمم) په تفسیر کښی څو خبری شته. ځینی وائی هغه خیالات او چرتونه دی چه د گناه په نسبت په زړونو کښی گرځی خو له قوی څخه فعل ته نه وځی هغه لمم دی. ځینی له هغه څخه صغیره گناه مراد اخلی. ځینی وائی هغه گناه چه په کولو باندی ئی اصرار نه کوی. یا ئی خپل عادت ونه گرځوی. یا هغه گناه چه توبه ورځنی وکړی مراد دی. ځمونډ په نزد ډیر چه تفسیر همغه دی چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه د (النساء) د سورت په تفاسیرو کښی لیکلی دی. مکر دلته ئی په ترجمه کښی د نورو معانیو گنجائش هم پری ایښی دی.

#### إِنَّ رَبُّكَ وَاسِعُ ٱلْمَغُفِرَةِ ۗ

بیشکه رب ستا واسع (فراخ کوونکی د بښنی او) د مغفرت دی.

تفسیو: نو ځکه له ډیرو وړو ګناهونو څخه تیریړی او توبه قبلوی او ګنهګاران نه مأیوس کوی. که په هره لویه او وړوکی ګناه باندی ئی پوښتنه کولی نو د امید ځای به چیری پاتی کیده.

## ۿۅؙٳؘۼؙڡؙۅٛ۠ڮؚڎؙٳڎ۫ٳؘؽؘؿؙۘػؙڷؙۄٝۺٙٵڵۯۻۣۅٳڎؙٲؿ۫ڎؙۯٳڿڹۜ؋۠؈ٛڹڟۅٛڹ ٲ؞ۜۿؾؚڬ۠ۊ۫ػڶؿؙڒڰٛۯٵؽؘؙۺػؙڎٟۿۅٵۼڰۯؠؠڹٵؿۜٙۿ۬ۿ

هغه ښه عالم دی په تاسی باندی کله چه پیدا ئی کړئ تاسی له ځمکی څخه او کله چه وئ تاسی (پټ) بچی په ګیډو د میندو خپلو کښی نو مه ستایئ مه پاکوئ تاسو ځانونه خپل (چه ستایئ به ځانونه خپل) هم دغه (الله) ښه عالم دی. په هغه چا باندی چه ویریږی (له الله او ځان ساتی له معاصیو).

تفسیر: یعنی که د تقویٰ څه توفیق الله تعالیٰ چاته ورکړی نو دی دی لوئی نه کوی ا او خپل ځان دی نه ستانی! څکه چه پاک الله د هر سری له لوئی او پاکی او تقویٰ نه په ښه شان خبردار دی. او له هغه وقته ورښکاره ده چه دوی لا د دی وجود او شتوالی په دائره کښی قدم او پل نه ؤ ایښی. هر سری لره ښائی چه خپل اصل او ماهیت دی نه هیروی. د چا ابتداء چه له خاورو څخه شوی وی او بیا ئی د مور د ګیډی په تیاره کښی له ناولی وینی څخه خواړه مونعلی وی او په هسی ځای کښی باللی شوی وی او وروسته له هغه څخه له نورو ډیرو روحانی او جسمانی قالفماخطبكم(٢٧)

کمزوریو سره مخامخ شری وی په پای (آخر) کښی که الله تعالیٰ د خپل فضل او کرم له مخی
هغه ته یو لوړ (اوچت) مقام وروبښی او هسک (اوچت) لوړ ځای ته دی ورسوی نو هغه ته نه
ښائی چه په هغه باندی لوئی وکړی. او ځان د هغه لوی مقام مستحق وبولی هغه کسان چه په
حقیقت سره متقیان دی نو هغوی له هسی دعوی کولو څخه شرمیږی. او په دی باندی ښه
پوهیډی چه په پوره ډول (طریقه) له ګردو (ټولو) کمزوریو څخه ځان ساتل د بشریت له قوت
څخه بهتر دی. لړ تر لړه څه ناولیتوب په هر یوه کښی شته پرته (علاوه) له هغو څخه چه د الله
تمالیٰ له لوری سائلی شوی وی.

#### ٱفَرَءَيْتَ الَّذِي ثُولِيُّ

آیا پس لیدلی دی تا هغه څوک چه مخ ئی واړاوه (له ایمانه او مرتد شو).

**تفسیر:** یعنی خپل اصل ئی هیر کر او د خپل اصلی خالق او حقیقی مالک له لوری ئی مخ واړاوه .

#### وَآعْظَى قِلِيُلَاقِ ٱكْنَاي@

او ور ئی کړ لږ شی (له مقرره مال څخه) او منع ئی کړل نور (او سخت پری تینګ شو).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یمنی له نحه ایمان ئی راوه بیا ئی زړه کلک شو». مجاهد رحمة الله علیه او نور لیکی چه دا آیت د ولید بن مغیره په باره کښی نازل شوی دی چه هغه محمونږ د پیغمبر له نحه خبری واوریدی او د اسلام په لوری ئی له نحه رغبت پیدا شو او د کفر له سزا شخه ویریده نژدی ؤ چه مسلمان شی چه یوه کافر ورته وویل داسی مه کوه! چه زه ستا گرد (تول) جرائم پخپله غاړه اخلم او ستا له لوری گرده (توله) سزا زه په محان تیروم په دی شرط سره چه له خه مال ماته راکړی، هغه دا خبره ومنله او د مقرر شوی رقم خه قسط ئی هم ور ورساوه او بیا ئی انکار وکړه نو په دی صورت سره د ﴿ وَاَسْلَى اَلْلَاوَلَالُمْ اَلَى ورکړ او بیا ئی لاس وویست.

#### اَعِنْكَ لاعِلْمُ الْغَيْبِ فَهُويَرى

آيا شته له ده څخه علم د پټو (خفي شيانو) پس دی ويني (نجات خپل).

قالغماخطبكم(٢٧)

تفسیو: یعنی آیا دا د غیب خبر ئی لیللی دی چه هغه ته به د کفر سزا نه رسیږی؟ او بل سری به پخپل ځای ودروی او په رښتیا سره به دی خلاصیږی؟.

## ٱمۡ لَوۡيُنَبّاۤ أِبِمَا فِي صُعُفِ مُوۡسَى ﴿ وَابْرَاهِ يُمَ الَّذِي وَلِّي ﴿

آیا نه دی خبر کړی شوی دی په هغه (شی) چه ؤ په صحیفو پاڼو د موسیٰ کښی او (په صحیفو پاڼو) د ابراهیم کښی هغه (ابراهیم) چه وفاء ئی کړی وه (په احکامو د الله).

تفسیو: یعنی ابراهیم علیه السلام پخپله وینا او عهد او پیمان باندی پوره تینگ ولاړ ؤ. او د الله تعالیٰ ګرد (تول) احکام ئی په ځای کړل او د هغه د احکامو په تعمیل کښی ئی لږ څه تقصیر هم ونه کړ.

#### آلًا تَزِرُ وَإِزِرَةٌ قِرْزَرَا مُعْلِي فَ

(په صحف مذکوره ؤ کښی دا دی) چه نه پورته کوی هیڅ نفس پورته کوونکی بار پیتی د بل نفس.

تفسیر: یعنی د موسیٰ او د ابراهیم علیهما السلام په صحیفر کښی داسی مضمون و چه د الله تعالیٰ په مخکښی یو مجرم د بل مجرم پیتی نشی اخیستی. او هر یو سری خپل سؤال او جواب او ښه او خراب پخپله غاړه اخلی.

#### وَآنُ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّامَاسَعَى اللَّهِ

او بله دا چه نشته هیڅ انسان لره مګر (جزاء د هغه شي) چه کړی ئي دی.

تفسیر: یعنی سری چه هر خه پخپل زیار او کوشش سره کتبی هغه د ده دی. او هیخوک د بل نیکی او بدی نشی اخیستی، پاتی شوه دا خبره که عوک پخپله خوبنه خپل ځینی حقوق بل ته وربنی او د الله تعالیٰ منظور شی. دا بیله خبره ده چه د هغه تفصیل له حدیث او فقهی څخه معلومیدی شی.

## ۅؘٲڹۜڛۼؽ؋ڛؘۅٛڬؽؗۯؽ۞ؿ۫ۊۜؽؙۼۯ۠ٮۿؙڶۼۘڗؘٳٚٵڷڒۏڣ۠

او بیشکه (دا چه) جزا د سعی عمل د ده ژر ده چه وبه ښوولی شی (ده ته) بیا به جزاء ورکړی شی هغه ته جزاء پوره بدل ښه (د نیکی نیکه ـ د بدی بده).

تفسیر: یعنی د هر چا سعی او کوشش به د هغه په مخ کښی کیښوود شی او د هغه پوره پوره بدل به ورکاره کیږی.

#### وَآنَّ الِي رَبِّكَ الْمُثْنَكَ هِي هُ

او بیشکه (دا چه) رب ستا ته ده انتها<sub>ء</sub> د ګردو (ټولو) (مخلوقاتو پس له مرګه چه ورځی ورته لپاره د جزاء).

تفسیر: یعنی د ګردو (ټولو) علومو او افکارو سلسله او د وجود انتها, د الله تعالیٰ په لوری کیږی او ټول شیان په پای (آخر) کښی هغه الله تعالیٰ ته رچوع او ورتګ کوی او د ده له مخی به هر چا ته د هغه د ښو او بدو ثمره ورکوله کیږی.

#### ۅؘڷؿؘؖٲۿۄؘٲڞؙۼؘؘؘۘۘٛٛٷۅؘٲڹٛؽؗ۞۫ۅٲٮٞٛٲۿۄؙٲڡؙڵؾۅؘٲڂؽٳ۞ۅؘٲٮٞٞۿ ڂؘڶؾؘٵڵڗٞۅؙڂؽؙڹٳڵۮٞػۯۅٲڵۯؙٮؙؿ۠۞ۨ

او (دا چه) بیشکه همغه (الله) خندوی او ژړوی او بیشکه همغه (الله) وژنی او ژوندی کوی او (دا چه) بیشکه همغه (الله) پیدا کړی ئی دی جوړی نر او ښځه.

تفسیر: یعنی په دی نړی (جهان) کښی ګرد (ټول) متضاد او متقابل احوال هغه لوی ذات پیدا کړی دی. د شر او د خیر خالق همغه الله تعالیٰ دی. د خوښی او د غم کیفیات د هغه په لاس کښی دی ـ خندول ـ ژډول ـ لار ښوول ـ ګمراه کول ـ ژوندی کول او مړه کول ـ نر او ښځه پیدا کول او د دوی په شان نور شیان ټول د دی خالق د کون و مکان له کارونو څخه دی. قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

## مِنَ نُطْفَةٍ إِذَا تُمُنَى ﴿ وَآنَ عَلَيْهِ النَّشُأَةَ الْأُخُرِي ﴾

له يوه څاڅکې اوبو د (مني) څخه کله چه وڅڅاوه شي (په رحم کښي) او (دا چه) بيشکه په ده باندې دې پيدا کول د دوهم ځلي (پس له مرګه).

تفسیر: یعنی هغه ذات چه له یوه څاڅکی اوبو څخه ئی نر او ښځه پیدا کړی دی نو هغه ته بیا پیدا کول څه مشکل دی د یوه پیدایش له جوولو څخه ئی په بل پیدایش باندی هم تنبیه وفرمایله.

#### وَٱنَّهُ هُوَاعْنَىٰ وَ اَقَنَٰىٰ ۗ

او (دا چه) بیشکه همغه (الله) غنی کوی او خزانی ورکوی (یا خواروی).

تفسیو: یعنی مال \_ خزانه \_ جایدادونه تول د هغه بینه دی. ځینی د (اقتیٰ) معنی (افقر) اخلی یعنی هغه ځینی عنی کوی او ځینی فقیر اکرب کوی دا معنی له یومبنی سیاق سره مناسبه سکاری \_ ځکه چه د متقابلو شیانو ذکر له اول تر اخر پوری راغلی دی او که اول مطلب واخیست شی نو د هغه په مقابل کبنی ښائی چه اهلاک کیښود شی چه ذکر ئی وروسته راځی یعنی خزانی \_ مال او دولت هغه ورکوی او زیاتوی ئی او همغه ډیر لوی دولتمندان او طاقتوران اقوام او تبرونه تباه او بربادوی.

#### وَأَنَّهُ هُوَرَبُّ الشِّعْزِي ﴿

او (دا چه) بیشکه هم هغه (الله) رب د شعری دی

تفسیو: «شعری» یو لوی ستوری دی چه تحینو له اعرابو به د هغه عبادت کاوه او داسی نی کانه چه د عالم په پیبنو او احوالو کمینی هغه دیر تأثیر او اغیزه (اثر) لری دلته دا راښکاروی چه د «شعری» رب هم الله تعالیٰ دی او د دنیا کردی (تولی) پیښی او لائدی باندی او نور د ده د قدرت په لاس او واک (اختیار) کښی دی بی وعملی (شعری) هم لکه یو معمولی مزدور د هغه احکامو په محای راوړلو کښی زیار (کوشش) کوی او په هغه کښی کوم مستقل تأثیر او اغیزه (اثر) هیځ نشته.

#### وَٱنَّهُ آهُلَكَ عَادَا إِلَّا ُوُلَٰى ۗ

#### او (دا چه) بیشکه همغه (الله) وژلی هلاک کړی دی عادیان ړومبی.

تفسير: يعنى د حضرت هود عليه السلام قوم.

# وَتَنُودُ الْمَا اَبْقَى ٥ وَقُومُ رُورِج مِنْ مَبُلْ إِنَّهُمُ كِانُوا هُمُ أَظْلَمَ وَاطْنَى ٥

او (هلاک کړی ئی دی) ثمودیان پس باقی ئی پری نه ښود بل هیڅوک (له هغوی نه) او (هلاک کړی ئی دی) قوم د نوح پخوا له دوی نه بیشکه چه دوی ؤ هم دوی ډیر ظالمان او ډیر سرکشان.

تفسیر: یعنی تر سلهاؤ کلونو د الله تعالیٰ رسول حضرت نرح علیه السلام ته نی هسی ډیر سخت ضررونه او ایناوی رسولی چه د هغو له ویلو څخه د هر سری زړه خوږیږی او راتلونکیو لره ئی بده لاره ویرانیستله.

# وَالْمُؤْتَفِكَةَ آهُوٰى فَنَعَشَّمَا مَاغَشَّى اللَّهُ

او هغو کلیو اړولیو شویو لره ئی ښکته راوغورځول (ځمکی ته پس له پورته کیدو نه) پس راولوید په هغه باندی هغه څه چه راولوید (یا پس پټ ئی کړه هغه څه چه پټ ئی کړل).

**تفسیر:** یعنی د تیبرو (ګټو) باران او وریا ئی پری وکړه دا د لوط علیه السلام د قوم یادونه ده.

#### فَمِأَيّ الزِّررَتِكَ تَتَمَارى

پس په کومو نعمتونو د رب خپل شک کوی ته (ای کافره انسانه؟).

تفسیر: یعنی د داسی مفسدانو \_ ظالمانو \_ او باغیانو تباه کول او له منځه لری کول او ورک کول هم د الله تعالیٰ دیر لوی انعام او بښنه ده. آیا د داسی نعمتونو له لیدلو څخه وروسته هم انسان خپل الله تعالیٰ دروغجنوی.

#### ۿ۬ؽؘٳٮؘۮؚؽؗڒ*ؿ*ؖؾٵڶؾ۠ٛڎؙڔٳڷٳؙٛۅٛڸ؈

قالفماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

دغه (محمد رسول الله هم) ويروونكي دى له (جملي د) ويروونكيو ړومېنيو څخه.

تفسیو: یعنی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د مجرمانو د بد انجام مُخه هم داسی ویرول کوی لکه چه له دوی مُخنی وړاندی نورو پیغمبرانو هم کفار ویرول.

## اَين فَتِ اللَّازِفَةُ فَكَلِّيسَ لَهَامِنُ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ٥

رانژدی شو راتلونکی (قیامت) نشته هغه لره پرته (علاوه) له الله ښکاره کوونکی (راوستونکی).

تفسیو: یعنی قیامت ډیر نژدی شوی دی خو د هغه تاکلی (مقرر) وقت پرته (علاوه) له الله تعالیٰ بل چاته په ښکاره ډول (طریقه) نه دی معلوم او کله چه تاکلی (مقرر) وقت ئی راشی نو هیڅ یو طاقت هغه نشی ستنولی (واپس کولی) که الله تعالیٰ اراده وفرمائی د هغه په دفع باندی قادر دی ـ خو هغه ئی هم نه لری کوی.

## ٱڣۜؠڽؙۿڶٵڵڬڮؽؿؚؾۼؘۼڹؙٷؽ۞ٚۊؾڞ۬ػڵۏؽۅٙڵڗۺؘڴڎؽ۞ٚ ۅؘٲڬؿؙۄٛڛ۫ؠۮؙۏؽ۩

آیا پس له دی خبری (قرآن) څخه تعجب کوئ تاسی (انکاراً ای منکرانو) او خاندئ تاسی (تمسخراً) او نه ژاړئ (خوفاً) او تاسی غافلان یئ (له هغه شی چه مطلوب دی تاسی ته) چتی (بیکاره) لوبی کوئ.

تفسیو: یعنی قیامت او د هغه نژدیوالی د خبر له اوریدلو څخه بایده ؤ چه تاسی د الله تعالیٰ له ویری په ژړا کیدئ او ویریدئ او د خپلی ژغورنی (نجات) تیاری به مو کاوه. مکر تاسی په خلاف د هغه تعجب کوئ او خاندئ او په غفلت او بیفکری کښی په چتی (بیکاره) لوبو کښی اخته یی.

### فَاسُجُكُ وَالِلَّهِ وَاعْبُكُ وَالسَّجْبَ

قالغماخطبكم(٢٧)

پس سجده کوئ تاسی (خاص) الله ته او عبادت کوی د هم دغه (الله نه د نورو).

تفسیر: یعنی یو عاقل او یوه لره نه سائی چه له انجامه غافل شی ۔ او په پند ۔ نصیحت او پوهولو باندی توکی او مزاح وکری او پری وخاندی بلکه سائی چه د بندگی لاره غوره کری! او معلیم او مناد اوسی! د عاجزی او نیاز وچولی (تندی) د الله تعالیٰ په دربار کښی کیږدی! تغییمه: په روایتونو کښی راغلی دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کله چه د (النجم) سورت ولوست دی پخپله هم په سجده پریوت او نورو گردو (ټولو) مسلمانانو او مشرکانو هم چه هلته حاضر ؤ سجده وکړله، حضرت شاه ولی الله قلس سره لیکی چه «په دی وقت کښی پر گردو (تولو) باندی د الهٰی یوه غشیه راښکته شوه او په یوه غیبی او قهری تصرف سره تولو طوعاً او کرهاً سرونه په سجده کیښودل یواځی یو بدبخت چه په زړه کښی نی سخت مهر ؤ سجده ئی ونه کړه خوه نی په څه خواوه پوورته کړه او پر هغی باندی ئی خپل وچولی (تندی) کرمنود او وی ویل چه مانه دومره کانی دی.

#### تمت سورة «النجم» ولله الحمد والمنة

سورة القمر مكية الا الآيات (٤٤) و (٤٥) و (٤١) فمدنية وهي خمس وخمسون آية وثلث ركوعات رقمها (٤٥) تسلسلهاحسب النزول (٣٧) نزلت بعد سورة «الطارق».

د «القمر» سورت مکی دی ماسواء له (٤٤) ؤ (٤٥) ؤ (٤١) آیاتونو څخه چه مدنی دی (٥٥) آیته دری رکوع

لری په تلاوت کښی (۱۰) او په نزول کښی (۳۷) سورت دی وروسته د «الطارق» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### ين الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### اِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمُرُ •

رانژدی شو قیامت او څیری دوه توتی شوه سپوږمی.

تفسیر: له هجرت څخه پخوا رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په (منا) کښی تشریف درلود (لرلو)

قالغماخطبكم(٢٧) القمر(١٥)

ـ د کافرانو یوی لوئی جرگی له دوی څخه یوه معجزه وغوښته ـ دوی وفرمایل چه د آسمان په لوری وګورئ! ناڅاپه سپوږمي له منځه دوه توټي شوه يوه توټه ئي د لمرخاته په لوري ـ او بله توټه ئې د لمر پريوتو په لورې لاړه په منځ کښې ئې غر حائل ؤ ـ کله چه د کافرانو جرګې دا لویه معجزه ولیده سره ئی وویل چه «محمد صلی الله علیه وسلم پر موند یا پر سپوږمی باندی سحر جادو کودی کری دی». دغی معجزی ته (شق القمر) وائی او دا یوه نمونه یا نسه وه د قیامت چه وروسته له دی څخه به هر شي لکه دا شلیږي او چوې طحاوي او ابن کثیر او نورو د دي واقعی د تواتر دعوی کړی ده او له کوم عقلی دلیل سره تر اوسه یوری د هسی واقعاتو محال کیدل نه شی ثابت کیدی \_ او یواځی د استبعاد په بناء باندی داسی قطعی الثبوت شیان نه شی تردید کیدی. بلکه استبعاد خو اعجاز لره لازم دی. ورځنیو واقعاتو ته څوک معجزه ویل شی؟ ځمونږ هغه مستقل مضمون دی وکوت شی چه په «المحمود» کښی د معجزاتو او خوارق العاداتو یه نسبت خور شوی دی. یاتی شوه دا خبره که (شق القمر) واقع شوی وی نو یه تواریخو کسی ولى هغه نشته! په ياد ئى ولرئ چه دا قصه د شپى ده نو په ځينو ملكونو كښى د مطالعو د اختلاف په سبب په دی وخت کښې ورځ وه او په ځینو ځایونو کښې نیمه شپه او خلق به اوده ؤ او که ځینې وی او په خلاصه هوا کښې ناست وی او هر چیرې اسمان هم صاف او شین وی نو عادتاً دا ضروری نه ده چه هغوی تول د آسمان په لوری هسی وګوری چه هیڅ سترګی ئی له سپورمی ځینی په بل لوری وا نه وړی. که ير ځمکې باندې د سپورمي رڼا (رنړا) وی او آسمان هم شین وی نو د هغی د دوو توتو کیللو څخه د هغی په رڼا (رنړا) کښی کوم محسوس فرق او تويير (تفاوت) نه څرګنديږي. برسيره په دې دا قصه د څو ريو (ثانيو) پيښه وه . مونړ وينو چه ډير ځلي د سپوږمي تندر (خسوف) پيښيږي او تر ډير وقت يورې ځنډيږي (وږديږي) ولي په ملیونو انسانان نه بری خبریدی به تیره بیا چه به هغی زمانی کښی لکه نن غوندی رصدخانی او نور آلات او ادوات هم نه ؤ او نه دومره مكمل او وسيع انتظامات او نه د تقاويمو ـ جنتريگانو زیادت و او نه دومره اشاعت و. یه هر حال د دی معجزی نشتوالی یه غربی تاریخونو کښی د دی د تکذیب دلیل نشی کیدی او په شرقی تواریخو کښی د دی معجزی ذکر شته. په هندوستان کښی د (مالیبار) د مهاراجی د اسلام سبب هم دا واقعه شوی ده.

### وَانَ يَرُوْاالِيةَ يُغْرِضُوْ اوَيَقُوْلُوْا سِحْرُمُّ شَمِّرُ ٩

او که ووینی دغه (کفار د قریشو) کوم دلیل (د قدرت) نو پر څنګ به شی دوی (مخ به واړوی) تری او وائی به دوی (دغه) سحر کوډی دی قوی چه له پخوا راهیسی راځی.

تفسیو: یعنی پخوا له دی هم د نبوت دعوی کوونکیو د داسی سحر او کوډو دعاوی کړی دی

قالغماخطبكم(٢٧) القمر(٤٥)

هم هغسي چه هغه تللي دي ـ دا به هم ځي.

#### وَكُنَّ بُوْاوَالَّبَعُوْآاهُوَآءَهُمْ وَكُلُّ ٱمُرِرُّمُ سَنَفِرٌ ﴿

او دروغجن کوی دوی (حق لره) او متابعت کوی دوی د خواهشونو خپلو او هر کار قرار نیوونکی دی (سره له کوونکی خپل په نعیم یا جحیم کښی).

تفسیو: یعنی د هغوی عذاب هم په خپل وقت باندی راتلونکی دی او هغوی لره هغه هلاک او گمراهی چه د الله تعالیٰ په علم کښی تاکلی (مقرر) شوی ده هیڅ وړاندی وروسته کیدونکی نه ده.

#### ۅؘڵڡؘۜڎؙڄؘٳۧٷۿؙۄؙۺۣٵڷڒۺٛڵؘٵ۫ڡٵڣؽؙۼڡٛۯؙۮۜڿۯ۠

او خامخا په تحقیق راغلی دی دوی ته خبری د اهلاک د پخوانیو امتونو هغه شی چه په هغه کښی امتناع سرزنش ؤ (له کفره).

ت**فسیو:** یعنی د قرآن کریم په وسیله هر راز (قسم) احوال او د تباه شویو قومونو واقعات در*ښکاره شوی دی که په هغو باندی غور وکړئ نو* د الله تعالیٰ له لوری لویه تنبیه او ویښول دی. راغلی دی دغو منکرانو ته دغسی پند چه:

#### حِكْمَةُ بَالِغَةُ فَمَا تُغْنِ الثُّذُرُ۞ٚفَتُولُّ عَنُهُمُ

حکمت دی کامل نهایت ته رسیدلی پس هیڅ نفع نه رسوی (دوی ته) ویروونکی (انبیا ِ قرآن مواعظ) نو مخ وګرځوه ته له هغوی څخه.

تفسیر: یعنی قرآن مجید د پوره عقل او حکمت د خبرو مجموعه ده که غوک ئی په ښه نیت او پوره توجه سره ولولی نو په زړونو کښی ئی ځای نیسی او په کښی لویږی مگر د افسوس ځای دلته دی چه سره د دومره لار ښوونی او د هدایت د اسباب د شتو بیا هم دوی هدایت نه مومی او په سمه لاره نه راځی او هیڅ یو نصیحت او پوهول په دوی باندی خپل اثر نه اچوی هومره چه دوی وپوهوی هم هغسی چه په تیږو (ګټو) کښی موړی (میخ) نه ننوځی پند هم د هغوی په زړونو کښی کار نه کوی نو څکه د هسی غتو زړونو او سنګللو بدبختانو په فکر کښی ډیر زړونو کښی او دده په ښه شان او سلوک سره ادا

وفرمایی ـ اوس نو د زیات تعاقب ضرورت نشته پریږدئ چه هغوی د خپلی هستوگنی د ځای په لوری ور درومی.

## يَوْمُرِيدُعُ الدَّاعِ إِلَّ شَيُّ ثُكُرٍ ٥

(او یاده کړه هغه) ورځ چه راوبولی (دوی لره) بلونکی یو شی نااشنا ته (چه حساب او جزاء د اعمالو ده).

تفسیو: یعنی د حشر د ډګر (میدان) په لوری د شمیر (حساب) ورکولو دیاره.

#### خُشَعًا أيضارُهُمُ

حال دا چه ویریدونکی خړی خواری به وی سترګی د دوی.

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی به ئی د خوف او ندامت لامله (له وجی) په ډیر ذلت او ندامت سره سترګی ځوړی او مړی وی او له ډیره شرمه به ځمکی ته ګوری.

#### يُغْوِيُونَ مِنَ الْكَوْدَ الِيهُ كَأَنَّهُمْ جَرَالْتُنْتُونُ مُهُطِعِيْنَ إِلَى الدَّاعِ

رابه وځی دوی له قبرونو څخه ګواکی دوی به ملخان مچان وی خواره واره چه تلوار کوونکی به وی په لوری د بلونکی خپل.

تفسیر: یعنی ګرد (تول) ړومبنی او وروستنی خلق به له خپلو قبرونو څخه ووځی او د مچانو په ډول (طریقه) سره به په ځمکه کښی تیت پیت او خواره شی. او د الله تعالیٰ په مخ کښی به د خېلو چارو د جزاړ دپاره په ډیر تلوار سره حاضریډی.

#### يَقُولُ الْكُفِرُونَ لِمَنَا يُومُ عَيْثُونَ

وائی به کافران دا ورځ ده ډیره سخته.

تفسیو: یعنی د هغی ورځی د ویرونکیو احوالو او شدائدو لامله (له وجی) او د خپلو جرائمو له تصوره به کفار داسی ووائی چه دا بده سخته ورځ ده! وبه لیده شی چه نن به څه راباندی تیریړی. وروسته دا راهبیی چه قیامت او د آخرت عذاب پخپل وقت باندی راتلونکی دی. ډیرو دروغجنانو ته له هغه مخخه پخوا په دنیا کښی هم یوه سخته ورځ په مخ راغلی ده.

# كَنَّابَتُ قَبْلَكُمْ قُومُرُنُومٍ فَكَنَّ بُواعَبُدَ نَا وَقَالُوا عَنُونٌ وَارْدُجِرَ ۞

دروغجن کړی دی پخوا له دوی څخه قوم د نوح نو دروغجن کړ دوی بنده ځمونږ او وی ویل چه (دغه نوح) لیونی دی او منع کړی شوی دی (له دعوت د خلقو نه).

**تفسیو: کف**ارو به تهدیداً ویل ای نوحه که ته له خپلو هسی خبرو نه اوړی نو مون<sub>د</sub> به دی تر ډبرو (ګټو) لائدی خښ کړو! ګواکی په داسی ویرولو سره ئی د هغوی خبرو ته غوږ نه نیو او د ده خبری په توی تللی. ځینی د ﴿ گَلْزُکْچِرَ ﴿ مُعنی داسی کوی چه لیونی یا بادسار یا رنځور دی او سد (هوش) او عقل تری ورک دی. (العیاذ باشُ).

# فَدَعَارَتَهُ آنِي مَغْلُوْبٌ فَاتْتَصِرُ®

پس دعا سؤال وکړ (نوح) له ربه خپله (داسی چه) بیشکه زه مغلوب عاجز شوی یم نو بىل می واخله (له کفارو).

تفسیر: یعنی له سلهاؤ کلونو پوهولو سره هم کله چه خوک د دوی په خبرو باندی ونه پوهیدل نو دوی هنوی ته ښیری وفرمایلی او وی ویل «آلویه څیښتنه (خاونده)! زه اوس د دوی له لار ښوونی څخه عاجز شوی یم. پر دوی باندی ځما هدایت او لار ښوونی هیڅ اغیزه (تاثیر) او اثر ونه کړ. اوس نو ته د خپل دین او پیغمبر بدل او کسات واخله! او پر ځمکه باندی هیڅ یو کافر ژوندی مه پریږده!».

# ڡٛۜۼۜؿؙؿٚٵۧڣڗٳڹٳڶۺؠٵۧ؞ؚؠؠٵۧ؞ۭٟؿؙٮ۬ٛۿؠڹٟؗ۞ؖٷٞۼؿڗؙٵڶۯۯڞؙۼؽۏۘڗٵ ڡؙٵڷؾؿٵڵؠٵٚ؞ٛٷٙٲ؋ٟۅؿٷۮڔ۞ۧ

نو وپرانیستل مونږ ورونه د آسمان په اوبو ډیرو راتوئی شویو سره (له آسمانه) او وبهولی مونږ له ځمکی څخه (هم) چینی بیا سره ګډی شوی ټولی اوبه (د آسمان او د ځمکی) په هغه کار باندی چه ټاکلی مقرر شوی ؤ (چه اهلاک د قوم د نوح ؤ).

تفسیر: یعنی اوبه داسی سختی راوشوړیدی لکه چه د آسمان ګرد (تولو) ورخونه خلاص شوی وی او لائدی د ځمکی تولی اوبه هم له یوی مخی د باندی راوخوتیدلی او دومره زیاتی اوبه راووتی لکه چه د ځمکی مخ د لویو چینو یوه مجموعه شوه، بیا د لائدی او د باندی او دا دواړه اوبه سره ګدی شوی د هغه کار دپاره حاضری شوی چه د الله تعالیٰ له خوا لا پخوا له هغه تاکلی (مقرر) شوی و، یعنی د نوح علیه السلام د قوم تباهی ـ هلاکت او ډوبیدل.

### وَحَمَلُنهُ عَلْ ذَاتِ ٱلْوَايِرِ وَدُورٍ فَيَوْرَى بِأَعْيُنِنَا

او سور کړی وو مونږ دغه (نوح) پر (بیړی چه) خاونده د تختو پلنو او میخونو پریړو (غتو) وه چه تلله ګرځیده په ځای د لیدلو د سترګو ځمونړ.

تفسیو: یعنی د دی ویروونکی طوفان په وقت کښی د نوح علیه السلام بیری محمونی تر کتنی حفاظت او نگرانی لاندی وه . او په ډیره هوسائی (راحت) او آرامی سره د اوبو په سر ګرځیده .

### جَرَّأُ وَلِينَ كَانَ كُفِي ۗ

(واقع شوی ؤ دا طوفان) لپاره د امداد د هغه چا چه کفران د احسان ئی کړی شوی ؤ (چه نوح دی).

قفسیو: یعنی کفارو د نوح علیه السلام بی قدری وکړه او د الله تعالیٰ د خبری له منلو محخه ئی مخ واړاوه . دا وه د هغه سزا او انتقام چه د لوی طوفان او سخت څهان په ډول (طریقه) ورورسیده .

# ۅؘڵؾٙڎؙڗؙڒؙؽۼؖٵڶؽڎٞٷۿڵڡؚڹ۠ؗڡٝڎڲڔۅ

او خامخا په تحقیق پریښودله مونږ دغه (بیړی) یو دلیل (د قدرت خپل) نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی.

تفسیر: یعنی فکر کوونکی لره په دی واقعی کښی د قدرت ډیر دلائل او د عبرت زیاتی نجی دی یا ئی دا مطلب چه نن د کشتی وجود په دنیا کښی هغه قصه را په یادوی او د الله تعالیٰ د لوی قدرت لویه نښه ده ځینی وائی چه عیناً همغه د نوح علیه السلام کشتی تر ډیری مودی پوری پاتی او د (جودی) پر غره باندی پرته وه تر دی چه د دی امت د خلقو تر سترګو هم تیره شوی وه. والله اعلم.

### ئلَيْفَ كَانَ عَلَابِي وَنُدُرِ®

پس څرنګه ؤ عذاب ځما (په دوی چه می هلاک کړل ټول په طوفان) او ویرول (ځما په ژبی د نوح).

**تفسیر:** یعنی ځما عذاب ئی ولید چه څومره ویروونکی دی او ځما ډارول څومره په ځای او رښتیا دی.

### وَلَقَدُيْتَوْنَاالْقُمُ الْ لِلدِّكُوفَهَلُ مِنْ مُّتَدَكِرٍ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن دپاره د یادولو او پند اخیستلو نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی.

تفسیر: یعنی له قرآنه پند اخیستل دیر آسان دی ځکه هغه مضامین چه د ترغیب ـ ترهیب ـ انداز ـ تبشیر او نورو په نسبت دی هغه کرد (ټول) بالکل صاف ـ سهل ـ ساده او آسان او مؤثر دی او دومره سهل او صاف دی چه هر سړی په لو نکر او غور سره پری پوهیږی.

تغییه: د آیت مطلب دا نه دی چه قرآن یواځی یو سطحی او معمولی کتاب دی. او دقائق ـ حقائن او غوامض پکجی نشته ځکه چه د هغه علیم ـ خبیر د کلام په نسبت به هسی اتکل او گمان څوک وکړی شی؟ آیا داسی دی فرض کړ شی کله چه پاک الله له خپلو بندگانو سره خبری کوی نو معاذ الله له خپلو لایتناهی علومو څخه بالکل جلا (جدا) کیږی؟ او ساده خبری کوی؟ یقینا د ده په کلام کبی هسی ژور حقائق او دقائق شته چه د هغو لتول د نورو په خبرو کبی چنی (بیکاره) او عبث دی. نو ځکه په حدیث کبی راغلی دی «لاتفقضی عجائبه د کبی چبانب او اسرار له سره ختم کیدونکی نه دی» د دی امت علماء او د دی ملت حکماء د دی پاک کتاب د دقائقو او اسرارو په نسبت او د هغو د خبایاؤ په لتولو او د زرهاؤ احکامو دی پاک کتاب د دقائقو او اسرارو په نسبت او د هغو د خبایاؤ په لتولو او د زرهاؤ احکامو استباط په شاؤ خوا کبی خپل عمرونه صرون کری دی خو سره له هغه هم د هغه پای (آخر) او استباط په شاؤ خوا کبی خپل عمرونه صرون کری دی خو سره له هغه هم د هغه پای (آخر) او استباط په شاؤ خوا کبی خپل عمرونه صرون کری دی خو سره له هغه هم د هغه پای (آخر) او استباط په شاؤ خوا کبی خپل عمرونه صرون کری دی خو سره له هغه هم د هغه پای (آخر) او

انتهاء ته نه دی رسیدلی.

### ڲڒۜڹؾٛٵڎؖڰڲؽڡٛػٲؽؘۼۮٳؠٛٷڹؙڎؙڔۣ۩ؚڷٵٞٲۯۺۘڶٮٛٵۼؽٙؠٟؠؙڔؽؚؖٵ ڝٙۯؙڝۧڔٞٳ؋۬ڽؘؽؙۄڔؘٮؘڝؙڛ؆ؙۺڿڗۣۿ

دروغجن کړی ؤ عادیانو (هود) نو څرنګه ؤ عذاب ځما او ویرول ځما بیشکه مونږ لیږلی ؤ مونږ پر دوی باندی باد ډیر سخت په ورځی نحسی (د بدی) کښی چه تل وی بدی ئی (پر دوی باندی چه په کښی اهلاک شو).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی بدی او نحوست پورته نه شو تر غو ګرد (ټول) سره تمام نه شول او دا د نحوست ورځ هغوی لره وه نه تل» هغه ورځی منحوسی ګڼلی کیږی ـ لکه چه په ناپوهانو کښی مشهوره ده. که هغه ورځ د عذاب د راښکته کیدلو په نسبت تل منحوسه وګڼله شی، په قرآن کریم کښی تصریح ده چه هغه عذاب اووه شپی او اته ورځی پرله پسی وو. اوس نو وښیئ چه په دی تقدیر د اونی (هفتی) کومه ورځ به له نحوسته تشه وی؟

# ۘؾؘؿ۬ڔٷٳڵٵ؈ٚػٲٮٞۿؙۄۛٳۼۘۘۘۼٵۯؙٮؘڂ۫ڸۣؠؙٞؖڹؙڡٞۼٟڕ<sub>۞</sub>

چه را ایستل به (باد له پتو ژورو کندو د ځایونو خپلو نه) خلق ګواکی دوی تنی د خرماؤ وی چه له بیخه را ایستلی شوی په ځمکه پریوتلی وی.

تفسیر: د عاد قوم ډیر پیاوړی (بهادر) قوی او د لریو جثو او ونو (قد) خاوندان و خو دوی د دی سخت باد او د لویی سیلوغ له ورښه داسی سر په څت راولویدل لکه چه د کجورو ونی چه له سته او بیخه وویستلی شی او هغه خوا وغورځولی شی.

### ڣؙڲڣٛػٵڹ؏ؘۮٙٳؽ۬ۅؘؽؙڎؙڔۛ؈ۅڷڡۜٙۮؙؽڝۜٞڔؙؽٵڷڠؙڕؙؖٳڶ ڸڵڐؚػؚٛڔڡؘۿڵڔؽؙؗؗۿؙػڮڕٟڞ۠ػۜڹۘؿؙڎٮؙٷؙۮڽؚٳڶؾ۫ڎؙڕ۞

نو څرنګه ؤ عذاب ځما او ويرول ځما (له بيخه ايستل مي) او خامخا په

تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن ذکر پند اخیستلو ته نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی دروغجن کړی ؤ ثمودیانو (انبیاء او نور) ویروونکی.

تفسیر: یعنی حضرت صالح علیه السلام ئی دروغجن کړ او حال دا دی چه د یوه نبی دروغجن کول عیناً د ټولو پېغمبرانو دروغجن بلل دی ځکه چه د دین په اصولو کښی دوی ګرد (ټول) یو د مل مصدقان او مؤیدان دی.

### فَقَالُوْاَ اَبْتَرُا مِتَّا وَاحِدًا تَنَّبِعُكُ إِنَّا إِذًا لَّفِي ضَلِ وَسُعُرٍ ﴿

پس وویل دوی آیا یو بشر لره له مونږ څخه چه یو دی متابعت وکړو (مونږ چه ډیر یو) ده لره بیشکه مونږ په دغه وقت کښی خامخا به یو په ګمراهی او لیونتوب کښی (نو نه ئی کوو متابعت).

تفسیو: یعنی دغه خو کومه آسمانی پرښته نه دی بلکه مونږ غوندی یو سړی دی هغه هم یو 
بیکس او یواځی چه هیڅ یو قوت او ملګری ورسره نشته دی غواړی چه مونږ راښکته او د خپل 
ځان تابع وګرځوی او حال دا دی چه دا کار له سره هیڅ کیدونکی نه دی که مونږ د ده په 
خبرو باندی وغولیږو او د ده په لومه کښی بند شو نو دغه به ځمونږ سخته غلطی او ناپوهی ـ
حماقت څرګند کړی بلکه دا کار به له لیونتوب سره سم وی هغه مونږ ویروی چه که تاسی ځما 
دا خبری ونه منځ نو په اور کښی لویډئ او ځمونږ په نزد په اور کښی لویدل دا دی چه مونږ د 
ده خبرو ته غوږ کیږدو او تابم ئی وګرځو.

# ءَالْقِي الذِّكْوَعَلَيْهِ مِنَ بَيْنِنَا لَهُ مُوكَنَّ اجْ اَشِرُّ

آیا غورځولی شوی دی ذکر وحی په ده باندی په منځ ځمونږ کښی (نه ده شوی وحی) بلکه دی ډیر دروغجن متکبر دی (چه پخپله ځان غتوی).

تفسیر: یعنی پیغمبری ته د نورو خلفو په منځ کښی یواځی هم دغه پاتی و؟ ګودی (تولی) خبری ئی دروغ دی! خامخا ځان لوی راښیی! تکبر کوی او وائی چه زه د الله تعالیٰ له لوری استاځی او پیغمبر یم! او ګرد (ټول) قوم ته ښائی چه ځما خبری ته غوږ کیږدی او اطاعت می وکړی او حکم می ومنی! نو تردیداً فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چه:

### سَيَعْلَمُونَ غَدًا مِن الْكُذُّ الْب الْرَقِيثُونَ

قالغماخطبكم (٢٧)

ژر ده چه پوه به شی دوی صباح (په وقت د نزول د عذاب کښی یا په ورځ د قیامت کښی) چه څوک دی هغه ډیر دروغجن متکبر.

تفسیو: یعنی ډیر ژر معلومیږی چه د دی دواړو په منځ کښی دروغجن او متکبر څوک دی؟

### إِنَّا مُرْسِلُوا النَّا تَةِ فِشَنَّةً لَّهُمُ

بیشکه مونږ لیږونکی یو د اوښی دپاره د فتنی ازمویښت د دوی.

تفسیر: یعنی د هغوی له غوشتنی سره سم موندٍ له تیږی (کتی) څخه اوښه را وویسته او ور ومو لیږله او د هغی په وسیله مو دا په عملی ډول (طریقه) هم ښکاروله چه له هغوی څخه کوم یو د الله تعالیٰ او د هغه د رسول خبری منی؟ او کوم یو د خپل نفس په غوښتنی کار کوی؟

### ڣؘٳۯؾؘڡؚۛڹۿۏٞۅٳڝؙڟؚؠۯ۞ۅؘڹۜؠٚؖٮٞۿؙؙۘۮٳڷۜٳڶؠٵٚٷؚۺٮۘڎڎؙٛڹڲؽؘۿۅؙ ڴڷۺؚۯڽڠؙؾؘڞؘۯ۞

پس منتظر اوسه ته (ای صالح!) دوی ته او صبر وکړه (یعنی وګوره! چه څه نتیجه راوځی؟) او خبر کړه دوی (په دی) چه بیشکه اوبه ویشلی شوی په منځ د دوی (او د اوښی) کښی هر وار د اوبو ته حاضر کړی شوی دی (خاوندان د اوبو پخپل وار).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی هغه اوجه به په هر وار چه اوبو ته تله نور بودګان (څاروی) او حیوانات به له هغی څخه ویریدل او لری به تنهتیدل نو د الله تعالیٰ له لوری وار او نوبت مقرر شو چه یوه ورڅ به هغی اوښی اوبه مخبلی او بله ورځ به نورو حیواناتو.

### فَنَادَوُاصَاحِبَهُو فَتَعَاظِي فَعَقَرَ

نو راوباله دوی ملګری خپل (لپاره د وژلو د اوښی نو توره ئی واخیسته) پس پری ئی کړی پښی (د هغی اوښی او مړه ئی کړه).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یوه بدکاره ښځه وه چه حیوانات ئی ډیر ؤ هغی خپل یو آشنا وسراښاوه (ولمساوه) او هغه د دی اوښی پښی پری کړی او وی وژله نو نازل شو پری عذاب پس له دریو ورځو نه».

### فَكَيْفُ كَانَ عَدَالِي وَنُدُرِ النَّاكَارُسُلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيْدِ الْمُحْتَظِرِ ا

پس څرنګه ؤ عذاب ځما او ویرول ځما. بیشکه مونږ ولیږه مونږ پر هغو باندی غږ یو (د جبریل) نو شول دوی لکه وچ مات شوی (ټوټی ټوټی خس خاشاک واښه شپول جوړوونکی).

**تفسیر:** یعنی پرښتی یوه سخته کریکه وکړه چه د هغی لامله (له وجی) د هغو ګردو (ټولو) زړونه وچاودل او ټول سره هک پک او ترهور (حیران) پاتی شول او هسی راوبریښیدل لکه چه د وښو یوه لویه کوټه د بودګانو (مخاروو) تر پښو لاندی غوبل شوی وی او ګرد (ټول) سره ګوډ او مات او چیت او بوس بوس شوی وی.

### وَلَقَدُيْتَرُوْاالْقُرُالَ لِلزِّكُرِ فَهَلْ مِنْ ثُمَّرَكِ ۞كَذَّبَتُ قَوْمُ لُوَطِ بِالنُّذُرِ ۞

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن لپاره د ذکر یادولو پند اخیستونکی؟ دروغجن کړی ؤ قوم د لوط ویروونکی انبیاء لره. د لوط ویروونکی انبیاء لره.

**تفسیر:** یعنی دوی حضرت لوط علیه السلام ته دروغجن وویل او په داسی کار سره چه د یوه نبی تکذیب ئی وکړ ګواکی د ګردو (ټولو) انبیاؤ تکذیب ئی وکړ یا دروغجن کړی قوم د لوط لوط په ویرولو او پند ورکولو د ده سره دوی لره .

### ٳؾۜٛٲۯڛۘٮڵٮ۬ٵۼۘڲۿؚۄؙڂڝؚۛۘۺٳٳڒۜٳڶڵٷۅٝۼۜؾؽ۠ۿۄٞڛؚػۅٟۿٚ ڹۨۼؠ؋ٞٸؚڽؙۼۮڽػ۠ٵػۮٳڬۼٛڗۣؽؙڡؘڽؙۺۘػٙڗۿ

بیشکه مونږ لیږلی ؤ مونږ پر دوی باندی باد کاڼی ویشتونکی مګر کورنی د لوط وموژغورل (وموساتل) دوی په پیشمنی کښی له جهټه د مهربانی له نزده ځمونږ هم داسی (د آل لوط په شان) جزاړ ورکوو مونږ هغه ته چه شکر وباسی حق منونکی وی.

تفسیر: یعنی لوط علیه السلام په پیشمنی کښی له خپلو کورنیو سره روغ رمت ووتلو او هغوی ته هیڅ رېړ (تکلیف) او عذاب ونه رسید. او محمونی عادت هم داسی دی چه حق پیژندونکیو او شکر ویستونکیو بندګانو ته هسی جزا ورکوو.

# وَلَقَدُ أَنْذَرَهُمْ وَبُطْشَتَنَا فَتَمَارَوُ الِالنَّذُرِ®

او خامخا په تحقیق ویرولی ؤ (لوط) دوی لره له نیولو ځمونږ څخه نو شک وکړ دوی په ویرولو (د هغه کښی).

تفسیو: یعنی د هغو په خبرو کښی به یی چتی (بیکاره) ویناوی شبهی جګړی کولی او هغه به نی دروغجن کاوه (په ویلو د ده کښی).

# وَلَقَدُرُاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطْمَسُنَآ اعْيُنَهُمُ فَنُوقُواْ عَنَابِنُ وَنُذُرِ®

او خامخا په تحقیق غوښتی ؤ دوی له دغه (لوط څخه) میلمانه د هغه (بدکاری ته) نو محو ړندی کړی مونږ سترګی د دوی پس (وفرمایل الله دوی ته په ژبه د ملائکو چه) وڅکځ تاسی ثمر د عذاب ځما او د ویرولو ځما.

**تفسیر:** پر هغو پرښتو باندی چه د ښکلیو هلکانو په اشکالو راغلی وی دوی د انسانانو ګمان کړی او د خپلو بدو اخلاقو او بدو رشو په غوښتنه پر دوی باندی د لاس اچولو په فکر کښی شول نو مونږ هغوی ړانده کړل چه هر لوری ته ګرځیدل او له هر شی سره لګیدل او هیڅ شی به هغوی ته نه ښکاریده نو ورته ومو ویل چه ړومبی تاسی د دی عذاب خوند وڅکځ!

### وَلَقَانُ صَبَّحَهُمُ نُكُرُةً عَنَاكِ أُستَقِرُّ فَنُوْقُوا عَنَا إِنْ وَنُدُرِهِ

او خامخا یه تحقیق راغلی ؤ دوی ته یه وقت د صباح کسی عذاب چه ثابت

قرار نیوونکی ؤ (په دوی باندی) نو (وفرمایل الله دوی ته په ژبه د ملائکو چه) وڅکئ تاسی ثمره د عذاب ځما او د ویرولو ځما .

تفسیر: یعنی له ړندولو څخه وروسته مو د هغوی کلی واړول او پر دوی باندی می له پاسه تیږی (ګتی) وورولی له هغه وړوکی عذاب څخه وروسته دا لوی عذاب ؤ چه پر دوی باندی له پاسه د صباؤن په وقت کښی راولوید.

### ۅؘڮؾؘڽؙؽؾۘۯ۫ؽٚٵڶڠؙٵڶڸڵڐؚڲٛڔۣٷۿڷڡؚڹؙۺؙڰڔۣڿۧۅؘڰڡؘڎ ۼؖٲٵڶۏؚۯٷؽٵڶؿؙڎؙۯؙۿ

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن لپاره د ذکر یادولو پند اخیستلو نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی. او خامخا په تحقیق راغلی ؤ (فرعون او) قوم د فرعون ته ویروونکی.

تفسیو: حضرت موسیٰ او هارون علیهما السلام او د هغوی ویروونکی نهه مشهوری معجزی.

# كَذَّ بُوْا بِالنِّينَاكُلِّهَا فَأَخَنُ نَهُمُ أَخُذَ عَزِيْزِيُّمْقُتَدِيرِ ۞

دروغجن کړل هغوی دلائل د قدرت ځمونږ ټول نو ونیول مونږ دوی په نیولو د ذات ډیر غالب او قادر سره.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ نیول زبردست نیول دی چه د هغه قوت او قدرت له لاسه هیڅوک چیری نشی تښتیدلی ـ لکه چه د فرعونیانو ګرد (تول) لاؤ لښکر ئی سره له فرعون د قلزم په بحیره کښی هسی سره ډوب کړل چه یو تن هم د هغو له منځه خلاص نشو.

### ٵۿ۠ؗٵۯؙڮؙۅؙڂؽڔؙؙۺۣٵۉڶڵ۪ٟڬؙۄ۫ٲڡ۫ڔڵڬ۫ڎؠۜۯٳؗٶٛ۫ۊ۠ڔ۠ڧٳڶڗ۠ؽؚۯؚۿۧ ڵڡؙؽڠؙۏڵٷؽۼؿؘؙجؠؽڠؙٷٛۺڝڰ۞

آیا کفار ستاسی (ای عربو!) غوره دی له پومبنیو (کفارو) د تاسی څخه یا

قالفماخطبكم(٢٧)

تاسی ته (حکم) د خلاصی دی په (ړومبنیو) کتابونو کښی. آیا وائی دوی (چه) مونږ یو تولی مرستی (مدد) کوونکی یو له بل سره بدل اخیستونکی.

تفسیو: الله تمالی د پرومبنیو قومونو قصه اوروی او د هغی په منغ کښی موجوده و خلفو ته خطاب کوی چه آیا له دی موجوده و کافرانو څخه پخوانی کافران کم قوته یا بی شوکته و؟ یا دوی له هغوی ځنی قوی او ښه دی ؟ کله چه مونږ هغو تیرو کافرانو ته د هغوی د کفر او طغیان په سزا کښی تباهی ورکړه نو آیا د دوی تباهی کومه سخته خبره ده؟ یا دوی ته د الله تمالی له لوری کوم لیکلی امر ورکړی شوی دی چه هومره مو چه زړه غواړی شرارت او سرکشی وکړئ تاسی ته هیغوک سزا نه درکوی یا ئی داسی گللی او تاکلی (مقرر کړی) دی چه محمونږ وکړئ تاسی ته هیغوک سزا نه درکوی یا ئی داسی گللی او تاکلی (مقرر کړی) دی چه محمونږ وسیعاله له سزا څخه محانونه ساتو او هیڅوک به نه پریږدو چه محمونږ په مخ کښی بریالی

### سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الذُّبُونَ

ژر ده چه ماته به کړه شی جمع (د دوی) او وبه ګرڅوی دوی شاوی خپلی (مسلمانانو ته له جنګه).

تفسیو: یعنی ژر ده چه دوی ته به د هغوی د دی مجمع حقیقت ورښکاره شی او د مسلمانانو په منځ کښی به ماتی ومومی او شا به وګرځوی لکه چه په بدر \_ احزاب او نورو غزاو کښی دغه وړاندی ویل راښکاره شول په دی وخت کښی ځمونږ د لوی استاځی په ژبه باندی دا آیت جاری و ه سیمیزان ترکیزی الله که

# بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِنُهُمُ وَالسَّاعَةُ أَدْهِي وَأَمَّرُ<sup>®</sup>

(دغه قتل او ماتی کافی نه ده دوی ته) بلکه قیامت دی وقت ځمای د وعدی (د عذاب) د دوی او قیامت ډیر سخت دی (چه نه لری هیڅ علاج) او ډیر تریخ دی (له عذابه د دنیا نه).

تفسیو: یعنی دلته به څه ماتی ومومئ د دوی اصلی ماتی به په هغه وقت کښی وی چه قیامت په سر راودریږی او هغه به د سخت مصببت وقت وی.

### إِنَّ الْمُجْرِمِيْنَ فِي صَلَالِ وَسُعُرِ ۞يَوْمُرُيُنْتُمْمُونَ فِي التَّارِعَلَ وُجُوهِمْ ۚ ذُوْقُوامِنَ سَقَرَ۞

بیشکه ګنهګاران په ګمراهی کښی دی او په اور ګرم (د دوزخ او لیونتوب) کښی دی. هغه ورځ چه راکش کړل به شی دوی په اور (د دوزخ) کښی په مخونو د دوی (وبه ویل شی دوی ته زجراً چه) وڅکځ تاسی (مزه) د مس کولو رسیدلو (د اور) د دوزخ.

تفسیو: یعنی په هغه وقت کښی د غفلت لامله (له وجی) هک بک او حیران پاتی کیډی او دا سودا یی هلته له ککری څخه راوځی چه په زیړو سترګو او مات اورمیډه د دوزخ په اور کښی راښکوولی شی او وبه ویل شی دوی ته زجراً د ملائکو په ژبه چه «واخلئ اوس لړ څه د دی ګرم اور مزه هم وڅکئ!».

### إِنَّا كُلَّ شَيٍّ خَلَقُكُ فِقَدَرٍ<sup>®</sup>

بیشکه مونږ هر شي پیدا کړي مو دي په (ړومېني ازلي) اندازه سره.

تفسیو: هر راتلونکی شی لا له پخوا محخه د الله تعالیٰ په علم کښی شته او کتمت (هو بهو) هم هنسی لیکلی شوی دی او له هغه محخه هیڅ یو شی وړاندی وروسته کیدونکی نه دی. د دنیا عمر، د قیامت وقت او نور ټول شیان د الله تعالیٰ په ازلی علم کښی معین، مقرر او ټاکلی شوی دی چه هغه خامخا په همغه مقرر او مقدر وقت کښی واقع کیدونکی دی او له سره په هغه کښی تقدیم او تاخیر نشی کیدی.

### وَمَا آمُرُنا إِلَا وَاحِدَةُ كَلَمْجٍ بِالْبَصَرِ @

او نه دی امر ځمونږ (يو شی لره چه اراده مو کړی ده د هغه د پيدا کولو) مګر (امر) يو ځل لکه رپول د سترګو.

تفسیر: یعنی د سترګو په رپولو کښی د هر څیز اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی هم هغسی کوی الله تعالیٰ ته د یوه شی په جوړولو یا د یوه څیز په ورانولو کښی هیڅ ځنډ (ایسارتیا) نه واقع کېږی او نه څه رېم (تکلیف) او مشقت ورپیښیږی.

### وَلَقَكُ أَهُلُكُنَا أَشْيَاعَكُوْ فَهَلُ مِنْ مُّلَكِيْهِ

او خامخا په تحقیق هلاک کړی دی مونږ مشابه نظائر ستاسی (له سابقه ؤ اممو) نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی.

تفسیو: یعنی تاسی غوندی ډیر کافران مو تباه کړی دی نو په تاسی کښی دغسی کوم فکر کوونکی نه دی چه د هغو له احواله عبرت واخلی او په صدق سره ایمان راوړی.

### وَكُلُّ شَيْ فَعَلُونُهُ فِي الزُّبُرِ ﴿

او هر هغه شی چه کړی دی هغوی (لیکلی شوی دی) په (پاڼو د اعمالنامی د دوی او په) لوح محفوظ کښی.

تفسیر: یعنی هر یو نیک او بد عمل وروسته له کولو مخخه د هغوی په اعمالنامو کښی لیکلی کیږی او د پوښتنی په وقت کښی دا ګرد (تول) کاغذونه او دفترونه وروړاندی کیږی.

### وَ كُلُّ صَغِيْرٍ وَكَبِيْرِ مُسْتَطَرُّ

او هر وړوکی او لوی (عمل که خیر وی که شر وی) لیکلی شوی دی (په لوح محفوظ کښی).

تفسیر: یعنی پخوا له دی څخه د هر وړوکیو او لویو شیانو تفصیل په لرح محفوظ کښی لیکلی شوی دی او ګرد (ټول) دفترونه ئی په منظم ډول سره مرتب دی تر دی چه ډیر یو وړوکی شی هم له قلمه نه دی لویدلی.

### ٳؾؘۘۘؖٱڵؠؙؖٮٞۛۊٙؽؘؽۘ؈ؘؙٛۘۘڮڹۨٝؾ۪ڐؘڣؘۄٟ۞ٚ؈۬ٛڡؙڡؘٝۘٙۘڡڮڝۮڕٙؾٷۛٮؙ ڡؚڵؽڮؚؿؙؙڠؙؾؘڽڔۣۿۣ

بیشکه ویریدونکی به به جنتونو کښی وی او په ویالو کښی وی (چه څکی له

قالغماخطبكم(٢٧)

اوبو شرابو ـ شاتو ـ شودو د هغو) په مجلس (حق) رښتيا (د جنت) کښې په نزد د باچا لوی قدرت لرونکې (چه هيڅوک ئي نشي عاجزولي).

تفسیو: وروسته له مجرمینو مخخه اوس د متقینو انجام بیان فرمائی چه دوی به د خهل صدق په سبب د الله تعالیٰ د استاځی له رښتیا وعدی سره سم په یوه غوره ځای کښی وی چه هلته به ئی د مالک الملک والملکوت د قرب دولت په لاس وی.

اللهم انك مليك مقتدر ماتشاء من امر يكون فاسعدنا في الدين وكن لنا ولا تكن علينا وآتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار.

#### تمت سورة القمر بعون الله وتوفيقه

سورة الرحمٰن مدنية وهى ثمان وسبعون آية وثلث ركوعات رقمها (٥٥) تسلسلهاحسب النزول (٩٧) نزلت بعد سورة الرعد.

د «الرحمٰن» سورت مننی دی (۷۸) آیتونه (۳) رکوع لری په تلاوت کمبی (**۵۰**) او په نزول کمبی (۹۷) سورت دی وروسته د «الرعد» له سورته نازل شوی دی.

### بِنُ الرَّحِيْرِ ٥

شروع کوم یه نامه د الله چه ډیر زیات مهربان پوره رحم لرونکی دی

### ٱلرَّحُلنُ فَعَكُمُ الْقُرُّ الْنَهُ الْ

رحمٰن ښوولی دی قرآن (هغه چاته چه اراده ئی شوی ده د ښوونی د قرآن).

تفسیر: یعنی دغه قرآن کریم د الله تعالیٰ په عطایاؤ کښی لویه عطیه او د ده په نعمتونو کښی له گردو (ټولو) څخه لوی نعمت او رحمت دی. د انسان بساط ته او د هغه ظرف ته خیال وکړئ او د قرآن د علم دا بی مخندی (غاړی) لرونکی لوی بحر او سیند ته وګورئ او بیا ځیر شئ چه انسان ته ئی سره له دومره ضعفه محومره عزت او لوئی د عظیم الشان قرآن په وربیلو سره ورکړی ده! او دی ضعیفالبیان انسان ته ئی له آسمانونو او غرونو مخخه خورا (ډیر) لوی او دروند شی وربیلی دی او دی لو دروند شی دربیلی دی او دی کلام دی. که نه چیری بشر او چیری د الله تعالیٰ کلام؟

قالغماخطبكم(٢٧)

تغییه: د «النجم» په سورت کښی ئی وفرمایل چه ﴿ مَکَهُشُویهُاللّٰؤِی ﴾ الآیة ۔ او دلته ئی راغرگنده کړه چه د قرآن اصلی ښوونکی الله تعالیٰ دی که څه هم د پرښتو په وسیلی سره ئی رایښی.

### خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴿ عَكْمَهُ الْبِيَانَ صَ

پیدا کړی ئی دی انسان بیا ئی ورښوولی دی بیان (خبری چه د زړه مقصدونه ئی پری ادا کیږی).

تفسیر: «ایجاد» یعنی د وجود عطاء فرمایل د الله تمالیٰ له لویو نعمتونو څخه دی. بلکه د گردو (تولو) نعمتونو بیخ دی او هغه په دوه ډوله (قسمه) دی ایجاد د ذات او ایجاد د صفت نو الله تمالیٰ اول سری پیدا کم او په هغه کښی یی د علم بیان صفت هم کیښود. یعنی قوت ئی وروباجه چه د خپل زړه خبره په ډیره صفائی ـ حسن او جه والی سره اداء کړی شی او د نررو په خبرو او اترو باندی هم جه وپوهمیړی. انسان په دی صفت سره قرآن مجید هم لوستی شی او هم ئی لولولی شی د خیر او شر ـ د هدایت او ضلات د ایمان او کفر ـ د دنیا او آخرت په خبرو باندی هم په جه شان سره پوهیړی او هم نور پری پوهولی شی.

### الشَّمْسُ وَالْقَرْبِعُسُبَانِ ٥

لمر او سپوږمی (جاری او روان) دی په حساب سره (چه پخپل تګ کښی نه تیریږی له هغه نه).

تفسیو: یعنی د دواړو طلوع او غروب زیاتوالی او لړوالی یا په یو احوال باندی قائم پاتی کیدل ـ بیا د هغوی په وسیله د فصلونو او موسمونو بدلیدل او په سفلیاتو باندی راز راز (قسم قسم) تاثیرات غورځول دا ګرد (ټول) تر یوه خاص حساب او ضابطی او مضبوط نظام لائدی دی مجال نشته چه د هغه له ټاکلی (مقرر کړی) دائری څخه بهر ووځی او د خپل مالک او خالق له ورکړیو شریو احکامو څخه مخ واړولی شی الله تعالیٰ هغه لوئی ګټی چه د دی دواړو په وسیله خپلو پندګانو ته تل وررسوی. دوی په هغو کښی هیڅ قصور او کوتاهی او لنډوالی نشی کولی او پرله پسی دوی د مخلوقاتو په خدمت کښی بوخت او لګیا دی.

### وَّالنِّحُوْ وَالشَّحِوُ بِيَعْجُلِن 🛈

قالفماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

او ستوری یا نباتات (چه ساق نه لری د ودریدو) او ونی (چه ساق لری د ودریدو) سجده کوی دوی دواړه (الله تعالیٰ ته دغسی سجده چه له شان د دوی سره مناسب دی او ټول د الله تعالیٰ تسبیح وائی چه بل پری نه پوهیږی).

تفسیر: یعنی د علویاتو په شان سفلیات هم د خپل مالک مطیع او منقاد دی له وړوکی ترکودی (نباتات) څخه نیولی تر غځیدلیو پنګو جلغو (تاکو) لویو ونو او غنو ګرد (ټول) د هغه د تکوینی امر په مقابل کښی سر په سجده دی که بندګان دوی پخپلو چارو کښی ولګوی نو له هغه څخه هم انکار نشی کولی.

# وَالسَّهَأَءُ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيُزَانَ ۗ ٱلْاَتَطْغَوْ إِنِي الْمِيْزَانِ ۞ وَاقِيمُوا الْوَزُنَ بِالْقِسُطِ وَلَا غُثِيرُوا الْمِيْزَانَ ۞

او آسمان پورته کړی دی (الله) هغه (پر ځمکه باندی) او ایښی ئی دی میزان تله (د عدل پر ځمکه لپاره د دی چه ونه کړئ تاسی تیری په میزان تله (د عدل) کښی (او کوئ معامله په راستی سره) او برابروئ وزن تول په انصاف سره او مهکموئ میزان تلل (او کمی مه کوئ په تول کښی).

تفسیو: و اندی تر دی د هسی دوو دوو نحیزونو بیان راغلی دی دلته هم د آسمان له پاسوالی سره د محمکی د تیتوالی ذکر یی وفرمایه او جائی په منځ کښی ئی د تلی او میزان محکه ذکر کری وی چه زیاتره د تللو په وقت کښی تله له محمکه او د آسمان په لوری اوچته کری وی چه زیاتره د تللو په وقت کښی تله له محمکه او متعارف میزان مراد وی محکه چه په دی صورت کښی د زیاترو ورکړه راکړه او د مماملاتو سموالی او د حقوقو حفاظت له هغه سره تړلی دی نو د دی لامله (له وجی) ئی هدایت وفرمایه چه د میزان د ایښودلو مقصد هلته حاصلیږی چه نه د اخیستلو په وقت کښی زیات واخیست شی او نه د ورکولو په وقت کښی لو وکړ شی او نه د تلی په دواړو پلو او چابریو کښی هیڅ لړ والی او ډیروالی ولید شی او نه د تللو په وقت ډنډی ووهله شی بلکه په ډیر دیانت ـ امانت او نیاو (عدل) سره سم او برابر وتللی

تنبیه: زیاترو اسلاقر او پخوانیو مشرانو د میزان له وضع مخخه په دی ځای کښی د نیاو (علل) تینگوالی د علل قیام مراد کړی دی یعنی الله تعالیٰ له آسمان محخه اخیستی تر محمکی او نورو هغو شیانو چه د دوی په منځ کښی شته په هر شی کښی حقانیت او عدالت او مساوات قائم کړی دی او په اعلیٰ درجی سره د هغو شیانو په منځ کښی توازن او تناسب ساتی که په قالفماخطبكم(٢٧)

کائناتو کښی د حق او عدل ساتنه ملحوظه نه وی نو د نړی (دنیا) او نړی والاتو (دنیادارو) او گردو (ټولو) کائناتو دا ټول انتظام او ساتنه او انضباط سره ګډوډ کیده. نو ځکه پر مونی بندګانو باندی هم لاژم دی چه د عدالت او حقانیت په لاری سم او برابر لاړ شو او په هغی باندی مستقیم واوسو. د نیاو (عدل) او انصاف تلی ته هیڅ هسکوالی او تیتوالی ور نه کړو، او نه پر چا باندی تجاوز او زیادت وکړو او نه د چا حق وساتو، په حدیث کښی راغلی دی چه «ځمکه او اسمان په عدل باندی قائم دی».

### وَالْاَرْضُ وَضَعَهَا لِلْاَتَامِنُ

او ځمکه غوړولي ټيټه کړي ده (الله) دياره د خلقو.

ت**فسیر:** یعنی خلق په هغی باندی په آرامی او هوسائی (راحت) سره تګ وکړی. او راشه درشه ولری او خپل کاروبار دنده (وظیفه) قائمه وساتی.

# فِيهُا فَاكِهَةٌ وَالنَّفُلُ ذَاتُ الْكُلْمَامِر ﴿ وَالْحَبُ دُوالْعَصُفِ وَالرَّبُهَانُ ﴿

په دی (ځمکی) کښی (ډول ډول ـ قسم قسم) میوی دی او خرماګانی دی خاوندانی د پوښو او (په دی ځمکه کښی دی ډول ډول ـ قسم قسم) دانی خاوندانی د وښو او (خاوندانی) د خوشبوئی ورقی د ښو وږمو.

تفسیو: یعنی میوی او دانی هم له ځمکی څخه راوځی او په غلو او دانو کښی دوه شیان وی. اول دانه چه هغه زیاتره د انسانانو خواړه دی. بل واښه چه هغه د بودګانو (حیوانانو) ازوغه (خوراکه) ده او ځینی نور شیان هم له ځمکی څخی پیدا کیږی چه یا د خوړلو دپاره پکار راځی یا د خوشبوئی دپاره او د ښو وړمو او د نورو چارو او کار فائده ورڅخه اخیسته کیږی.

### فِهَأَيِّ الْأَوْرَتِكُمَا تُكَدِّبْنِ®

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او بیریانو بلکه نشئ کیدی).

قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

تفسیو: یعنی ای پیریانو او انسانانو په پاس آیتونو کښی ستاسی د رب هغه عظیم الشان نمتمونه او د قدرت لوئی نښی چه بیان کری شوی تاسی به د هغو له منځه د کومو کومو څیزونو په دروغ ګڼلو باندی ځغردوالی او جرایت وکړئ ایا دا نعمتونه او نښی د نه مغلو او د انکار وړ (لائق) دی بلکه نه دی. عالمان د یوه صحیح حدیث په بنا، سره لیکی «کله چه کوم سری دا آیت ولولی ﴿ پَایَاالْاَوَنَکِنَاتُکَوَنِیْنَ ﴾ یا ځ واوری نو داسی جواب دی ورکړی «لابشئ من نعمک ربنا نکذب فلک الحمل» ای ځمونږ پالونکیه ا مونږ د ستاسی هیځ یو «لابشئ من نعمک ربنا نکذب فلک الحمل» ای ځمونږ پالونکیه ا مونږ د ستاسی هیځ یو تنمت نه شو دروغ ګڼلی ګرد (تول) حمد او ثناوی ستاینی (صفتونه) تاته دی!.
کښیمت نه شو دروغ ګڼلی ګرد (تول) حمد او ثناوی ستاینی (صفتونه) تاته دی!.
کښیمت نه شد دروغ ګڼلی ګرد (تول) جمد او ثناوی ستاینی (صفتونه) لیکن د (انام) په لفظ کښیمته شامل دی. او په ﴿ وَیَنَاتُتَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنِیْنَالِیْنَالِیْنِیْنِیْنِیْنَالِیْنِیْنِیْنِیْنِیْنِیْنِ

# خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ ﴿ وَخَلَقَ الْجَآنَ مِنْ الْمَاكَ الْمَالُونَ مِنْ الْمَاكِ الْمَاكُونُ وَمَنَ الْمِرْمِ مِنْ الْمِرْمِينَ الْمِرْمِ

پیدا کړی دی (الله) انسان (آدم) له ختی کړنګیدونکی وچی څخه په شان د کودری او پیدا کړی دی (الله) (پلار د) پیریانو (ابلیس) له خالصی شغلی د اور څخه چه دود (لوګی) ئی نه درلود (لرلو).

ت**فسیر:** یعنی د ګردو (ټولو) بنی آدمانو پلار مو له خاوری څخه او د پیریانو پلار مو د اور له خالصو لمبو څخه پیدا کړی دی.

### فَيِأَيِّ الزَّءِ رَبِّكُمَا ثُكَدِّ لِنِ®

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او بیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: د «آلاء» ترجمه عموماً په نعمت سره کړی شوی ده مګر ابن جریر رحمة الله علیه د ځینو

قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

اسلافو له روایته د هغه معنی په «قدرت» سره کړی ده نو ځکه په هر یوه ځای کښی هر یوه معنی چه میمی هر یوه معنی چه معنی دی واخیسته شی دلته او له دی څخه په پخوانی آیت کښی د دی دواړو مطلبونو معنی بښی ځکه چه جن او انس لره ئی د وجود په خلعت سره سرلوړی (سرفرازی) بښل او د لایمقل جماد څخه عاقل ناطق جوړول د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او د هغه د لامحدود قدرت نښی هم دی.

تعبیه: د ﴿ پَاتُهَاآلَاَرَيَكِتَاتُكَیْنِ ﴾ جمله به دی سورت کښی یو دیرش ځلی تکرار شوی ده او په هر ځلی کښی د یوه خاص نعمت به لوری اشاره شوی ده یا د عظمت او قدرت له شنونو مخخه یو خاص شان ته توجه به عمل راغلی ده. داسی مکررات د عربو او د عجمو به خبرو کښی ډیر موندلی کیږی څه موده پخوا له دی څخه د «القاسم» په رساله کښی مولینا شبیر احمد العثمانی یو مضمون تر دی عنوان لاندی چه «په قرآن مجید کښی ولی تکرار شته» چاپ کړی و په هغه کښی دی تکرار په فلسفی باندی ئی بحث کړی دی چه دلته د هغه د بسط ځای نشته.

### رَبُ الْمَثْرِقَيْنِ وَرَبُ الْمَغْرِبَيْنِ ©

دی رب د دواړو مشرقونو لمر ختو د ژمی او ووړی دی او رب د دواړو مغربونو لمر پريوتو د ژمی او ووړی دی.

تفسیر: په اوړی او ژمی کښی له کومو کومو ځایونو څخه چه لمر راخیژی او په کومو کومو ځایونو کښی چه لمر پریوځی هم دغو ځایونو ته «مشرقین» او «مغربین» وایه شی چه د هم دی مشرقینو او مغربینو د تغییر او تبدیل څخه موسمونه او فصلونه پیدا کیږی. او راز راز (قسم قسم) انقلابات څرګندیږی د ځمکی هستیدونکیو ته له دی تغیراتو څخه په زرها و ګټی فوائد او مصالح ور رسیږی. نو د دوی بدلیدل او یو د بل په ځای راتلل هم د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او د الله تعالیٰ له لویو قدرتونو ځنی یو عظیم قدرت دی.

**تغیبه:** د دی آیت په وړاندی او وروسته کښی د دوو شیانو ذکر شوی دی نو ځکه دلته د مشرقینو او مغربینو ذکر هم ډیر خوندور او لطیف ښکاری.

# ڣٙٲؾٞٵڒۜٙ؞ڒڲؙؙؙؙؚؽڬڐۑڹ؈ڡۜڒؘڿٵڷؠؘڂۘڗؙؿڹؽڷڡۜۊڸۑؚۿٚڹؽؙؠؙؙؽٵ ؠڗؘۯؘڂؙؙڒؽؠؙۼڸڹۣ<sup>ۿ</sup>

پس په کوم يوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسي دروغ وايئ (او منکريږئ تري

قالفماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

۔ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) بهولی ئی دی دوه بحرونه سیندونه چه یو ځای شکاریږی په منځ د دواړو کښی یوه پرده (د قدرت) ده چه نه ګډیږی یو په بل باندی.

تفسیر: یعنی هسی نه دی چه خویی او ترخی اوبه یو په بل باندی تیری وکړی او د مخامخ خوا په خاصیت کښی څه تزئید او تبدیل وارد کړی یا د دی دواړو له یو ځای کیدلو څخه دومره اوبه زیاتوب وکړی چه د طوفان او ډوبیدلو ویره پیدا شی. د دی آیت د مضمون په نسبت څه تقریر د «فرقان» د سورت په آخر کښی څمونږ دغه مبارک تفسیر کښی پخوا له دی څخه تیر شوی دی هغه دی هلته وکوت شی!

# فِهَاْيَ"الْآءِ رَبِّلِمَا تُكَذِّبِٰنِ® يَخُوُمُ مِثْهُمَااللَّوُّ لُوُوَالْمَرْجَانُ۞َ فِياَيِّ الْآءِ رَبَّلِمَا تُكَذِّبِن @وَلَهُ الْجَوَارِالْمُنْشَاكُ فِى الْبَحْرِكَالْوُمُكَامِ۞ْ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایع (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). راوځی له دی دواړو څخه لؤلؤ او مرجان پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). او خاص دغه (الله) لره دی بیری تلونکی نوی پیدا کړی شوی لوړی (اوچتی) په بحر سیند کښی لکه لوی لوړ (اوچت) غرونه.

تفسیر: یعنی کشتی او بیری که مجه هم په سکاره ستاسی جود کمری شیان دی مگر ستاسی جودوونکی الله تعالیٰ دی او همغه پاک الله تاسی ته هسی قوت \_ قدرت \_ ساز \_ او سامان دربهلی دی چه د هغه په وسیله یواځی جهازونه بلکه په زرهافی نور شیان جوړولی شع. نو محکه الله تعالیٰ ستاسی او ستاسی د گردو (تولو) مصنوعاتو او مملوکاتو محیښتن (خاوند) او خالق دی او دا گرد (تول) د هغه نعمتونه او د ده د قدرت دلائل او نښی دی.

تنبیه: دا جمله د ړومېنی جملی ﴿ يَحْرُهُمُهُاللَّوْلُو ﴾ الآية - په مقابل کښی ده يعنی د سيند د تل (تحت) څخه هسی ښه شبان راوځی او د پاسه نی داسی شيان رادرومی چه دا دواړه په خپلو ځايونو کښی د هغه لوی قدرت او نعمت ګڼل کيږی.

# فَهِاَيِّ الْأَوْرَتِبِكُمَا ثُكَدِّبِنِ فَكُلُّ مَنَ عَلَيْهَا فَانِ <sup>6</sup>َوَيَيْقَى

# وَجُهُ رُبِّكِ ذُوالْجَلْلِ وَٱلْإِكْرَامِ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ ( او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). ټول هغه څوک چه په دی (ځمکه) کښی دی فانی کیدونکی دی او باقی به پاتی شی ذات د رب ستا چه خاوند د جلال لوئی دی او (خاوند د) اکرام عزت ورکولو ـ عظمت ـ فضل ـ احسان دی.

تفسیر: د ځمکی او د آسمان کرد (ټول) مخلوقات د حال په ژبی سره خپل حاجات او اړتیاوی (احتیاجونه) له هغه الله تعالیٰ څخه غواړی هیڅوک د یوی رپی (ثانبی) له مخی هم د الله تعالیٰ له مهریانی څخه بی پروا او مستغنی کیدی نشی او الله تعالیٰ هم سم له خپله حکمته او قدرته د هر چا اړتیاوی (احتیاجونه) او حاجات پورته کوی هر وقت د هغه کار جلا (جلا) دی او همه ورځ د ده شان او عظمت بل دی څوک وژنی ـ څوک ژوندی کوی ـ یو رنگوروی بل جوړوی له یوه څخه اخلی او بل ته ئی ورکوی یو ځای ودانوی او بله سیمه ورانوی لنډه ئی دا هر څه چه غواړی کوی نی او د الله تعالیٰ په شنوناتو کښی داخل دی او هر شی چه کوی څوک یی مخه نشی نیولی.

سبحان من تحیر فی صنعه العقول . سبحان من بقدرته یعجز الفحول م کوی ژوندی کوی دی څه سی چاری د ده

شین کوی شین وچ کوی زه دی شم واری د ده

### فَإِلَى الْآوَرَبُكُمَا تُكَدِّبُ ©يَنَكُهُ مَنُ فِي السَّمَوْتِ وَالْاَرْضُ كُلُّ يَوْمِ هُوَ فَيُ شَأْنِ ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د ستاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). سؤال غوښتنه کوی له دغه (الله څخه د رزق د مغفرت او د نورو حوائجو) هر هغه څوک چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی هره ورځ هر وقت دی په یوه کار کښی دی (د احیاء او د افناء او د نورو). قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

تفسیر: یعنی د دنیا دا کارونه او دندی وظیفی ژر دی چه پای (آخر) ته به ورسیږی وروسته له هغه ستاسی بل ژوندون او دوره شروع کیږی کله چه ستاسی د دی لویو جوپو او قافلو شمیر او لیک حساب او کتاب کیږی نو هلته به د ګنهگارانو او مجرمانو پوره خبر واخیست شی او وفا لرونکی ته به سه صله او انعام ورکاوه کیږی.

### فِؠَأَيِّ الْكَرْرَكِّلُمَا تُكَدِّبُنِ ⊚سَنَفُوُ عُلَكُوْاتُيُّهُ الثَّعَلِنُ ۞ُفِياَيِّ الْكَرْدِرَكِّلُمَا تُكَدِّبْنِ®يلِمَّعُشَّرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُوْ أَنَّ تَتُفُثُواْمِنُ أَقْطَارِ التَّمُوْتِ وَالْوَرْضِ فَانْفُنُ وُالْاَتَنْفُدُونَ الْاَسِمُلُطِي ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ واییغ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) ژر ده چه فارغ وزگار به شو مونږ (او قصد به وکړو حساب د) تاسی ته ای دوو درنو قبیلو (د انسانانو او پیریانو) پس په کوم یوه نعمت د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه تری منکریدی نشئ چه دا د الله له جانبه نه دی) ای تولیه د پیریانو او د انسانانو که چیری قدرت لرئ تاسی چه بهر ووځئ (وتښتئ تاسو) له مخنډو (غاړو) د آسمانونو او (له مخنډو د) ځمکی مخخه پس ووځئ وتښتئ وبه نه وځئ وبه نه تښتئ تاسی مگر په قوت او زور سره (چه نه لی لرئ!).

تنبیه: په ﴿ سَکَتُرُخ ﴾ کښی مقصود ویرول دی د خلقو د الله تعالیٰ له جانبه په حساب سره نه وزگاریدل دی له نحه کار څخه په رښتیا سره ځکه چه نه مشغولوی الله تعالیٰ یو کار له بل کار څخه یعنی که څوک وغواړی چه د الله تعالیٰ له حکومت څخه وتښتی نو بی له قوت او غلبی څخه به خرنکه وتښتی آیا پرته (علاوه) له الله جل جلاله څخه بل خوک قوتمن او زورور شته؟ نو دی به چیری تښتی؟ بله باچائی او قلمرو کوم دی چه دی هلته لاړ شی برسیره پر دی د دنیا معمولی حکومتونو ته هیڅوک بی سنده او رهداری (پاسپورټ) نه پریږدی چه لاړ شی یا راشی نو الله تعالیٰ به څرنکه چاته اجازه ورکړی چه بی له سنده بل چیری لاړ شی.

### فَبِأَيِّ الزَّوْرَتِكُمَّا تُكَدِّبِٰنِ®

پس په کوم يوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسي دروغ وايئ (او منکريږئ تري

قالفماخطبكم(٢٧)

#### ای انسانانو او پیربانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیو: یعنی داسی په ښکاره ډول (طریقه) به ګرد (ټول) وړاندی او وروسته او لائدی باندی درښیی او پر هر شی باندی تاسی خبروی چه هر یو له دوی څخه لوی نعمت دی نو آیا تاسی به د دی لویو نعمتونو هیڅ قدر نه کوئ؟ او د الله تعالیٰ هسی عظیم الشان قدرتونه به دروغ ګڼځ.

# يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُمِّنُ ثَارِدة وَنُعَاسُ فَلَا تَنْتَصِرُنِ ٥

وبه لیږلی شی په تاسی باندی خالصی لمبی له اوره او په لوګی (سره ګډ، یا خالی له اوره) بیا به تاسی مدد نشځ کولی یو له بل سره په دفع د عذاب کښی.

تفسیر: یعنی کله چه په ګنهگارانو باندی د اور صافی لمبی او د لوګی سره ګډی لمبی پریښودی شی نو هیڅوک به د هغو مخه نشی نیولی او نه به ئی په دفع پوهیږی او نه به د هغی سزا کوم بدل او انتقام اخیستی شی.

### فَبِأَيِّ الْآءِ رَبِّئِمُمَا تُكَذِّبُنِ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: یعنی مجرمانو ته سزا ورکول او د هغوی د سزا بیان کول هم وفادارانو لره نعمت دی چه خلق د هغی د اوریدلو لامله (له وجی) له هغه جرم مُخه مُحان وژغوری (وساتی) نو دا یوه مستقل انعام دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په هر یوه آیت کښی مونډ ته یو نعمت راښوولی شوی دی چه ځینی ئی اوس نعمت دی او له ځینو مُخه خبر ورکول هم نعمت دی تر څو له هغه مُخه مونږ ځان وژغورو (وساتو) ».

# فَإِذَاانَشَقَتِ السَّمَأَءُ فَكَانَتُ وَزُدَةً كَالدِّهَانِ ۗ

بیا کله چه وچوی غیری شی آسمان نو وبه گرځی ګل سور رنګ لکه سری څرمنی (یا د زیتون تیل). قالغماخطبكم (۲۷) الرحمٰن (۵۵)

**تفسیر:** یعنی د قیامت په ورځ کښی به آسمان وچوی او رنګ به ئی لکه سره څرمن غوندی بریښی یا به په شان د تیلو د زیتون ځلیدونکی پرقیدونکی وی نو دا به څه لوی هیبت وی.

### ڣؘؽٵٙؾٵڵػڔ۫ۯؾؚڵؙ۪ٛؗٮٵٛػػڐؚڸڹ۞ڡؘؿۘۅؙڡٙؠ۪ۮٟڷٳؽؙؽٷڷۼڽؙڎۺؚۧ؋ۘ ٳڞٷڵؚڮٳٙڽؖٛؖ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) نو په دغه ورځ (د چاودیدلو څیریدلو د اسمان) کښی نه به پوښتیدل کیږی له ګناه د دوی نه (نه) له انسانانو او نه له پیریانو.

تفسیو: یعنی له کوم سری یا پیری څخه به د هغه د ګناه د معلومولو په نسبت څه پوښتنی نه کیږی. ځکه چه الله تعالیٰ ته هغه تول څرګند دی. هو! د الزام او توبیخ او ویرولو په ډول (طریقه) به پوښتنی ورځنی کوی لکه چه د جزه۱۴ (حجر) د سورت په (۱) رکوع ۱۲ آیت کښی داسی راغلی دی ﴿ وَیَرِیْكَالْمُدُمُرُمُمُومُنِیّ ﴾ یا دا مطلب چه له قبر څخه د وتلو په وقت کښی هسی پوښتنی نه کیږی او له هغه څخه وروسته پوښتنه له هغه څخه منافی نه ده.

# فَيَائِيَ الْأَوْرَتِلُمَا تُكُنِّ لِنِ®يُغْرَثُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمُهُمُ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) پیژندل کیږی ګنهګاران (کافران) په علائمو نښو د دوی سره.

تفسيو: يعنی د بنو (څيرو) له توروالی او د سترګو د شينتوب به مجرمان پخپله پيژندل کيږی. لکه چه مؤمنان مسلمانان به د اوداسه او لمانځه د نښو په لرلو سره له لری هر چاته ښکاری او د عباداتو انوار او آثار د هغوی سينګار زياتوی.

### فَيُؤُخَذُ بِالنَّوَاصِيُ وَ الْأَثْدَامِرُ

نو وبه نیولی شی (دغه منکران) په (ویښتو د) وچولی (تندی) سره او په

قالغماخطبكم(٢٧)

#### قدمونو سره (او وبه غورځولي شي په اور کښي).

تفسیر: یعنی ځینی به له پیکیو (موی پیشانی) څخه او ځینی به له پښو څخه نیسی، په دوزخ کښی به ئی اچوی او په راښکودلو سره ئی د اور په لوری کش کوی. یا د هر مجرم پندی او هدوکی ماتاوه شی او د هغوی وچولی (تندی) له پښو سره یو ځای کاوه شی او په ځنڅیرونو او نورو سره ئی تړلی په دوزخ کښی غورځاوه شی.

# فَإِنَّيُّ الْأَوْرَيِّلُمَا تَكُنَّةِ لِي الْمِنْ وَجَهَامُ الَّيِّيُ يُكَاذِّبُ بِهَا الْمُجُرِمُونَ 6

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) دا دوزخ دی هغه چه دروغ به ئی ویل په ده سره مجرمانو (کافرانو).

تفسيو: يعنى هلته به داسى ورته ويل كيږى چه دا هغه دوزخ دى چه په دنيا كښى ته د هغه له وجود څخه منكر وى.

# يَطُوفُونَ مِنْهُا وَبَيْنَ حَمِيْوِ إِنْ

ګرځی به دوی په منځ د دوزخ او په منځ د اوبو ډیرو تودو ډیرو ګرمو کښی.

ت**فسیر:** یعنی کله به د اور او کله به د ډیرو تودو او ایشیدلو اوبو عناب مومی (**اعافنا الله** منها ومن سائر انواع العذاب) « ای لویه څیښتنه! (خاونده) له دی دوو ربړو (تکلیفونو) او له نورو ربړو (تکلیفونو) څخه مو تل وساتی!».

# ڣؘٲؚۑٞٳڒٚۄڔڗؚڲؙؙؚٚؠٵؿؙڴڐؚؠڹۣڞٝۯڵؠڽؙڿٵڣڡؘڡۜڡؙڵڔڗؠۣ؋۪ڮؿۺ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب خپل دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). او هغه لره چه ویریږی (په وقت د ګناه کښی) له ودریدلو څخه په مخ د رب خپل کښی (حساب ته) دوه جنتونه دی.

تفسیر: یعنی هغه سری چه په دنیا کښی له دی خبری څخه ویریده چه زه به یوه ورځ د خپل

قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

پاک پروردګار په مخ کښی ودریږم او د یوی یوی ذری او ککی شمیر به ورکوم او له دی ویری څخه به ئی د الله تعالیٰ له نافرمانی څخه ځان ساته او د تقویٰ په سمه لاره باندی به ئی تګ کاوه نو څکه هسی سړیو ته دوه عالیشان جنتونه ورکول کیږی چه د هغو صفتونه لاندی راځی.

# فَهَائِي الْآورَثِلُمَا ثَكَنَةِ بنِ فَاذَوَا تَا اَفْتَانِ فَ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). (هسی جنتونه) چه خاوندان د ډیرو ډیرو څانگو دی.

قفسیر: یعنی په جنت کچی د مختلفو اقسامو راز راز (قسم قسم) میوی به وی او د ونی څانګی به ډیری میوی او ښه سیوری لری.

# فَيَأَيِّ الْكَوْرَيُّلِمُ الثَّلَةِ لِيُ الْحَيْمَا عَيُنْنِ تَجَرِيْنِ ٥

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایځ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشځ کیدی). په دی دواړو (جنتونو) کښی به دوه چینی وی چه بهیږی به (هر چیرته ئی چه غواړی دوی).

تفسیر: چه اوبه ئی نه لړی کیږی او نه وچیږی او تل بهیدونکی دی او هر چیری چه د دی جنتی زړه وغواړی هلته ځی د دغو چینو نومونه دا دی «تسنیم» او «ملسبیل».

# ۿ۪ٲؿٙٲڵڒ؞ڒڲؙؠٛٲڷػڐۣؠ۬؈ڣؽؙڡؠٙٵڡڽؙڪ۠ڷۣ؋ڵۯۿۊڒؘۏڂۑڰ۫ڣؚٲؿٙٲڵڒ؞ ڒڲؙؠٲڷػڐؚؠ۠ڔڰؖۺڲؠؽؘٷ؋۫ؿؿٵڽڟٳ۫ؠ۫ؗؠٛٵڡڽؙٳۺۘٮٛڹۛڗۊ۪ٝ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایځ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشځ کیدی) یه دی دواړو (جنتونو) کښی به له هری میوی (آشنا ناآشنا وچه لمده او نور) دوه دوه قسمه وی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایځ (او تری منکریږځ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشځ کیدی) پر هسی فرشونو باندی چه استرونه د قالفماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

#### هغو به له وریښمو کلکو څخه به وی

تفسیو: کله چه د هغه استر له کلکو وریښمو څخه وی نو له هغه څخۍ دی اټکل او قیاس وکړ شی چه د هغه مخ به له څه نرم او پاسته وریښمین او ښه توکی څخه وی؟

### وَجَنَا الْحَثَّتَيْنِ دَانِ

او اڼول (شوکول) (د ميوی د دغو) دوو جنتونو به تر لاس لاندی وی.

تفسیر: چه د هغو انول (شوکول) دانه دانه کول به ډیر آسان وی په ولاړه \_ ناسته \_ ملاسته او په هر یوه حالت او ډول (طریقه) چه جنتیان وغواړی تولولی ئی شی او له هغو څخه په زړه پوری خوند اخیستی شی.

### ڣ۪ٵؘؿٳڷڒ؞ۯٷؙؠٵ۫ػڵڐؚڶ؈ڣؿؙڡۣؾؘڡٝڝۯؗٵڷڟۯۻٚڬۯڲڸۺٛڰؙؾؘ ٳڹ۫ڽٞؿؘڸڰؙؠؙۯڵٳڿڵٷٛڰ۫

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریوئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) په دغو (جنتونو) کښی به بند کوونکی د سترګو (حوری) وی چه نه وی مسه کړی دوی لره انسان پخوا له دغو (جنتیانو میړو (خاوندانو) خپلو) او نه پیری.

تفسیر: یعنی د هغو عصمت ته د هیچا ګوته نه ده رسیطلی او نه دوی پرته (علاوه) له خپلو میرو (خاوندانو) څخه د نورو په لوری خپلی سترګی غړوی.

### ڣ۪ٙٵؘؠٞٳڵڒ؞ڒؾؚ۬ٚؠؗٵڴڰؾٚؠ۬ڹ۞ڰٲڰؿۜٲؽٳڎؙۯٷٲڶڎؘۼٳڰٛڿؚٲؠٞ ٲڒۜ؞ڒڽۣٝٛۓٛؠٵڰؽڐؚؠڹ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) کواکی دغه (حوری) یاقوت لعل وی

قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

(په صفائی) او مرجان وی (په سپین والی کښی). پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: یعنی هسی خوشرنگی او بیش بها او قیمتداری به وی.

### هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ٥

نه ده جزاء بدل د احسان نیکی مگر احسان نیکی ده.

تفسیر: یعنی د خو بندگانو بدل پرته (علاوه) له ښه ثوابه بل څه کیدی شی؟ دی جنتیانو په دنیا کښی د الله تعالیٰ داسی ډیر ښه عبادتونه کړی ؤ ګواکی هغوی الله تعالیٰ پخپلو سترګو سره لیدو او الله تعالیٰ هم هغوی ته انتهائی بدل ورکړ. لکه چه د سجدی د سورت په دوهمه رکوع کښی راغلی دی ﴿ فَکَشَالِمُ مُنْ اَلْمُعَیْ اَمْ مِنْ فَدِیّا اَمْنِی ﴾ جائی په دی کښی د هم دی لیدو دولت ته اشاره او نغوته وی والله اعلم.

# فَهِأَيِّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّينِ ﴿ وَمِنْ دُونِهِمَا جَنَّيْنِ ﴿

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) او بی له دغو (دوو جنتونو) دوه جنتونه نور هم دی.

تفسير: ښائي وړاندني باغ مقربينو لره وي او دا دوه باغونه ښو ډلو (اصحاب يمين) لره وي.

### مِّأَيَّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبِنِ الْمُدُومَا أَمَّتُنِ الْ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایوغ (او منکریډئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) تک تور به وی (له ډیر شینوالی څخه).

تفسير: يو خيز چه ډير زيات شين شي توروالي ته اوړي.

قالغماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

# قَبِٵَؾ الآءِ رَتِكُمَا تُكَدِّبِٰ ۞فِيْهِمَا عَيُـنِى نَصَّاحَتْنِ ۞ فِياَيِّ الَّا رَبِّكُمَا تُكَدِّبِ ۞فِيْهِمَا فَاكِمَةٌ وَخَكُلُ قَرُمَاكُ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریپځ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (جنتونو) کښی دوه چینی جوش وهونکی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریپئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (دوه جنتونو) کښی هر راز (قسم) میوی او خرما او انار.

**تفسیر:** خو د دنیا په نرګسو (انارو) او کجورو (خرماؤ) باندی دی قیاس ونه کړل شی ولی چه د هغو میوو کیفیت او ځنګوالی بل رنګ دی او یواځی پاک الله ته معلوم دی.

# ڣؚٵؘؾٵڵڒۥڔڗڴؙؚؠؙٵڰػڐؚڵڹؚ؈ٛؖڣؽؙڣؚؾۜڂؽ۬ڔڮڂڝٵؽؙ٥

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (ټولو جنتونو) کښی حوری بیمخی نیکی ښائسته.

تفسیر: یعنی په دغو څلور واړو جنتونو کښی به پیغلی وی ښی رشی پیمخی پیمخی ښکلی (خورصورت خوب سیرت).

# فِهَائِيّ الرَّهِ رَبِّلِمَا ثُكُنِّ بنِ@عُورُمَّقَصُورُكُ فِي الْخِيَامِرَ<sup>6</sup>

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایوغ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشځ کیدی) حوری به وی پتی کړی شوی په خیمو کښی.

تفسیر: له دی محخه راښکاری چه د ښځی لویه بزرګی او صفت ستر او برده ده او ښځی اصلی ډول او سینګار په کور او په پرده کښی دی. او ښائی چه پخپلو کورونو کښی درنی لکه مرغلری ناستی وی. قالفماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

# ڣؚٵؘؾٙٳڵڒٙ؞ؚۯؾڲؙؚٮؙٵڰؽڐؚؠ۬؈ڰۄؘؽڟؚؠؿۿؽٞٳۺؙػڹۘۿۿۄؙۅٙڮۻٙٲڽٛٞ۞ ڣؘٵؾٞٳڵڒ؞ؚۯؿڲؙؚؠٵڰػڐؚؠڹۘڡؠؙؾڮؠ۫ؽٷڶۯڣؙۯٮٟڂٛۼؙؠۅۣٞۼؠؙڨؚٙؾٟ ڝٮۜٳڹ۞ٙڣؠٵؾٞٳڵۄٚۥۯؾؚؾؙ۠ؠٵڰڬڐؚؠڹ۞ؾؘڔ۬ڬٳۺڿؙۯٮٙؾؚؚڮۮؚؽ ٵؙۼڵڸۘۏٳڵٳڴۯٳ؞ؚ۞ٞ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریپئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) چه نه به وی مسه کړی دوی لره سړی پخوا له دغو (جنتیانو میړو (خاوندانو) خپلو) او نه پیری. پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریپئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) تکیه کوونکی به وی دوی پر بالښتونو شین رنګو باندی او په فرشونو نفیسو عمده ؤ بنائسته ؤ باندی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او تری منکریپئ ای یوه انسانانو او پیریانو بلکه تری منکریدی نشئ چه دا د الله له جانبه نه دی). برکت ناک دی نوم د رب ستا چه خاوند د لوئی سترتوب او د عزت ورکولو انعام دی.

تفسیر: یعنی هغه څوک چه په خپلو وفادارانو باندی دومره احسان او انعام فرمائی نو غور وکړئ چه په ګردو (ټولو) نعمتونو کښی اصلی ښه والی د ده د پاک نامه له برکته په لاس راځی او د ده د نوم اخیستلو په وسیله دا نعمتونه حاصلیږی. بیا وپوهیږئ په هغه نامه کښی چه دومره برکت وی نو په مسمی کښی به ئی څومره برکات او حسنات وی.

ونسأل الله الكريم الوهاب ذا الجلال والاكرام ان يجعلنا من اهل الجنة الاولين آمين. تمت سورة الرحمٰن بفضل الله الملك المنان فله الحمد والمنة قالغماخطبكم(۲۷) الواقعة(۵، ا

سورة الواقعة مكية الا آيتي (٨١) و (٨٣) فمدنيتان وهي ست وتسعون آية وثلث ركوعات رقمها (٥٦) تسلسلهاحسب النزول (٤٦) نزلت بعد سورة «طُهْ».

د «الواقعة» سورت مکی دی بی له (۸۱ ؤ ۸۲ آیتونو چه په مدینه کښی نازل شوی دی (۹۱) آیتونه او دری رکوع لری.

په تلاوت کښی (۹۱) او په نزول کښی (۴۱) سورت دی وروسته د (طُه) د سورت څخه نازل شوی دی.

### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

### إِذَا وَتَعَتِّ الْوَاقِعَةُ ۗ لَيْسَ لِوَقَّعَتِهَا كَاذِبَةٌ ۞

\_\_\_\_\_ کله چه واقعه شی واقع کیدونکی (قیامت) نشته پیښیدلو د هغی لره هیڅ نفس دروغ کوونکی (او انکار کوونکی لکه چه به ؤ تری منکر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی کله چه قیامت شی نو دا به سکاره شی چه هغه یوه رستیا خبره وه او هیڅوک ئی مخه نشی نیولی او نه ئی بیرته شرلی شی او هسی دعوی چه الله تعالیٰ مړی نه ژوندی کوی او نور کرد (تول) دروغ ثابتیږی. هیڅوک د دروغر په تسلی او په غلطو ډاډینو (تسلو) د هغی ویروونکی ورځی له ربړو (تکلیفونو) او عذابونو څخه څیز نشی لږولی.

### خَافِضَةٌ تُرَافِعَةٌ ۖ

(قیامت) ښکته کوونکی دی (د کفارو په جحیم) پورته کوونکی دی (د ابرارو په نعیم).

تفسیر: یعنی یوه ډله به پورته بیوله کیږی او بله ډله به ښکته شرله کیږی او لوی متکبران چه په دنیا کښی دوی خپل ځانونه لوی ګڼل د اسفل السافلین په لوری راښکودل شی او د دوزخ په اور کښی به سوځی او ډیرو متواضعینو او له الله تعالیٰ ځنی ویړیدونکیو ته به چه په دنیا کښی به وړوکی او حقیر ښکاریدل د ایمان او صالح عمل په وسیله د جنت لوړ (اوچت) ځایونه وربښل کیږی. قالغماخطبكم(٢٧) للواقعة(٥٦)

### إِذَارُجِّتِ الْرَوْضُ رَجِّا فُوَبُسَّتِ الْجِيسَالُ بِسَّا فَ فَكَانَتُ مَبَا عُبُبَيَّا ٥٠

کله چه وخوځولی شی ځمکه په لړځولو سختو سره او وریژول شی غرونه په ریژولو سختو سره (داسی چه ټوټی ټوټی شی) نو شی به دا غرونه یوه دوړه خوره کړی شوی.

ت**فسیر:** یعنی په ځمکه کښی به سخته ریږدیدنه (زلزله) پیدا شی او ګرد (ټول) غرونه به ټوټی توټی شی او له بڅرکو څخه به ئی هسی دوړی او ګردونه پورته کیږی چه ټوله دنیا به په هغه کښی ډوبیږی.

### وُّنْتُهُ إِزُواجًا ثَلْثَةً ٥

او شی به تاسی صنفونه دری (دوه جنتیان او یو دوزخیان).

تفسیو: یعنی د قیامت له وقوع محخه وروسته ګرد (تول) خلق په دری برخو ویشل کیږی ـ دوزخیان ـ عام جنتیان او د مقربینو خواص چه د جنت په اعلیٰ درجاتو رسیږی وروسته د دی دری واړو ذکر په مجمل ډول (طریقه) سره راځی ـ او بیا د هغو احوال په تفصیل سره بیانیږی.

# فَأَصَعُكُ الْمَيْمَنَةِ لِهُ مَا أَصَعُ الْمَيْمَنَةِ قُ

پس یاران ملګری د ښی لاس څومره ښه دی یاران ملګری د ښی لاس.

تفسیو: یعنی هغه خلق چه د عظیم عرش په ښی خوا کښی وی او هغوی د میثاق اخیستلو په وقت کښی هم د آدم علیه السلام له بی خوا څخه ایستلی شوی ؤ او د هغوی اعمالنامی هم د هغوی په بی لاس کښی ورکولی کیږی او پرښتی ئی هم د دوی له ښی لاس څخه اخلی نو هغه ورځ د دوی ښه والی او برکت ډیر زیات او د دوی مرتبه به ډیره لوړه (اوچته) وی. څمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم د معراج په شپه کښی د هم دوی په نسبت داسی یوه ننداره کړی وه چه آدم علیه السلام به کله چه خپل ښی لاس ته کاته نو مسکیدل او تبسم به ئی کاوه او کله چه به نی خورا (دیر) په نی خپل درجو او نعمتونو خاوندان دی چه هر څوک پری تعجب کوی.

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(١٦)

### وَأَصْعِبُ الْمُشْتَعُةِ وَلَمَّا أَصُعِبُ الْمُشْتَعَةِ قُ

او ياران ملګری د کيڼ لاس څومره بد سپک دی ياران ملګری د کيڼ لاس.

تفسیو: یعنی دا خلق د آدم علیه السلام له کینی خوا څخه ایستلی شری او د عرش عظیم په کینی خوا کښی ودرول شی او د دوی اعمالنامی هم په کیڼ لاس کښی ورکولی کیږی او پرښتی نمی د هغوی له کیڼ لاس څخه کش کوی نو دوی ډیر بدبخت او په ډیرو ربړو (تکلیفونو) او نحوستونو اخته دی. چه هر څوک پری تعجب کوی.

# وَالسَّنِقُونَ السَّنِعُونَ فَأَوْلِيكَ الْمُعَتَّرُنُونَ شَوْنُ جَنَّتِ النَّعِيْرِ النَّعِيْرِ

او ړومبی کیدونکی (حسناتو ته) هم دوی ړومبی کیدونکی دی (جنت ته) هم دوی نژدی کړی شوی دی (الله ته) په جنتونو د نعمتونو کښی به وی.

تفسیر: یعنی هغه خلق چه په دنیا کښی د علمیه ؤ او عملیه ؤ کمالاتو او د تقریٰ د مراتبو لامله (له وجی) وړاندی وی نو په آخرت کښی به هم د ښی لاس له ډلی څخه وړاندی تیریږی او لوړو (اوچتو) مرتبو ته خیژی نو دوی به د الله تعالیٰ په رحمتونو او تقرب او وجاهت په مراتبو کښی له ګردو (تولو) څخه په مخ کښی وی. او ابن کثیر رحمة الله علیه وائی چه دا خورا (ډیر) منلی سری به پیغمبران رسولان ـ صدیقان ـ شهیدان وی چه الله تعالیٰ ته به مخامخ ودریږی.

### ثُلَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَقَلِيكُ مِّنَ الْاخِرِينَ ﴿

لویه ډله به وی له اولینو ړومبنیو څخه او لږ دی له آخرینو وروستنیو څخه.

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «ړومبی ئی ړومبنی امتونه یاد کړل او وروسته ئی دا (محمدی) امت یاد کړ یا به له وړاندی او وروسته څخه د هم دی محمدی صلی الله علیه وسلم امت مقدم او مؤخر کسان مراد وی یعنی اعلیٰ درجه سری پخوا ډیر ؤ او وروسته به لړ کیږی ».

تنبیه: زیاترو مفسرینو د دی آیت په تفسیر کښی دا دواړه احتمالات بیان کړی دی خو حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه دوهم احتمال ته ترجیح ورکړی ده او په روح المعانی کښی له طبرانی او نورو څخه د ابویکره په سند حسن سره یو حدیث نقل کړی دی چه په هغه کښی نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د دی آیت په نسبت داسی فرمایلی دی (هما جمیعا من هذه الامة ـ دا ګرد (تول) به له هم دی امت څخه وی» والله اعلم.

قالغماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

ابن کثیر رحمه الله علیه له دی آیت مخخه یو دریم مطلب هم اخیستی چه موند ته هغه غوره ښکاری یعنی د هر امت په وړاندینیو پیریو (طبقو) کښی د نبی د صحبت یا د قرب عهد له برکته اعلیٰ درجه مقربین هومره چه زیات وی په وروستنیو پیریو کښی ئی دومره نه پاتی کیږی. په هم دی مضمون محموند د پاک پینمبر مخخه هم یو حدیث داسی روایت شوی دی (خیر القرون قرنی شم الذین یلونهم شم الذین یلونهم، هو! که د ابوبکره حدیث صحیح وی لکه چه په روح المعانی کښی شته نو ښکاره ده چه همغه مطلب به تاکلی (مقرر کری) شی.

### عَلَىٰ مُرُرِقِّ وُضُوُنَةٍ ﴿

ناست به وی (جنتیان) په تختونو اوبدلیو شویو جراو کړیو شویو په زرو جواهرو باندی.

تفسیر: چه دغه جنتی تختونه په سپنسو (تارونو) د سرو زرو (طلاؤ) او جواهرو سره اوبدلی شوی وی.

### مُتُكِينَ عَلَيْهَا مُتَقْبِلِينَ 🔞

چه تکیه وهونکی به وی (جنتیان) په هغو (تختونو) باندی مخامخ کیناستونکی یو بل ته.

تفسیر: یعنی د دوی کیناستل به په داسی یو ډول (طریقه) سره وی چه د هیڅ یوه شا به د بل په لوری نه وی او یو به د بل په لیللو سره خوشالیږی.

# يَطُوُفُ عَلَيْهِمُ وِلْلَانٌ ثُعَلَاهُ وَنَكُ

ګرځی به په دوی باندی (دپاره د خدمت) هلکان تل پاتی کیدونکی (په هلکوالی سره).

تفسیو: یعنی د دوی د خدمت دپاره به هسی هلکان ټاکلی (مقرر) شوی وی چه تل به هغوی به همغه یوه صحیح او اندازه عمر او منګ وی او ګرځی به دغه هلکان پر دغو جنتیانو.

# بِأَكْوَابِ وَابَادِيُقَ مُوكَاشٍ مِّنْ مَعِيْنٍ لَكَيْصَتَ عُونَ عَنْهَا وَلا يُنْزِفُونَ فَ

په ګلاسونو او په کوزو سره او په کاسو لوښيو سره له صافو پاکو شرابو بهیدونکیو څخه چه نه به سر خوړیږی له دغو (شرابو) او نه به بی هوشه کیږی چتی (بیکاره) وئیږی (تری).

تفسیو: یعنی ډیر ښه او پاک شراب چه د هغو قدرتی چینی به په جنت کښی بهیږی او د هغو له څښلو څخه به نه په سر کښی خوړ پیدا کیږی او نه به ئی څښونکی چتی (بیکاره) او اپلتی خبری کوی ځکه چه په هغو کښی به نشه نه وی او یواځی د خوښی ـ سرور ـ خوند ـ لذت او خوشالی څخه به ډک وی.

### ۅؘڡٛٳڮۿڐۭڔؠۜؠٵؽؾؘۼؘؾۯٷڹٚٛٷڬ؞ؚۣڟؽڔۣڡۭؠٵؽۺٛؾۿۅٛڹ

او (گرځمی به په دوی باندی هلکان په) میوو له هغه راز (قسم) چه ئی خوښوی (جنتیان) او غوښو د مرغانو سره له هغه ډوله (قسمه) چه زړونه ئی غواړی.

تفسیر: یعنی هر کله ئی چه هره میوه نړه وغواړی او هر راز (قسم) غوښه ئی چه خوښه وی بی له زحمته او تکلیفه هغه ورته رسیږی.

### ۅؘڿؙۅؙڒ۠ۼؽؿ۠ڞڰٲڡؙؿٵڸٳڶڵؙٷؙڵۅؙٵڵؠػؙڹٛۅٛڹ<sup>ۿ</sup>

او (ګرځی به په دغو جنتیانو باندی) حوری پیمخی غتی سترګی په شان د لؤلؤ مرغلرو ساتلیو شویو په پوښو (غلافونو) کښی.

**تفسیو:** یعنی لکه صافی او پاکی مرغلری غوندی چه د هیڅ ګرد او دوړو اثر او اغیزه به په کښی نه وی.

### جَزَآءً/بِمَا كَانُوَا يَعُلُونَ®لاَيسُمَعُوْنَ فِيهَا لَغُوَّاوَلاَ تَأْثِيُكَا۞ إلَّا فِيَلاَسَلِمًا سَلمًا®

جزاء بىل وركول دى په هغو چه ؤ دوى چه كول به ئى (له حسناتو په دنيا كښى) نه به اورى دوى په دغه (جنت كښى) چتى (بيكاره) خبرى او نه د گناه خبرى مگر اورى يوه خبره سلام سلام (يعنى تل به سلام اچوى جنتيان يو په بل باندى په جنت كښى).

تفسیر: یعنی چتی (بیکاره) خبری ـ لغویات او واهیات به هلته بیخی نه وی او نه به څوک دروغ وائی او نه به پر چا باندی تهمت او تور ترل شی یواغی له هری خوا څخه د سلامونو غیونه پورته کیږی چه جنتیان به یو بل ته سلامونه اچوی او پرښتی به هم دوی ته سلامونه اچوی او د الله تعالیٰ سلامونه به هم دوی ته وررسبږی چه هغه خورا (ډیر) د عزت او احترام صورت لری او په ډیر اعزاز او اکرام سره اجرا کیږی او د سلام په دی ډیر والی کښی دی خبری ته اشاره ده چه وروسته له هغه چه تاسی دی ځای ته ورسبږی، له هر راز (قسم) ربرو (تکلیفونو) او مصیبتونو څخه ساتلی او گرد (تول) هلته له هر راز (قسم) پیښو څخه معفوظ ـ صحیح او سالم پاتی کیږی او هیڅ قسم آزار ـ درد او مرګ به نه دررسیږی او له فناء څخه به د تل دپاره ساتلی ییځ.

# وَأَصْعُبُ الْيَهِيْنِ لَا مَا أَصْعُبُ الْيَهِيْنِ فَقِ فِي سِدُرِ مَّخَفُنُوْدٍ فُ

او ملګری یاران د ښی لاس څومره ښه دی ملګری یاران د ښی لاس په بیرو بی اغزیو کښی به وی.

تفسير: چه په راز راز (قسم قسم) خوندورو ګلانو کښې پتې وي.

# ۊۜڟڸؙٟڔ؆ۘڹؗڞؙٛۅٛۮٟؖٷؖڟۣڸۜؠۜٞؠؗۮؙۅٛۮٟ

او په کیلو له بیخه تر سره ډکو کریو شویو کښی به وی او په سیوریو اوږدو کړیو شویو همیشه ؤ کښی به وی.

تفسیر: یعنی نه د لمر تکلیف وی او نه د کرمی او نه د یخنی له لاسه کوم زحمت وررسیږی، نه په تیاره وی تل به هسی وقت وی لکه چه د لمر ختو له وقت څخه لږ څه پخوا وی. او هسی یو برابر او ښه اوږد سیوری وی چه ډیر ګړندی آس به په پنځه سوو پرله پسی کلونو تګ سره نشی تری وتلی،

# ٷٙٵٚ<sub>ۼ</sub>ۺۜؽڴۅٛۑۭڞؖۊٞڣٳڮۿ؋ٙڮؿؽڒۊۣڞؖڵڡؘۛڡۛڟۅٛۼۊ۪ٷٙڵٳڡ۫ٙٮڹٛۏٛۼۊ۪ڞٚ

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٦٥)

او په اوبو بهیدونکیو توئیدونکیو همیشه ؤ کښی به وی او په میوو ډیرو کښی به وی چه نه به قطع کولی کیږی په هیڅ وقت او نه به منع کولی کیږی په هیڅ عذر سره.

تفسیر: یعنی هر راز (قسم) میوی به وی چه پرته (علاوه) له جنتیانو څخه به هیچا گوتی نه وی وروړی او نه به چا پری کړی وی او نه د دنیا د موسمی میوو غوندی وی چه کله وی او کله نه وی او نه به په کښی څه ډیل او انقطاع پیښیږی بلکه تل ښه او تاندی او خوندوری میوی موجودی وی او بلاممانعت او تکلف به هر وقت ورتقلیمیږی.

### ٷٷٛۯۺۣڡۜۯڡ۬ٛۅؙٛٛٛٷڲٳڰ

او په فرشونو اوچتو کړيو شويو کښي به وي (په پالنګونو باندي).

تفسیر: یعنی خورا (ډیر) پریر (غټ) او جګ (وچت) به وی او له ظاهری او باطنی حیثیته به هم خورا (ډیر) ښه اعلیٰ عمده او هسک (اوچت) وی.

# ٳێٵؘؿؘڠٲڡؙؿؘٳؽؙؿٵٛٷٚڣۼۘڡ۫ڵۿؿۜٲڹڰٵڒٳؗڞ۠ٷڒٳٲڟڒڴؚڴڵۣڞڂٮؚٳڷؽؠؽڹؖٛ

بیشکه مونږ نوی پیدا کړی دی دغه حوری په یوه ښه پیدا کولو سره نو ګرځولی مو دی دوی بکری پیغلی عاشقانی (پر جنتیانو خاوندانو خپلو) همزولی (په خپل مابین کښی) دپاره د ملګرو یارانو د ښی لاس.

تفسیر: یعنی حوری او د دنیا بنگی چه په جنت کښی سره گډیږی نو هلته د دی دنیا د بنگو پیدائش وده او ښائست به د الله تعالیٰ په قدرت هسی وی چه تل به پیمخی \_ پیغلی ښائسته او په زړه پوری وی او د هغوی خبری اتری طرز \_ اداء انداز او طبیعی مینه د خپلو میرو (خاوندانو) شوق څان ته ورکش کوی، او تل به دوی د خپلو میرو (خاوندانو) سره همزولی هم منگی (هم عمر) او هم فکره وی.

## ڷؙڰڐؙٞۺؙٵٛڒۊٞڸؿؘ۞ۏٮٛ۠ڴڎٞۺؽٵڵٳڿؚڔؽؽ۞

(اصحاب اليمين به) لويه ډله وی له اولينو ړومېنيو خلقو څخه او لويه ډله به وی له آخرينو وروستنيو خلقو نه.

تفسیر: یعنی اصحاب یمین په پخوانیو کښی هم ډیر ؤ او په وروستنیو کښی به هم ډیر وی.

## وَاصْكِ الشِّمَالِ فَ مَا اَصْلَا الشِّمَالِ فَيْ مَعُومُ وَحِميْدٍ فَوَقِطِلْ مِنْ يَحْدُونِ لَا بَارِدِ وَلاكِرِيُوهِ

او ملګری یاران د کیڼ لاس څومره بد دی ملګری یاران د کیڼ لاس په اور تاوده کښی به وی او په سوځوونکیو اوبو کښی به وی او په سیوری کښی به وی د لوګی ډیر تور چه نه به بیخی سړی وی او نه به د عزت راحت وی.

تفسیر: یعنی د دوزخ د اور تک تور لوگی به پورته کیږی او دوی به د هغه لوگی تر هغه سیوری لاندی ودرول کیږی چه هلته به دوی ته هیڅ یو جسمانی او روحانی آرام او هوسائی (راحت) نه رسیږی، نه به یخنی وررسیږی او نه به هغه د پت او عزت سیوری وی، ډیر ذلیل او خوار به د هغه سیوری تر سوڅوونکی براس (بخار) لاندی په رېرو (تکلیفونو) اخته وی، دا د هغوی د دنیوی خوشالی بدل دی چه هغوی د هغه په غرور او ضد سره د الله تعالیٰ او د هغه د رسول مخالفت کاوه.

## ٳ؆ؙؙؙٛٛٛٛٛٛػٵٮؙڎٳڡؘۜٞؽؙڒڶڮڡؙٮؙڗ۫ۏؽڹۧڰؖۊػٵۏٛٵؽڝڗؙۏڹٷڸٳڵڿڹٛڣٳڵۼڂؚؽؖڰ۪

(دا عذابونه په سبب د دی ؤ چه) بیشکه دوی ؤ پخوا له دی څخه په دنیا کښی ودان کړی شوی په نعمتونو کښی خوشال او ؤ دوی چه دوام اصرار ضد به لمی کاوه پر ګناه لویه (کفر) باندی.

تفسيو: هغه لويه كناه \_ كفر او شرك او د انبياؤ تكنيب يا هسى دروغ قسمونه دى چه وائى

ئى «لە مرينى محخه وروستە ھىيخ كلە بىيا ژوندون نشتە» لكە چە د جز<sub>ە 16</sub> (نحل) د سورت پە پنځمە ركوع ۳۸ آيت كښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَٱلْشَمُوْلِيَلُهُ بِجَهُمُ اَلْهُ اَلْهُمُوْلُكُمُوْلُكُمُ اَلَّهُمُ اللَّهُ مُوْلُكُ ۖ ﴾

الواقعة(٥٦ )

## ۅؘڮڬۏ۬ٳؽڠؙۅؙڶۅؙؽ؋ٳڽ۪ڬڶۄؾٞٮٵٙۉػؙػٵڗؙٳٵۊۣ۫؏ڟڶڡٵؽٳؾؙٲڶٮڹٷۊٝؿۛ۞ ٳۘۯڵڹۧۉؚ۫ٵڵۯۊٙڶۉؽ

او ؤ دوی چه ویل به ئی آیا کله چه مړه شو مونږ او شو خاوری او هډوکی آیا بیشکه مونږ به بیا خامخا راپورته کړی شو او پلرونه ځمونږ ړومبنی هم (به بیا ژوندی راپورته کیږی؟ بلکه نه کیږو!).

تفسیو: هغه مړی هم ژوندی کیږی چه له مونړ څخه پخوا مړه شوی دی یعنی دا خبره د چا په فکر او پوه کښی راتلی شی.

## قُلْ إِنَّ الْأَوَّلِيْنَ وَالْزِغِرِيْنَ ﴿لَيَجُنُو عُوْنَ لَا إِلَى مِيْعَاتِ يَوْمِ مَعْلُوْمٍ ﴿

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) بیشکه چه ړومبنی (خلق) او وروستنی (خلق) به خامخا ګرد به تول کړل شی وقت د ورځی معلومی ته (چه قیامت دی).

تفسیر: یعنی د قیامت ورځ چه د هغی وقت یواځی الله تعالیٰ ته ښکاره دی او د ده په علم کښی مفرر او مقدر دی.

## ؿؙڗؘٳڰڬؙۄؙٳؿؙۿٵڶڞۜٲڷٷڽٲڶؠؙػڹؚۨؽؙۏؽۿڵٳڮڵؙۅ۫ؽڡؚڽؙۺؘڿڔ ڡؚۜڽؘؙڒؘۊؙؙؙٝٛٶ۫ڝٚۊٚؽٳڮؙٷؘؽڡ۪ڹ۫ۿٲٲڶؽڟۅؙؽ۞ٞ

بیا به بیشکه تاسی ای ګمراهانو دروغ ویونکیو خامخا خوړونکی به یئ (په دوزخ کښی) له ونی د زقوم څخه پس ډک کوونکی به یئ له هغی (ونی) څخه ګیډو خپلو لره.

تفسیو: یعنی کله چه د لوړی له لاسه ترهور (مضطرب) شی نو دا ونه دوی ته د خوړلو دپاره

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

ورکوله کیږی او دوی به له هغی څخه خپلی ګیډی ډکوی.

# فَشْرِ بُوْنَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْرِ فَاشْرِ بُوْنَ شُرْبَ الْهِيْرِ أَهُ

پس څښونکی به یځ تاسی په هغه (زقوم خوړلی شوی) باندی له اوبو سوځوونکیو څخه پس څښونکی به یځ (په شان) د څښلو د اوښانو ډیرو تړو.

تفسیر: یعنی هسی چه اوښ په ډیره سخته گرمی کښی د ډیری تندی له لاسه وروسته له دی چه څو ورځی ئی اوبه نه وی څښلی او بیا اوبو ته ورورسیږی نو اوبه په ډیره وارخطائی سره داسی څښی چه یو څاڅکی هم نه تری پاتی کیږی. دوزخیان به هم هم داسی هغه سوځوونکی اوبه څښی چه د هغوی خولی به تڼاکی او کولمی به ئی توټی توټی لویږی. (المیاذ بالله).

## هٰنَانُزُلْهُمُ يَوْمَ الدِّيْنِ

دا (خوړل او څښل چه ذکر شول) ميلمستيا د دوی ده په ورځ د جزاء انصاف کښي.

تفسیر: یعنی د انصاف اقتضاء هم داسی ده چه د هغو منکرانو میلمستیا هم دا راز (قسم) وکره شی.

#### غَنُ خَلَقُنُكُو فَلَوْلِاتُصَدِّقُونَ⊕

مونږ پیدا کړی یئ تاسی (له نشتوالی څخه) نو ولی تاسی باور یقین نه کوئ په ژوندون پس له مرګه.

تفسیو: یعنی دا خبره ولی نه منئ چه پخوا هم پیدا کوونکی الله تعالیٰ دی او بیا هم پیدا کوونکی همغه الله تعالیٰ دی.

### أَفَرَءَيْتُومَّاتُمُنُونَ ﴿ مَانَتُوتَ فَلَقُونَهُ أَمْرَ خَنُ الْخِلِقُونَ ﴿

آیا وینئ تاسی (چه خبر راکړئ له) هغه اوبو څخه چه څڅوی ئی تاسی (آیا پر رحمونو د ښځو خپلو کښی) آیا پیدا کوئ تاسی له دغه (منی نه بشر) قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

#### که يو مونږ پيدا کوونکي (د ټولو مواليدو بلکه ته ئي خالق ای الله).

تفسیر: یعنی د میندو به رحم کنبی له نطفی څخه سری څوک جوړوی هلته ستاسی هیڅ ظاهری تصرف نه چلیږی او د هیچا یو ښکاره لاس نه وررسی او نه څه تصرف پکښی کولی شئ. بیا نو پرته (علاوه) له مونږ څخه بل څوک دی چه له هغه یوه څاڅکی اوبو څخه هسی ښکلی شکل جوړوی؟ او بیا په هغی کښی سا او روح اچوی (فتبارک الله احسن الخالقین والحمد الله رب العالمین).

#### غَنُ قَدَّرُنَا بِيُنَكُمُ الْمُوثَ

#### مونږ مقدر کړی مو دی په منځ ستاسي کښي (ای مخلوقاتو) مرګ .

تفسیر: یعنی ژوند بښل ـ وژل او نوری ګردی (ټولی) چاری څمونږ په قدرت او قبضه کښی دی کله چه د وجود او د عدم واک او اختیار ځمونږ په لاس کښی دی نو وروسته له مړینی ژوندی کول هم مونږ ته کوم ګران کار نه دی.

### وَمَاغَنُ بِمَسْبُوْ قِيْنَ ۞عَلَى آنُ ثُبَدِّلَ ٱمْثَالَكُوُّ وَنُنْشِئَكُوُ فِي مَالِاتَعْلَكُونُ ۞

او نه یو مونږ عاجز چه څوک تیری راباندی وکړی له دی نه چه پیدا کړو بدل ستاسی (نور خلق) پشان ستاسی او مونږ راپورته پیدا کړو تاسی په هغو (صورتونو سره) چه تاسی به علم نه پری لرئ.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی تاسی به بلی نری (جهان) ته بیایو او ستاسی به ځای به نور خلق ودروو.

#### وَلَقَدُ عَلِمُتُو النَّشَأَةَ الْأُولِ فَلَوْلِاتَنَ كَرُّونَ ٣

او خامخا په تحقیق پوهیدلی یئ تاسی په پیدا کیدلو ړومبنیو باندی نو ولی نه یادوئ پند نه اخلئ (د دغه الله تعالیٰ په قدرت او یقین نه کوئ په بیا

قالغماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

ييدا كولو باندى).

تفسیر: یعنی همغه ړومینی پیدائش په یاد کرئ او د هغه له مخی او اټکله دا دوهم پیدائش هم قیاس کرئ!.

# ٳؘڡٚڗٵؿؿ۠ۯ؆ؙۼٷؿٝۏڹؖ<sup>ڞ</sup>ٛٵؘؿؿؗ؆ڗ۫ۯٷۏڬۿٙٲڡؙڔ۫ۼٙؽؙٵڵڗ۠ڔٷڹ۞

آیا پس وینځ (چه خبر راکړی ماته) هغه چه کرئ ئی تاسی. آیا تاسی زرغونوئ هغه (کرلی شوی) که مونږ یو زرغونوونکی (پخوونکی د هغه بلکه ته ئی ای الله).

تفسیر: یعنی په سکاره ډول (طریقه) سره خو تاسی تخم شیندئ ولی دننه په ځمکه کښی د هغه پالل او د هغه زرغونول او له هغه محخه یو تک شین کښت (فصل) جوړول او بیا هغه ګټور (فائده مند) ګرځول د چا کار دی؟ د دی په نسبت خو تاسی ظاهری او سطحی دعوی هم نشئ کولی چه هغه ځمونږ تیار کړی شوی شی دی.

## ڵۘۏؙڹؿۜٵٚٷؙڮۼۘۘڬڶٷؙڂڟٲڴٷڶؿؙڗؙؾؘڡؙۜڴۿٷڽ۞ٳٮؖٵڵؠٛڠ۫ۯڡؙۏڽۨ ٮڸڷۼؘڽؙٛڡؘڂۯؙۅؙڡؙٷڹ؈

که اراده وفرمایو مونږ نو خامخا وبه ګرځوو مونږ هغه (کښت (فصل) لره چه کرلی دی تاسی بی دانه بی حاصله) وچ واښه ذره ذره نو وبه ګرځئ تاسی تعجب کوونکی او ویونکی د دی خبری بیشکه مونږ خامخا تاوان کړی یو (په زراعت خپل کښی) بلکه مونږ محروم بی برخی کړی شوی یو (له رزق نه).

تفسیر: یعنی د کښت (فصل) له پیدا کولو څخه وروسته د هغه محفوظ او باقی پاتی کیدل هم ځمونږ کار دی که مونږ وغواړو نو کوم یو آفت ورولیږو چه په هغه سره ګرد (تول) کښت (فصل) خاوری ایری شی او بیا به تاسی خپل سر پخپلو لاسونو نیولی ژاړئ او پخپلو منځونو کښی به سره ناست راز راز (قسم قسم) خبری به جوړوئ! او وایئ به چه خانه! تاته خو سړکال ډیر لوی تاوان او جنجال در رسیدلی دی که رښتیا پوښتنه کوئ نو زه بالکل خوار او فقیر او تش لاس پاتی شوی یم.

## أَفَرَءَ يَتُوُالْمَا أَالَانِي تَشَرَكُونَ هَا نَتُواَنَوُ لَتُسُمُوكُونَ اللَّهُ وَالْمَا الْمُؤُولُونَ اللّ الْمُزُنِ اَمْرَغَنُ الْمُنْزِلُونَ®

آیا پس وینځ (چه خبر راکړځ) تاسی اوبه هغه چه څښځ ئی تاسی (او ژوند پری تړلی دی) آیا تاسو نازلی کړی دی هغه لطیفی خوږی (اوبه) له سپینو وریځو څخه که مونړ نازلوونکی راښکته کوونکی یو (د هغو اوبو؟ بلکه ته ئی ای الله!).

تفسیر: یمنی باران هم ځمونږ په حکم سره وریږی او د ځمکی په خزانو کښی هغه اوبه هم مونږ تولوو آیا تاسی څه زور او قوت لرئ چه اوبه جوړی کړئ؟ یا ئی په زور او زاری له وریڅو څخه ووروئ؟؟

#### ڵٷؘؽؘؿٵٚؖۦؙٛڄؘعؘڶڹؙۿؙٳ۫ڿٳڿٵڣڵٷؚڶٳؾؘۺؙڴۯ۠ٷؽ۞

که اراده فرمایو موند نو وبه ګرځوو دا (اوبه) تروی ترخی نو ولی شکر نه وباسځ (تاسی په دغو نعماؤ).

تفسیر: یمنی که مونیم اراده وفرمایو نو خویی اوبه ترخی کوو چه هیڅوک ئی ونشی څښلی او نه کښت (فصل) ته په کار ورشی بیا هم تاسی ځما احسان نه منځ چه مونیړ تاسی ته خوړی اوبه اوروو او د خوړو اوبو لوئی خزانی تاسی ته ساتو او له هغو څخه تاسی ته راز راز (قسم قسم) گټی رسوو.

په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم کله چه اوبه به ئی څښلی نو ویل به ئی

رالحمد لله الذي سقانا عذبا فراتا برحمته ولم يجعله ملحا اجاجا بذنوبنا. ابن كثير).

ٵؘڡٚڔؘٷؿڗؙۅٳڶٮۜٚٵۯٵڰؾؽؿٷۯۉڹ۞ٵؘٮؙڎؙۄؙٳۺؘؿٲڎؙۄۺؘڿڒؠۜۿۧ ٲۄؙۼؿؙٵڷؽؿ۫ٷڽ۞ قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥١)

آیا پس وینئ (چه خبر راکرئ) تاسی د اور هغه نه چه بلوئ ئی تاسی (له هر راز (قسم) محروقاتو نه) آیا تاسی پیدا کړی ده ونه د دی (اور) او که مونږ پیدا کوونکی یو (د هغی ونی او د ټولو محروقاتو؟ بلکه ته ئی ای الله!).

تفسیر: په عربو کښی داسی څو تکی شنی ونی دی چه د هغو د دوو لرګیو له سولولو څخه اور پیدا کیډی لکه چه په هندوستان کښی د باڼس د ونی له سولولو څخه اور پیدا کیډی پخوا له دی نه د (یٰسین) د سورت په آخر کښی د دی په نسبت څه بیان لیکلی شوی دی یعنی په دی ونو کښی اور چا ایښی دی؟ تاسی که ما؟ (بلکه تا ایښی دی ای الله!).

#### هَٰنُ جَعَلُهٰ اتَذُكِرَةً

مونږ ګرځولي مو دی دغه (دنیوی اور) تذکره یادول (د دوزخ).

تفسیو: یعنی دی اور ته وګورئ او د دوزخ اور یاد کړئ دا هم د هغه اور یوه برخه او ادنیٰ نمونه ده او فکر وهونکی لره دا خبره ور په یادیږی هغه الله چه له تکی شنی ونی څخه تک سور اور راوباسی هغه په یقین سره کولی شی او قادر دی چه مړی هم ژوندی کړی!.

#### وَّمَتَاعًا لِلْمُقُويِنَ ۗ

او (ګرځولی دی مونږ دا اور نفعمن او) په کار راتللو ته دپاره د مسافرانو محتاجانو بی وځلو.

تفسیر: یعنی د بیدیا او میدان اوسیدونکیو او پردیسیانو (مسافرانو) ته اور ډیر په کاریږی په تیره بیا د ژمی او سرو په وقت کښی او پرته (علاوه) له دی څخه د نورو هم ډیر په ښه ورځی او د مدنیت ډیر امور بری مربوط دی.

**تنبیه:** د ځینو روایاتو په بنا<sub>ء</sub> پوهانو (علماؤ) دا ښه مستحب ګڼلی دی چه د دی آیتونو د هری استفهامی جملی له لوستلو څخه وروسته ښائۍ چه هسی وویل شی «**بل انت یاربی»** 

## فَسَيِّهُ بِأَسُورَيِّكَ الْعَظِيْرِ ۗ

نو وکړه نسبت د پاکی نامه د رب خپل ته چه له ګردو (ټولو) ځنی ډیر لوی دی (او تل شاکر اوسه په دغو نعماؤ ئی). قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

تفسیو: یعنی هغه ذات چه داسی مختلف شیان او د کار و (لاتق) مخیزونه ئی پیدا کری دی او خاص پخپل فضل او احسان ئی موند منتفع کر عُولی یو د هغه شکر اداء کول په کار دی او د کافرانو او منکرانو د هغه الله تعالیٰ ته ئی نسبت کوی د هغه د مبارک نامه پاکی بیانول په کار دی د تعجب مُخای دی چه دا خلق سره د داسی باهره و آیاتونو او نبو د لیدلو بیا هم د هغه الله تعالیٰ په قدرت او وحدانیت باندی هسی چه جائی نه پوهیدی،

## فَكَآ أُقُسِمُ بِمَوْ تِعِ النُّجُوُمِ ٥

نو قسم خورم زه په ځايونو د پريوتلو د ستوريو باندی.

**تفسیر:** او دوهمه معنی ئی دا ده چه قسم خورم د آیتونو په راښکته کیدلو د پیغمبرانو په زړونو باندی (موضح) یا د قرآنی آیتونو په راښکته کیدلو باندی له آسمانه پر ځمکی باندی چه لړ لږ او ورو ورو رانازلیږی.

## ۅٳٮۜۧڎؙڵؿؘڛؘۯ۠ٷؾؘۼڵؠؙۅؙڹۘۼڟؚؽڗ۠ۿٳػڎؙڵڠؙۯٳڮڮڔؽڋڴؚۉؚڽٛڮؿ۪ ؆ؙؿؙؿؙڹۣڰٚڒؽۺؙ؋ٙٳڒٳڵؠؙڟ؋ۯۏؽڰ۫

او بیشکه (قسم) خامخا قسم دی که پوهیدئ تاسی عظیم ډیر لوی چه بیشکه دا (کتاب لوستی شوی په تا باندی) خامخا قرآن کریم عزت والا دی (چه لیکلی شوی دی) په کتاب پټ ساتلی شوی (لوح محفوظ) کښی چه نه ئی مسه کوی ده لره او نه دی ئی مسه کوی مگر هغه چه پاک کړی شوی وی (یعنی یاکان).

تفصیو: حضرت شاه صاحب رحمه الله علیه لیکی «یعنی پرښتی په دی پاک کتاب باندی لاس لکوی. هغه کتاب هم دا لیکلی شوی کتاب دی د پرښتو په لاسونو سره یا په لوح محفوظ کښی» ځینی د «لایمسه» ضمیر قرآن ته اړوی یعنی دی پاک قرآن ته لاس نه وروړی مگر خو پاک سړی یعنی هغه کسان چه زړونه ئی صاف او اخلاق ئی پاک وی د هم داسی سریو فکرونه او عقلونه د دی لوی کتاب په علومو او حقائقو \_ معارفو او آیاتونو باندی هم په ښه ډول (طریقه) سره رسیږی. یا نه مسه کوی دا قرآن مگر خو پاک خلق. یعنی بی اودسه هغه ته لاس نه وروړی لکه

قالغماخطبكم(٢٧)

چه د نبوی له احادیثو څخه هم دا خبره ثابته شوی ده نو په دی تقدیر سره د (لایمسه) نفی به د نهی دپاره وی.

#### تَنُزِيُلُ مِّنُ رَبِّ الْعُلَمِينَ ٥

(هغه قرآن چه ټوټه ټوټه) نازل کړی شوی دی له (طرفه د پالونکی) رب د عالمیانو.

تفسیر: یعنی دا کومی کوډی (جادو) او ټوکی نه دی او نه د کاهنانو چټی (بیکاره) او ایلتی خبری دی او نه د شاعرانو توهمات او مبالغات او هسکی استعاری دی بلکه یو لوی \_ مقدس \_ معزز \_ یاک او آسمانی کتاب دی چه د رب العلمین له لوری د ټول عالم او ګردو (ټولو) نړی والانو (اهل جهان) د لار ښووني دياره راښکته شوي دي. هغه الله تعاليٰ ځمونږ پاک الله دي چه د لمر \_ سپورمی او ستوریو ډیر کلک محکم \_ عجیب \_ غریب او ښکلی ترتیب او نظام ئی قائم کړي دي او هغه ګرد (تول) سماوي اجرام د يوه مرتب قانون ـ او منظم اصول سره د خپلو ورځنيو ختلو او پريوتلو او نورو تأثيراتو او اغيزو سره د خپل عظمت ـ قدرت ـ قوت ـ وحدانیت تصرف او د عظیم الشان اقتدار مظاهری او په زړه پوری ننداری راښیی لکه چه ابراهیم عليه السلام هغه خپل دليل ښوولي ؤ او د حال په ژبې سره شهادت ورکوي چه ځمونږ ملوني او واک (اختیار) د هغه اعلیٰ اولیٰ ـ برتر ـ بهتر ذات د غیبی سلطی د قدرت یه لاس کښی دی، همغه یو «وحده لاشویک له» د ځمکې ـ آسمان ـ وریځ ـ اور ـ هوا او ګردو (تولو) کائناتو او ذراتو مالک ـ خالق او ستر ټولواک (شهنشاه) دی. آیا د هسي رڼو او ښکاره و آسماني نښو له لیدلو څخه وروسته د دې مضامینو په صداقت کښي کومه شپهه پاتي کیږي چه د دې سورت په اوله رکوع کښي د هغو بيان وشو. او آيا کوم يو عاقل په دې عظيم الشان فلکي نظام باندي چه سترکی وغړوی دومره نشی یوهیدلی چه یو بل باطنی شمسی نظام هم شته چه هغه هم دا قرآن کریم او د هغه یاک لوړ (اوچت) آیتونه او نور ګرد (ټول) آسماني کتابونه او آسماني یاني دی چه دا ګردی (ټولی) د همغه الله تعالیٰ خالق الکل قائمی کړی نښی دی هغه ذات چه پخپل کامل قدرت او رحمت سره ئی دا ظاهری نظام قائم کړی دی همغه یاک الله دی چه د روحانی ستوری له یرپوتو څخه وروسته یې د محمدې صلی الله علیه وسلم قرآن د لمر په پلوشو نړی (دنیا) او نړی والان (دنیادار) د کفر او شرک له توری تیاری څخه راوویستل چه د الله تعالیٰ یه فضل سره تر اوسه یوری دغه لمر خیلی شکلی شوی یلوشی (انوار) او یه زیره یوری ویانگی (اشعه) پر نړی (جهان) باندې نولي او هيڅوک د دې خبرې مجال نه لري چه هغه بدل کړې يا ئي غائب کړي. د هغه انوار او اشعی پر همغو زړونو باندی په ښه شان سره منعکسی کیږی چه ښه وینځلی او ښه یاک او صاف کړی شوی وي.

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

## ٵؘڣؠۿڶٵڷ۬ػۑؽؿؚٵؘٮؙٛؿٞؗؠؙٛؿؙۮۿؚڹؙٷڰٚۅػٙۼؙڡڵۏؙؽڔۯ۫ۊۜڴؙۄ۫ٲڴؙۿۛڗۛڰڵڐؚٚؠٛۏۛڰ

آیا په دی خبری (د قرآن) باندی تاسی سپک کوونکی یئ (دروغ ئی ګڼئ!) او ګرځوئ تاسی روزی برخه خپله (له قرآنه دا خبره) چه تاسی دروغ کوونکی یئ (دغه قرآن لره).

تفسیو: یعنی آیا دا هسی دولت دی چه له هغه ځنی په ګته (فائده) اخیستلو کښی تاسی سستی او کاهلی وکړئ او خپله برخه هم دومره وګڼئ چه د الله تعالیٰ هغه راښوولی حقائق دروغ ثابتوئ ؟ لکه چه د وریا (باران) د لبدلو په وقت کښی وائی چه هغه ستوری هغه برج ته راغلی دی نو ځکه ورښت وشو ګواکی دوی د الله په قدرت قائل نه دی او په هسی وینا سره دوی د رحمت د دی باران قدر هم نه کوی چه د پاک قرآن په شکل رانازل شوی دی او دا ویل چه د الله تعالیٰ له خوا نه دی او پده دا تعالیٰ که خوا نه دی لیولی شوی سخته بدبختی ـ حرمان او بدنصیبی ده آیا د یوه نعمت شکر کزاری هم داسی کیدی شی چه هغه دروغ وبللی شی؟

## ڣۜڵۊڷڒٳۮؘٵڹڬڣؾٵڬٛڵڡٞ۠ۅؙٛٛٛٛؗؗؗؗۿۅٵؘڬؙڎؙڔڝ۫ێؠ۬ڹ؆ۜٮٛڟ۠ۯۅؘڽ۞ٚۅ۬ۼؗڽؙ ٵڨٙۯؚۘۘٛٵؚٳڵؽ؋ڝؚٮ۫ٛڵۅؙۅٙڶڮڽؙڵٳۺؙڝؚۯۅڹۜۛۛٛٛٛۜٷٙڶۊٙڵٳڶػؙٮ۠ڹڠ۠ۄ۫ۼؙؿڗ ڝؘڔؽ۫ڹؽڹ۞ٛڗؙڿؚۼؙۅؙٮؘۿٵٙٳؽؙػ۠ڹؙؿؙۄؙڝٝۑۊؿۣڹٛ۞

نو ولی په هغه وقت کښی چه ورسیږی (روح د سړی) ستونی ته او (حال دا وی چه) تاسی په دغه وقت حاضر اوریدونکی نظر کوونکی یځ هغه ته او مونږ ډیر نژدی یو هغه ته (په علم او قدرت) له تاسی څخه مګر نه وینځ او نه پوهیږئ تاسی پس ولی که یځ تاسی چه جزاء نه درکوله کیږی او نه ژوندی کیږئ نو بیرته راوګرځوئ تاسی دا (روح) که چیری یځ تاسی رښتینی (په دی ګمان خپل کښی چه جزاء نشته).

تفسیو: یعنی په داسی بی فکری او بیخونی سره د پاک الله تعالیٰ خبری دروغجنی کوئ ګواکی تاسی د چا په حکم او واک کښی نه یوغ یا هیڅ نه مرئ او له الله تعالیٰ سره نه مخامخ کیږئ ښه نحه وقت چه ستاسی د کوم عزیز او محبوب سا په ختلو کښی وی او سا نمی په ستونی کښی بنده شی او د ځنکدن رېړونه (تکلیفونه) پری تیریږی که تاسی له هغه سره نثردی کینئ او د ده قالغماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

هغه به وتحلی او بیجارگی پریشانی او سرگردانی وگورئ له بلی خوا الله تعالیٰ یا د هغه پرمیتی له تاسی څخه هغه ته ډیری نژدی دی چه تاسی ئی نه وینځ که ستاسی واک او اختیار د بل چا په لاس کښی نه دی نو په هغه وقت کښی تاسی د خپل هغه محبوب او مین سا او روح ولی نه شئ ساتلی؟ او د څه لپاره هغه مین او محبوب مو له تاسی څخه په داسی حال کښی چه ستاسی زړونه خوییډی او اوښکی مو بهیډی بیلتون کوی او تاسی په خپل فراق او بیلتون ژډوی او ولی د ستاسی له لاسه پوره نه ده چه هغه د څه مودی له مخی نور هم وساتئ؟ یا ئی له هغه تکالیفو او رېړو (تکلیفونو) مخخه وژغوری (وساتی)؟ لنډه ئی دا که تاسی پخپلو دغو ویناؤ کښی رښتینی یځ نو له دی تیرو چارو څخه یوه راوښیئی.

# فَأَمَّااِنُ كَانَ مِنَ الْمُقَوِّبِيْنِ۞ۚ فَرَوُحٌ وَّ رَيُّعَانُ ۚ هَٰ وَجَنَّتُ نَعِيْدٍ۞وَاتَاۤ إِنْ كَانَ مِنُ اَصْحٰبِ الْيَمِيْنِ۞ْ فَسَلَّةٍ لِكَ مِنْ اَصْحٰبِ الْيَمِيْنِ۞

نو که چیری وی (دغه مړی) له مقربینو څخه (الله ته). نو (شته ده لره) راحت هوسائی (آرام) او ښه رزق او جنت ډک له نعمتونو څخه. او که چیری وی (دا مړی) له یارانو ملګریو د ښی لاس. نو سلامتیا ده تا لره له یارانو ملګریو د ښی لاس څخه.

تفسیو: یعنی تاسی د یوی شبیی (دقیتی) دپاره هم هغه نه شئ ساتلی او هغه خپل ځای ته هرومرو (خامخا) رسیدونکی دی که هغه مړی له مقربینو څخه وی نو په اعلیٰ درجه روحانی او جسمانی ـ د هوسائی (آرام) راحت عیش او چرچو سامانونو ته رسیږی او په ښی لاس (اصحاب یمین) کښی شاملیږی او هیڅ یوه ویره او ربرونه (تکلیفونه) ورته نه پاتی کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د هغوی له لوری ډاډه (خاطر جمع) اوسه!» یا دا مطلب چه د (اصحاب یمین) له طرفه هغوی ته سلامونه رسیږی یا هغه ته ویل کیږی تا لره په راتلونکی وخت کښی سلامتی او هوسائی (آرام) ده او ته په اصحاب یمین کښی شامل او که ئی. په ځینو احادیثو کښی راغلی دی چه د ځنکدن په وقت کښی د خوښی داسی زیری هغه ته ورکاوه شی.

د مؤمن سری لویه نښه درته وایم

ځنکدن کښي تل مسکيږي ښکاري خوښ

او هم داسی مجرمینو او بدانو ته هم په هم دی وقت کښی د هغوی د بدحالی ویړی اورولی کیږی.

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

## ۅؘٲۛۛؗؗؗڡۜٚٳڶٷڶۯڡؚڹٲڷؽؙػڐؚؠؽؘٵڵڞٞٳۧێؽؘ۞۠ڡؘٛڹؙؙۯ۠ڷ۠ۺٞڿڡؽۄٟۿۨ ٷٙؾؘڞؙؚڸؽةؙٛۼڿؽۄٟ۞

او که چیری وی (دغه مری) له دروغ ویونکیو گمراهانو څخه نو میلمستیا ده (ده ته) له سوځوونکیو اوبو څخه او ننه ایستل دی په اور (د دوزخ) کښی.

تفسیر: یعنی د هغه پای (آخر) او انجام هسی وی چه پخوا له مر کیدلو څخه هغه ته د هغه راتلونکی حال احوال اوراوه کیږی.

## إِنَّ هٰذَالَهُوَخَقُ الْيَقِيْنِ ﴿

بیشکه دا خبره (چه ذکر شوه پشان د دی دری صنفو کښی) خامخا هم دا حقه یقینی ده.

تفسیر: یعنی ستاسی له تکنیب څخه هیڅ شی کیدونکی نه دی. هر هغه شیان چه د مؤمنانو او مجرمانو په نسبت خبر ورکړی شوی دی هغه ګرد (ټول) صحیح او یقینی دی او هم هغسی کیدونکی دی نو هیچا ته نه ښائی چه په هسی ښکاره خبرو کښی داسی شپهی او تردد پینا کړی او خپل ځان وغلوی. بلکه د لویی ووځی او د قیامت دیاره ځان تیار او چمتو کړئ.

#### مُسَيِّهُ بِالسُورَيِّكَ الْعَظِيُونَ

پس وکړه نسبت د پاکی نامه د رب خپل ته چه له ګردو (ټولو) څخه ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی په تسبیح او تحمید کښی مشغول اوسئ! چه دا د هغه ځای دپاره لویه تیاری ده. او په هم دی ښه چاره کښی بوخت (مشغول) اوسئ! او د مکنبینر د زړه خوړونکیو خبرو محخه زیات مه خپه کیږئ! بلکه هیڅ غوړ ورته مه ږدئ ځکه چه په تسبیح او تحمید کښی د هغو باطلو او چتی (بیکاره) خیالاتر تکنیب او تردید په طبیعی ډول (طریقه) سره هم کیږی. دلته د «الواقعة» د سورت په خاتمی کښی مو زړه غواړی چه هغه مبارک حدیث نقل کړو چه په هغه سره حضرت امام بخاری رحمة الله علیه خپل کتاب ختم فرمایلی دی

«عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان الى الرحمٰن» ـ

#### «سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم»

#### تمت سورة الواقعة ولله الحمد والمنة

سورة الحديد مدنية وهي تسع وعشرون آية و اربع ركوعات رقمها (٧٥) تسلسلهاحسب النزول (١٤) نزلت بعد سورة الزلزالي

د «الحدید» سور**ت** مدنی دی ـ (۲۹) آیتونه او (۱؛ ) رکوع لری. په تلاوت کښی (۷۷) او په نزول کښی (۹۴) سورت دی د «الزلزال» له سورت محخه وروسته نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### سَبَّرِيله مَافِي التَّمَوْتِ وَالْرَضْ

نسبت د پاکی کوی الله ته هغه چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکو).

تفسيو: يعنى د حال يا د قال په ژبه يا په دواړو سره د الله تعالىٰ حمد ـ ثناء او تسبيح وائي.

## ۅؘۿؙۅؘٲڵۼڔ۬ؽؙۯ۠ڶػڸؽۯؚٛٵؘڎؙڡؙڵڬؗٵڷػؠؗۏؾؚٶؘٲڵۯڝ۬ٛۼؙٞ؋ؘۘۏۑؙۑؽؙؖڠؙ ۅؘۿۅؘعڵؽؙڵؚڽۧؿٞؽؙٝۊٙڔؽؙڒٞ۞

او هم دغه (الله) ښه غالب قوی ښه حکمت والا دی. خاص دغه (الله) لره ده باچائی د آسمانونو او (باچائی) د ځمکی (هم دغه الله) ژوندی کول کوی قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

او مره کول کوی او هم دغه (الله) په هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی هم دغه ژوندی کول او مړه کول دی).

تفسیو: یعنی په آسمان او ځمکه یا په دواړه کښی یا هر چیری د الله تعالیٰ احکام چلیږی او هر چیری او هر کله واک او اختیار لری. د ایجاد او اعدام او د ګردو (تولو) چارو ملونی او قبضه د ده په لاس کښی ده هیڅ یو قوت او طاقت د هغه د تکوینی قدرت او تصرف مخه نشی نیولی.

#### هُوَالْآوَّلُ وَالْلِخْرُ

هم دغه (الله) اول دی (له هر شی څخه چه ابتداء نه لری) او آخر دی (له هر شی ځنی چه انتهاء نه لری).

تفسير: کله چه هيڅوک نه ؤ الله جل جلاله موجود ؤ او کله چه هيڅوک نه وی الله جل جلاله به موجود وی چه نه ابتدا ـ لری نه انتها ـ .

## وَالثَّفَاهِمُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَيِكُلِّ شَيْ عَلِيمُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَيِكُلِّ شَيْ عَلِيمُ وَا

او ظاهر دی (په دلیلونو سره) او باطن دی (پټ دی له لیدلو د سترګو نه په دنیا کښی) او هم دغه (الله) دی په هر شی باندی ښه عالم ښه پوهیدونکی.

تفسیو: د هر شی وجود او ظهور د هنه الله تعالیٰ له وجود محخه دی، نو محکه د الله تعالیٰ وجود که ظاهر او باهر نه وی؟ نو د بل چا به وی؟ له عرشه نیولی تر فرش پوری او له ذری محخه اخیستی تر لمر او نورو لویو کرو پوری هر یو شی د هنه په وجود او شته والی باندی روښان دلیلونه دی او بیلی بیلی شاهدی لولی. خو سره له دی د هنه ذات او اصلی حقائقو او صفاتو ته هنسی چه بائی عقل ـ پوه او ادراک نه ور رسیږی، او د ده د هیڅ یوه صفت احاطه کول هم امکان نه لری، او نه پخپل قیاس او ادراک سره محوک د هغه د محنکوالی (کیفیت) بیان کړی شی. نو محکه ویلی شو چه له هغه مخه زیات پت او باطن بل محوک نشته. په هر حال سره هغه الله تعالیٰ د باندی هم دی او دننه هم دی ظاهر هم شته او په باطن کمیی هم دی. او په هر راز (قسم) احوالو باندی که پت دی یا بنکاره به خبردار او خورا (دیر) پوه دی ظاهر د غالب په معنی هسی چه د هغه له پاسه هیڅ یو قوت نشته. باطن داسی چه له هغه مخنی پرته (علاوه) هسی معنی هسی چه د هغه له پاسه هیڅ یو قوت نشته. باطن داسی چه له هغه مخنی پرته (علاوه) هسی کوم محای موقع به نه وی چه محوک به هلته تری پت شی یا ئی له علمه او پوه محخه کوم شی لری

او پټ وی. د نبوی صلی الله علیه وسلم په حدیث کښې راغلی دی

#### «وانت الظاهر فليس فوقك شئ! وانت الباطن فليس دونك شئ».

الحديد(٧٥)

## هُوَالَّذِي ُخَلَقَ التَّمَاوِتِ وَالْاَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِر ثُغَرَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په مقدار د شپږو ورځو کښی (له ورځو د دنیا نه) بیا ئی استواء وکړه په عرش باندی (لکه چه له شانه د الوهیت د ده سره مناسبه وه)

**تفسیر:** دغه بیان پخوا له دی نه د «الاعراف» په سورت کښی د اتمی پاری په آخر کښی تیر شوی دی.

#### يَعُلُوُ مَا يَكِرُفِي الْأَرْضِ وَمَا يَغُوُّجُ مِنْهَا

معلوم دی (الله ته) هغه څه چه ننوځی په ځمکه کښی (لکه مړی او باران) او هر هغه څه چې راووځې له دغه زمکې نه .

تفسیر: لکه کښت (فصل) او ترکودی (نباتات) چه له ځمکی څخه راوځی. د دی بیان د (سبا) په سورت کښی پخوا له دی تیر شوی دی.

## ومَايَنُولُ مِنَ السَّمَاءُ وَمَايَعُوبُ وَفِيهَا \*

او (معلوم دی الله ته) هر هغه چه نازلیږی له آسمانه (لکه رحمت او عذاب) او هر هغه چه پورته خیژی په دغه (آسمان) کښی لکه نیک او بد عملونه.

تفسیر: یعنی له آسمانه پرجتی ـ حکمونه ـ د قضاء او قدر فیصلی ـ وریا (باران) او نور رابهکته کیږی او د بندګانو اعمال او د الله اکرم شانه واعظم برهانه پرجتی او نور پورته کیږی. قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٥٧)

## وَهُومَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُو وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ

او دغه (الله) له تاسی سره دی (په علم او قدرت سره) هر چیری چه یئ تاسی او الله پر هر هغه څه چه کوئ ئی تاسی شه لیدونکی دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیو: یعنی هیڅ کله له تاسی څخه غائب نه دی. بلکه هر چیری او په هر حال کښی چه تاسی یځ هغه ګرد (تول) دی به پیژنی. او تولی ښکاره او پتی خبری ښه اوری او ستاسی اعمال او نور کرد (تول) شیان ښه وینی.

## لَهُ مُلْكُ السَّمَاوِتِ وَالْرَرْضِ وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ<sup>®</sup>

خاص هغه (الله) لره ده باچائی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او خاص الله لره ګرځول کیږی ټول کارونه.

تفسيو: يعنی منکران د الله تعالیٰ له باچائی او قلمرو څخه د باندی وتلی نشی ـ په ګردو (ټولو) آسمانونو او ځمکه کښی يواځی د هغه وحده لا شريکـله حکومت دی او په پای (آخر) کښی د ګردو (ټولو) کارونو فيصله د ده له لوری کيږی.

## يُوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَ رَو يُوْلِجُ النَّهَ أَرَفِي الَّيْلِ

ننه باسی (الله) شپه په ورځی کښی او ننه باسی (الله) ورځ په شپی کښی.

تفسير : يعنى الله تعالىٰ كله ورځ لنډوى او شپه اوږدوى (په قوس او جدى كښى) او كله په عكس د دى شپى لنډوى او ورځى اوږدوى (په جوزا او سرطان كښى).

#### وَهُوَ عَلِيُعُ النِّالصَّا لُونِ

او دغه (الله) ښه عالم دی په پتو خبرو نياتو عقائدو د سينو زړونو باندی هم.

تفسیر: یعنی په زړونو کښی هغه نیات او ارادی یا هغه خطری او وسوسی چه پیدا کیږی په هغو ګردو (تولو) باندی هغه ښه پوهیږی او هیڅ شی د ده له پوه څخه د باندی نه دی. قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

## المِنُوْا بِاللهِ وَنَسُوُلِهِ وَٱنْفِقُوا مِسَّا جَعَلَكُمُ مُّسْتَخَلَفِينَ فِيهِ ۖ

ایمان راوړئ تاسی (او په ایمان همیشه اوسئ) په الله او په رسول د دغه (الله) باندی او لګوئ (په لاره د الله کښی) له هغو (اموالو) څخه چه ګرځولی یئ تاسو (الله) خلیفګان (د پخوانیو) په هغو (اموالو) کښی.

#### فَالَّذِينَ المَنْوَامِنْكُمْ وَ أَنْفَقُوا لَهُمْ أَجُوُّكِ يُرُّك

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی له تاسی او لګولی ئی دی (اموال خپل په لاره د الله کښی) هغوی لره دی اجر ثواب ډیر لوی (په جنت کښی نو تاسو ته هم رسوی نفع ایمان او خرڅول د اموالو د تاسی).

تفسیر: نو ځکه ضروری ده په هغو کسانو کښی چه دا خصلت او صفت موجود نه وی ښائی چه هغه پیدا کړی او په هغو کښی چه شته ښائی چه په هغه باندی مستقیم پاتی وی او د ایمان په مقتضاء باندی نګ او عمل وکړی.

## وَمَالَكُوُلَا تُؤْمِنُوُنَ بِاللّٰهِ ۚ وَالرَّسُولُ يَدُعُوُمُ ۚ لِتُوْمِنُوا بِرَرِّهُو وَقَدُ اَخَذَمِيْتًا قَكُورًانُ كُنْتُو مُّؤْمِنِينَ ۞

قالغماخطبكم(٢٧)

او څه مانع عذر دی تاسی لره (بلکه هیڅ مانع نشته) چه ایمان نه راوړئ په الله او رسول د دغه (الله) حال دا چه (رسول الله) رابولي تاسی چه ایمان راوړئ په رب خپل باندی او په تحقیق اخیستی ده (الله) وعده کلکه د تاسی که چیری یځ تاسی ایمان راوړونکی (نو ایمان ولی نه راوړئ؟).

تفسیر: یعنی په الله تعالیٰ باندی له ایمان راوړلو څخه یا د یقین او معرفت په لاری باندی له تللو 
ځنی کوم شیان ستاسی مخه نیسی؟ او په داسی چارو او معاملو کښی لتی سستی او تقاعد ولی 
وکر شی. الله تعالیٰ او د هغه پاک رسول تاسی د کوم پردی (اجنبی) او غیر معقول څیز په خوا 
نه رابولی بلکه تاسی ته ستاسی د حقیقی رب او پالونکی په لوری بلنه کوی چه د هغه اعتقاد د 
ستاسی په اصلی فطرت کښی په ودیعت ایښود شوی دی او تاسی د هغه د ربوبیت اقرار پخوا له 
دی څخه چه دی دنیا ته راشئ کړی دی؟ لکه چه تر نن پوری د هغه اقرار اثر او اغیزه څه نه 
څه د بنی آدمانو په زړونو کښی موندله کیږی، بیا په دلائلو - براهینو او د رسولالو په ارسال او 
د آسمانی کتابونو په لیږلو سره د هغه ازلی عهد او پیمان تجدید او بیا په یادولو پرله پسی شوی 
د آسمانی کتابونو په لیږلو سره د هغه ازلی عهد او پیمان تجدید او بیا په یادولو پرله پسی شوی 
دی او پخوانیو انبیاؤ له خپلو امتیانو څنی داسی وعده او پیمان هم اخیستی ؤ چه د خاتم 
الانبیا محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم اتباع دی هرومرو (خامخا) وکړی! او له تاسی څخه 
ډیر سری هسی هم دی چه پخپله د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په مبارک لاس باندی د سمعی 
طاعت ـ انفاق فی سبیل الله او نورو ایمانی امورو باندی د تینکوالی او پابندی کلک عهد او ترون 
هم کړی دی نو وروسته له دی مهادیو څخه غاړه وغړوی او تری انحراف وکړی.

## هُوَالَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبُدِ ﴾ اليَّتِ بِيِّنَتٍ لِيُخْرِجَكُوْرِ فَنَ الثَّلْلُتِ إِلَى النُّوْرِ وَإِنَّ اللهِ بِكُوْلُوَوْقُ تَرِحِيُثُوْ

دغه (الله) هغه ذات دی چه نازلوی پر بنده خپل باندی دلائل (د قدرت خپل) ښکاره (لپاره د دی) چه وباسی تاسی له تیارو (د کفر) څخه رڼا (رنړا) (د ایمان) ته او بیشکه الله په تاسی باندی خامخا ښه مهربان ډیر رحم والا دی.

تفسیر: یمنی قرآن ئی رانازل کر او د صداقت لاری ئی دروببودی چه د هغو په وسیله تاسی د کفر او جهل له تیارو مخخه ووځئ او د ایمان او علم او عمل رنا (رنرا) ته راشئ! او دا د پاک الله لوی شفقت او مهربانی ده که سختی ئی کولی نو تاسی به ئی په هم دی تیارو کښی پری قالفماخطبكم(٢٧)

ښودئ تر څو په کښی مړه شئ ـ يا به ئی د ايمان او يقين له راوړلو څخه وروسته ستاسی خطاوی او ګناهونه نه بښل.

## وَمَا لَكُوْ ٱلْآتُ نُفِقُوا فِي سِيلِ اللهِ وَيللهِ مِيْراتُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضِ

او څه مانع عذر دی تاسی لره چه نه نفقه کوئ نه لګوئ (مال خپل) په لاره د الله کښی او خاص الله لره دی میراث د آسمانونو او د ځمکې.

تفسیو: یعنی (مجازی) مالکان فنا کیږی \_ او ملک هغه حقیقی مالک ته چه الله تمالیٰ دی پاتی کیږی که نه هسی خو د تل دپاره هغه د ده مال ؤ \_ نو بیا د ده په مال کښی سم د ده له امر سره خرخ کول او لگول ولی در نه ښکاری که په خپله خوښی او واک (اختیار) سره ئی نه ورکوئ نو بی واک هم هغه ته رسیدونکی دی نو د بندگی اقتضاء او غوښتنه هم دا ده چه په خوښی سره هغه وروړاندی کرئ! او د هغه په لاره کښی ئی خرڅ کرئ! \_ او د فقر \_ فاقی \_ افلاس او تنگی څخه ونه وربړیئ! محکه چه د محمکی او د آسمانونو د خزانو او د شتو مالک او محبتن (خاوند) پاک پروردگار دی. نو آیا په دی لاری کښی به پخپلی خوښی سره خرڅ کرونکی او لگونکی وړی پاتی کیږی !. «ولا تخش من ذی العرش اقلالایه

### لاكيئتوي مِنْكُومَنُ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ

نه دی برابر له تاسی څخه هغه چه لګولی ئی دی (مال خپل په لاره د الله کښی) یخوا له فتحی (د حدیبیی یا د مکی) څخه.

**تفسیر:** ځینو له فتحی څخه د حدیبیی صلحه روغه مراد کړی ده او له ځینو روایتونو څخه د هغه تائید هم کیږی.

#### وَقَاتَكُ اُولَلِكَ اَعْظُوُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ اَنْفَقُوْامِنُ اَبِعُكُ وَقَاتَكُوْاَوُكُلَّا وَّعَدَائِلُهُ الْحُسْنِي

او بيا ئي جنګ کړي دي (له اعداء الله سره لپاره د اعلاء د کلمة الله) دا

قالغماخطبكم (۲۷)

(لګوونکی د مالونو خپلو په لاره د الله کښی او جنګیدونکی پخوا له فتحی د حدیبیی یا د مکی نه) ډیر لوی دی له جهټه د درجی مرتبی له هغو کسانو چه لګوی مال خپل په لاره د الله کښی وروسته (له فتح د مکی نه) او جنګیږی (لپاره د اعلاء د کلمة الله) او له دواړو طائفو سره وعده کړی ده الله د نیکی (جنت).

تفسیو: یعنی که هسی د الله تعالیٰ په لاره کښی هر مهال (وقت) هر شی خرخ کړل شی او جهاد وکر شی هغه ښه دی. او الله تعالیٰ به د هغه ډیر اجر په دنیا او آخرت کښی ورکوی لیکن هغه مقدور لرونکی چه له خپلو شتو څخه نی پخوا د حدیبیی له روغی یا د مکی له بری فتحی څخه خرخ کړی دی او د جهاد شرف ئی گتلی دی هغوی ډیری لوئی درجی موندلی دی او وروستنی مسلمانان د هغوی په درجو پوری نه شی رسیدلی څکه چه په هغه وقت کښی د حق خوبوونکیو څخه ډکه وه. په هغه وخت کښی اسلام جانی او مالی قربانی ته ډیره اړتیا او اطلو احتیاج درلود (لرلو) او مجاهدینو ته په ښکاره ډول (طریقه) د اسبابو ـ اموالو ـ غنائمو ـ وسلو ـ خوړو او نورو ضروریاتو هیلی (امیدونه) او توقمات ډیر لړ ؤ . په داسی حالاتو کښی ایمان اراوړل او د الله او د هغه د رسول په لاره کښی د خپلو ځانونو او مالونو او شتو قربانول د دنیا د لویو اولوالعزمانو او د هغو لویو سریو کار دی چه د هغوی ثابت قدمی او تینگتیا له غرونو څخه هم تینگه کلکه وی. فرضی الله عنهم و رضوا عنه ورزقنا الله اتباعهم و حبهم غرونو څخه هم تینگه کلکه وی. فرضی الله عنهم و رضوا عنه ورزقنا الله اتباعهم و حبهم آمین!

## وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِبِيُرُّهُ

او الله په هغو کارونو باندی چه کوئ ئی تاسی ښه خبردار دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له هر شی څخه خبر دی او پوهیږی چه د چا عمل څه درجه لری ؟ او د هغه د اخلاص وزن او تول څومره دی؟ نو له خپلی پوه سره سم له هر یوه سره به بیله بیله معامله کوی.

#### مَنْ ذَا الَّذِي يُقُمِ ضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ وَلَهُ آجُرُكُو يُمُّو

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

څوک دی ذات هغه چه قرض ورکوی الله لره په قرض ورکولو نیکو سره نو بیا به (الله) دوچنده کړی (هغه قرض) ده لره او خاص ده ته اجر ثواب دی نیک (د عزت).

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له پور (قرض) محخه دا مطلب دی چه په دی وقت کښی په جهاد باندی تاسی خپل مالون او شته ولګوئ بیا هم دا تاسی د ډیرو شتو خاوندان کیږئ او په آخرت کښی لوئی مرتبی او مرادونه مومځ! د دوه ګونی معنی هم هم دا ده. که نه د نوکر او بادار په منځ کښی هسی ګتی وتی (سود) نشته. که چا ته څه شی ورکوی مختیار دی او که نه ئی ورکوی هم هم دی مختیار او واکدار دی.»

## يَومُرَتَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُوْرُهُمُ بَيْنَ ايْدِيْهِمُ وَبِاكْمَانِهُمُ

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ (د قیامت) چه وینی ته مؤمنان سړی او مؤمنانی ښځی چه ځغلی به رڼا (رنړا) د دوی مخکښی له دوی څخه او له ښی خوا د دوی څخه.

تفسیر: د حشر په میدان کښی کله چه د (صراط) په پل تیربیری پس ډیره سخته توره تیاره وی 
نو په دی وخت کښی له هر چا سره د هغه د ایمان او به عمل رڼا (رنړا) وی. بائی چه د 
ایمان رڼا (رنړا) چه ځای ئی زړه دی وړاندی وی او د بو عملونو به په بسی خوا کښی وی ځکه 
چه بنی چاری ګردی (تولی) په بنی خوا کښی سره تولیږی د هر چا ایمان او عمل په هره درجه 
اندازه او میچ چه وی په هغه میچ درجه او اندازه سره به د هغه رڼا (رنړا) او روبنانتیا هم وی. 
او بنائی چه د محمدی صلی الله علیه وسلم د امت رڼا (رنړا) به د نورو امتونو له رڼا (رنړا) څخه 
دیره رڼه او بنه او ډیره سهینه او پلوشی غوړوونکی وی. په څینو روایتونو کښی د مسلمانانو د 
کینی خوا د رڼا (رنړا) ذکر هم شته نو د هغه مراد به هسی وی چه د رڼا (رنړا) اغیزی او آثار 
هر لوری ته رسیږی. والله اعلم.

### ؠؙؿؙڔڬٛۉٳڵؽۅؙڡٛڔۼڹ۠ؿۜۼٙڔؽؙڝٛؾٞۼۛ؆ٵٳۯڒۿۯڂۣڸڔؠؽۏڽۿٵٝڋڸڬ ۿڔٲڵۿڎؙۯؙٳڰۼڟؽۄ۠

قالفماخطبكم (۲۷) الحديد (۷۵)

(او وبه ویل شی دوی ته چه) زیری د تاسی نن ورځ دی (ننوتل په) جنت چه بهیږی له لاندی (د ماڼیو او ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په هغو کښی دغه دی هم دغه بری موندل ډیر لوی.

ت**فسیر:** ځکه چه جنت د الله تعالیٰ د خوښی ځای دی. هغه کسان چه جنت ته رسیږی ګواکۍ د هغو ګردو (ټولو) مرادونه وررسیدلی دی.

## ؽۅؘ۫ۘؗؗۛۛؗۄؘڮڡؙٛٷؙڶٵڷؙٮؙڹٛڣڡؙٞۏڹؘۘۏٵڷٮؙڹڣڡٝؾؙڔڵڰڹؽڹٵڡٮٛۏ۠ٵٮٛڟ۠ۯؙۏۘٮؘٵڹڡٞۛؾڽؚۺ ڡؚؽؙڎ۫ۅؙؚػ۠ٷ۠ؿؽڷٳۯڝؚٷٵۅڗٳٙٷٷڬٲڶؾۜڛؙۏٲۏٛۯؚٲڣؘڞؙڔڹؠؽؽؘۿؙؠ ڛؚٮؙۅؙڔٟڰ؋ڹٵڰ۪ؠڹٳڟؚٮؙٷڣؽؠٳڶڗۜڂؠ؋ؙٷڟٷٷ؈ۻڣؠڸۄٳڶۼٮؘٚڶڮؚۛ

(یاده کړه ای محمده! هغه) ورځ چه وائی به منافقان سړی او منافقانی ښځی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی (داسی چه) وګورئ مونږ ته (انتظار وکړئ) چه رڼا (رنړا) واخلو له رڼا (رنړا) ستاسی نو وبه ویل شی دوی ته (تمسخراً) چه وګرځئ شاؤ خپلو ته پس ولتوئ رڼا (رنړا) پس وبه واهه شی په منځ د دغو (منافقانو او مؤمنانو) کښی یو دیوال چه هغه لره به دروازه وی دننه طرف د هغی (دروازی کښی به چه د جنت په جانب دی) رحمت وی (مؤمنانو لره) او د باندی طرف ته د هغه (چه جانب د منافقانو دی) له طرفه د هغه څخه به عذاب وی.

تفسیو: یعنی د مؤمنانو او منافقانو په منځ کښی به یو لوی دیوال ودرول کیږی چه په هغه کښی به یو ور وی له دی وره به مؤمنان د جنت په لوری درومی او د منافقانو له سترګو څخه به پتیږی ـ د وره په منځ کښی د جنت وږمی او ښی ننداری له لری بریښی او له وره د باندی به د الله د عذاب نښی او د هغه ویروونکی اغیزی (اثر) او منظری وی.

### يُنَادُونَهُ وَالَّهُ مَّأَنُ مَّعَكُو

غږ به وکړی (منافقان) دغو (مؤمنانو) ته آیا نه وو مونږ له تاسی سره (ملګری به دنیا کښی).

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

تفسیر: خبره داسی ده چه رسمی کافران به د (صراط) به بل باندی نه تیریوی بلکه رومبی به به دوزخ کښې د هغه له وره څخه په ټيل وهلو سره غورځولي شي. هو! هغه کسان چه د کوم پیغمبر امت او تابعدار وی اعم له دی چه ښه وی یا خراب ـ هغه به د (صراط) له بله تیریوی وروسته له دی څخه چه د الله تعالیٰ امر ورته وشی په هغه پل باندی به وخیژی په یوه سخته تیاره کښي به ګرد (ټول) خلق ډوبيږي په دې توره تياره کښي به له ايمان لرونکيو سره يوه رڼا (رنړا) وی چه دوه مخیز (منافقان) به هم غواړی چه د هغی رڼا (رنړا) په شاؤ خوا کښی لاړ شی خو څرنګه چه مؤمنان ډیر ګړندی او تیز لکه الوتکی، موټر، بائسکل ـ آس او نور ځغلی نو ځکه هغه رڼا (رنړا) له هغوی لری تښتي ـ نو دلته په دا منافقان په شورماشور او نارو سورو باندی خولی برانیځی چغی به وهی او وائی لږ خو ودریږئ چه مونږ هم ستاسی په ړنا کښی درسره لاړ شو مونږ په دا توره تياره کښې لکه ړانده هسې تيريږو مونږ مه يريږدځ چه له تاسي څخه وروسته یاتی شو لږ څه ډیل وکړی او انتظار وکړئ چه مونږ هم ستاسی له دی رڼا (رنړا) څخه لږ څه ګټور شو \_ آخر مونږ په دنيا کښي له تاسي سره يو ځای اوسيدو \_ او په ښکاره ډول (طريقه) مونږ هم په مسلمانانو کښي شميرل کيدو ـ نو د دې مصيبت په وقت کښي مونږ ولی به دی توره تیاره کښی پریږدئ؟ او له مونږ ځنی هسی ګړندی تښتیع؟ آیا دا د ملګریتوب وړ (لائق) او له انډيوالي سره ښائي؟ دوی به داسي جواب اوري چه بيرته وګرځيع! \_ او خپلو ځانونو ته هلته رڼا (رنړا) ولتوئ! که ئې ومومئ له هغه ځايه ئې واخلئ! د دې خبرې له اوريدلو څخه دوی بیرته ګرځی په دی منځ کښي په په هسي یوه توره تیاره کښي سره لویږي چه په هیڅ یو شی باندی به د دی نظر ونه لګیږی ـ او هغه دیوال د دوی او د هغی رڼا (رنړا) په منځ کښی راځي. مطلب ئي دا چه دا رڼا (رنړا) په دنيا کښي په ښو عملونو سره په لاس راتله هغه ګته (فائده) او رڼا (رنړا) له تاسي څخه هلته پاتي شوی ده بیرته دنیا ته وګرځي چه دا هلته له تاسی څخه یاتی ده یا به هغه ځای مراد وی چه د (صراط) په بل له ختلو څخه پخوا هلته رڼا (رنړا) او نور هر چاته تقسيم کيده.

## قَالْوَابِلِ وَلِلِتَكُمُّ وَمَتَنْتُمُ اَنَشُكُمْ وَ تَرَبَّضَتُّوُ وَارْتَبْتُمُ وَخَرَّتُكُوُّ الْوَمَانِيُّ حَتِّى جَآءَ اَمْرُ اللهِ وَخَرَّكُمْ بِاللهِ الْغَرُوْرُ

نو وبه وائی (مؤمنان منافقانو ته چه) هو! وئ (تاسی له مونږ سره) مگر تاسی په فتنه کښی اچولی ؤ تاسو ځانونه خپل او انتظار کاوه تاسی (په آفتونو او حوادثو مؤمنانو ته) او شک به مو کاوه تاسی (په اسلام کښی) او غولولی وئ تیر ایستلی وئ تاسی آرزوگانو خپلو تر هغه پوری چه راغی امر قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٥٧)

حکم د الله (چه مرګ ستاسی دی) او غولولی یئ تاسی په (کرم د) الله باندی غلوونکی (چه شیطان دی).

تفسیر: یعنی بیشکه په ښکاره ډول (طریقه) په دنیا کښی تاسی له مونډ سره وی او په ژبی سره مو د اسلام دعوی کوله خو باطنی حالت مو داسی و چه په لذاتو او شهواتو کښی پریوتلی وی او د نفاق لاره مو غوره کړی وه او خپل څانونه مو غولولی او په هلاکت کښی مو اچولی و او بیا مو توبه هم ونه کړه - بلکه تل به مو لاری ته کتل او انتظار به مو ایستو چه کله پر اسلام او مسلمانانو باندی کومه تکه لویږی او د دین په نسبت به په شکوکو او شبهاتو کښی لویدلی وی تاسی په هم دی فریب او غلونه کښی داسی گئل چه وروسته له دی څخه به ستاسی څنی هیڅ په پوښتنه نه کیږی - او تاسی به دا د خپل نفاق کښت (فصل) هیڅ نه ریبئ بلکه داسی هیلی او امیدونه مو په زړونو کښی و اتری به له زړونو څخه هیریږی او په پای (آخر) کښی به مونډ بری دا کردی (تولی) خبری او اتری به له زړونو څخه هیریږی او په پای (آخر) کښی به مونډ بری مومو پاتی شوه د آخرت خبره خو هلته به هم څه نه څه پلمی (تدبیرونه) جوړوو او خپل څانونه به د هغو له ریرو (تکلیفونو) څخی خلاصوو - تاسی په داسی خیالونو کښی مست او بیخبره پرات وی چه د الله تعالی حکم او امر راورسید مرگی راغی او تاسی ئی راگیر کړئ گواکی هغه لوی غلوونکی (شیطان) تاسی له لاری څخه وویستی چه اوس هیڅ یوه د ژغورنی (نجات) او د خلاصی لاره در پاتی نه ده.

## فَالْيُوْمُرَلَائِفُوْخَنُمُنَكُمُ وَنُدَيّةٌ تَوَلَامِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَلَكُوُ التَّارُّهِيَ مَوْلِلُكُمُّ وَبِئِشَ الْمُصِيرُّ ۞

پس نن ورځ وا به نه خیستله شی له تاسی څخه (ای منافقانو) فدیه معاوضه او نه له هغو کسانو څخه چه کافران شوی ؤ ځای د ورتلو ستاسی (او د دوی د تولو) اور (د دوزخ) دی همغه (اور لاتق او) ملګری ستاسی دی او بد ځای د ورتلو دی (دغه دوزخ).

تفسیر: یعنی بالفرض که تاسی منافقان او ښکاره کافران څه معاوضه او فدیه ورکړئ او وغواړئ چه په هغه چل سره مو ځانونه وژغوری (وساتی) نو د داسی چاری د منظوری هیځ یو صورت نشته پس تاسی ګرد (ټول) په همغه کور کښی پاتی کیدونکی یئ او هم دا د دوزخ اور ستاسی د هستوګنی ځای دی او هم دا مو ملګری دی د بل چا د رفاقت او ملګرتوب توقع او هیله (ارزو) او امید مه لرئ. قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٥٧)

## ٱلَّهُ يَانَ لِلَّذِينَ الْمُثُوَّا آنَ قَفْشَعَ قُلُونُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ

آیا نه دی راغلی وقت هغو کسانو لره چه ایمان نی راوړی دی (د دی) چه وویریږی زړونه د دوی (له جهټه) د ذکر (وعید) د الله نه او (له جهټه د) هغه څیز چه نازل شوی دی له حق څخه (چه قرآن دی).

تفسیر: یمنی هغه مهال (وقت) رارسیلمی دی چه د مؤمنانو په زړونو کښی د الله تعالیٰ او د قرآن یاد او مینه او محبت لا جه ځای ونیسی او د اسلام د حقانی دین په مقابل کښی غاړه کیږدی ـ او جه پاسته شی او له الله تعالیٰ محخه لا وویریږی.

# وَلَا يُكُونُوا كَالَّذِيْنَ أَوْتُوا الْكِمْبُ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ الْوَمَدُ فَعَسَتُ قُلُوبُهُمُ وَكَيْدُو مُنْفَعُ فِي عُونَ اللهِ فَعَلَالُ عَلَيْهُمُ الْوَمَدُ فَعَسَتْ قُلُوبُهُمُ وَكَيْدُو ثُونُهُ فَوْفِي عُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

او نه دی کیږی (په سختوالی د زړه کښی) په شان د هغو کسانو چه ورکړی شوی ؤ هغوی ته کتاب پخوا له دی څخه نو اوږده شوه په دوی باندی زمانه نو سخت شول زړونه د دوی او ډیر له دوی څخه فاسقان نافرمانان دی.

تفسیر: یعنی ایمان همنه دی چه زرؤنه پری نرم شی. د نصیحت او د الله تعالیٰ یاد په هغو باندی دیره اغیزه او اثر واچوی او ژر ئی قبول کری. پخوا به اهل الکتابو به پندونه د خپلو پینمبرانو له صحبته اخیستل له محو مودی راهیسی پر هغوی باندی د غفلت خوب غلبه کری ده او هر شی له دوی محخه هیر او زرونه ئی سخت او په اکثرو د دوی کښی ډیره سرکشی او یاغیتوب پیش شوی دی نو اوس د مسلمانانو وار راغلی دی چه هغوی د خپل مبارک پیغمبر له صحبت محخه بنی گتبی وکړی. او په نرم زړه کامل انقیاد او د ذکر الله په پوره خشوع او زیات خضوع سره د الله تعالیٰ او د ده د رسول اوامر او احکام ومنی او په بهر صفاتو سره متصف شی ـ او هنه لوی مقام ته وخیژی چه هلته تر اوسه پوری بل کوم امت نه دی ختلی.

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

## ٳؗۼڵؠؙۊٙٳٲؾٞٳٮڵۼۘؿۼٛؠٳڵڒۯڞؘؠۼۮ؞ؘڡٞڗۣؾۿٳٙڠؘڎۥؠۜؿۜڠٵڵڬۊ۠ٳڵڵؾؚڵڝٙڴڵۊ۫ؾۜڠۊڵۏؽ<sup>®</sup>

پوه شئ تاسی بیشکه چه الله ژوندی کوی زرغونوی ځمکه وروسته له موت وچوالی د هغی (په باران سره) په تحقیق ښکاره بیان کړی دی مونډ تاسی ته دلائل (د قدرت، وحدت او عظمت خپل) دپاره د دی چه تاسی عقل پکښی وچلوځ (او کار تری واخلئ په دنیوی او اخروی امورو خپلو کښی).

تفسیر: یعنی د عربو خلق جاهل او گمراه او داسی و لکه مره ځمکه اوس الله جل جلاله هغوی 
ته ایمان وروباښه او د علم په روح سره ئی ژوندی او په دوی کښی ئی گرد (تول) کمالات پینا 
کړل لنډه ئی دا چه د کوم مری څخه مر انسان لره نه ښائی چه مایوس بی هیلی او ناامید شی 
ځکه چه که په رښتیا سره توبه وکاړی نو بیا الله تعالیٰ د هغه په کالبد کښی د ژوندون روح 
ننباسی،

#### ٳڽٙٵڷؠؗڞۜؾۊؿؙؽؘۘۅؘٲڵؙٮڞۜڐؚڣۘٷٲڤۯڞؙۅاڵڷڎٷۧڞؙٵڝۜٮۜٵؿ۠ڟڡؙ ڵۿؙۄ۫ۘۅؘڶۿؙۄؙٲؿٛۯؙڲؽؙڎ<sup>۞</sup>

بیشکه خیرات ورکوونکی سری او خیرات ورکوونکی ښځی او هغه څوک چه قرضونه ئی کړی دی له الله سره قرض نیک دوچند به کړ شی دوی ته (ثواب د قرض د هغوی) او وی به دوی ته اجر ثواب ډیر لوی (چه جنت دی).

تفسیو: یعنی هغه محوک چه د الله جل جلاله په لاره کښی په خالص نیت سره د هغه د خوښی په خاطر خرڅ وکړی او خپل مال ولګوی او پرته (علاوه) له الله جل جلاله مخخه د کومی بىلی یا د شکریی غوښتونکی نشی ګواکی هغه پاک الله ته پور (قرض) ورکوی نو ډاډه اوسئ چه د هغه ورکړه به نه ضائع کیږی بلکه محو چنده به بیرته ورګرځی.

## ۘۅٵێۮڹؽٵڡٮؙؙڟٳۑٳڐ؋ۅۯۺؙڸ؋ٲۏڵٙڸڬۿؙؠؙٵڵڝۜؾؽڠؙۅؙؽؖٷڶۺٛۿٮٵٙٵ ۼٮؙ۫ۮڔٞؠٞؠٝڵۿۄ۫ٲجُۯؙڰؙۄؙۅٛڹٛۅۯڰٷۨۅٵێڹؽؽڰڡٞؠؙۉٳۅڲڎۧڮٛۏٳڽٳ۠ڵؾؚؾٵۜ ٲۅڵڸڬٲڞؙڮٵۼٛڿؽؙٷۣٛ

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په الله او په (ټولو) رسولانو د دغه (الله) دغه کسان هم دوی دی ډیر رښتینی او شاهدان دی (په ورځ د قیامت کښی پر دروغ ویونکیو باندی) په نزد د رب خپل وی به دغو (صدیقانو مؤمنانو) ته اجر د دوی او رڼا (رنړا) د دوی (چه پری تیریږی به په پل صراط باندی) او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو ئی کړی دی آیاتونو ځمونږ ته هغوی دی یاران ملګری د دوزخ (چه اصلاً د هم دوی لپاره جوړ شوی دی).

تفسیر: محقق مترجم رحمة الله علیه په ښکاره سره د (الشهداء) عطف په (الصدیقون) باندی منلی دی یعنی هغه خلق چه په پاک الله او د ده په رسول پوره یقین لری او د دی یقین اثر د دوی له اعمالو او احوالو محخه هم ښکاری نو دوی رښتینی او پاخه ایمانداران دی او د الله تعالیٰ په مخ کښی هم دا حضرات د شاهدانو په ډول (طریقه) د نورو حال او احوال هم راښکاروی لکه چه د «البقرة» د سورت په اوولسمه رکو ۱۹۲۳ آیت محصون د دغه مقدس تفسیر کښی داسی یو آیت راغلی دی هو گزایل کښتینا تو اوولسمه رکو ۱۹۳ آیت محصون د دغه مقدس تفسیر کښی به داسی رښتونکیو راغلی دی هو کښتونکیو ایماندارانو لره د دوی د عمل او د ایمان له درجی سره سم ثواب او رڼا (رنړا) وربښله کېږی د دی آیت تفسیر په بل ډول (طریقه) سره هم شوی دی خو د اختصار د رعایت لامله (له وجی) مونډ هغه نشو لیکلی.

## ٳۼۘڵٮؙۊۘٳٵڟۜٵڵۼۑۏؖٷؙٵڷڎؙؽێٵڵڡؚڮٷٙڵۿٷۊڒؽؽڎ۠ۊۜڡۜٙڬڵٷۘؽؽؽؙڴۅ۫ۅٙؾڮٵڞ۠ۯ ڣٵڵۯٮۘٶٛٳڸۅٵڵۯۅٝڵڒڎٟڰؽڞڸۼؽؿٟٵۼٞۻٵڷڴڟڒؽڹۜٵؿۿڎؙڠڔؘڲۿؚؽڿ ڣؘؿۜۯڽۿؙڡؙڞڣۘٷڟڠ۫؏ڲ۠ۏڽؙڝؙڟٵ؆ٝۏڣۣٵڵٳٝٷۊڝؘڎٵڣۺٙڔؽڰٷڡڣۼٷٞ ڝؚۜۜڹٳڶڵۼۅؘۯڔڞ۫ۅٳڽ۠ٷڝٵڵؙڿڸۅٷؙٵڶڰؿؙؽٵۧٳڵٳڝؘؾٵٵڶۼ۠ۯۅؙڕٟ۞

پوه شئ تاسی (ای تشی دنیا خوښونکیو) چه بیشکه دغه ژوندون لږ خسیس خوشی بی فائدی لوبی او بیکاره عبث مشغولتیا او زینت ښائست او فخر لوئی کول دی په منځ ستاسی کښی یو په بل باندی او زیادت (او ډیر والی) دی په اموالو او (ډیر والی دی) په اولاد کښی (ستاسی یو په بل باندی دا ژوندون لږ خسیس په فنا کیدلو کښی) په مثل (د نباتاتو) د باران دی (چه

پر تیزی ځمکی باندی اوری) سه سکاری ناشکرانو کرونکو لره زرغونه د دغه (باران) بیا وچه شی (دا ګیا) نو پس وبه وینی (ای کتونکیه) هغه (زرغونه) زیر شوی (پی شوی (پس له شینوالی د هغه) بیا شی هغه (وچ واښه) مات تار په تار او په آخرت کښی عذاب شدید سخت دی (دپاره د هغه چا چه منگلی ئی ولکولی په تشو دنیوی امورو او آخرت ته نی شا کړه) او مغفرت بښنه ده لویه له (جانبه) د الله او رضوان رضاء خوښی ده (هغه چاته چه مشغول شی په اخروی امورو او دنیا ته شا کړی) او نه دی (دغه) ژوندون لړ خسیس مکر دی متاع اسباب د غرور د غولیدلو (چه نه پاتی کیږی).

تفسیو: هر سری د خیل عمر به اول کښی بازی او لوبی کوی ـ بیا به حورښت ډول او فیشن او سینکار یسی کرځی بیا د خپل یت او د اعتبار په زیادت یسی لویږی بیا نی د مړینی ورځ نزدی کیږی د مال او اولاد په فکر کښي ډوب تللي وی چه وروسته له ما ځني به ځما د کور ـ کهول ـ آل اولاد حال او ژوندون څرنګه وی مګر دا ګرد (ټول) ساز او سامان ـ فکرونه او جاجونه فانم، او زائل دی لکه چه د کښتو (فصلونو) رونق او بهار د څو ورځو له مخي وي بيا زیر شی او وچیډی او انسانان او بودګان (حیوانان) ئی ګوډ او ماتوی او ذره ذره کوی ئی ـ او د هغه د سینګار او رونق نوم او نښه نه یاتی کیږی د دنیا د ژوندون حال او احوال او د هغه ساز او سامان هم چه په رښتيا سره د ټګې يوه پنګه او د غلولو او د تيرايستلو يوه وسيله ده هم داسی وګنځ چه سړی د هغه په عارضی باغ او بهار باندی غولیږی او تیروځی او خپل انجام بری خرابوی ځکه چه وروسته له مرګه هیڅ یو له دی شیانو ځنی نه پهکاریږی او هلته یواځی هغه ایمان او ښی چاری او صالحه اعمال په کاریوی او به درد ئی خوری چه سړی په دنیا کښی کړی وی. او که کور ئی ورانیری به آخرت کښی هغه لره د الله تعالیٰ خوښی او رضامندی لاس ته نه ورځی هغه کسان چه د ایمان له دولت څخه یې برخې وې او د کفر عصیان او د ګناهونو له بیتی سره آخرت ته حاضریږی هغه ته به سخت عذاب وررسیږی او هغو مړیو ته چه سره د لرلو د ایمان ئی بخیلو ایمانی چارو کښی څه لنډوالی او کوتاهی کړی وی د هغوی له قصور سره برابره سزا ورکوله کیږی او بیا ئی یاک الله بښی ـ د دنیا خلاصه هغه وه او د آخرت مجموعه دا ده.

> سَابِقُوۡۤالِلۡ مَغۡفِرَةِ مِّنَ رَبِّهُوۡوَجَّنَةٍ عَرُضُهَا كَعَرُضِ السَّكَآءِ وَالْرَصِّ اُعِدَّتُ لِلَّذِينَ الْمَثُوا بِاللّٰهِ وَرُسُلِهِ ذَٰ لِكَ فَضُلُ اللّٰهِ يُؤْتِيْهِ مَنۡ يَشَاۡءُ وَاللّٰهُ ذُوالْفَضُلِ الْعَظِيرُ ۗ

قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

تلوار وکړئ وځغلځ تاسی (ای مؤمنانو) طرف د مغفرت او بښنی ته چه له (جانبه) د رب ستاسی دی (او وکړئ ښه عملونه) او (تلوار وکړئ وځغلځ تاسی ای مؤمنانو هغه) جنت ته چه پلنوالی ئی (داسی) دی لکه پلنوالی د آسمان او د ځمکی (چه دواړه سره يو ځای کړل شی داسی جنت چه) تيار کړی شوی دی دپاره د هغو کسانو چه ايمان ئی راوړی دی په الله او (ايمان ئی راوړی دی) په رسولانو د دغه (الله) دغه (موعود جنت مغفرت رضاء لقاء) فضل د الله دی چه عطاء کوی ئی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د عطا ئی چه مؤمنان دی او الله مخيښتن (خاوند) د فضل عظيم دی (چه په دنيا کښی مؤمنانو ته توفيق د ايمان او په عقبا کښی جنت او رضوان ورکوی).

تفسير : يعنى له موت او مرينى څخه پخوا د هغو شيانو په راغونډولو پسى ولويږئ چه د هغو په وسيله ستاسى ګناهونه وبښل شى ـ او جنت مو په برخى شى. په داسى ښو چارو كښى لتى كول او سستى ښه كار نه دى او وړاندى والى وكړى وځغلئ تاسى اى مؤمنانو هغه جنت ته چه پلنوالى ئى داسى دى لكه پلنوالى د آسمان او د ځمكى يعنى كه ځمكه او آسمان دواړه سره يو ځاى كړل شى نو له هغو څخه به د جنت عرض او سور جوړيږى. الله تعالى ښه پوهيږى چه د هغه طول اوږدوالى به خومره وى. تيار كړى شوى دى دغه جنت دپاره د هغو كسانو چه ايمان ئى راوړى دى په الله او ايمان ئى راوړى دى په رسولانو د الله دغه فضل د الله دى چه عطاء كوى ئى هغه چاته چه اراده ئى وفرمائى. يعنى ايمان او بيه عمل خو بيشكه د جنت د حصول وسيله ده ليكن په حقيقت سره به د جنت موندل د الله تعالى په فضل او كرم پورى اړه (تعلق) لرى كه د هغه فضل و كرم نه وى نو له سزا څخه څان بچ كول سخت دى او جنت ته رسيدل خو جلا (جدا)

## ٵؘؖڞٲڹڡؚؽؙ؞ؙٞڝؽڹڐؚٟؽٳڵۯڝٛۅڵڒڣٞٲؿؙڛٛڬؙۅٛٳڵڒڣٛڮؾ۬ۑ ڝؚۜؽؙۼؙۧڵٲڽؙ؞ٞڹۘڒؘڸۿڵ

نه رسیږی هیڅ مصیبت آفت غم په ځمکه او نه ستاسی په ځانونو کښی مګر هغه خو لیکلی شوی دی په کتاب (لوح محفوظ) کښی پخوا له هغی څخه چه پیدا کړی وی مونږ هغه (په دنیا کښی).

تفسیو: په دنیا او نړی کښی هغه عمومی آفتونه لکه قحط او سوکړه ـ زلزله وبا او نور چه راځی ـ او هغه غمونه او آفتونه لکه رنځ ـ درد ـ ناروغی او نور چه په ځینو سریو کښی لیدل قالغماخطبكم(۲۷) الحديد(۷۵)

کیږی دا ګرد (تول) د الله تعالیٰ په علم قدیم کښی شته او فیصله ئی صادره شوی ده او په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی چه سم له هغه سره دا ګردی (تولی) پیښی واقع کیږی او د یوی ذری په اندازه او میچ هم په هغه کښی څه شی نه لږ او نه ډیریږی.

### ٳؾؘۮ۬ڸڰؘڡٙڶڶڵڿؽڛؽٝؖٛٚ

بیشکه دا (اندازه پخوا له پیدا کولو) پر الله ډیره آسانه ده.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د هر شی علم په ذاتی ډول (طریقه) سره لری او په زحمت او تکلیف نی نه زده کوی نو بیا هغه ته د علم محیط سره سم د ګردو (تولو) واقعاتو او حوادثو لیکل پخوا له وقوع څخه په هغه کتاب (لوح محفوظ) کښی آیا کوم مشکل کار دی؟ بلکه ډیر ورته سهل او آسان دی. او خبر کړئ تاسی الله اکرم شانه واعظم برهانه په دی سره.

## لِكَيْلَا تَاسُواعَلَى مَافَاتُكُو وَلَاتَفُرُ كُوْ ابِمَ التُكُورُ

لپاره د دی چه خفه نشئ تاسو پر هغه څه چه فوت شوی له لاسه وتلی دی د تاسو او خوشحاله نشئ تاسی په هغه څه چه تاسی ته ئی درکړی وی (په خوشحالتیا د کبر او هوا سره).

تفسیر: په دی حقیقت مو ځکه تاسی ته خبر درکړ چه تاسی ښه وپوهیپوځ هغه فائدی چه تاسی لره مقدری دی هیڅ کله په لاس نه لره مقدری دی هیڅ کله په لاس نه درځی هر هغه شی چه د الله تعالیٰ په قدیمی علم کښی مقرر او ټاکلی شوی دی هم هغسی کیدونکی دی نو ځکه که کومه ګټه (فائده) د چا لاس ته ونه رسیږی ښائی چه پری خفه او مضطرب او پریشان نشی او هغه شی ئی چه په برخه ورسیږی په هغه باندی ځان تریخ او تریو او مفطرب نه کړی بلکه د مصیبت او ناکامی په وقت کښی صبر او تسلیم ـ او د هوسائی (آرام) او کامیابی په وخت کښی دی شکر او حمد ووائی.

تغییه: په ﴿ عَلَمُواَ الْمُعَالِّالُهُ الْمُعَالِّوْ ﴾ الآیة ۔ کښی ئی راښوولی ؤ چه د دنیا د عیش او طرب په سامان کښی سری ته نه ښائی چه له آخرت څخه غافل شی په دی آیت کښی ئی تنبیه وفرمایله چه د دنیا په تکالیفو او مصائبو کښی ښائی چه سری څیر شی چه د اعتدال له میچه ورتیر نشی. قالغماخطبكم (۲۷)

# وَاللهُ لَا يُعِبُ كُلَّ مُخْتَالٍ فَغُورُ إِلَّا لِمِن يَبْغُلُونَ وَيَأْمُونُ التَّاسَ بِالْبُنْولِ

او الله نه خوښوی هر متکبر (په نعمت باندی) او فخر کوونکی (په نورو باندی). هغه کسان چه (هم دوی پخپله) بخل کوی او (هم) امر کوی خلقو ته په بخل سره (نو دوی لره سخت عذاب ورکوی).

تفسیو: د زیاترو متکبرو مالدارانو حالت داسی دی چه لوئی کوی خو د لګولو په وقت کښی به یو پول او پیسه هم د دوی له جیبه څخه نه راوځی په کوم یوه ښه کار کښی به دی پخپله د ورکولو توفیق نه لری مګر پخپلو ویلو او کولو سره نورو ته دا ورښیی چه په موقع کښی خرڅ کول د هغو متوکلامو او همتناکو کار دی چه له پیسو شتو سره دومره زیاته مینه او محبت نه کوی او پوهبیی چه سختی او نرمی او نور ګرد (تول) هغه علی الاطلاق مالک له لوری دی.

### وَمَنُ يَّتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَالْغَنِيُّ الْحَمِينُدُ®

او هر هغه چه مخ ئی وګرځاوه (له احکام الله نه) نو بیشکه الله همغه غنی بی یروا یه صفتونو سره ښه ستایلی شوی دی.

تفسیر: یعنی ستاسی له خرخ کولو او نه کولو څخه هغه ته هیڅ یوه ګټه (فائده) نه وررسیږی هغه خو یو بینیاز او بیپروا ذات دی. ګردی (ټولی) ښیکتی (فائدی) او صفات علی وجه الکمال د ده په ذات کښی سره ټول شوی دی. ستاسی په هیڅ یو فعل کښی د هغه هیڅ یوه له ښه والی څخه هیڅ یو زیادت نه کیږی هره هغه ګټه (فائده) او نفع او نقصان چه دی له تاسی څخه دی که څه شی لگوئ او خرڅوئ نو ګټه (فائده) به نی اخلئ که نه په نقصان او ګار کښی به پاتی کی چه شی لگوئ او خرڅوئ نو ګټه (فائده) به نی اخلئ که نه په نقصان او ګار کښی به پاتی کیږئ.

## لَقَدُارَسُلْنَارُسُلْنَا بِالْبَيِّنْتِ وَانْزَلْنَامَعَهُ مُ الْكِتْبَ وَالْبِيُزَانَ لِيَقُوْمُ النَّاسُ بِالْقِسُطِ

خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ پیغمبران خپل سره له ښکارهؤ دلائلو او نازل کړی ؤ مونږ له هغوی سره کتاب او میزان تله (قواعد د عدل) لپاره د دی قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

چه ودریږی خلق په انصاف باندی.

تفسیو: بنائی چه له دی کتاب او میزان او تلی څخه د تللو تله مراد وی چه خلق په هغی سره خپل حقوق ادا کوی او راکړه ورکړه کوی او د هغی په وسیلی سره عدل او انصاف کیږی یمنی کتاب الله ځکه نازل شوی دی چه خلق په عقائدو \_ اخلاقو \_ اقوالو کښی د عدل او انصاف (نیاو) په سمه لاره لاړ شی او د افراط او تفریط څخه بالکل ځانونه وژغوری (وساتی). او تله ئی ځکه تاکلی (مقرر کړی) وه چه په پلورلو او پیرودلو (بیع شری) او نورو معاملاتو کښی د انصاف د تلی پلی چابری (پله ترازو) هیڅ لوری ته ښکته او پورته نه وی. او ممکن دی چه له تلی څخه شریعت مراد وی چه د گردو (تولو) قلبیه ؤ او قالبیه ؤ اعمالو حسن او قبح مونږ ته په ښه ډول (طریقه) سره راښیی والله اعلم.

### وَانْزَلْنَاالْحُدِيْدَ

او را لیږلی ده مونږ اوسپنه.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ «اوسپنه» پخپل قدرت پیدا کړه او په ځمکه کښی ئی د هغه درنګونه (معادن) کیښودل.

#### فِيْهُ بَالْسُ شَدِيثُ وَمَنَافِعُ لِلتَّاسِ

چه په دی کښی سخت جنګ ډير قوت دی او (په کښی ډيری) منافع ګټی دی لپاره د خلقو.

تفسیو: یعنی چه له دغی اوسپنی څخه د جګړی او جنګ وسلی (اسلحی) او نور شیان جوړیږی او د خلقو زیات کارونه په هغی باندی چلیږی او ګرد (ټول) مننی او عصری امر پری مربوط دی.

#### وَلِيَعْكُمُ اللهُ مَنْ يَنْضُرُكُا وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ

او بل لپاره د دی چه عالم شی الله (په علم ظاهری سره) په هغه چا باندی چه مرسته (مدد) کوی له ده سره او له رسولانو د ده سره په غیبو (بی له لیدلو).

تفسیو: یعنی هغه کسان چه د آسمانی کتاب په لار ښوونه په سمه لاره رانشي او د انصاف او

قالغماخطبكم(۲۷) الحديد(۷۵)

نیاو تله په دنیا کښی سمه ونه دروی که ضرورت پیښ شی نو هغوی ته جزا او گوشمالی ورکوله کیږی او په ظالمانو معاندینو \_ مخالفینو او نورو کړو تلونکیو باندی به د الله تعالی او د ده د رسول د احکامو وقار او اقتدار قائمیږی، په هغه وقت کښی د توری له موتی څخه نیول او په یوه خالص اسلامی جهاد کښی د داخلیللو وار راځی چه په هغه کښی به له هم دی اوسپنی څخه کار اخیست کیږی، په دی وقت کښی به دا خبره راښکاره کیږی چه کوم یو بنده وفادار دی؟ چه بی له لیدلو د الله تعالی د هغه مینه او محبت او د آخرت په راتللو \_ او د اجر او ثواب او په گناه او عقاب باندی په غیاب سره ایمان \_ یقین او عقیده لری؟ او د هغه د دین \_ او د هغه د رسل او د کتاب متابعت او اعانت کړی؟.

### إِنَّ اللَّهُ قُويٌّ عَزِيْرٌ ۞

بیشکه الله ډیر قوی دی (په نصرت د احباؤ) ښه غالب دی (په ذلت د اعداؤ).

تفسیو: د جهاد تعلیم او ترغیب د دی دپاره نه دی ورکړی شوی چه الله تعالیٰ ستاسی مرستی (مدد) \_ معاونت او امداد ته څه اړتیا او احتیاج لری ځکه چه هغه لوی او بینیاز او بیپروا پروردګار ته دا بی وځلی او کمزوری مخلوق څه مرسته (مدد) او کومک رسولی شی؟ او هغه به دوی ته څه اړتوب (احتیاج) ولری؟ هو! دومره ده چه الله تعالیٰ له داسی امر څخه ستاسی د وفاداری امتحان او ازموینه کوی. تر څو هغو بندګانو ته چه دوی په ازموینه (امتحان) کښی بریالی (کامیاب) شی لوړ (اوچت) او اعلیٰ مقامات ورکړی.

## وَلَقَكُ ٱرْسَلْنَا نُوْحًاوٌ إِبْرُهِيْمُ وَجَعَلْنَا فِي ثُرِّيَّتِهِمَا النُّبُوَّةُ وَالْكِتْبَ

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح او ابراهیم او ګرځولی ؤ مونږ په اولاده د دغه (نوح او ابراهیم کښی) نبوت پیغمبری (او نازل کړی ؤ مونږ په اولادو د دوی کښی) کتاب.

تفسیر: یعنی د پیغمبری او کتاب دپاره موند د دی دواړو له اولادی څخه سړی غوره کړل تر غو وروسته له دوی مجخه دا لوی دولت د هغوی د ذریت او خیلخانی او ځوڅات څخه بهر لاړ نشی.

### فِمنْهُمُ مُّهُتَابٍ وَكَثِيرُةِ مِنْهُمُ فِسِقُون ⊕

نو ځینې له دوی لار موندونکې دی او ډیر له دوی څخه فاسقان نافرمانان

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

#### وتونکی دی (له لاری حقی نه).

**تفسیر:** یعنی هغو خلقو لره مو چه لی<sub>ج</sub>لی ؤ یا داسی ئی وبولی چه د دی دوایو له اولادی ځنی بعضی په لاره ؤ او زیاتره کسان نافرمانان ثابت شول.

# ثُوَّ قَفَّيْنَاعَلَى الثَّارِهِمُ بِرُسُلِنَا

بیا وروسته ولیږل مونږ پر آثار قدمونو د هغوی باندی نور رسولان خپل.

**تفسير:** يعنی وروستنيو رسولانو د هغو پخوانيو پيغمبرانو په پل باندی تګ کاوه ـ څکه چه په اصولی حيثيت کښی د ګردو (ټولو) رسولانو تعليم او ښوونه سره يوه وه.

## وَقَفَّيْنَا بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَهَ وَالتَّيْنَاهُ الْإِنْجِيْلَ الْمِ

او وروسته راووست مونږ عيسيٰ ځوی د مريمي او ورکړ مونږ ده ته انجيل.

تفسيو: يعنى الله تعالىٰ په آخر كښى د بنى اسرآئيلو د انبياؤ خاتم يعنى حضرت عيسىٰ عليه وعلىٰ نبينا الصلوٰة والسلام ته انجيل وركړ او استامحى وتاكه او هغوى ته ئى واستاوه .

## وَجَعَلْنَافَ قُلُوْبِ الَّذِينَ النَّبَعُولُا رَأْفَةً وَّرَحْمَةٌ ۗ

او ګرڅولی ؤ مونږ په زړونو د هغو کسانو کښی چه متابعت ئی کړی ؤ د دغه (عیسی) رأفت نرمی او رحمت مهربانی.

تفسیر: یعنی د حضرت مسیح عیسیٰ علیه السلام ملکری چه په واقعی ډول (طریقه) د هغوی په طریقی باندی تلل د هغوی په زړونو کښی پاک الله نرمی ایښی وه ـ دوی د الله تعالیٰ له مخلوقاتو سره د محبت او شفقت په ډول (طریقه) سلوک کاوه او پخپلو منځونو کښی به هم تل په مهربانی اوسیدل او ښه ژوندون ئی سره درلود (لرلو).

## وَرَهُبَانِيَّةً إِلْبَتَدَعُوهَا مَاكَتَبُنُهَا عَلِيهِمُ الْالْبَتِغَآ أَرِضُوانِ اللهِ فَمَازَعُوهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا \*

او (پیدا کړی ؤ دوی له ځانه) رهبانیت (ترک د دنیا) چه نوی ئی له ځانه جوړ کړی ؤ دوی هغه (رهبانیت) په دوړ کړی مونږ دغه (رهبانیت) په دوی باندی مګر (دوی غوره کړی ؤ رهبانیت) دپاره د خوښی د الله پس ونه کړ دوی رعایت د دی لکه چه حق د رعایت ئی ؤ.

تفسیو: یعنی په وروستنیو زمانو کښی د حضرت مسیح عیسیٰ علیه السلام تابعین د بیدینو باچهاهانو له لاسه په تنګ شول او د دنیا له مخمصو څخه وویریدل او د رهبانیت یو بدعت ئی وریست چه د هغه حکم د الله تعالیٰ له لوری نه دی شوی مکر د رهبانانو نیت هسی و چه د پاک الله خوسی حاصله کړو خو بیا ئی هغه په پوره ډول (طریقه) سره پای (آخر) ته ونشو رسولی. حضرت شاه صاحب لیکی «دا د فقیری او تارک الدنیا کیدلو رسم پرنګیانو (نصاریٰ) ایستلی دی دوی به په ځنګلو کښی یوه تکیه جوړوله ـ او هلته به کیناستل نه به ئی شځه لرله ـ او نه به د اولاد په فکر کښی لویدل ـ شپه او ورځ به ئی عبادت کاوه له خلقو سره به ئی خبری اتری نه داولاد په فکر کښی او پله او ورځ به ئی عبادت کاوه له خلقو سره به ئی خبری اتری نه دالودی (لرلی) او له هغوی ځنی به لری تنبتیدل ـ او حال دا دی چه الله تعالیٰ خپلو بندګانو ته داسی حکم نه دی کړی چه دنیا داسی پریډدئ او له څیلمی وزګار کینځ نو کله چه دوی پخپلو داسی حکم نه دی دیبا ترک نوم کیښود بیا نو په پټه او پردی کښی د دنیا غوښتنه ډیره لویه کناه ده » د اسلامی حق شریعت له نظری اعتدال څخه پرته (علاوه) (متجاوز) د داسی رهبانیت غزا منع فرمایلی ده هو! په ځینو احادیثو کښی راغلی دی چه «د دی محمدی امت رهبانیت غزا کول او نی سبیل الله جهاد دی، گمکه چه غازی او مجاهد د خپلو ګردو (تولو) حظوظو غوښتنو او تعلقاتو څخه بالکل ځان لری ساتی او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپله کوده ویه لاس نیولی او تعلقاتو څخه بالکل ځان لری ساتی او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپله کوده وینه کښی لامودی

غازی په غزا خپل ځان جاروی

خپلو ته یکښي فقیر او خان جاروي

مال وشته \_ كور كهول سره تول

په دی ښه لاره کښې افغان جاروی

**تنبیه:** «بدعت» هغه کار ته وایه شی چه د هغه اصل په پاک قرآن او احادیثو او په هغو پیمریو (قرنو) کښی چه مشهود لها بالخیر دی نه وی او هغه د دین او د ثواب کار وګاڼه شی.

## فَالْتَيْنَا الَّذِينَ الْمُنْوَامِنْهُمُ أَجْرَهُمْ وَكِيْثِيرِيِّنْهُمُ فْسِقُونَ ﴿

قالغماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

پس ورکړ مونږ هغو کسانو ته چه ايمان ئي راوړی ؤ (په محمد) له هغو څخه احر ثواب د دوی او ډير له دوی څخه فاسقان نافرمانان دی.

تفسیو: یعنی په دوی کښی اکثر نافرمانان دی نو ځکه سره له دی چه پر حضرت خاتم الانبیا. صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم پخپلو زړونو کښی یقین او باور لری خو بیا هم پر دوی ایمان نه راوړی.

## ؽؘڵؿٞۿؙٵڷڋؽؙؽٵڡٚٮؙؙۏٵڷڠۘٷؙٳٳٮڵۿؘٷٳؠۯۺٷڸ؋ڽؙٷ۫ڗۓٛؠؙڮڡؙٚڵؽڹؚڡڽؙڗٞڡ۠ڡۘؾ؋ ۅؘؿۼۘٷڴػٷ۫ۏۯٲؿٞۺ۠ٷڽڽ؋ٷؿۼ۫ٷ۫ڷؚڰٷ۫ٷڶڵۿۼؘڠۏٛۯڒۜڃؽٷٛ<sup>ۿ</sup>

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو پر پخوانیو انبیاؤ) وویریږئ تاسی (له عذابه) د الله او ایمان راوړئ په رسول د دغه (الله چه محمد دی) چه درکړی تاسی ته دری حصی برخی له رحمته خپله او چه وګرځوی تاسی لره یوه رڼا (رنړا) چه تلل به کوئ په هغی سره (پر صراط) او وبښی تاسی ته (ګناهونه ستاسی) او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو: یعنی ای کتابیانو د دغه محمد رسول اقد صلی الله علیه وسلم تابع اوسع! تر خو دا نممتونه ومومع او ستاسی تیری خطاوی وبخلی شی ـ او د جه عمل او هر کار دوچنده ثواب در ورسییی او سره له خپلی رنا (رنرا) هر چیری وگرځیځ یعنی ستاسی بنه (وجود) د ایمان او د تقویٰ په وسیله رون او نورانی شی او په آخرت کښی هم دا رنا (رنرا) ستاسی په مخ او ښی ځنگ کښی له تاسی سره هر چیری لاړه شی.

تنبیه: د دی خوار په خیال کښی به دا خطاب هغه اهل الکتابو ته وی چی زمونډ پاک پیغمبر باندی ایمان راوړی وی نو په دی تقدیر سره له ( وآمنوا برسوله) څخه به په ایمان باندی ثابت او مستقیم پاتی کینل مراد وی. نورو اهل کتابو ته د دوه چنده ثواب موندلو څه بیان د (القصص) په سورت کښی تیر شوی دی هلته دی وکتل شی.

# لِنَكْلَيْعُلُوَ الْمُلْتِبِ اللَّلِيَقُبِ رُونَ عَلَى شَيْ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَانَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللهِ عَلَى الْمُطَلِيُونَ فَضْلِ الْمُطَلِيُونَ فَضَلِ الْمُطَلِيُونَ

قالغماخطبكم(۲۷) الحديد(۷۵)

لپاره د دی چه وپوهیږی اهل د کتاب (په دی) چه قادران نه دی دغه (منکران) په هیڅ شی له فضل د الله نه او (بل عالمان شی دغه منکران په دی) چه بیشکه فضل لوئی په ید (بلا کیف) د الله کښی ده ورکوی ئی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د ورکولو ئی) او الله خاوند د فضل ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی اهل الکتابو د پخوانیو پیغمبرانو خبری او قصی اوریدلی او خپل افسوسونه او را امانونه ئی داسی بنکارول چه کاشکی موند هم هغه د هغو په پیریو کښی اوسیدی تر څو مو هغه درجی او مرتبی موندلی وی. اوس موند ته د هغو برکاتو او فیوضاتو موندل گران دی نو دلته داسی وایه شی چه هغه پیغمبران هم د الله تعالیٰ له لوری لیږلی شوی و او هغه دوچنده ثواب ورکول هم د پاک الله له درباره مرحمت کیږی او حال دا دی چه اوس همغه الله تعالیٰ شته او ده فضل او کمال بحار او سینلونه تر څندو ډک خاړخوړی بهیږی.

تنبیه: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د دی آیت تفسیر داسی فرمایلی دی خو له زیاترو د اسلافو څخه داسی منقول دی دلته ﴿ لِلْکُوْتُلُو ﴾ د (لکی یعلم) په معنی ده یعنی تر خو وپوهیږی اهل کتاب هغه چه تر اوسه ئی ایمان نه دی راوړی چه د هغری له وسه پوره نه ده چه د الله تعالیٰ فضل محان ته په زور وکتی بلکه دا فضل او لورینه (مهریانی) د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی ده په هر چا چه اراده وفرمائی ورکوی ئی لکه له اهل الکتابو محخه هغه چه په خاتم الاتبیاء باندی ئی ایمان راوړی دی په هغوی باندی ئی خپل دا فضل کړی دی او هغوی ته دوچنده ثواب ورکوی او د هغوی تیری او هغه کسانو چه ورکوی او د هغوی نیری خطاوی بښی او رڼا (رنها) هغوی ته مرحمت کیږی او هغه کسانو چه ایمان ئی نه دی راوړی هغوی له داسی انعاماتو څخه بی برخی او محروم دی.

#### «تمت سورة الحديد بفضل الله المجيد فلله الحمد والمنة»

قىسمعالله(٢٨) المجادلة(٥٨)

سورة المجادلة مننية و هى اثنتان و عشرون آية و ثلث ركوعات رقمها (٨٥) تسلسلهاحسب النزول (١٠٥) نزلت بعد سورة المنافقون د «المجادلة» سورة مننى دى (٢٢) آيته (٣) ركوع لرى په تلاوت كښى (٨٥) او په نزول كښى (١٠٥) سورت دى وروسته د «المنافقون» له سورة څخه نازل شوى دى

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی

## قَنْسَمِعَ اللهُ قُولَ الَّتِي تُجَادِ لُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللَّهِ ۗ

په تحقیق اوریدله الله خبره د هغی (ښځی) چه سؤال او جواب ئی کاوه له تا سره په شان د خاوند خپل کښی او شکایت ئی کاؤ طرف د الله ته.

**تفسیر:** یخوا له اسلام څخه که کوم سری خپلی ښځی ته ویل چه ته می مور ئی نو دا خبره داسی گڼله کیده چه هغه د ژوندون تر آخرت پوری په هغه باندی حرامه شوه . او بیا به هیڅ یو داسی صورت هغه ته نه ؤ چه هغه ښځه ئي بيا ښځه شي. ځمونږ د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم په زمانه کښی يو مسلمان چه نوم ئی اوس بن الصامت رضی الله تعالیٰ عنه ؤ خپلی ښځی ته چه خوله بنت ثعلبه رضى الله تعالىٰ عنها نوميده هم داسى وويل. هغه بنجه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په مخ کښي ودريده او دا قصه ئي ورته وکړه . حضرت صلى الله عليه وسلم وفرمايل چه د دى معاملي په نسبت لا د الله تعالىٰ له لوري ماته كوم خاص حكم نه دى رارسيدلي. خو زه خيال كوم چه ته يه هغه باندى حرامه شوى ئى \_ او وروسته له دى څخه تاسى سره كد نه شى اوسيدلى. هغی ښځی په نارو او چغو باندی پیل (شروع) وکړ ـ او داسی به ئی ویل چه «ځما ودان کور وران او واړه ماشومان می خوار او یریشان شول.» کله به ئی له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره داسی جگړی کولی چه «یا رسول الله د هغه مقصد د دی الفاظو له ویلو محنی د طلاق اراده نه وه» کله به یی د الله تعالیٰ به دربار کښی ژړا او انګولا کوله او داسی به نی ویل «آ اله العالمينه! زه د خپل يواڅيتوب او د دې مصيبت شكايت ستا دربار ته كومه! ته مي په عرض او فریاد ورسه! که نه دا ځما ماشومان که له ما سره یاتی شی له لوړی څخه مری او که ئی هغه ته ورکرم نو ځما د نه ياللو او نه ساتلو څخه له کاره وځی او ضايع کيږی ای الله تعالیٰ ته يخپله د آخرالزمان نبی په خوله محما د ژغورنی (بچ کوونی) یوه لاره راوښیه! او محما دا مشکل او غوته را ویرانیځه!» نو به دی وقت کښې دا آیات نازل او د «ظهار» احکام ورانعام شول. تنبیه: ځمونږ د حنفیانو په نزد «ظهار» دا دی چه د خپلی ښځی کومه (عضو) د ابدیه محرماتو قىسمعالله(٢٨) المجادلة(٨٥)

مور \_ خور \_ او نورو کومی عضو سره تشبیه ورکړی چه د هغه کل ده ته حرام او ناروا وی لکه چه داسی ووائی چه **«انتِ علتی کظهرامی** \_ ته دی پر ما باندی داسی ئی لکه محما د مور شا». د «ظهار» د احکامو تفصیلات دی په فقهیه و کتابونو کښی وکتل شی.

#### وَاللَّهُ يَسْمُمُ عَاوُرُكُمَا إِنَّ اللَّهُ سَمِيْعُ بَصِيْرُ

او الله اوریده سؤال او جواب ستاسی بیشکه چه الله ښه اوریدونکی دی (د تولو اقوالو) ښه کتونکی دی (د ګردو (ټولو) احوالو).

تفسیو: یمنی الله تعالیٰ هر خیز وینی او اوری ئی. هغه خبری اتری چه ستاسی او د هغی ښځی په منځ کښی وشوی نو هغه به ئی ولی نه وی اوریللی. محققه ده چه پاک الله د هغی مصیبتناکی ښځی په شکایت چه فریاد ئی کاوه ورسیده او د همیشه دپاره ئی د داسی حوادثو د ژغورنی (بچ کیدنی) لیاره په لاندی ډول (طریقه) سره څرګنده (ښکاره) کړه!

## ٱڰڎڽؽؽؙڟڣۯۏؽ؞ؠؽ۫ڴۊۺؽێٙؽ؆ؠٛ؆ؙ؆ؙۿؿؘٲڣۧۿؾٟؠٝٳؽڵڟۿؠٛ ٳڵۘۮٳڸۧؿؙۯؘڰۮڹۜ؆ٛؗؠٝٚۏٳڷۿۿۘڵؽڠٛۏڵۏؽؙ؞ؙٛڡٛڰۯٳۺٙٵڷۼؖۅ۠ڸۅۮؙۏڎٳ

هغه کسان چه ظهار کوی (مور وائی) له تاسی څخه ښځو خپلو ته نه کیږی دغه ښځی (په بللو د دوی سره) میندی د دوی نه دی میندی د دوی مگر هغه ښځی دی چه ځیږولی ئی وی دوی او بیشکه دوی خامخا وائی یوه خرابه (نا اشنا خبره) له خبری او دروغ وائی،

تفسیر: یعنی مانعینه (منکوحه) کله چه دی ئی نه دی تحییولی نو غرنګه د ده مور کیدی شی؟ او مخنګه به په محض یوه تشبیه سره د تل دپاره په ده باندی لکه حقیقی مور غوندی حرامیږی؟ هو! که کوم سری د خپلی بی تمیزی لامله (له وجی) داسی یوه دروغ او چتی (بیکاره) او نامعقوله خبره وکړی نو د هغی بدله دا ده چه کفاره د ورکړی بیا که هغی ته ورنژدی شی یا ورنژدی نشی هغه ښځه د ده ښځه ده او له ظهاره طلاق نه اوړی.

#### وُ إِنَّ اللهَ لَعَفُوُّغَفُوُرُّ

#### او بیشکه الله خامخا ښه عفو کوونکی ښه مغفرت کوونکی دی.

تفسیر: یعنی هغه حرکتونه چه د جاهلیت په زمانه کښی شوی دی هغه ګرد (ټول) معاف دی اوس وروسته له هدایته هسی مه کوی.! که په غلطه له تاسی څخه داسی ګناه کیږی نو ژر تر ژره توبه وباسی، او پخوا له دی څخه چه خپلی ماندینی (ښځی) ته ورنژدی شع د «ظهار» کفارت اداء کړئ!

#### ۅٙٳڷۮؚؽؘؽؙڟ؋ۯؙۉڹ؈ٛڐؚڛٵۧؠڿؗ؋ڎٚؾؽٷۮۉڹڶؠٵڠاڵٷٳ ڡؘٛػڂؙڔؽؙۯڗؘڹڗ۪ؠڽۧٷؙڡؙڸٲڽؙؾؽؘڵۺٲ

او هغه کسان چه (مور وائی) ظهار کوی له ښځو خپلو نه بیا راګرځی دوی (ماتولو د) هغی خبری ته (چه ویلی ئی وی) نو لارم دی دوی ته ازادول د مریی پخوا د هغه چه یو بل سره مسه کړی (په وطی سره)،

تفسیر: یعنی د دغه لفظ «ا**نتِ علیّ کظهرامی»** له ویلو محخه د میره (خاوند) او ماندینی (سخی) مسه کول او یو پر بل باندی لاس اچول او صحبت کول حرامیږی کله چه یو مریی ازاد کری یا د دوو میاشتو د روژی نیولو ځنی فارغ شی نو بیا یو بل ته سره نژدی کیدی شی. تنبیه: محمونه د حنفیانو په مذهب پخوا له کفاری ورکولو محخه جماع او د هغه دوامی دواړه ممنوع دی په محینو احادیثو کنی راغلی دی «ا**مره ان لایقربها حتی یُکفّر**»

### ذَلِكُوْ تُوعَظُونَ بِهِ \*

دغه (حکم په کفارت سره) پند درکاوه شي تاسي ته په دغه (حکم) سره،

**تفسیر:** د کفاری مشروعیت ستاسی د تنبیه او پند دپاره دی چه بیا داسی غلطی ونه کرئ! او نور هم له هسی غلطیو ځنی ځانونو وساتئ!

## ۅؘٳٮڶۿؙؠؚؠؘٵؾ*ۧڡ*ٛڵؙۅؙ۬ؽڂؚؚؽؙڒۣ<sup>®</sup>

او الله په هغه څه چه کوئ تاسي ښه پوهيدونکي دي (نو جزاء به پري

#### درکړی).

تفسیر: بعنی سم د تاسی له احوال سره احکام درلیږی او په دی باندی پوهیږی چه تر کومی اندازی یوری تاسی په هغو باندی عمل کوئ.

## فَمَنُ لَّوْ يَكِدُ فَضِيَامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَأْبِعَيْنِ مِنْ تَبْلِ اَنْ يَتَكَاشَا فَمَنُ لَوْسِتَطِعُ وَاطْعَامُ سِتِّيْنَ مِسْكِينًا \*

پس هغه چا چه ونه موند (مریی) نو (پری لاژم) روژه نیول دی د دوو میاشتو پرله پسی (چه پکښی بی له عذره فصل واقع نشی) پخوا له هغه چه یو بل سره مسه کړی (په وطی سره)، پس هغه توان نه لری (د روژی نیولو) نو (پری لاژم) طعام (خواړه) ورکول دی شپیتو مسکینانو ته،

تفسیر: یعنی که د غلام ازادولو توان نه لری نو پرله پسی دوه میاشتی داسی روژی دی ونیسی چه پکښی بی له عذره هیڅ یو ډیل او پریکړه واقع نشی که په روژه نیولو باندی ئی هم توان نه رسیږی نو شهپتو تنو اکربانو او فقیرانو ته دی طمام او خواړه ورکری د دی مسئلی نور تفصیلات دی په فقهیه و کتابونو کښی وکتل شی.

## ذلك لِتُؤمِّنُو أَلِياللهِ وَسَسُولِهُ ۗ

دغه (تخفیف په کفاره کښی) دپاره د دی دی چه ایمان راوړئ تاسی په الله او په رسول د دغه (الله).

تفسیو: یعنی د جاهلیت د زمانی خبری پربیردی ! او د الله تعالیٰ په حکمونو باندی تګ وکړی او هسی چاری وکړی، چه مؤمن لره ښائی او د مومن له شان څخه وی.

## وَتَلْكَ حُدُاوُدُ اللهُ وَلِلَّافِرِينَ عَلَابٌ الدَّوْ الَّذِينَ يُعَاّدُوْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ كُبْتُواْكِمَا كُبُتَ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِامُ وَقَدُ انْزُلُنَا

## الْمِتِابَيِّنْتِ وَلِلْكَفِرِيْنَ عَنَابٌ مُّهِمِيُنُ<sup>©</sup>

دا (مذکوره احکام) حدونه (مقرر شوی) د الله دی (معین کړی شوی) او کافرانو ته عذاب ډیر دردناک دی بیشکه هغه کسان چه مخالفت کوی له الله نه او له رسول د دغه (الله) څخه خوار هلاک به کړل شی دوی لکه چه خوار هلاک کړی شوی ؤ هغه (کسان) چه پخوا له دوی څخه ؤ او په تحقیق نازل کړی دی مونږ دلائل (د قدرت خپل او صدق د رسول) روښان او کافرانو منکرانو ته عذاب سپکونکی رسوا کوونکی دی (په دنیا یا په عقبا کښی).

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته نه بیائی چه د الله تعالیٰ له تاکلیو (مقررو) حدودو محمحه تجاوز و کری. پاتی شول کافران چه د الله د حدودو محمه پروا نه کوی او پخپل فکر او غوبتنه سره حدود تاکی (مقرروی) نو تاسی هغوی پریددئ چه هغوی لره درد رسوونکی عناب دی داسی خلق به پخوانیو زمانو کنبی هم ذلیل او خوار و او اوس هم خواریوی د الله تعالیٰ د قدرت د دلائلو له لیدلو او د رنو او بنکاره و ننبو له اوریدلو محمحه وروسته بیا پخپلو انکارو باندی کلک پاتی کیدل او د الله تعالیٰ د ذلت او سیکتیا او بی احترامی او خواری به عناب کنبی عان اخته کولو سره مرادف دی.

## يَوْمَ يَبْعَثْهُمُ اللهُ جَمِيْعًا فَيُثَبِّثُهُمْ بِمَا عَمِلُوّاً

(یاد کړه ای محمده) هغه ورځ چه ژوندی به پورته کړی الله دوی ټول له قبورو پس خبر به کړی (الله) دوی په هغو کارونو باندی چه کړی ئی وی.

**تفسیو:** یعنی هر هغه کارونه چه دوی کړی وی د هغو له نتیجی سره به مخامخ کیږی. د دوی به هیڅ عمل غائب کیدونکی نه وی.

#### آحُسهُ اللهُ وَنَسُونُهُ وَاللهُ عَلى كُلُّ شَيٌّ شَهِيدًا ﴿

شمیرلی ساتلی دی هغه (اعمال) الله او هیر کړی دی هغوی (هغه اعمال) او الله پر هر شی باندی ښه شاهد ښه خبردار دی ( نو ور به کړی دوی ته جزاء موافقه).

تفسیر: یعنی هغوی ته د هغوی د ګرد (ټول) عمر کارونه او اعمال هیڅ په یاد هم نه دی پاتی

شوی یا هغوی ته یی هیڅ توجه نه ده شوی لیکن د الله تعالیٰ په نزد هغه ګرد (ټول) یو په یو محفوظ او ساتلی شوی دی ـ دی به هغه ګرد (ټول) دفترونه په هغه ورځ کښی پرانیځی. او د هر سری په مخ کښی به ئی پدی.

## ٱڬۄؙٮۛۛڒؘٲؾؘۜٲٮڵؗؗڰؽۼؙڰٷٵڣۣٲڶۺۜٙڟۏؚؾؚٷٙٳڣۣٵڵۯۯڞۣ؆ؽڲؙٷؙؽ۠ڡؚڽؙ ؙۼۜٷؽؿڶڬٛۊٟٳڵٳۿؙۅؘۯٳڽؚۼؙۿ۠ؠٞۅؘڵڬڣ۫ڛۊ۪ٳڵڒۿؙۅؘڛڵۅۺؙۿؙۅؘڵٲۮڶ ڡؚڽ۬ڎ۬ڸؚڰۅؘڵۘۘٳٲڎٛؿۯٳڵٳۿۅؘڡۼۿؠٲؽڹؘٵػٵؿ۬ۊٛ

آیا نه وینی ته نه ئی خبر چه بیشکه الله ته ښه معلوم دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی (بلکه خبر ئی) نه به وی پتی خبری (یو د بله په غوږونو کښی) د دری تنو مګر خو دغه (الله) به څلورم د هغوی وی (علماً) او نه به وی پنځه تنه (راز ویونکی) مګر خو دغه (الله) به شپږم د هغوی وی (په اعتبار د علم سره) او نه به وی لږ له دی (عدد) نه او نه به وی ډیر (له دی عدد نه) مګر خو وی به دغه (الله) له هغو سره (په اعتبار د علم سره) هم چیری چه وی هغوی.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ علم یوائی د دوی په اعمالو باندی منحصر نه دی بلکه د هغه په علم کښی د آسمان او محمکی هر وړوکی او لوی شی شته هیخ یو مجلس ـ مشوره ـ جرګه ـ مرکه ـ پته خبره ګنګوسه او پس پسی به نه وی چه الله تعالیٰ به په هغوی باندی نه خبریږی. د ده محیط علم په هر شی او هر محای باندی رسیږی. هر چیری چه دری سره کینی او خبری اتری سره وکړی دوی دی دا همی نه ګڼی چه دلته بل مخلورم څوک نشته ـ او پنځه ګونی مرکه دی خیال ونه کړی چه له مونی سره کوم شپړم اوریدونکی نشته تاسو ښه وپوهیږی، چه دری وی که مخلور یا پنځه یا له دی څخه لیر یا دیر علام دی او په هر حالت کښی چه وی الله تعالیٰ په خپل محیط علم له هغوی سره شته او هیڅ کله له هغوی څخه جلا (جدا) نه دی.

تغییه: که په مشوره کښی سره دوه تنه وی نو د جګړی او اختلاف په صورت کښی ترجیح
مشکله ده څکه په عمومی معاملو کښی ضرور یو طاق عدد په جرګو او مرکو کښی وی او له یوه
څخه وروسته ړومبنی طاق شمیر دری بیا پنځه وی. ښائی چه دا دوه شمیر د دوی لامله (له وجی)
غوره کړی شوی وی نو وړاندی ئی له ﴿ وَلَاَلْمَاسُوْ اِلْكُولَّالَّاسُ ﴾ سره د هغه تعمیم

وفرمایه پاتی شوه دا خبره چه د فاروقی د خلافت مرکه ولی د شپږو تنو مشرانو لرونکی وه حال دا دی چه د شپږو شمیر طاق نه دی ښائ چه د هغه سبب دا وی چه په هغه وقت کښی هم دا

شپر سره مشران هر یو د خلافت او تولواکی (باچاهی) وړ (لاتق) ؤ چه هیڅ یو له دوی محخه د خوشی کولو وړ (لاتق) نه ؤ او هم د راتلونکیو خلیفګانو انتخاب د هم دوی له منځه کیده او ښکاره ده د هر مشر نوم چه په ریاست سره واخیست شی نو پرته (علاوه) له هغه څخه پنځه رأی ورکوونکی پاتی کیږی . بیا حضرت عمر بن خطاب رضی الله تعالیٰ عنه د احتیاط له مخی د مساوات په صورت کښی ترجیح دپاره د عبدالله بن عمر رای ته کتل والله اعلم.

## تُعَيِّنَةِ ثُهُمْ عَاعِلُوا يَوْمَ الْقِيمَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْعً عِلَيْهُ ۗ الْهُ تَرَالَى الَّذِيْنَ نُهُواْعَنِ النَّبُولِي ثُوَّيَعُودُونَ لِمَانَهُواْعَنْهُ وَيَتَغَجُونَ بِالْاِثْفِرَ وَالْعُدُوانِ وَمَصِيبَ الرَّسُولِ ۚ

بیا به خبر کړی (الله) دوی په هغو (دنیوی اعمالو) چه کړی ئی دی په ورځی د قیامت کښی بیشکه الله په هر څیز باندی ښه پوهیدونکی ښه خبردار دی ـ آیا نه وینی ته نه ئی خبر هغه کسان چه منع کړی شوی ؤ له پتو خبرو څخه بیا بیرته ور وګرځیدل دوی هغه شی ته چه منع کړی شوی ؤ دوی له هغه څخه او پتی خبری کوی دوی یه ګناه سره او په تجاوز دښمنی ظلم سره او په معصیت نافرمانی د رسول (د االله) سره .

تفسیو: ځمونږ د پېغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم په مرکه کښی دوه مخو او منافقانو به پخپلو منځونو کښی دوه مخوی کولی او عیبونه پخپلو منځونو (ښکارول) ۔ یو د بل په غویو کښی به نمی پس پسی کولی او د سترګو او د سر په اشارو سره به ئی له خپلو ملګرو سره خبری کولی چه له دی حرکاتو محخه صادقو او مخلصو مسلمانانو ته تکلیف پیښیده او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د خبری له اوریدلو څخه وروسته به ئی ویل چه «دا مشکل کار ځمونږ له لاسه کیدونکی نه دی» اګر که پخوا له دی څخه د (النساء) په سورت کښی له هسی سرګوشی او پتی خبری څخه هم هغوی ته ممانعت شوی و خو دغو مؤذی او بی حیاء منافقانو سره له هغه د خپلو دی بدو عملونو څخه لاس وانخیست دا دی اوس بیا د هغه په نسبت داسی ممانعت شوی و

## وَإِذَا جَاءُوكَ حَيُوكَ بِمَا لَمُ يُعَيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَتَقُولُونَ فِي أَنْشُومُ

## ڵٷڵٳؽۼڐؚڹؙڬٲڵڶڰؙۑٮڬڶڠؙؖٷڷڂۺؙؠؙؙٷڄۿ؋ٛ؞ٝؽڝٝۘڶۅؙڹۿؙٵٞڣؚۺٙٵڷؠڝؚؽؙۯ۞

او کله چه راشی دوی تاته (ای محمده!) نو پیشکشی درکوی سلام اچوی تاته په هغه شی سره الله (په په هغه شی سره الله (په ځای د السلام علیک السام علیک وائی) او وائی دوی په نفسو زړونو خپلو کښی ولی نه په عذابوی مونږ الله په هغه (غلط) څه چه وایو ئی (نو فرمائی الله) بس دی دوی ته (په تعذیب کښی) دوزخ چه ورننوځی پکښی نو بد ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی پاک الله له نورو پیغمبرانو سره تاسی ته داسی دعاوی وفرمایلی (سلام علی المرسلین) او (سلام علی عباده الذین اصطفیٰ) او د مؤمنانو په ژبه ئی داسی ویل «السلام علیک ایهاالنبی و رحمة الله و برکاته» مگر عجینی یهودان به کله چه د هغه معنی داسی ده چه تا السلام علیک چه د هغه معنی داسی ده چه تا باندی دی مرکی راشی! گواکی د هغه د سلامتیا د دعاء په عوض کښی چه الله تعالیٰ هغوی ته ورکړی و دوی ښیراوی کولی ببا به ئی پخپلو منځونو کښی سره ویل که دی په رستیا سره پیغمبر دی نو د داسی وینا له ویلو سره سم د لاسه ولی پر مونی باندی عذاب نه رانازلیږی؟ نو د دوی د واب کښی فرمائی کی گیائیمی کی هی تلوار مه کوئی داسی کافی پوره عذاب به دورسیږی چه د هغه په مقابل به د بل عذاب ضرورت نه پاتی کیږی.

تنبیه: په احادیثو کښی راغلی دی چه یهودانو به د السلام علیک په ځای باندی السام وویل ممکن دی چه ځینو منافقان و د د رسول ممکن دی چه ځینو منافقان یهودیان و . د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم داسی عادت و کله به چه کوم یهودی داسی ورته ویل دوی به په لنډ ډول (طریقه) سره داسی جواب وایه (وعلیک) یو ځلی چه عائشی صدیقی رضی الله عنها د کوم یهودی له خولی څخه السام علیک واورید نو په جواب کښی ئی داسی ورته وویل علیک السام واللعنة نو رسول الله ضلی اخلاق له کماله له دی خبری څخه خوښ نه شو .

## ؘڸؘٳؿۜۿؙٵڷؽ۬ڔؽڹٵؗڡؙٮؙؙٷٙڷٳۮؘٳۺۜٵۼؽڂؙٷؙڣؘڵٲؾۜڡۜٮ۬ٵۼٷٳڽٳڷؚٳڷؿؚۄؘۅٳڷڡؙۮۄٳڹ ۅؘڡۜۼڝؚؽؾؚٳڵڗۣڛٷڸؚۅؘٮٞؾٵڿۅٵۑٵڸ۫ؠؚڗؚڡٳڷؾڠؖۏؿ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه پتی

خبری کوئی تاسی یو له بله سره (په غوړونو کښی) پس مه کوئی پتی خبری پخپلو منځونو کښی و ګناه سره او په معصیت نافرمانی د رسول (الله) سره او پتی خبری مصلحت کوئ پخپلو منځونو کښی په احسان نیکی او پرهیزګاری سره.

تفسیر: یعنی صادقو مسلمانانو لره جائ چه د منافقینو له داسی عاداتو (اخلاقو) محجه محانونه وژغوری (وساتی) او د مسلمانانو پس پسی او گینگوسی او مشوره نه جائ چه د ظلم او عدوان او د الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم د نافرمانی دپاره وی بلکه د نیکی ـ د تقویٰ او د معقولی او جی خبری د اشاعت دپاره وی لکه چه (النساء) د سورت په (۱۷) رکوع ۱۱۴ آیت ځمونډ د دغه مقدس تفسیر کښی مو داسی یو آیت ولوست

﴿ لَاخَذُرُ فِي كَيْنِهِ مِنْ تُجُوْمُهُمُ إِلَّا مَنْ أَمَرِيصِكَ تَقِهَ إِنْ مَعْرُوفِ أَوْلِصُلَامِ بَايْنَ النَّاسِ ﴾

## وَاتَّقُوااللهَ الَّذِي َ الْيُعِيِّ الْمُعَثِّرُونَ<sup>®</sup>

او ویریږئ له (عذابه د) الله هغه (الله) چه خاص ده ته به تاسی جمع کړی شځ په قیامت کښی جزاء ته.

تفسیو: یعنی تاسی تول د الله تعالیٰ به مخ کښی ودریږی. او تر ذری پوری حساب ورکوئ له الله تعالیٰ څخه د هیچا پته او سکاره خبره پته نه ده نو ځکه د هغه د ویری او د پرهیزگاری خبری وکړی.

### ؚٳٮٞٮۜٵڵۼۘٷؠ؈ؘٵڷۺۘؽڟڽڸۑۘڂۯؙؽٵڷۮؚؽۘؽٵڡٮؙٛٷٵۅؘڵؽۘڛۑۻٙٳۧڗۿؚ ۺؙؿٵٳڰڒۑٳۮ۫ڽؚٵٮڵؿۅ۫ۅؘػڶ۩ڵۼ؋ؘڵؽٮۜٷڴؚڶٲٮؙٷ۫ڡ۪ٮؙؙٷؽ<sup>؈</sup>

بیشکه چه پتی خبری (په ګناه) (کارونو) د شیطان دی لپاره د دی چه خفه کړی هغه کسان چه ایمان ئ راوړی دی او نه دی (شیطان یا پټه خبره) ضرر رسوونکی دغو (مومنانو) ته د هیڅ شی مګر په اذن حکم اراده د الله او ښائ چه خاص پر الله پس توکل دی وکړی مومنان (او الله ته وسپاری ټول امور خپل او هیڅ پروا دی نه کوی د پټ راز ویلو د نورو مخخه)

تفسیو: یعنی د منافقانو دا سرکوشی او پس پسی د دی لامله (له وجی) وی چه لیر خمه مسلمانان خپه او په سودا کښی ولویډی وویریډی او پخپلو زړونو کښی ووائ چه آیا دا خلق څه غونه کوی؟ او څه سره وائ ا ا په څه ترون کښی سره بوخت (مشغول) دی؟ دا کار شیطان په هغوی باندی کاوه مسلمانان دی په یاد ولری چه د شیطان له لاسه هیڅ شی کیدونکی نه دی او هیڅ یو څیز د هغه په واک (قبضه) کښی نشته ګټه (فائده) او نقصان د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی که د هغه حکم او اراده نه وی که هر شومره مشوری او منصوبی او ترون وکړی تاته هیڅ نقصان نه شی رسولی نو ځکه په ځای د دی چه تاسی خفه او پریشان شی. بائ چه الله تعالیٰ ته هیله (طمعه) او امید او اسره وکړئ.

تنبیه: په احادیثو کښی له دی خبری څخه ممانعت شوی دی چه په مجلس کښی یو سړی پریږدی دوه نور پخپلو منځونو کښی سره پس پسی او پتی خبری وکړی ځکه چه هغه دریم سړی به خفه کیږی ۔ دا مسئله ښائ چه تر دی آیت لاندی راشی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که دوه سره په مجلس کښی پت غییږی نو نورو لیدونکیو ته سودا پیښیږی او هر یو پخپل زړه کښی وائ چه له ما څنی کومه خرابه خبره شوی ده چه دوی ئ په پته سره وائ او د هغی په شاؤ خوا کښی بنی خبری سره کوی.

## يَالَيُّهُا الَّذِينِ أَمُنُوَّا إِذَا قِيلَ لَكُوْتَفَسَّعُوْا فِي الْمَجْلِسِ فَافْسَعُوْا يَفْسَجِ اللَّهُ لَكُوْ

آی هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه وویل شی تاسی ته ځای ارت کړئ په مجلس کښی نو ځای ارت کړئ چه ارتیا وکړی الله تاسی لره (په جنت کښی).

تفسیر: یعنی ای مؤمنانو په مجالسو کښی داسی سره کینئ چه د کښیناستلو محای نورو ته پاتی شی او ټول موقع ومومی او د نورو ځای تنګ نه شی کله چه تاسو ځایونه ارت کړئ خلقو ته نو پاک الله تعالیٰ به هم تاسی له تنګی څخه وباسی او د خپل رحمت ابواب او ورونه به در پرانیځی.

#### وَإِذَا قِيْلَ انْشُزُوْ افَانْشُرُوْ

او کله چه وویل شی (تاسی ته) چه پورته شئ ! (کوم ښه کار ته لکه لمونځ او کله چه او نور) نو پورته شئ!

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا د مجلس ادب دی که کوم سری راشی او د هغه د کیناستلو ځای نه وی نو نورو ته بنائی چه لد لد سره وخوځیږی تر غو د مجلس حلقه لویه او ځای ارت شی یا له خپلو ځایونو څخه ودریږی او لد څه ارته بله حلقه او پینډه سره جوړه کړی که بالکل د تللو په نسبت دوی ته وویل شی نو لاړ دی شی په داسی حرکت کښی غرور او بخل کول ونه کړئ ځکه چه په بو رشو (خویونو) په سړی باندی الله تعالیٰ مهربان او له بدو رشو (خویونو) چه سری باندی الله تعالیٰ مهربان او له بدو رشو (خویونو)

قنبیه: د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مجلس کښی هر سری خپل نژدیوالی له پینمبر سره غوښتو چه د هغه لامله (له وجی) ډیر ځلی په مجلس کښی تنګی پیښیده تر دی چه کله کله به لویو اصحابو ته هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم سره نژدی ځای نه پیدا کیده. نو ځکه دا احکام صادر شول تر څو هر یوه ته د هغه له درجی او غوښتنی سره سم درجه په درجه پرله پسی د استفادی موقع په لاس ورشی او د مجلس ضبط او ربط او نظم او نسق قائم شی. اوس هم د داسی بی انتظامی پیښوونکیو شیانو په لری کیدلو کښی د مرکو او د جرګو د ریش او ستر احکام او هدایت منل یو ضروری کار دی. او ښائ چه نور یی د زړه له کومی څخه ومنی . اسلام موند ته ابتری بی نظمی ـ پریشانی نه راښیی بلکه د اسلام په مفهوم کښی انتهائی نظم ـ نسق ـ انضباط او ارتباط پروت دی او په هر څیز او هر کار کښی مونډ ته داسی کتور (فائده مند) شیان راښیی چه په هغو کښی په زرهالو صوری او ممنوی ښیکټی (فائدی) شته. کله چه په عامو او شیان راښیی چه په هغو کښی به ډګر(میدان) او د جهاد په میدان کښی به دګر(میدان) او د جهاد په میدان کښی به دګر(میدان) او د جهاد په میدان کښی به دګر و ساتنه او رعایت پر مسلمان باندی ضروری دی.

## يُرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ المَنْوُ المِنْكُو وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَوْ دَعَاتٍ \*

پورته کوی الله هغه کسان چه ایمان راوړی دی له تاسی مخخه (په طاعت فرمان برداری د ده) او ( خاص پورته کوی) هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم پوه په درجو مرتبو کښی.

تفسیر: یعنی صادق ایمان او صحیح علم سری ته ادب او تهذیب ورضیی او متواضع کوی یی. علم او د ایمان خاوندان چه هومره کمالاتو ته ورسیږی او لوړو (اوچتو) مرتبو ته وخیژی او پرمخ تگ وکړی هومره ځان بیکته \_ مات \_ متواضع او ناغیزه ګڼی. نو ځکه الله تعالیٰ د هسی سریو درجی لا پسی وچتوی او دوی لا د پت او د عزت خاوندان کوی (من تواضع وفعه الله) دا د متکبرانو \_ بی دینانو جاهلاتو \_ ناپوهانو کار دی چه په لږ خبره باندی جگړی نجلولی او سره ځانونو سره او شنه کوی یا په دومره یوه خبره باندی خفه کیږی چه ولی زه له دی ځایه

قدسمعالله(٢٨) المجادلة(٨٥)

پاغیده؟ او ولی هلته کیناستم؟ یا پاغولی او کینولی شوی یم؟ یا ولی له مجلسه د باندی ووتم یا وویستلی شوم؟ د افسوس تحای دی چه نن ډیر ناپوهه مشران او په نامه سره مشهور ملایان د دی خیالی اعزازاتو په سلسله او لړ کښی په یو پای (آخر) ته نه رسیدونکیو جګرو کښی سره نښتی دی او هر یو پخپلو سنګرو او مورچلو کښی کلک ناست دی او در ګرده (ټوله) پر موهومو شیانو باندی سره جنګیډی ﴿ رَالْلَهُوتَالَالْلُهُونِحُوْنَ ﴾

#### وَاللهُ بِمَاتَعُلُونَ خَبِيُرْ<sup>®</sup>

او الله په هغو (کارونو) چه کوئ تاسو ښه خبردار دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیر: یعنی هر یوه ته د هغه له کار \_ لیاقت او درجی سره سمه مرتبه بنجی \_ او هغه الله اکرم شانه واعظم برهانه ته بنه معلوم دی چه کوم یو په ربنتیا سره ایماندار او د علم خاوند دی.

## ؘڲؘٲؿؙۿٵڷڬڹؿؽٵڡؙٮؙٛٷٙٛٳۮؘٵٮٚٵڿؿڗؙٷٳڶڗۜڛؙۅؙڶڡؘڡٙؾؚۜڡؙٷٳ؉ؽؽۑۘؽؽ ۼٷڹڴۄؙڝؘۮۊڐؖڐ۬ڸؚڬڂؘؿڒڰڴۄؙۅؘٲڟۿٷٛٷٲؽڰۏۼۣٙٮٮ۠ٷٵڣٵؾٞٵٮڵۿ ۼۧڡؙؙۅؙۯڰۜڿؽؿؚۨ؆

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه (اراده کوئ د پتو خبرو) له رسول سره نو وړاندی کړئ په مخکښی د راز خپل څه صدقه خیرات (فقر اؤ لره) دغه تقدیم د صدقی پخوا له پتو خبرو نه خیر بهتر ډیر غوره تاسی لره او ډیر پاکیزه دی نو که بیا نه مومئ (تاسی هغه شی چه صدقه ئ کړی،) پس بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: منافقانر به بی فائدی خبری د رسول الله صلی الله علیه وسلم په غود کښی ویلی او په دی چل به کا خپله لوئ او نژدیوالی نورو ته ورښود او ځینو مسلمانانو به هم غیر مهمی خبری د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په غوړ کښی په ورو سره ویلی او د هغوی وخت به یی خرابولو او نورو ته به ئی موقعه نه ورکؤله چه د پینمبر صلی الله علیه وسلم له فیضه مستفید شی یا که کوم وقت رسول الله مبارک غوښتل چه ګوښی (بیل) کینی او لږ څمه خلوت شی نو

هلته به هم خلق ورننوتل او هغه محای به ئ هم تنگؤو او دوی به ئ پخپل فکر نه پری ببودل او د هغوی په چار چاپیر کښی به ډیر سری غونډیلل خو رسول الله صلی الله علیه وسلم د مروت او اخلاقو له سببه هیچاته هیڅ نه ویل نو ځکه داسی حکم را نازل شو «هر څوک چه غواړی له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره پتی خبری او څه مصلحت وکړی بنائ چه پخوا له هغه فقیرانو او مسکینانو ته څه خیرات ورکړی!» د دی حکم په منلو کښی څو ګټی دی ـ د غریبانو او فقیرانو سره امداد او معاونت کیږی او د خیرات ورکوونکی د نفس تطهیر او تزکیه په عمل راځی ـ او د منافق او مخلص مسلمان معرفی او پیژندګلو په به شان سره کیږی او د پتو خبرو د کوونکیو لډ توب په عمل راځی که له چا سره به د خیرات ورکولو څه شی نه ؤ نو هغه له دی و قید معاف و کله چه دا حکم رانازل شو نو منافقانو د بخل او کنسکی لامله (له وجی) هغه عادت پری ښود ـ او مسلمانان هم وپوهیلل چه ډیر پتی خبری کول د الله تعالیٰ نه خوبدیږی او د د دی دپاره ئ داسی حکم رانازل کړی دی په پای (آخر) کښی دا حکم په راتلونکی آیت سره منسوخ وفرمایه.

## ٵؘۺؙڡؘڡؙٞؿ۫ۯ۬ٲؽؙؿؙؾۜڵؚڡؙۊٳڹؽؽؽؽؽڹۼ۠ۅٮٛٛڞؙؙؙڡٛڝؘڎؾٟٝٷٳۮ۫ ڮؙۊؙڡٞۼڵۏٳۅؘؾٵڹٳٮڵۿؙڡڲؽؙڴؙۅ۫ڣؘڰؿؠؙۉٳٳڵڝۜڶۅۊؘۅٳٮؿؙۅٳڷڗڮۅۊۜ ۅؘڷڟؚؽۼؙۅٳڶڵۿۅٙۯۺؙۅٞڵۿٷڶڵۿڿؘؽٷٛؽٟٵٮٙڠؠڵڎؽ۞۫

آیا ویریبرئ تاسی (له فقر) چه وړاندی کړی په مخکښی د پتی خبری ستاسی صدقات خیراتونه پس په هغه وقت کښی چه ونه کړ تاسی دغه (خیرات) او رجوع په رحمت سره وکړه الله پر تاسی باندی نو قائم کړئ سم ودروئ (سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکړئ تاسی زکوة او حکم ومنئ تاسی د الله او (حکم ومنئ تاسی) د رسول د دغه (الله) او الله ښه خبردار دی په هغو اعمالو باندی (هم) چه کوئ تاسی (نو جزاء ئ به درکړی).

تفسیر: یعنی د صدقی د ورکولو له حکم څخه کوم مقصد چه و هغه حاصل شو اوس مو دا مؤقت حکم له تاسی څخه پورته کړ. بنائ چه تاسی د هغو حکم په تعمیل کښی په صدق او د زړه له کومی څخه زیار (کوشش) وکړئ چه هیڅ منسوخ کیدونکی نه دی او هغه لمونځ روژه او نور حسنات دی چه له دوی څخه د تاسی د نفس پوره تطهیر او تزکیه کیږی تنده له هگ ناتانتگانا که څخه د تاسی د نفس پوره تطهیر او تزکیه کیږی

تنبیه: له ﴿ وَالْتَوْمُثُلُوا ﴾ څخه ښکاری چه پُر دی حکم باندی په عام ډول (طریقه) سره د عمل کولو وار نه دی راغلی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه حضرت علی کرم الله وجهه فرمایلی

دی چه په دی حکم باندی د محمدی امت له منځه یواځی ما عمل کړی دی.

#### ٱڵؘڡ۫ڗؘڗؘٳڶٙ۩ڵۮؚؽؽڗؘۘۊۘڵۉٳڡۜۏؖؗڡ۫ٵۼؘۻؚٵٮڵۿؙؙؖڡؙڵؽڣؠؙٝ

آیا نه ګوری ته (ای محمده!) هغو (منافقانو) ته چه دوستی کوی له (هغه) قومه (د یهودانو) سره چه غضب کړی دی الله بر هغوی باندی،

تفسیر: دا خلق منافقان او هغه قوم او تبر یهودان دی (چه دغه منافقین له هغو یهودانو سره دوستی او همدردی کوی)

### مَاهُمُ مِّنْكُوُ وَلَا مِنْهُمْ

نه دى دغه (منافقان) له تاسى (مؤمنانو) څخه او نه له هغو (يهودانو) څخه.

## وَيَعْلِفُوْنَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ الْ

او قسمونه خوری (منافقان په دعوی د اسلام) په دروغو باندی حال دا چه دوی پوهیږی (پخپلو دروغو)

تفسیو: قسمونه خوری منافقان په دعوی د اسلام او احترام د سیدالانمام صلی الله علیه وسلم حال دا چه دوی پوهیدی چه دروغ وائی او دروغ هم له بی خبری او غفلت څخه نه بلکه په قصد سره پر دروغو خبرو باندی قسمونه خوری. مسلمانانو ته وائی هم آنهاینکه که هغوی له تاسی څخه دی او تاسی غوندی په رمبتیا سره مسلمانان دی او حال دا دی چه هغوی له اسلام سره له لری نه هم شه نسبت نه لری .

### أَكْذِي شَالِهُ لَهُ وَمُوا مُعَالِمًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تیار کړی دی الله دوی ته عذاب ډیر سخت

تفسیو: چه د هغوی په نسبت د دی پاک قرآن د (النساء) د سورت په (۲۱) رکوع ۱۱۵ آیت کښی داسی ویلی شوی دی ﴿ رَبَّ النَّبْقِیّنَ فِاللَّارُكِ النَّسْئِلِينَ النَّالِدِ ﴾

#### إِنَّهُمُّ سَأَءُمَا كَانُوَّا يَعُمُلُوْنَ@

بیشکه دوی لره بد دی هغه شی چه ؤ دوی چه کول به ئ (له ګناهونو).

تفسیر: یعنی که څه هم اوس هغوی ته د دوی بد کارونه په نظر ورنشی خو هغوی د نفاق په کارونو کښی هسی سره بوخت (مشغول) دی چه ځان ته ډیر خراب تخم کری او خپل ځانونه پخپلو لاسو سره په بلا اخته کوی.

## ٳؿٚؾؘؗۮؙۊٙۘٳٳؽ۫ؠٵؠٛٛؗٛؗٛؠؙٛؠٛٛڿٛڐٞ؋ؘڝۘڷڎٳۼؽڛؘۑؽؚڸؚٳٮڵڡؚ؋ڬؘۿۿؚٞؗۅؘڡٙڬۘۘٳڮ ۺؚ۠ۿؽٙٷڶؽۛؾؙۼ۫ؽؘۼڹ۫ؠؙٙٳڡؙۅٵڷۿٶ۫ۅڵٲۉڵۮۿؙۅ۫ڗؽٳٮڵٶۺؘؽٵٞ ٵۅؙڵۣٳڬٳؘڞڮٛٵڶٮٞٵڔ؞ۿؙٶ۫ؿۿٵڂڸۮۏؽ<sup>۞</sup>

گرځولی ئ دی قسمونه خپل ډال (چه پری ساتی سر او مال خپل) پس منع ستانه کړل دوی (په دغو قسمونو سره مؤمنان له لاری د الله (له جهاد) څخه (له دوی سره) پس دوی لره دی عذاب سپکوونکی. له سره به دفع نه کړی له دوی څخه (په قیامت کښی) مالونه د دوی او نه اولاد د دوی له (عذابه د) الله څخه هیڅ څیز دغه کسان یاران ملګری د دوزخ دی دوی به په دی دوزخ کښی تل اوسیدونکی وی.

تفسیر: یعنی د دروغو په قسمونو سره خپل ځانونه او مالونه د مسلمانانو له لاسو څخه ساتی او خپل ځان مسلمان ورښکاروی او د دوستی او خپلوی په ډول (طریقه) نور سړی هم د اسلام له لاری څخه وباسی، نو په یاد ئی ولرئ. چه داسی خلقو ته په دی ډول (طریقه) سره هیڅ یو پت او عزت نه پاتی کیډی او د ذلت او سپکتیا په سختو ربرو (تکلیفونو) او عذابونو ککړ کیډی کله چه د سزا وقت راورسیډی نو دوی د الله تعالیٰ له لاسه خپل ځانونه نشی ژغورلی (بیچ کولی) او دوی ته د دوی هغه مالونه او اولادونه څه مرسته (امداد) او مدد رسولی نشی چه دوی د هغو د حفاظت لپاره په دروغو سره قسمونه پری خوړل.

## يَوْمَرَيْنَعْتُهُ وَاللهُ جَرِيعًا فَيَحَلِفُونَ لَ \* كَمَا يَعْلِفُونَ لَكُوْ وَيَصْنَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى مَنَيْ \*

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه ژوندی پورته کړی (دوی) الله ټول نو قسمونه به خوری دوی هغه (الله) ته لکه چه قسمونه خوری دوی تاسی ته (په دنیا کښی ای مسلمانانو) او ګمان به کوی (دوی) چه بیشکه دوی په پوی دی (نفعمن او پر کومه ښه لاره درومی)

تفسیو: یعنی د دی ځای هغه روپد شوی عادت به هلته هم له دوی سره وی لکه چه دلته ستاسی په مخ کښی په دروغو سره ځانونه ساتی او داسی ګڼی چه مونږ ډیر هوښیار یو ـ او ډیر ښه چالونه چلوو د الله تعالیٰ په مخ کښی به هم د دروغو قسمونو په یادولو سره ځان تیاروی او وائی ای پروردګاره مونږ خو داسی نه وو او داسی وو ښائی دوی داسی ګڼی چه هلته به هم په داسی اقوالو او ویناؤ سره نجات مومو!.

#### الزّاِتَّهُ مُهُمُ الْكَذِبُونَ©

واورئ! خبردار شئ! چه بیشکه دوی هم دوی دی دروغجنان (چه له الله سره هم دروغ وائی)

تفسیر: بیشکه چه اصل او دبل دروغ هغه دی چه د الله تعالیٰ په مخ کښی ئ هم وانی او د خپلو هغو دروغ ویلو محخه هیڅ نه شرمیږی.

## إِسْتَحْوَدَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطِنُ فَأَنْسَلُهُمْ ذِكْرَ اللهِ

غالب شوی دی پر دوی باندی شیطان نو هیر کړی دی شیطان له دوی نه ذکر ـ یاد د الله.

تفسیو: پر هر چا باندی چه شیطان داسی پوره لاس ولری نو د هغه زړه او دماغ داسی مسخ او بدلیږی چه هیڅ یو شی ئی په یاد نه پاتی کیږی او په دی باندی هیڅ نه پوهیږی چه آیا پاک الله هم شته؟ که نه؟ دا کمبخت د الله تعالیٰ له عظمت لوئ ـ جلال او کبریا محخه ځان نه خبروی قدسمع الله(٢٨) المجادلة (٨٥)

او داسی خیال کوی چه په قیامت کښی به هم د دروغو په مرسته (مدد) خپل ځان ژغوری (بیج کوی) ـ او په دی باندی نه دی خبر چه دی پخپل دی وضعیت سره د خپلی بیحیائی ـ حماقت او ناپوهی اعلان کوی او دغه ممسوخ په دغومره یوه خبره هم نه پوهیږی چه د ده دغه دروغ د الله تعالیٰ به دربار کښی هیڅ نه چلیږی .

## ؙؙۅڵؠۭٙڮڿۯ۫ڣٳڵۺۜؽڟڹٲڒٙڔٳڽۧڿؚۯ۫ڹٳڵؿۜؽڟڹۿؙٷٳڵۼؚؠۯۏؽ<sup>®</sup>

(دغه هیروونکی کسان) لښکر د شیطان دی واورئ! خبردار شئ! بیشکه لښکر تابعان د شیطان هم دوی دی زیانکاران (چه ئ ورکړل د لاسه باقی نعمتونه او ځانونه ئی وغورځول په ابدی زحمت کښی)

تفسیر: د شیطانی لښکرو انجام ضرور خراب دی نه په دنیا کښی د دوی مکر فریب منصوبی د وروستنی بری مخ لیدلی شی او نه په آخرت کښی له سخت عذاب څخه خپل څانونه ژغورلی (بیج کولی) شی.

## إِنَّ الَّذِيْنَ يُعَا ُدُّوْنَ اللهَ وَرَسُولُهُ أُولِيٍّ فَ فِي الْاَذَلِّيْنَ ۞ كَتَبَ اللهُ لَرَغْلِبَنَّ اَنَا وَرُسُلِيِّ إِنَّ اللهَ قُوِثٌ عَزِيْنُ

بیشکه هغه کسان چه مخالفت کوی له الله او له رسول د دغه (الله) څخه دغه (د مخالفانو ټولی) په (جملی د) ذلیلانو مغلوبانو کښی دی لیکلی دی الله (په لوح محفوظ کښی) چه خامخا به غلبه بری وکړم هرومرو (خامخا) زه او رسولان ځما بیشکه الله ډیر قوی دی ښه غالب دی.

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ او د ده له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره مقابله کوونکی چه د حق او صداقت په خلاف جنګیږی سخت ناکام ـ او سپک او ذلیل دی پاک الله په لوح محفوظ کښی لیکلی دی چه په پای (آخر) کښی یواځی حق او حقانیت لره بری او غلبه ده او د ده پیغمبران هرومرو (خامخا) مظفر او منصور کیږی دغه تقریر پخوا له دی په څو څو نورو ځمایونو کښی هم تیر شوی دی.

## لَاتَعِنُ قَوْمًا ثُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِدِيُ وَإِذْ وُنَ مَنْ حَلَّاللهَ

## ۅؘۯڛؙۅؙڶۘڎۅؘڷٷػاٮٷؘٛٲڵڹٵۜۼۿۼٲۉٲڹٮٚٲۼۿڿٳۏؙٳڿٛۅٵٮؘۿڿؙٲۏۘۼۺؽڗ؆ٞؗٛؗؠؖ۠ ٲۏڵؠٟڬػٮؘۜڹؚ؋۬ڠؙڴۯؠؚڥؚۿؚٳڵٳؽؠٵؘؽ

او نه به مومی ته (ای محمده او نه ښائیږی چه بیامومی) یو قوم چه ایمان نیی راوړی وی په الله او په ورځی آخری (د قیامت) چه دوستی به کوی دوی له هغه چا سره چه مخالفت کوی له الله او له رسول د دغه (الله) نه اګر که وی (دغه مخالفین) پلرونه د دوی او ځامن د دوی یا ورونه د دوی یا (نور قبیله) خپلوان د دوی دغه (قوم چه له اعداء الله سره دوستی نه کوی) لیکلی دی (الله) په زړونو د دوی کښی ایمان.

تفسير: يعنى ايمان د هغوی په زړونو کښى داسى تينګ ثبت شو لکه هغه ليکه چه پر ډېره باندی ليکلي شوی وي.

#### وَٱتِّيَكُ ۗ إِبرُوۡجٍ مِّنۡهُ

او قوی کړی ئی دی دوی په غیبی فیض مدد له نزده خپل څخه، (او قوی کړی قوت ورکړی دی الله تعالیٰ دوی لره په روح رحمت نصرت خپل سره یا په نور رڼا (رنړا) د زړه یا په قرآن عظیم|لشان سره)

تفسیر: یعنی غیبی رنا (رنرا) ئی ورته عطای وفرمایله چه له هغی څخه زړه ته یو راز (قسم) څان ته معنوی ژوندون وررسیږی یا د (روح القلاس جبریل) په وسیله سره ئی مرسته (مدد) وفرمایله.

#### وَيُدِخِلُهُمُ عَنَّتٍ تَجْرَىٰ مِنْ تَغَيِّمَ الْاَنْفُرْخِلِدِينَ فِيهَا لَضِى اللهُ عَمُّهُمُ وَرَضُوْا عَنُهُ

او داخل به کړی دوی (الله) په جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په هغو (جناتو) کښی، راضی شو الله له دوی څخه (په طاعت سره) او راضی شول دوی له الله څخه (په

موندلو د جنت). (او خوشال شو الله تعالیٰ له دوی نه په سبب د طاعت سره په دنیا کښی او خوشاله شول دوی له الله تعالیٰ څخه په موندلو د لقاء او رضاء او عطاء د جنت په آخرت کښی)

تفسیر: یعنی دا خلق د پاک الله دپاره له کردو (تولو) اعداء الله څخه خپه او ناراض شوی دی نو الله تعالیٰ له هغوی محخه خوبی دی له هر چا څخه چه الله تعالیٰ خوبی وی نو دی نور څه غواړی.

اى رب العالمينه! وگرځوه مونږ له دغو څخه!

#### ٱۅڵڹٟػڿۯ۬بؙٳٮڵۼٲڒۘڒٙڷۜڿۯ۫بٳٮڵۼۿؙٷٳڵٛڡؙڡٛٚڸڂؙۯڹؖ۞

دغه (خلق) دی حزب ـ لښکر د الله، واورځ! خبردار شځ! چه بیشکه لښکر د الله چه دی هم دوی دی په مراد رسیدونکی بریالیان (کامیاب).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی هغه غوک چه د الله تعالی له مخالفینو سره دوستی نه لری اگر که ئی پلار وی یا نور خپلوان هم وی هغه هم رښتونی مسلمانان دی او هغو ته هم دا درجه وررسیږی» د کرامو صحابه و هسی شان و چه د الله تعالی او د ده د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معاملو کښی به ئی د هیځ مخیز او هیچا پروا نه کوله په هم دی سلسلی کښی د احد په غزا کښی حضرت ابو عبیده رضی الله تعالیٰ عنه خپل پلار وواژه د بدر په غزا کښی حضرت ابو عبیده رضی الله تعالیٰ عنه خپل پلار وواژه د بدر په بن عمیر رضی الله تعالیٰ عنه د خپل محوی د مقابلی دپاره محان تیار کر مصعب بن عمیر رضی الله تعالیٰ عنه د خپل ورور عبید بن عمر بن خطاب رضی الله تعالیٰ عنه د خپل نیای عاص بن هشام ۔ علی بن ابی طالب رضی الله تعالیٰ عنه د خپل خپلوانو مخی ته چه عتبه - شیبه او ولید بن عتبه و ووتل او هغوی ئی ووژل - او رئیس السنافقین عبدالله بن ابی یعنی د عبدالله محوی چه هغه هم عبدالله نومیده او د ابی لمسی و د رسول اکرم عبدالله نامی الله علیه وسلم که ستاسی امر وی نو زه د خپل پلار سر اوس پری کوم او ستاسی په حضور کښی یی لکه ویه ویه مور کښی یی لکه عبه و رضوا عنه و رزونا حبهم واماتنا علیه آمین.

تمت سورة المجادلة فلله الحمد والمنة.

سورة الحشر مدنية وهى اربع وعشرون آية و ثلث ركوعات رقمها (٥٩) تسلسلهاحسب النزول (١٠١) نزلت بعد سورة «البينة»

د «الحشر» سورت مىنى دى ، (۲۴) آيته او درى ركوع لرى ـ په تلاوت كښى (۹۰) او په نزول كښى (۱۰۱) سورت دى وروسته د «البينة» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُــــــو الله الرَّحْمُن الرَّحِيبُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### سَبَّحَ بِللهِ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَمَا فِي الْرَفِينَ وَهُوَ الْعَزِيْزُ ٱلْحَكِيمُونَ

نسبت د پاکی کوی الله ته هر هغه چه په آسمانونو کښی او هر هغه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او هم دغه (الله) ښه غالب دی ښه حکمت والا دی.

تقسیو: لکه چه د هغه د زبردستی غلبی او د حکمت له اثارو څخه یوه پیښه او واقعه وروسته له دی نه بیانیږی.

### ۿُۅؘٵێڹؽٞٲڂٛۯۼۘٵڷۮؚؽ۬ؽؘػڡؘٛۯ۠ۉٳڡؚؽ۬ٵۿؚ۫ڶٲڵؚؽؿڝؙؚڡؚؽٙۮٟ<u>ۿ</u>ٟؗؗڡ ڸؚڒۜۊۜڸٳڶؙؿؿٛۯۣ

دغه (الله) هغه ذات دی چه ایستلی دی هغه کسان چه کافران شوی ؤ له اهل د کتابونو څخه له کورونو خپلو څخه په اول د ایستلو د دوی (له مدینی نه شام ته دوهم ایستل د دوی له خیبر نه شام ته د حضرت عمر په خلافت کښی دی).

تفسیر: له مدینی منوری څخه د مشرق په لوری د څو کروهو په فاصله (واتن) کښی د یهودانو د قوم او تبر یو کلی و چه بنی نفیر باله کیده . دا تبر د ډیرو سریو او شتو \_ مالونو خاوند و . او پخپلو کلکو او مضبوطو کلاو (قلعو) باندی ئی زیات اطمینان او ډیره ډاډینه (سکون) لرله . څمونډ پینمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم کله چه هجرت وفرمایه او په مدینی منوری کښی

ئي هستوګنه غوره کړه. نو ړومبي دوی له مسلمانانو سره د روغي ترون وکړ. او داسې يې غوټه کړه چه مونږ په ستاسي په مقابله کښي د نورو مرستي (مدد) نه کوو یعنې د عدم تعرض معاهده ئي وتړله بيا دوی د خيانت (درغلي) له مخې د مکې معظمي له کافرانو سره په بټه مکاتبي ـ لیکنی خبری ـ اتری کولی تر څو چه د دوی يو لوی مشر کعب بن اشرف له څلويښتو سورو سره مكى معظمى ته ځان ورساوه او له بيت الله سره مخامخ د مسلمانانو په مخالفت له قريشو سره ئی معاهده او تړون وکړو څه موده وروسته د الله او رسول صلی الله علیه وسلم له امر سره سم دغه (كعب) د خيلي دغي درغلي او خيانت لامله (له وجي) د محمد بن مسلمه رضي الله تعاليٰ عنه له لاسه وواژه شو بیا هم د بنی نضیر له لوری د غداری او بد عهدی سلسله جاری وه. د مکر فریب او دغابازی له مخی دوی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سره له څو تنو اصحابانو وبلل چه یخپلو کورونو کښی ئی په مکر فریب او درغلی سره ناڅاپه په شهادت ورسوی یو ځلی ئی د یوی لوړی په څنګ کښې پر رسول الله صلی الله علیه وسلم له پاسه یو د ژرندی پل(آسیا سنګ) ور ورغراوه چه که محمونو به بیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی لګیدلی وی نو به شهادت به رسیدلی و مګر په دی ګردو (ټولو) مواقعو کښي د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره اسلام او مسلمانانو د دوی له شرورو څخه نجات وموند. بالاخر رسول اکرم صلى الله عليه وسلم له مسلمانانو سره يوه جرګه وکړه او په هغی کښې لی دا سره غوټه کړه چه له بنې نضیر سره دی غزا وشي. کله چه مسلمانانو به ډير سرعت کړنديتوب او تلوار سره په هغوي باندي حمله پرغل ور ووړ او د دوي ګردي (ټولي) کلاوي او کلي یې کلا بند او محاصره کړل. نو ځکه دوي سخت مرعوب شول او وویریدل \_ او د ویری او ډار لامله (له وجي) له خپلو کلاؤ څخه د باندی په ډګر(میدان) جګړی ته راونه وتل او عمومي جنګ ته وار ونه رسید او بیا یې د روغي غوښتنه وکړه . تر دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په دوی باندی داسی مرحمت او مهربانی وفرمایله چه دوی دی له مدینی منوري څخه د باندې ووځي د دوې سرونه او وينې به ساتلي وي. دوې دې د خپلو منقوله ؤ اموالو څخه هومره شیان چه وړی یې شي یو دی سي خو د دوی غیر منقوله مالونه به د مسلمانانو په لاسو کښې وی د الله تعالیٰ په حکم هغه کلاوی او ځمکې او نور د مسلمانانو په لاس او قبضه کښي ولويدل خو د غنائمو په ډول (طريقه) ونه ويشلي شوى بلکه يواځي څمونو د بيغمبر صلى الله عليه وسلم يه واك (قبضه) كښي ياتي شوى حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم د دی ځمکې زیاتره برخه بر مهاجرینو باندې وویشله او د هغو مصارفو بار او بیتې ئې د انصارو له اوږو څخه سپک کړ چه انصارو به ير مهاجرينو کول او په دی ډول (طريقه) سره دواړو ته له هغه ځنی ګټی ورسیدی. او هم رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د خپلی کورنی خرڅ او د نبوت د مقام کلنی مصارف له هم دی جانداده اخیسته. که له داسی مصارفاتو څخه څه شی بیرته ياتم كيده هغه به ئي د الله تعالىٰ په لاره كښي صرفول .

په دی سورت کښی د هم دی قصی په لوری اشاره شوی دی چه الله تعالیٰ همغه غالب قوی حکمت والا ذات دی چه دپاره د ذلیل کولو ئی وویستل هغه کسان چه کافران شوی و له اهل کتاب

څخه چه یهودان د بنی نضیر و له کورونو خپلو نه چه په ځمکه د مدینی منوری کښی و په اول د جمع کیدلو د لښکرو سره یعنی یواځی په همغه یو یرغل (حمله) سره ودار شول او په همغی پومبنی جگړی کښی ئی خپل کور او کلی او کلکی کلاوی ویجاړی پریښودلی او له مدینی څخه وتښتیدان او هیڅ یوه میرانه (بهادری) او ثابت قلعی ئی له ځانه ورښکاره نه کړه تنبیه: له «اول الحشر» څخه ځنی مفسرین داسی مراد اخلی چه د یهودانو دغو تبرو ته د وطن پریښودل اول ځلی ور د مخه شول چه پخوا له دی څخه دوی له داسی پیښی سره مخامخ شوی نه و یا په (اول الحشر) کښی به د دی په لوری اشاره وی چه د یهودانو اول حشر خو هم دا دی چه مدینه منوره ئی پریښوده او په ډیر شمیر د خیبر او نورو ځایونو په لوری لاړل او دوهم حشر به ئی هغه وی چه د حضرت عمر د خلافت په عهد کښی ورپیښ شو یعنی د نورو یهودانو او نصرانیانو سره دوی هم له خیبره وویستل شول او د شام په لوری واستول شول چه هلته به هم د هغوی وروستنی حشر کیږی نو ځکه شام ته ارض المحشر هم وائی.

# مَاظَنَنْتُرَانَ يَخْرُجُوْ اوَطَانُواۤ آثَمُ ثَانِعَتُهُمُ حُصُونُهُمْ مِّنَ اللهِ فَٱلْتَهُمُ اللهُ مَنْ اللهِ فَأَلْمُهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدِيهُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدِيهُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدِيهُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدِيهُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدُيهُ مُواللهُ مِنْ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَدُيهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُلْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ

کمان نه کاوه تاسی (ای مؤمنانو) چه وبه ځی دوی (له مدینی نه) او کمان نه کاوه دوی چه بیشکه دوی لره منع کوونکی ساتونکی دی کلاوی د دوی له (عذابه د) الله پس راغی پر دوی (عذاب د) الله له هغه ځایه چه کمان نه کاوه دوی او واچوله (الله) په زړونو د دوی کښی ویره.

تفسیر: یعنی د هنوی د ساز او سامان تینکو کلاو ـ او د توریالی توب او میرانی (بهادرئ) په نسبت به ستاسی خیال داسی نه و چه تاسی دومره زر به هغوی پره کوئ او دوی خهلی وسلی له لاسو غورځوی او نه د هغوی داسی خیال و چه دا وړوکی او بی وسلی او بی سامان د مسلمانانو تولی دوی هسی مغلوب او منکوب کړی، هغوی د غفلت په دی خوب کښی تللی و چه دا مسلمانان چه د هغوی په سر باندی د پاک الله لاس دی ځمونږ تر تینکو کلاو پوری، چیری رسیدی شی او ښائی چه مونږ به د خپلو ښو وسلو ـ او کلکو مورچلو او میرانی په سیوری کښی د الله له عذابه ساتلی یو مگر خو هغوی ولیدل چه هیڅ یو قوت او طاقت د الله تعالی د حکم مخه نشی نیولی. پر دوی باندی د پاک الله حکم له هغی خوا راورسید چه له هغی خوا نه د هغوی خیا نه د مخبوی خیال او گمان هم نه و یعنی د هغوی په زړونو کښی الله تعالیٰ ویره واچوله او د بی وسلو او بی شتو مسلمانانو ډار ئی پر هغوی باندی کیښود یو خو هغوی د خپل مشر کعب بن اشرف له ناڅایی وژلو څخه ډیر مرعوب او ترهور و اوس نو د مسلمانانو له دی ناڅایی حملی او برغل

ځني ئي خپل حواس بالکل له لاسه وويستل.

## يُغُوِيُونَ بُنُوْتَهُمُ بِأَيْدِيْهِمُ وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ

چه ورانول به ئ کورونه خپل په لاسو خپلو سره (چه پری ولی مسلمانان یا چه پکښی هستوګنه ونه کړی څوک) او په لاسو د مؤمنانو سره (چه وران کړی ځای د یناهی او ارت شی ورته ځای د جنګ)

تفسیو: یعنی د حرص \_ غیظ \_ غضب او قهر په جوش کښی به ئی د خپلو ودانیو گنگیرونه \_ ورونه \_ دی او نور شلول \_ ماتول \_ ورانول او نړول به ئی تر غو له هغو شیانو څخه چه دوی ئی له خپلو گانونو سره نشی وړی مسلمانان ګتور نشی. په دی کار کښی مسلمانانو هم له هغوی سره ښی مرستی (مدد) کولو یعنی له یوه لوری هغوی په نړولو سره مشغول او بوخت ؤ او له بل لوری مسلمانانو هم د هغوی هغه ودانی ورانولی چه دوی هلته مورچل نیولی ؤ که په غور سره وکتل شی هغه ورانی او تباهی چه د مسلمانانو له لاسه رسیدلی وه هغه هم د هم دی بدبختانو د بعدیو او شرارتونو په نتیجه کښی وه .

#### نَاعْتَدِرُوْايَا أُولِي الْأَرْضَارِ @

پس عبرت واخلئ تاسی ای خاوندانو د سترګو (عقلونو په احوالو د دوی)

تفسیر: یعنی خاوند د بصیرت ته په دی واقعی کښی لوی عبرت دی. الله تعالیٰ دا وروښوول چه د ظلم ـ کفر، شرک ـ او بدعهدی انجام څرنګه کیږی؟ او یواځی په ظاهری اسبابو باندی ډاډه کیدل او د الله تعالیٰ له قدرت او قوت څخه غافل اوسیدل د پوهانو کار نه دی.

#### وَلَوۡلَاۤاَنَۢكَتَبَ اللهُ عَلَيۡهِ۔ ُ الْجَلَآءُ لَعَدَّبَهُمُ فِى اللهُ نَيۡا ۚ وَلَهُ ۡ فِي الْاِخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ۞

او که نه وی لیکلی (مقرر کړی) الله په دوی باندی وتل (فرار کول) له وطنه نو خامخا په عذاب کړی به ؤ (الله) دوی لره په دنیا کښی (په وژلو او بندی کولو سره) او دوی لره دی په آخرت کښی عذاب د اور.

تفسیر: یعنی د هغوی په برخه له وطنه جلا (جدا) کیدل لیکلی و که دا کا په قسمت کښی نه وی لیکلی نو بله کومه دنیوی سزا به هغوی ته ورکوله کیده او د بنی قریظه په شان به وژل کیدل لنده کا دا بش تعالیٰ حکست دی کیدل لنده کا دا چه له سزا مخخه به دوی خپل ځانونو نشو بچ کولی دا د الله تعالیٰ حکست دی چه د وژلو په ځای د هغوی په جلا وطنی سره اکتفا وشوه مگر خو دا تخفیف بواځی د هغوی په دنیوی سزا په هیڅ دول (طریقه) سره له کافرانو ځنی نه کمیږی «موضح القرآن» لیکی «کله چه دغه قوم او تبر له شامه تهتیدلی دلته راغلی و د دوی مشرانو په همغه وقت کښی دوی ته ویلی ؤ چه یوه ورځ به ستاسی کورونه هلته ورانیږی او بیا به بیرته شام ته راتلونکی یئ! لکه چه د نبوی صلی الله علیه وسلم په زمانه کښی د دوی کورونه هلته وران شول مخینی بیرته شام ته لاړل او مخینی په خیبر کښی پاتی شول ـ خو د حضرت عمر الفاروق رضی الله تعالیٰ عنه په خلافت کښی د تولو کورونه وران او بیا په شام کښی سره ودان شول».

# ذلِكَ بِأَفْهُمُ شَأَقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَرَاقِ اللهَ فَانَ اللهَ مَا اللهَ مَا اللهَ مَا اللهَ مَ

دغه (تعنیب د دوی) په سبب د دی ؤ چه بیشکه ؤ دوی چه مخالفت به ئ کاوه له الله او له رسول د دغه (الله) سره او هر هغه چه مخالفت کوی له الله څخه نو بیشکه الله شدید سخت دی عذاب (د ده په دنیوی قتل نفی او اسارت او آخروی عقومت)

تفسیر : یعنی داسی مخالفانو ته هم داسی سختی سزاگانی ورکولی کیږی

## مَافَطَعُتُورُسِّ لِيْنَةِ أَوْتَرَكَّتُوُهَا فَإِمَّةً عَلَى أَصُولِهَا فِمَاذُنِ اللهِ

هغه چه پری کوئ تاسی له تنو د ونو د (کم اصلو) خرماؤ څخه یا ئ پریږدئ هغه ولاړی په بیخونو خپلو باندی نو دغه (ټول) په اذن حکم د الله سره دی .

تقسیو: کله چه دا قوم کلابند شو نو رسول الله مبارک صلی الله علیه وسلم اجازه وفرمایله چه د هغوی ځینی کم اصلی ونی دی پری کړی شی ! او هغه باغونه دی ویجاړ شی چه دوی د هغو تر شا پر مسلمانانو ګزارونه کوی تر څو چه د هغو د درد لامله (له وچی) په بهر وتلو باندی مجبور

او په ډکر (میدان) کښی وجنګیږی او د ډګر(میدان) د جګړی په وخت کښی له ونو څخه غازیانو ته څه ربړ(زحمت) او تکلیف ورپیښ نشی . د دی امر په سبب ځینی ونی ووهلی شوی او ځینی ځا پاتی شوی تر څو له بری څخه وروسته د مسلمانانو په ښه ورشی . کافرانو په داسی طعنه ورکولو باندی شروع وکړه چه دوی خلقو ته پندونه ورکوی چه له فساده څانونه وژغوری (وساتی) مګر دوی پخپله فساد کوی . ایا د ونو پری کول او سوځول فساد نه دی ؟ نو څکه دا آیت نازل شو چه دا ګردی (تولی) چاری د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه په اذن او حکم سره سمی شوی دی او د الله تعالیٰ د حکم تعمیل ته هیڅ کله هیڅوک فساد نشی ویلی څکه چه هغه په ژورو حکمتونه او مصالح پاس ولیک کمتونه او مصالح پاس

#### وَلِيُخْزِىَ الْفٰسِقِيُنَ<sup>©</sup>

او (بل لپاره د دی دی) چه رسوا کړی (الله) فاسقانو نافرمانانو (يهوديانو) لره

تفسیو: یعنی چه مسلمانانو ته عزت ورکړی او کافران خوار او سپک کړی لکه هغه ونی چه پاتی وی په هغوی به د دی وی په هغو کله یه دی وی په هغوی به د دی پاتی وی د کنورانر غیظ او خفکان ؤ محکه چه هغوی به د دی پاتی ونو له کتلو محخه ویل چه دا ونی به د مسلمانانو شی ـ او هغوی به له دی محینی ګتی اخلی او هغه ونی چه پری شوی یا سوځولی شوی وی په هغو کښی د مسلمانانو بری ؤ چه د غلبی د اثارو ظهور ـ او د کفارو هسی غیظ او غضب منظور ؤ چه مسلمانان محمونو په شیانو کښی څرنګه تصرفات کوی . نو محکه دواړه امور جائز او په حکمت باندی مشتمل دی

## ۅۜڡۧٵۘٷٵۛٵٮڵۿؙٷڸ؈ؙٷڸ؋ڡؚڹ۫ۿؙڞؘٵۘۉؘۻڡؙؙؿؙڗؙٷؽؽۅڡؚؽؘڂؽٟڸ ٷڵڒڔػٳٮ۪ٷٞڶڮڹؔٳڶڶڎؽؙڛڵؚڟ۠ۯڛؙڶۮؙٷڶڞؘؿۺٲڠٷٳڶڵۿؙ ۘٷڶٷؚ۠ۺۺؘؿؙٞۊؘڔؿؙڔ۠ٛ۞

او هغه مال چه راګرځولی دی الله په رسول خپل باندی له مالونو د دوی پس نه ؤ ځغلولی تاسی پر دوی هیڅ اس او نه هیڅ اوښ لیکن الله مسلطوی بری ورکوی رسولانو خپلو ته پر هغه چا باندی چه اراده وفرمائ او الله پر هر څیز باندی ښه قادر دی (چه ځینی ئ غلبه د احباؤ الله ده پر اعداؤ الله باندی).

قدسمعالله(٢٨) الحشر(٥٩)

تفسيو: حضرت شاه صاحب ليكي «يه غنيمت او في كبني هم دا فرق او توبير (تفاوت) شته هغه مال چه د جګړی او د جنګ په ډګر (میدان) کښې په لاس راځې هغه غنیمت دی چه د هغه ينځمه برخه د الله تعالىٰ نذر دى . چه د هغه تفصيل د لسمى يارى په شروع كښې تير شوى دى . او نوری محلور برخی ئ پر لښکرو باندی ويشلي کيږي او هغه شيان چه بي له جنگه په لاس راځی هغه د ټولو مسلمانانو په خزانو کښې ایښودل کیږی . او د هغوی په عامو مصالحو او ضروری کارونو کښي لګول کيږي.

تنبیه: که له لږ څه جنګ او جګړی څخه وروسته کفار مرعوب شي او صلحي او روغي ته مسارعت وکړی او مسلمانان ومنی په دی صورت کښی هغه مالونه چه له هسی روغی څخه په لاس راشی د هغه حکم هم یه (فی) کښي داخل دی د نبوی صلی الله علیه وسلم یه مبارک عهد کښي د في یه مالونو كنبي يوائحي حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وسلم خيل تصرفات او اختيارات جاري كول . ښائ چه دا اختيارات د تملك او تصرف وى او يواځى حضرت نبوى صلى الله عليه وسلم لره مخصوص وی لکه چه له دی آیتونو څخه او د (علیٰ رسوله) له لفظ ځنی متبادر دی او احتمال لری چه محض حاکمانه وی به هر حال الله تعالیٰ د دی مالونو به نسبت دوی ته به راتلونکیو آیتونو کښی هدایت فرمائ چه وجوباً یا ندباً په هغو او دغو مصارفو کښی ولګول شی . له حضرت څخه وروسته داسې مالونه د امام په واک (اختيار) او تصرف کښې وی . خو د ده دا تصرف به مالکانه نه وی او یواځی حاکمانه به وی او هغه د ده په مشوره او فکر او ښوونه د مسلمانانو په عمومي ضرورياتو او مصالحو کښي صرف او لګول کيږي د غنيمت د مالونو حکم بیل دی او هغه وروسته د خمس له ایستلو څخه د ګردو (ټولو) لښکرو برخه کیږی لکه چه د الله تعالیٰ له دی ارشاد څخه څرګند (ښکاره) دی ﴿ وَاعْلَمُوۤاللَّمُۤاغَیْمُمُوۡ ﴾ الآیة ـ که لښکر یخپلی خوسی سره بری سود شی هغه بیله خبره ده البته حنفی شیخ ابویکر رازی یه (احکام القرآن) کښي داسي ليکې چه دا د منقوله و اموالو حکم دی په غير منقوله ؤ اموالو کښي امام لره اختیار او مصلحت دی که ئ وغواړی په لښکرو دی تقسیم کړی او که ئ وغواړی په عمومي مصالحو کښي دی صرف کړی لکه چه د عراق په سواد کښي حضرت عمر رضي الله تعالیٰ عنه د ځينو جليل القدرو اصحابو په مشوره په هم دی خبری باندی عمل وکړ . سم له دی مسلک سره رازی شبخ ابوبکر ﴿ وَاعْلَمُوْالَمُنَاغَيْمُكُوْ ﴾ پر منقوله ؤ اموالو او د دی د (حشر) د سوری آیتونه ئ پر غیر منقُوله ؤ اموالو باندی حمل کړی دی په دی ډول (طریقه) چه د دی ړومېنی

﴿ وَٱلْفَاكُوا لِللَّهُ عَلَّى لِللَّهِ مِنْهُمُ ﴾ حكم په «فى» باندى او د دى ورستنى آيت ﴿ مَّاأَتَاكُواللَّهُ عَلَى يَسُولُهِ مِنْ اَهْلِ الْقُرْان ﴾ حكم په غنيمت باندى محمول دى . او د لغت له مخى د غنيمت تعبير د (في) په لفظ باندي كيدي شي . والله تعالى اعلم بالصواب.

## مَّا أَفَاءُ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ آهِلِ الْقُراى فَللهِ وَلِلرَّسُولِ

هغه شی چه راګرځولی دی الله پر رسول خپل باندی له (مالونو د) اهل د قریو کلیو (بی له جنګه) نو (هغه) دی الله لره او رسول (د الله) لره.

تفسیو: په ړومنیو آیتونو کښی یواغمی د بنی نضیرو د مالونو د لګولو ذکر و اوس د فی د مالونو په نسبت عمومی ضابطه راښیی . یعنی په فی باندی د رسول الله صلی الله علیه وسلم او وروسته له دوی څخه د امام قبضه او تصرف وی چه پر دغو خلقو ئ وویشی . د الله تعالیٰ ذکر دلته تبرکاً شوی دی ځکه چه دی د ګردو (ټولو) شیانو مالک دی . هو ! د کمبی شریفی او د مساجدو صرفیات چه د الله تعالیٰ په نامه یادیږی ممکن دی چه پکیښی درج وی .

#### وَلِذِي الْقُرُانِي

#### او (دغه اموال دی) خپلوانو د رسول (الله) لره.

تفسیو: یعنی د حضرت خپلوانو غرنګه چه د نبوی په زمان کښی له دی مالونو څخه هغوی ته ورکول کیدل او په هغوی کښی د فقر او مسکنت قید هم نه و . لکه چه حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم خپل تره حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه ته چه یو بدای (غنی) مشر و برخه ورکړه اوس هم وروسته له دوی څخه څمونږ حنفیانو په مذهب کښی د پیغبر هغو خپلوانو ته چه اړ (مجبور) او محتاج نو باندی ترجیح ورکوله کیږی او ښائ چه امام هغوی ته پخوا له نورو څخه په مخ کښی برخه ورکړی .

# وَالْيَتْهَى وَالْسَلِينِ وَابْنِ السَّبِيْلِ ٰكَى لَا يَكُوْنَ دُولَةً بُيْنَ الْكِوْنَ لِا يَكُوْنَ دُولَةً بُيْنَ الْكَوْنِيَا وَمِنْكُوْ

او (دغه اموال دی) یتیمانو لره او مسکینانو لره او مسافرانو لره (مقرر کړی دی الله دا قسمت) لپاره د دی چه ونه ګرځی (دغه اموال) دولت په منځ د غنیانو کښی له تاسی څخه (چه له خپله حقه زیات واخلی او فقراؤ ته لږ ورکړی).

تفسیر: یعنی دا مصارف ځکه راښوولی شوی دی چه مسلمانان تل د یلار مړیو ـ اړو (مجبورو) ـ

بیکسانو او عامو مسلمانانو په پالنه او پوښتنه کښی متوجه اوسی ! او تل د اسلامی عمومی ضروریاتو او مصالحو ته خیال ولری څکه چه داسی مالونه د بدایانو او دولتمندانو راکړه ورکړه او نورو گټر دپاره نه دی ، او نه ښائ چه هغه د هغوی د مخصوص جایداد په منزله وګرځی او یواځی بدایان پری مزی وکړی او خوندونه تری واخلی ۔ او غریبان او اکربان له لوړی څخه ومری یا عمومی مصالح خراب او ویجاړ پراته وی .

## وَكَالْتُكُوُّ الرَّسُوُلُ فَخُنُ وُهُ ۚ وَمَا نَهْمُكُو عَنَهُ فَانْتَهُواْ وَاتَّقُوا اللّهُ إِنَّ اللهَ شَدِيْدُ الْحِقَافِ

او هغه څه چه درکړی تاسی ته رسول (د الله) نو وائ خلی وئ نیسځ قبول ئ کړئ! او هغه څه چه منع کوی (رسول الله) تاسی له هغه څخه نو بیرته شئ تری (مه ئ غواړئ) او وویریږئ له (عذاب د) الله په ځان ساتلو له معاصیو بیشکه الله سخت دی عذاب (د ده).

تفسیو: یعنی مال او جائداد او نور چه سم د پیغبر صلی الله علیه وسلم له امر سره تقسیمیهی هغه د تقسیمیهی هغه د تقسیمی هغه د تقسیمی هغه د تقسیمی هغه د تقسیمی هغه دادرسیدی هغه په خوښی سره واخلئ! او هغه ته چه ور نه کړ شی هغه دی لاس واخلنی هم داسی د گردو (تولو) احکامو او نواهیو منل او پابندی په کار ده.

ځکه چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم نافرمانى د الله تعالىٰ نافرمانى ده . او وويريږئ که چيرى د رسول الله د نافرمانى لامله (له وجى) الله تعالىٰ له تاسى څخه خفه نشى او سخت عذاب په تاسى مسلط ونه فرمائ .

### لِلْفُقَرَاءَ الْفُاهِجِرِينَ الَّذِينَ الْخَرْجُوامِنَ دِيَارِهِمَ وَاَمُوالِهِمَّ يَبْتَغُونَ فَضُلَّامِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا وَّيَنَصُّرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ اوْلَيْكَ هُوُالصِّدِ قُونَ<sup>©</sup>

(دغه اموال دی) دپاره د فقیرانو هجرت کوونکیو (هغه مهاجران) چه ایستلی شوی دی دوی له کورونو کلیو خپلو څخه او له اموالو خپلو څخه په دی حال

کښی چه طلبوی دوی فضل بښنه مهربانی له الله او رضاء (د ده) او مرسته (مدد) کوی له الله او له رسول د دغه (الله) سره (په نفسونو او مالونو خپلو سره) دغه (مهاجران ) هم دوی دی صادقان رښتینی (په ایمان او جهاد کښی).

تفسیر: یعنی هسی خو په دی مال پوری د کردو (تولو) مسلمانانو حوائج او ضروریات تعلق او ارم ایثار خوضوصی دول (طریقه) سره د ځان قربانونکو او ایثار خوضوونکیو رجتینو مسلمانانو حق مقدم او وړاندی دی چه هغوی یواځی د الله تعالیٰ په خوښی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په محبت او اطاعت له خپلو کورونو او مالونو او شتو مخخه لاس وینځلی دی او بالکل په تش لاس له خپل هواده (وطنه) راوتلی دی تر غو د الله تعالیٰ او د هغه د رسول الله په کارونو کښی په نړه پوری پخپل سر او ازاد کار وکړی شی او هغه ته په ښه ډول (طریقه) مرسته (مدد) ورسوی.

#### وَالَّذِيْنَ تَبَوَّءُوالدَّارَوَالْإِنْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ

او هغو (انصارو لره دی دغه اموال) چه ځائ نیولی دی په (دی) کور (مدینه) کښی او (خالص کړی ئ دی خپل) ایمان پخوا له دغو (مهاجرانو) څخه .

تفسیو: له دی کور مخخه مدینه طیبه مراده ده او دا خلق د مدینی منوری انصار دی چه د مهاجرینو له راتگه وړاندی ئ په مدینی منوری کهبی هستوګنه لرله او د ایمان او عرفان په لارو کښی زیات مضبوط او مستقیم شوی و

#### يُعِبُّوُنَ مَنْ هَاجَرَالَيْهِمَ

خوښوی محبت کوی دوی له هغه چا سره چه هجرت ئ کړی دی دوی ته.

تفسیر: یعنی په مینه او محبت سره د مهاجرینو خدمت کوی تر دی چه پخپلو مالونو او شتو کښی ئ هغوی ته برابره برخه ورکړی ده او د هغوی په شریک ګرڅولو کښی ئ خپل څانونه تیار کړی دی .

#### <u>ۅؙڵٳۼ۪ٮ</u>ۮؙۏؙؽڔؽ۬ڞؙۮۏڔۿؚؚۄ۫ڂٵڿڎؙٞؠؚؾ؆ۜٲۏٛڗؙٷٷؽۣ۫ڗ۠ۏٛؽۘٵڮ

## أنفئيهم وَلَوُكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ۖ

او نه مومی دوی په زړونو سینو خپلو کښی څه تنګی (حسد) له هغه شی څخه چه ورکړی شوی وی (مهاجرانو لره) او غوره کوی (مهاجران) مقدموی ئ پر خپلو ځانونو او اګر که وی پر دوی باندی تنګی (فاقه او حاجت هغه څه ته چه دوی ئ ایثاروی).

تفسیر: یعنی مهاجرینو ته هغه فضل او شرف چه الله تعالیٰ عطای فرمایلی دی یا د فی په مالونو او کنبی هغه برخه له لبدلو الله صلی الله علیه وسلم هغو ته عطای فرمائ د هغوی له لبدلو څخه د انصارو زړونه نه خغه کیږی او په هغوی باندی کینه او حسد نه کوی بلکه پری خوښیږی او په هم مخبز کښی هغوی پخپلو ځانونو باندی وړاندی ګڼی پخپله دغه انصاریان مصاعب او متاعب ـ سختیاوی او ربرونه (تکلیفونه) وچتوی او په لوړه ئی تیروی مگر هغوی ته هرومرو (خامخا) څه نه څه وررسوی داسی بی مثله او بی ساری ایثار په دنیا کښی تراوسه پوری هیڅ یو قوم د بل قوم دپاره نه دی کړی .

## وَمَنُ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَاوْلِيكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ٥

او هر هغه چه وساتلی شی له بخل د نفس د ده نه (او له حرص نه په مال باندی) نو هم دغه کسان دی هم دوی مراد موندونکی په مراد رسیدلی (په ثناء صفت د دنیا او په ثواب د عقبا سره).

تفسیر: یعنی ډیر بریالی او کامیاب دی هغه قوم چه د الله تعالیٰ په توفیق او لاس نیوی د هغوی په زړونو باندی طمع حرص او بخل هیڅ اغیزه (اثر) نشی اچولی ځکه چه طماع او بخیلان کله خپلو نورو ورونو ته محه ایثار او ګته رسولی شی ؟ او د نورو په خوښی او هوسائی (آرام) باندی کله خوښیږی ؟.

#### <u>ۅؘۘ</u>ٲڵۮؚؽؙؽؘڿؘٲٷٛڝؽؙڹڠؙۮؚۿۄ۫

او (اموال) هغو (کسانو لره دی) چه راغلی دی راځی وروسته له دغو (مهاجرو او انصارو) نه .

تفسیر: یعنی هغه کسان چه له مهاجرینو او انصارو مخخه وروسته د وجود په عالم کښی راغی یا وروسته له دوی مخخه د اسلام په حلقه کښی داخلیږی یا له وړاندنیو مهاجرینو محنی وروسته ئ هجرت کړی مدینی منوری ته راغلی دی **والظاهر هو الاول.** 

## ؘؽڠؙٷٮؙٛۏؘڽؘڗؾؘڹٵؙٷٚؿۯڶٮۜٵۅڸؽؚٷڔڹؽٵڷۜڋؽؙؽڛؘڣڠؙۏػٳڽٳڷٳؽؠؽٳڽۅٙڒ ۼۜۼٷ؈ٛ۫ٷؙؽؙڹۣٳۼڷڒڷؚڴۮؚؽؽٵؗڡٮؙؙٷٳڒؾڹۜٛٳڗڰػڒٷڞٞڗڿؽٷ۠

وائ دوی چه ای ربه ځمونږ مغفرت وکړه مونږ ته او هغو (دینی) وروڼو ځمونږ ته چه ړومبی داخل شوی دی (له مونږ څخه) په ایمان کښی او مه ګرځوه په زړونو ځمونږ کښی بغض کینه د هغو کسانو سره چه ایمان ئ راوړی دی بیشکه ته (یا الله) ښه مهربانی کوونکی خورا (ډیر) رحم والا ئ

تفسیو: یعنی دغه اخلاف او وروستنی کسان هغو اسلاقو او سابقینو وړاندنیو ته د بښنی دعا ی
کوی او د خپل هیڅ یو مسلمان ورور په نسبت ـ بغض او کینه په خپل زړه کښی نه لری ـ
حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا آیت د گردو (تولو) مسلمانانو دپاره دی چه
وړاندنیو حق ومنی او د هغوی په پله باندی لاړ شی او د هغوی په نسبت هیڅ یوه کینه ـ حسد
او بغض ونه لری امام مالک رحمة الله علیه له هم دی څایه فرمائ هغه سری چه د صحابه و په
نسبت بغض او کینه ولری او د هغوی بدګوئ وکړی هغه لره د (فی) په مال کښی هیڅ یوه
برخه نشته.

### ٱڵؘۄٛڗۜۯٳڶٙؽ۩ێڹؽؘڹؙڶڡٞؿؙٵؿڠؙٷڵۏؽڸٳڂٛۅٳڹۿۭؗؗۄؗٵڷڔ۬ؿؽػڡؘۜۯؙۉٳ ڡؚڽؙٲۿؚڶ۩ؙڪؚؾؚ۬ڶؚڛؙٵٛڂٛڔۣڂؿ۫ۊؙڷٮؘڠ۠ڔٛۼؾۜڡؘڡٚڬؙۄ۫ۅٙڵٳٮ۫ڟؚؽۼ ڣڬؙۿٳؘڂؽٵٳؽؠٵڵٷٳڹۛڠؙڗؾ۪ڵؿؙۄؙڷڹڞؙۯڰ۠ڴؙ۫

آیا نه کوری ته هغو کسانو ته چه منافقان دغابازان شوی دی وائ هغوی هغو وروڼو خپلو (یهودانو) ته چه کافران شوی دی له اهل د کتابونو قسم دی که خامخا وویستل شئ تاسی (له مدینی څخه) نو خامخا وبه وځو مونږ هرومرو (خامخا) له تاسی سره او نه به منو مونږ (خبره په ضرر د تاسی کښی) د

هیچا هیڅکله او که چیری جنګ شروع کړ شی له تاسی سره نو خامخا مدد به وکړو مونږ هرومرو (خامخا) له تاسی سره،

تفسیر: عبدالله بن ابی او نورو منافقانو د بنی نضیر یهودانو ته پیغام او پته خبره ورلیپلی وه چه تاسی مه ویریپری او خپل محانونو یواځی مه ګنیځ که مسلمانان غواړی چه تاسی له مدینی محخه وباسی نو مونی به له تاسی سره دریپو که د جنگ او جگړی وار ورسید نو مونی به له تاسی سره مرسته (مدد) کوو . دا محمونی قطعی او ناګر محیدونکی تینکه فیصله او پریکړه ده او پرته (علاوه) له دی محخه مونیر ستاسی په جنگ او جگړه کیبی د هیچا خبره نه اورو او نه د هیچا پروا کوو.

## وَاللهُ يَتْنُهَدُ إِنَّهُ مُلِلْذِ بُوْنَ<sup>®</sup>

او الله شاهدی ګواهی ورکوی چه بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په هم دغو خبرو کښی).

تفسیو: یعنی دغه منافقان یهودانو ته دغه خبری له زړه څخه نه وائی یواځی د مسلمانانو په مخالفت خلق ورپورته کوی او هسی خبری کوی چه هغه د مسلمانانو په ګته (فائده) نه وی او هغه خبری چه په ژبه وائ په هغو باندی هیڅ عمل نه کوی.

## لِينَ أُخْرِجُواْ لَا يَعُوْبُونَ مَعَهُمُ ۚ وَلَيِنَ قُوْتِلُواْ الرَيْفُرُونَهُمُ ۚ

قسم دی که وویستل شی دغه (یهودان) (له کورونو خپلو نه) نه وځی دغه (منافقان له هغو یهودانو) سره (له کورونو خپلو نه) او که جنګ وکړ شی له هغو (یهودانو) سره نو مرسته مدد نه کوی دغه (منافقان) هغوی سره .

تفسیر: لکه چه په مدینی منوری کښی جگړه ونښته او د بنی نفسیر یهودان محصور شول په هغه نازک حال کښی هیڅ یو منافق د دوی مرستی (امداد) او مدد ته ونه رسید په پای (آخر) کښی کله چه هغوی وویستل شول دغه منافقان په دی وقت کښی هم په ډیره خوشالی سره پخپلو کورونو کښی ناست و .

#### ۅؘڮؠڹؙڹۜڞۯٛۅٝۿؙؠؙؙڶؽۅؙڵؾٞٵڵٳۮؠ۫ٵۯ؆ؿڠؙۅؘڵٳؽڹؙڞؠؙۏؽ®

او که (اراده د) مدد مرستی (امداد) وکړی دغه (منافقان) دغو (یهودانو) لره خامخا وبه ګرځوی دغه (منافقان) په تیښته سره شاوی خپلی بیا به مدد مرسته (امداد) ونه مومی ونه کړ شی (منافقانو یهودانو سره وروسته له ماتی) .

تفسیر: یعنی لکه په فرض محال سره منافق د هغو یهودانو مرستی (مدد) ته راغلی وی نو نتیجه به ئ شه کیده ؟ پرته (علاوه) له دی شخه چه د مسلمانانو له مقابلی شخه بیرته وتنبتی بله نتیجه نه لری او بیا به د دوی مرسته (مدد) شمرنگه کیده نو د دوی د مرستی (مدد) دپاره به هم شوک نه رسیده.

# لَا نُتُوْاَشُكُ رَهُبَةً فِي صُدُورِهِمُوسِ اللهِ دَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ

خامخا تاسو (ای مؤمنانو څخه) ډیر سخت یځ له جهټه د ویری په سینو زړونو د دغو (منافقانو) کښی له (ویری د) الله دغه ویره (د منافقانو له مؤمنانو څخه) په سبب د دی ده بیشکه چه دوی (داسی) قوم دی چه نه پوهیږی (نه پیژنی الله) .

تفسیر: یعنی که د الله تعالیٰ په عظمت باندی دغه منافقان پوهیدی او د هغوی په زړونو کښی د الله تعالیٰ خوف او ویره وی نو کفر او نفاق به ئ ولی غوره کاوه ؟ هو ! د مسلمانانو د شجاعت او میړانی (بهادرئ) څخه ویریږی ځکه د مسلمانانو په مقابل کښی نه شی ودریدلمی . او نه د جنګ په ډکر(میدان) کښی له ځانه څحه ثبات او توره او میړانه (بهادری) ورښوولی شی .

## لَايْقَاتِنْكُونَكُوْجَمِيْعُا إِلَا فِي قُوَّى شَحْصَّنَةٍ اَوْمِنْ وَرَآءِجُدُرٍ ۗ

جنگ به ونه کړی دغه (یهودان) له تاسی سره (ای مؤمنانو) ټول په ګډه سره مګر په قریو کلیو ټینګ کړیو شویو کښی یا وروسته له دیوالونو سنګرونو څخه .

ت**قسیر:** یعنی غرنګه چه د دی خلقر په زړونو کښی د مسلمانانو ویری او خوف ځای نیولی دی نو ځکه د جنګ په ډګر(میدان) کښی نشی جنګیدلی هو په کلیو او تینګو کلاو کجی سنګرونه نیولی او جګړی کولی شی یا که د دیوالونو او ونو او نورو شیانو تر شاو ځا ځانونه پت کړی

نو جنګیدی شی . عُمونږ یو مشر به ویل کله چه یورپیانو د مسلمانانو له توری محخه خپل عُانونه عاجز ولیدل نو راز راز (قسم قسم) اور خوروونکی وسلی او د جگړی اصول ئ ایجاد کړی خو سره له دی هم که کوم وقت د هغوی جگړه له مسلمانانو سره لاس په لاس ونښلی نو هغوی د څو شیبو دپاره هم د مسلمانانو په مخ کښی نشی ودریدلی او ګرده (توله) دنیا د قرآن دا معجزه پخپلو سترګو سره ګوری چه ﴿ لَاَیْمَالُونَانُونَیْمُالُونَانُونَیُمُشَکَوَّاَوْسُنُونَاوَمُنَانُونَا ﴾ دنیا د قرآن د نورو هغو خلقو په نسبت څه ولیکلی شی چه د هغوی په نزد میرانه (بهادری) او توره دا ده چه د خپلو انګنونو (انګړونو) ورونه په خپلو ځانونو پسی تړی او په بامونو او بلیو باندی ختلی په تیږو (ګټو) او لوټو او خښتو او نورو شیانو سره ویشتل کوی .

## بُأْسُهُمُ بَيْنَهُوْ شَرِيْكُ

*جنګ د دوی په منځ د دوی کښی ډیر سخت دی* .

تفسیو: یعنی په جګمو کښی چه دوی ئ پخپلو منځونو کښی کوی ډیر تیز او ګمړندی او سخت ښکاری لکه چه پخوا له اسلامه د اوس او خزرج د جنګونو تجربه څمونډ په منځ کښی پرته ده مګر د مسلمانانو په مقابله کښی د هغوی وینه وچه ـ توره پڅه ـ ژبه (چاړئ) او میړانه (بهادری) ورکه شی .

## تَعْسَبُهُو جَبِيعًا وَقُلُو بُهُوْ شَتَىٰ ذٰلِكَ بِأَنَّهُ وُوَمُّ لَا يَعْقِلُونَ ۗ

گمان به کوی ته په دوی چه سره يو دی او (حال دا چه) زړونه د دوی سره جلا جلا (جدا جدا) دی (په خيالاتو کښی)، دا (پريشانی د زړونو د دوی) په سبب د دی دی چه بيشکه دوی داسی يو قوم دی چه نه پوهيږی (نه چلوی عقل په خير خپل) .

تفسیو: یعنی د مسلمانانو په مقابله کښی د هغو په ظاهری اتفاق او اتحاد مه غولیږئ د هغوی زړونه هیځ کله سره غوند نه دی او بالکل جلا (جدا) دی هر یو د خپل غرض او غوښتنی مین ـ او د هر یوه فکر او خیال بیل دی . او د یوه خیال او چرت د بل د چرت او خیال سره مل نه دی . نو ځکه د دوی په منځ کښی حقیقی اتحاد او یو جهتی هیچری نه پیدا کیږی ؟ که دوی پوه ولری نو پوهیل به چه دا نمائشی اتحاد او د مهودنی یووالی هیڅ نه پکاریږی اتحاد

هغه ته وایه شی چه د مؤمنینو او قانتینو په منځ کښی لیدل کیږی چه هغوی له ګردو (ټولو) اغراضو او خواهشونو څخه ځانونه ژغوری (محفوظوی) او ټولو یو ځای د الله تمالیٰ په رسی باندی منګولی لګولی دی ، او د هغو ګردو (ټولو) ژوندون او مرګ یواځی واحد او احد او صمد الله تمالیٰ لره دی .

## كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِ مُ قَرِيبًا ذَاقُوا وَبَالَ امْرِهِمُ ۚ وَلَهُ مُ عَنَاكِ اللِيُرُ ۚ

مثال د دوی (په نه ایمان راوړو کښی) لکه مثل قصه د هغو کسانو دی چه ؤ پخوا له دوی نه په نژدی زمانه کښی چه (اهل د بدر دی) چه وڅکله هغوی وبال سزا د بدو چارو خپلو (په دنیا کښی په قتل او بند سره) او شته هغوی ته عذاب دردناک (په عقبا کښی) .

تفسیو: یعنی اوس په نژدی زمانی کښی د بنی قینقاع یهودانو د خپلی درغلی خیانت او غداری خوند څکلی دی ۔ کله چه هغوی بد عهدی وکړه نو مسلمانانو له هغوی سره یوه مختصره جگړه ونښلوله او وروسته د یوه وړوکی جنگ څخه کا هغوی د باندی وشړل . او له هغه څخنی په مخ کښی په قریبه ماضی کښی مکیانو هم د بدر په ورځ کښی خپله سزا وموندله همغسی د بنی نضیرو انجام هم وګورئ چه په دنیا کښی د مسلمانانو له لوری پخپل هیداد (انجام) او سزا ورسیدل او دوی ته د آخرت درد رسوونکی عذاب هم هغسی چه دوی ته تاکلی (مقرر) شوی دی هم وررسیږی .

## كَمَثَلِ الشَّيُطِنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ الْفُنُّ فَلَمَّا كَمَّرَ قَالَ إِنِّ بَرَقَّ مِّنْكَ إِنِّ أَخَافُ اللهَ رَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَّ النَّهُمُ الْمُهُمَّا فِي النَّارِخَالِدَيْنِ فِيهُمَا ۚ وَذَٰلِكَ جَزَّوُ الطَّلِمِينَ۞

(مثال د منافقانو به مخالفت د وعدی کښی) لکه مثل (قصه) د شیطان داسی ده کله چه وائ انسان ته چه کافر شه نو کله چه (انسان) کافر شی وائ (شیطان) زه بیزاره جلا (جدا) یم له تا محخه بیشکه زه ویریډم له الله چه رب

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

(پالونکی) د تولو عالمیانو دی پس دی عاقبت انجام د دواړو (ګمراه کوونکی او ګمراه شوی) داسی چه بیشکه هغوی دواړه به وی په اور (د دوزخ) کښی تل به اوسیږی دوی (دواړه) په هغه (اور د دوزخ) کښی او هم دا (خلود د اور د دوزخ جزاء د ظالمانو (کافرانو) ده .

تفسیر: یعنی شیطان په اول کښی انسان ته کفر او معصیت تشویق او تحضیض ورکوی کله چه سری د ده د اغواء په لومه او دام کښی ونښلی نو وائ چه زه له تا محخه جلا (جدا) او د تا له کاره بیخی بیزار یم زه خو له الله تعالیٰ ویریوم «دا وینا به هم د ریا او مکاری له مخی وی» نتیجه به داسی وی چه دی به هم د دوزخ د نتیجه به داسی وی چه دی به هم د دوزخ خس او بوتی او دړی کیږی او د هغه د دوزخ د لویدللو سبب به هم گرځی . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «شیطان به په آخرت کښی دا خبره وائ . او د بدر په ورځ کښی ئ هم د یوه کافر په شکل او بڼه نور خلق په جگړه کښی اوچولی ؤ کله چه سترگی ئ پر پرښتو باندی ولگیدی نو ژر وتبتید. لکه چه د هغه بیان د (الاتفال) په سورت کښی پخوا له دی محخه ځمونږ د دغه پښتو تفسیر کښی تیر شوی دی هم دا مثال د منافقینو هم دی) هغه بنی نضیر ته د خپل حمایت او رفاقت یقین ورکړی ؤ او په دی چل سره ئ د مخالفت ډگر(میدان) ته را وویستل . کله چه هغوی په مصیبت سره اخته شول دی جلا (جدا) شو ـ او لری تری کیناست . ولی ایا هغه په دی ډول (طریقه) د الله تعالیٰ له دی جلا میدی شی ۶ هیڅ کله نه خلاصیږی او د دواړو د هستوگنی ځای دوزخ دی.

#### يَا يَهُا الَّذِينَ الْمُنُوااتَّمُواللهُ وَلَتَنظُّونَفَشُ مَّا قَدَّمَتُ لِغَبِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو! تل ځان وساتئ له معاصیو) وویریږی له (عذابه د) الله او ښائ چه ودی ګوری هر نفس هغه شی ته چه ړومبی ئ لیږلی دی دپاره د صبا (قیامت).

تفسیو: یمنی ای مؤمنانو له الله تعالیٰ محخه وویرپیئ ! او خهلو مخانونو ته د طاعاتو او عباداتو سرمایه ذخیره برابره کرئ او فکر وکرئ چه صبا به محه شمه شیان در د مخه کیدونکی وی ؟ او د قیامت لویسی ورشی دپاره مو خمه ذخیره او ئحیرمه کری دی ؟ او نحه شی مو د مخه ورلیپړلی دی چه وروسته له مرګه هغه هلته در پکار شی ؟

## وَاتَّقُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ مِهَا تَعْمَلُونَ ٥

او وویریږئ له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) بیشکه چه الله ښه خبردار دی په

#### هغو عملونو چه کوئ تاسو (نو جزا به پری درکړی) .

تفسیر: یعنی ستاسی هیڅ یو کار له الله تعالیٰ محخه پت نه دی . نو ځکه له هغه الله تعالیٰ محخه وویریډځ ! او د تقویٰ او پرهیزګاری لاری غوره کړځ ! او له ګناهونو او معاصیو ځنی خپل ځانونه وژغوری (وساتی) !

# وَلاَ تُكُوْنُوا كَالَّذِينَ نَسُوااللهَ فَانْسُلُمُ أَنْفُسَهُمُ الْوَلِيكَ هُوُ الْوَلِيكَ هُوُ الْفَلِيكَ هُوُ الْفُسِقُونَ ﴿

او مه کیږئ تاسی (ای مومنانو) په شان د هغو کسانو چه هیر کړی دی هغوی الله بیا هیر کړ الله په دوی حق د نفسونو د دوی دغه خلق هم دوی دی فاسقان نافرمانان (بهر وتونکی له فرمانه د الله نه) .

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ حقوق ئ هیر کړی دی او د هغه له یاده غافل شوی دی او د ده د اوامرو او نواهیو هیڅ پروا نه کوی نو الله تعالیٰ هیر کړی دی په دوی باندی حق د نغسونو د دوی چه له راتلونکیو افتونو ځنی د ژغورنی (بچ کوونی) هیڅ یو فکر او اندیښته د دوی سره نشته . او په معاصیو او نافرمانیو کښی ډوب تللی دی او په دائمی خساری او ابدی هلاکت کښی لوینلی دی او داسی کار نه کوی چه د دوی په حق کښی په واقع سره مفید او نافو وی.

#### لاَيَسْتَوِي أَصْحُ النَّارِ وَأَصْحَ الْبُنَّةِ أَصْلَ الْبُنَّةِ هُمُ الْفَالْمِرُونَ ﴿

نه دی سره برابر (په نزد د الله) یاران ملګری د اور (چه هیر کړی ئ دی الله) او یاران ملګری د جنت (چه ویریږی له الله) یاران ملګری د جنت هم دوی دی مراد موندونکی په مراد رسیدلی (په لقاء د الله او نعماؤ د جنت) .

تفسیر: یعنی بنائ چه هر سری خپل ځان د جنت د داخلینلو وړ(لاتق) وگرځوی چه لاره ئ پرته (علاوه) د قرآن کریم د هنایاتو او احکامو په مخامخ کښی له غاړی ایښودلو بل شی نه دی .

#### لُوُ أَنْزَلْنَا هٰ ذَا الْقُوْانَ عَلَى جَبَلِ لَرَ ٱيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنُ خَشْيَةِ اللهِ

که نازل کړی وی مونږ (احکام د دغه) قرآن په یوه غره باندی (په مثل د انسان او فهم مو ورته ورکړی وی لکه چه انسان ته مو ورکړی دی) نو خامخا لیدلی به ؤ تا هغه (غر) ویریدونکی فرمان منونکی توټی توټی کیدونکی له ویری (د عذابه) د الله ،

تفسیو: یعنی د افسوس او د حسرت محای به وی چه قرآن مجید د انسانانو پر زړونو باندی هیغ یو اثر او اغیزه وبر دردسته او قوی ده هیغ یو اثر او اغیزه دومره زبردسته او قوی ده چه که هغه پر غرونو غوندی یو کلک شی باندی هم راهکته شوی وی او په هغه کښی د پوهیدلو داسی یوه ماده چه په انسانانو کښی شته وی نو هغه به متکلم د عظمت په مقابل کښی ویریده او چاودیده او له ډاره به که توتی توتی کیده . محما د الله بنبلی پلار په یوه اوږده منظرمه کښی دا دری شعرونه راغلی دی .

محفل بدعت څنې نغمي چه اوريدونکي دی

غوږ ئ كوڼ په سترګه ړوند زړګى ئ لرځيدونكى دى

راشه واوره دا روا سازونه اوازونه تل

لمر دی پر روښان او ګرد (ټول) ستوری غورځیدونکی دی

څوک چه شی بی ویری ډیر افسوس دی پر حالت د ده غر ته ګوره ﴿ خَلَهْمُالْتَتَسَدِّمًا ﴾ کیدونکی دی

# وَيَلْكَ الْأَمْثَالُ نَفْرِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَكَمْ مُ يَتَغَكَّرُونَ ®

او دا مثالونه بیانوو اورو مونږ هغه خلقو ته (لپاره د دی) چه دوی فکر غور وکړی پکښی (فائده تری اخلی) .

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د کافرانو زړونه ډیر سخت دی سره له دی چه د الله تعالیٰ کلام اوری خو بیا هم ایمان نه پری راوړی که غر د دی پاک کلام په مفهوم باندی وپوهیږی نو هغه به هم له ډیری ویری وشلیږی » .

تنبیه: دا خو د کلام د عظمت ذکر و اوس په دغه راتلونکی آیت کښی د متکلم د عظمت او رفعت بیان دی . قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

#### هُوَاللهُ الَّذِيُ لِاَ إِللهُ اِلَّاهُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ۚ هُوَالرَّعْلَىٰ الرَّحِيْمُ ﴿هُوَاللهُ الَّذِي لَاَ إِلَهُ اللّهُوَّ اَلْمَاكِ الْقَدُّدُوسُ السَّلَوُ الْمُؤْمِنُ

دغه الله هغه ذات دی چه نشته بل هیڅ معبود برحق مگر خو هم دی (دی یواځی) عالم دی په غیبو باندی او (عالم دی) په ښکاره ؤ باندی هم هغه (الله) دی خورا (ډیر) مهربان ډیر رحم والا دغه الله (هغه ذات دی) چه نشته بل هیڅ معبود برحق مگر خو هم دی دی (یواځی) بادشاه دی ښه پاک دی (له تولو قبائحو څخه) سالم دی (له گردو (ټولو) عیوبو) څخه امان ورکوونکی دی .

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه له کردو (تولو) نقائصو او کمزوریو مخخه پاک منزه دی او له تولو عیوبو او افاتو مخخه سالم دی هیڅ یوه خرابی او نقصان نه د هغه دربار ته رسیدلی دی او نه به وررسیدی . د «مؤمن» ترجمه ئ په امان ورکوونکی سره کړی ده او د محینو نورو مفسرینو په نزد د «مصدق» په معنی هم راغلی دی یعنی پخپل قول او فعل سره د خپلو پیغبرانو د اقوالو او ویناؤ تصدیق کوونکی دی . یا د مؤمنانو په ایمان باندی د تصدیق دمهر ثبت کوونکی دی .

## الْمُهَدِّمِنُ الْعَزِيْزُ الْعَبَّالُ الْمُتَكِبِّرُ سُبُحٰنَ اللهِ عَمَّا يُثَمِّرِكُونَ ۞

شاهد حافظ دی (په اعمالو د بندګانو) ښه زبردست دی د ویری خاوند دی د لوئ ځیښتن (خاوند) دی ، پاک دی ذات د الله له هغو شیانو چه (مشرکان ځ) ورسره شریکوی .

**تفسیر:** یعنی د الله تعالیٰ به ذات او صفاتو او افعالو کښی هیڅوک ورسره مل او شریک نه دی .

#### هُوَاللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ

دغه الله (هغه ذات دی) چه پیدا کوونکی دی راویستونکی دی (له عدم نه وجود ته) صورت ورکوونکی دی .

تفسیو: د (خالق) او د (باری) د فرق په نسبت مو د بنی اسرائیل په سورت کښی د دی آیت ﴿ وَيَشَعَلْوَنَكُ مِّى الْوَّرِحُ مِّنِ الْمُورِّقِ مُورِّقُ ﴾ د تفاسیرو په ضمن کښی څه اشاری کړی دی .

محموني دغه مبارک تفسير بيا ولولئ ؟ المصور \_ صورت جوړوونکی لکه چه په نطفه باندی ئ د انسان تصوير جوړ کړی دی.

#### لة الكشماء المسنى

هم دغه (الله) لره دى نومونه نيك عمده مخصوص.

تفسير: يعنى هغه نومونه چه په اعلىٰ درجه په ښه والى او كمالاتو او صفاتو باندى دلالت كوى .

#### يُسَيِّهُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَالْكَرْضِ

په پاکی سره یادوی هغه (الله) لره هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه څه چه په) ځمکه کښی دی .

تفسير: يعنى د قال يا د حال په ژبه سره چه په هغه باندى مونږ او تاسى نه پوهيږو .

#### وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ الْحَكِيْرُ

او هم دغه (الله) ښه غالب دی ښه حکمت والا دی

تفسیو: د الهٰیه د کردو (تولو) کمالاتو او صفاتو مرجع د دوو صفتونو په لوری دی چه «عزیز» د قدرت په کمال او (حکیم) د علم په کمال باندی دلالت کوی . او هر محومه کمالات چه دی په علم او قدرت پوری ئ په یو نه یو ډول (طریقه) سره تړلی دی . په روایتونو کښی د (حشر) د سورت له دی دری آیتونو هم گوالله آلؤی گواله آلؤه کې څخه نیولی د سورت تر آخره پوری ډیر فضیلتونه راغلی دی . نو هر مسلمان ته ښائ چه سهار او ماښام ئ په لوستلو باندی تینګوالی او مؤاظبت وکړی !.

#### تمت سورة «الحشر» بمنه وكرمه فلله الحمد والمنة

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

سورة الممتحنة مدنية وهى ثلث عشرة آية و فيها ركوعان رقمها(۲۰) تسلسلهاحسب النزول (۹۱) نزلت بعد سورة الاحزاب د «الممتحنة» سورت مدنى دى(۱۳) آيتونه او دوه ركوع لرى په تلاوت كښى (۲۰) او په نزول كښى (۹۱) سورت دى وروسته د «الاحزاب» له سورت څخه نازل شوى دى

#### هِ الله الرَّحيون الرَّحيون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

ځمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم په حدیبیی کښی له مکیانو سره روغه وفرمایله چه د هغی ذکر ځمونږ د دغه پښتو تفسير د (الفتح) په سورت کښي پخوا له دی نه شوی دی تر دوو کلونو یوری دا روغه قائمه وه بیا د کافرانو له لوری هغه ماته شوه نو دلته رسول الله صلی الله علیه وسلم د حربی له اصولو سره سم په پته خوله افواج ټولول او د مکی معظمی د بری فتح دیاره ئ ترتيبات نيول د خبرو اترو او ليكونو په ليږلو باندى ئ ممانعت او بندشونه كيښوول چه تر څو د مکې معظمي کافران د دوی له دی تياری څخه خبر نشي او هغوی هم د جګړی دياره ځانونه تیار نه کړی او په دی ډول (طریقه) سره په حرم شریف کښې د جګړې مخه ونیوه شي یوه مسلمان چه حاطب رضی الله تعالیٰ عنه بن ابی بلتعه نومیده او د بدر له مهاجرینو محخه و مکیانو ته ئ يو ليک وروليږه چه «د محمد صلى الله عليه وسلم لښکر ير تاسى باندى لکه د شهيي تياره یا د لوی سیلاو د اوبو پشان درتلونکی دی » دا خبره رسول الله صلی الله علیه وسلم ته د وحی په وسیله ورښکاره شوه دوی حضرت علی کرم الله وجهه او څو نورو اصحابو ته امر ورکړ چه یوه ښځه د مکي شريفي په لوري رهي (روانه) ده تاسي وريسي ورشي تاسي به له هغې سره په فلاني تحای کښی مخامخ کیږی له هغی سره یو لیک دی هغه ورڅنی واخلی ا او له تحان سره ئ راوړئ دا اصحاب یه تلوار رهی (روان) شول او هغه ښځه ئ یوره یه همغه ځای کښې وموندله . هغې سَعْی دیر «لیت او لعل» او وړاندی او وروسته وکړ خو سره له هغه هم همغه لیک (خط) ئ وروسپاره چه د هغه له لوستلو څخه دا خبره ښکاره شوه چه د حاطب رضی الله تعالیٰ عنه بن ابی بلتعه له لوری د مکی معظمی د کافرانو په نامه لیکلی شوی دی او هغوی ته ئ د مسلمانانو د تعرض اطلاع ورلیدِلی ده . ځمونږ پیغمبر حاطب رضی الله تعالیٰ عنه راوباله او تری وئ یوښتل چه دا څرنګه يو حرکت دی ؟ دی وويل يا رسول الله نه زه کافر يم او نه مي له اسلامه مخ اړولي دی . رښتيا خبره خو دا ده چه ځما کور او کهول په مکه معظمه کښې دی او هلته د هغوی ساتونکی او یالونکی هیڅوک نشته نو می وغوښتل چه یر کافرانو باندی خپل یو احسان واړوم تر نحو هغوی د هغه به معاوضه کښې ځما له اهل او عيال سره څه غرض ونه لري بلکه له هغوي سره

خه ښيکتي (ښه) هم وکړي . زه پوهييم چه له دى څخه ماته ډيره ګټه (فائده) رارسيږي خو اسلام او مسلمانانو ته له هغه ځني هيڅ يو ضرر نه رسيږي هغه د فتح او نصرت وعدي چه تاسي ته د الله تعاليٰ له لوري شوى دى هغه په قيني ډول (طريقه) سره پاى (آخر) ته رسيدونكي دى او د هغو مخه هيڅوک نشي نيولي لكه چه د ده د هغه خط په مئځ کښي هم دا مضمون ليكلي شوى و. قسم په الله كه رسول الله صلى الله عليه وسلم يواځي هم پر تاسي باندې حمله وكړي نو الله تعالىٰ به ورته مدد وركوى او هغه وعدى چه له هغه سره شوى دى خامخا پوره كيدونكي دى. پلاشبهه د حاطب رضى الله تعالىٰ عنه څخه دا غټه خطائ شوى ده خو رحمة للعالمين وفرمايل (لا تقولوا له الا خيراً مه وايئ ورته هيڅ شي پرته (علاوه) له خيره او وى فرمايل (چه حاطب د پدر د اصحابو ګرد (تول) ګناهونه بښلي دى ». د دى سورت زياتره برخه هم دى قصى لره نيوونكي ده لكه چه الله اجل واعلىٰ شانه واعلىٰ شانه واعلىٰ دامانه داسي فرمائ چه

#### ؖڲؘٳؿۜۿٵ۩ٚڹؽ۬ؽٵمٮؙٶٝٳڶڵٮۜٙۼۣؖڹۮؙۅٵۼٮ۠ۊۣؽۘۅؘۼۮؙۊۜڴڎۣٳٞۅ۫ڶۣؽٵٝ؞ٛؾؙڷڠؙۅؙڹ ٳڲؽؿؠؙؠٳڵڶؠۅۜڎؘۊؘۅؘڡٞۮؙڡؘۜۮؙۅٳؠٮڶۼٵۧٷ۠ۄؚڛۜڶڶڿۣٞ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو)! مه نیسئ تاسی دښمنان ځما او دښمنان خپل دوستان په دغه حال کښی چه غورځوئ لیږئ تاسی خبرونه هغوی ته په سبب د دوستی سره (په منځ ستاسی او د دوی کښی) حال دا چه په تحقیق کافران شوی دی هغوی په هغه شی چه راغلی دی تاسی ته له حق (دین او قرآن) څخه .

تفسیو: یعنی د مکی کافران هم د الله جل جلاله دښمنان دی او هم ستاسی نو له هغوی سره دوستی مه کوئ!. او هغوی ته دوستانه پیغامونه لیپل مسلمانانو لره ښه نه دی. او په تحقیق کافران شوی دی هغوی په هغه څه چه راغلی دی تاسی ته له حق دین څخه نو د دی لامله (له وجی) د الله تعالیٰ دښمنان شول .

# يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيّاكُوْ إَنْ تُؤْمِنُوْ الْإِللَّهِ رَبَّكُُوْ

چه وباسی دوی رسول (د الله) او هم تاسی (له خپل وطن مکی څخه ځکه) چه ایمان راوړی دی تاسی په الله چه رب ستاسی دی (پس مه نیسځ دوی په دوستی سره) . قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

تفسیو: یمنی پیغمبر ته او تاسی ته کا محنګه سخت ربرونه (تکلیفونه) او زحمتونه درورسول او تاسی کا د خپل هیواد او وطن په پریښوولو باندی اړ (مجبور) کرئ یواځی په هم دی خبره سره چه تاسی ولی د یوه الله تعالیٰ چه ستاسی او د ګردو (ټولو) مخلوقاتو پروردګار دی عبادت کوی ؟ نو له دی مخخه به لویه دښمنی او عداوت محه وی ؟ د تعجب ځای دی چه تاسی له داسی سړیو سره دوستی کوئ ؟ او د خپلوی لاسونه وروړاندی کوئ ؟ .

## إن كُنْتُوخَرُجْتُوجِهَادًا فِي سِيلِي وَابْتِعَاءَ مَضَاتِي

که چیری یئ تاسی چه راوتلی ئ تاسی (له اوطانو خپلو) دپاره د جهاد جنګ په لاره ځما کښی او دپاره د رضاء خوښی غوښتلو ځما (پس مه نیسئ دوی په دوستی سره)

تفسیو: یعنی که ستاسی له کوره وتل محما د خوښی لپاره او محما په لاړه کښی د جهاد دېاره وی او خاص محما د رضاء دېاره تاسی نور د خپلو ځانونو دښمنان کوئ نو بیا په هغی دښمنی کښی د دوستی ارتباط د محه دېاره دی ؟ ایا د هغو کسانو په ناراضی چه تاسی د الله تعالیٰ رضاء ګټلی وه اوس غواړئ چه هغوی له خپلو ځانونو محنی رضاء او خوښ او الله تعالیٰ ناراض کړئ! (المیاذ بالله)

# تُتُرُّونَ الِيهِمُ بِالْمُودَّةِ ۖ وَانَااعُكُمْ بِمَااَخْفَيْتُمُ وَمَاۤ اعْكَنُمُوْ

چه په پټه (خبری) لیږئ تاسی هغوی ته په (سبب د) دوستی سره او زه ښه عالم یم په هغه څه چه پټوئ تاسی (له مراسلاتو) او په هغه څه چه ښکاروئ تاسی (له معاذیرو) .

تفسیر: یعنی که یو سری وغوادی چه یو کار له کردو (تولو) خلقو او نری والو (اهل جهان) څخه په پته اجرا کړی نو ایا هغه له الله تعالیٰ څخه هم پتولی شی ؟ وګورئ چه حاطب رضی الله تمالیٰ عنه محومره زیار (محنت) وکړ او کوښین کا وکړ چه د خپل لیک (خط) اطلاع هیچا ته ورنه کړی خو الله تمالیٰ له هغه محخه خپل رسول خبردار کړ او دغه پته خبره پخوا له وقته ورغرګنده (سکاره) شوه !.

#### وَمَنُ يَفْعُلُهُ مِنْكُونِ فَقَدُ ضَلَّ سَوَاءَ السَّمِيلِ ١

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

او هر څوک چه وکړی دغه (کار) له تاسی څخه نو په تحقیق ورکه کړی ئ ده سمه صافه لاره .

تفسیو: یعنی که سره له مسلمانی داسی کار وکړی او داسی ئ وګنی چه دی به د هغه په پتو ساتلو کښی بری ومومی نو سخته غلطی او زیات تیرواته کوی.

#### ٳڽؙؾۜؿٝڡؘڠؙٷؙڴۄ۬ێڲٛۏٛٮٷٛٲڵڴۏٲڡ۫ػٲٷؘۊؘؠؘۺڟۊٙٳٳڶؽؙڴۉٲۑڋ؉ۣٛؠٛٞۅؘۘٲڵڛؚڹؾۘۿؠؖ ڽٳڵۺؙۅۧۼۅؘۅؙڎ۠ۊٲڵۊؘؾڴۿ۠ڕ۠ڎڹ<sup>ڽ</sup>

که چیری ظفر بری ومومی (کفار) په تاسی باندی (نو) شی به دوی تاسی لره دښمنان او اوږده به کړی تاسی لاسونه خپل (په وهلو او وژلو د تاسی) او (اوږدی به کړی) ژبی خپلی په بدی (ویلو د تاسی) سره او خوښوی به دوی (دغه) چه کافران شځ تاسی (لکه چه دوی دی) .

تفسیر: یعنی له دی کافرانو څخه په موجوده حالت کښی څه هیله (امید) او اسره مه لرئ! که څه هم تاسی زیاته پیرزوینه او رواداری پر هغوی باندی وکړئ او د دوستی اظهار وکړی هغوی هیڅ کله د مسلمانانو خیر غوښتونکی نشی کیدی او سره له دی انتهای رواداریو که د هغوی لاسونه پر تاسی باندی بر شی نو له هیڅ راز (قسم) خرابی او دښمنی ځنی خپل محانونه نه منع کوی. په ژبو او لاسو سره هر ډول (طریقه) ضررونه او ایذاوی تاسی ته دررسوی ، او داسی غواړی هم هغسی چه هغوی له صداقته منکران دی تاسی هم منکران کړی نو ایا داسی شریران او بد باطنان د دی خبری وړ (لاتق) دی چه هغوی ته هسی پیغامونه ورولیول شی ؟ .

#### ڶؽؘ؆ؘڡٛٚڡؘػڎؙٳۯۜػٲڡؙڴۏڒڵٳۏٛڒڎڴڿ؞ٝؽۣڡؙڒڶۊؾڡڐۥۧؽڣڝڵؘؠؽؙڴۊٝ ۘۘٷڸڮؙؠؠٵؾۧۼؙٷؽڹڝؚؽؙ۞

له سره به نفع در ونه رسوی تاسی ته (که کافران شع) خپلوی (د خپلوانو) ستاسی او نه اولاد ستاسی په ورځی د قیامت کښی فیصله به وکړی (الله) په منځ ستاسی کښی او الله په هغو عملونو چه کوئ تاسی ښه لیدونکی دی (نو

#### جزا به ئ درکړی) .

تفسیر: حاطب رضی الله تعالیٰ عنه هغه خط د خپل اهل او عیال دپاره لیکلی و نو په دی باندی داسی تنبیه فرمائ چه اولاد او خپلوان د قیامت په ورځ کښی هیڅ نه په کاریږی الله تعالیٰ د هر یوه سړی اعمال تر ذری ذری پوری هم گوری او سم له هغه سره فیصله او پریکړه کوی د الله تعالیٰ دا فیصله هیڅ یو ځوی ـ لمسی ـ کروسی خپل ـ خپلوان او عزیز نشی ماتولی نو بیا دا کومه عقلمندی ده چه یو مسلمان د خپل اهل او عیال دپاره الله تعالیٰ له خپل ځان څخه نارضای کړی په یاد کا ولریځ چه له هر شی څخه د الله تعالیٰ رضامندی او خوښی وړاندی ده که دی له مونی غو د هغه په فضل او کرم سره گود (ټول) کارونه ښه کیږی او که الله تعالیٰ نارضا ـ او خغه شی نو هیڅ شی نه په کاریږی .

#### قَدُكَانَتُ لَكُمُّ اُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِنَ الْبَرِهِيمُ وَالَّذِينَ مَعَهُ ۚ إِذْ قَالُوَّا لِقَوْمِهِمُ إِنَّا لِبُرَا فُلِمِنَكُمُ وَمِمَّا تَعَبُّكُونَ مِنْ دُونِ اللهُ كَفَرَانَا بِكُوْرَ نَدَابَيْنَنَا وَبُلْيَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءُ اَبْدًاحَتَّى تُومِّنُوْا بِاللهِ وَحُدَةً

په تحقیق شته تاسی لره (ای مؤمنانو) طریقه ښه (چه اقتداء پسی کولی شغ) په (قول او فعل) د ابراهیم کښی او په (قول - فعل د) هغه چا کښی چه ده سره ؤ (له مؤمنانو) کله چه وویل (دغه ابرهیم او اتباعو  $\mathfrak{g}$  مشرکانو د) قوم د دوی ته چه بیشکه مونږ جلا (جدا) بیزاره یو له تاسی څخه او (بیزاره یو) له هغه څیزه چه عبادت  $\mathfrak{g}$  کوئ تاسی بی له الله منکران شوی یو مونږ (په باطل دین) ستاسی باندی او ښکاره شوی دی په منځ محمونږ او ستاسی کښی عداوت دښمنی او بغض حسد ابدی همیشه تر هغه پوری چه ایمان راوړی په الله باندی یواځی (چه واحد لا شریک دی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه سره له اسلامه د ابراهیم علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة السلام سره ملکری شوی دی هر یوه په خپلو وقت کښی په خپلو فعلونو او قولونو سره له هغو کفارو ځنی د بیزاری او بیلتون اعلان کړی دی او ابراهیم علیه السلام سره له نورو مؤمنانو اتباعو خپلو وویل هغو مشرکانو د قوم خپل ته چه په تحقیق سره مونږ بیزاره یو له تاسی څخه او بیزاره یو له هغه شی

څخه چه عبادت کا کوکا تاسی بی له الله چه بتان دی او کافر شوی یو مونی په دین یا په معبود ستاسو باندی یعنی تاسی ای کفارو څرنکه چه له الله تمالیٰ څخه منکران یی او د الله تمالیٰ د احکامو پروا نه کوکئ نو مونی هم ستاسی له طریقی څخه منکران یو او د یوی ذری په میچ هم ستاسی فکر او پروا نه کوو او ښکاره شوی دی په منځ څمونی او ستاسی کښی عداوت دښمنی او بغض کینه همیشه تل تر هغه پوری چه ایمان راویئ تاسی په الله تمالیٰ باندی یوانجی یعنی دا دخسمنی به هلته پای (آخر) ته رسیږی چه تاسی شرک او کفر پریږدئ او د همغه یوه مالک الملک والملکوت اکرم شانه واعظم برهانه هسی بندگان او چوپران شئ لکه چه مونیر ئ هم بندگان او تاممان یو.

# إِلَّا قَوْلَ إِبْرُهِيْمَ لِلَهِيْهِ لِكَسْتَغُغِرَتَ لَكَ وَمَا أَعِلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ شَغُي \*

مگر خو (اقتداءِ مه کوئ د) یوی خبری د ابراهیم (چه ویلی ئ ؤ پخوا له امتناعه) پلار خپل ته (داسی) چه خامخا زه بښنه غواړم هرومرو (خامخا) د تا دپاره او مالک نه یم زه تا لره له عذابه د الله د هیڅ نحیز ،

#### رَّبَنَاعَلَيْكَ تَوَكَّلْنَاوَ إِلَيْكَ أَنِئْنَا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيْرُ ۞

ای ربه ځمونږ (خاص) په تا باندی توکل کړی دی مونږ او (خاص تاته رجوع کړی ده مونږ او (خاص) تاته بیرته ګرځیدل د ګردو (ټولو) دی په آخرت کښی دپاره د جزاړ .) قاسمع الله (۲۸) المنتحنة (۱۰)

تفسیو: یمنی ګرد (تول) مو پری ښوول او تاته مو هیله (امید) وکړه او د خپل له قوم او له تبر څخه مو پریکړه وکړه او له تا سره مو خپل علاقه ونښلوله او تاته مو رجوع وکړه او په دی باندی ښه پوهیږو چه د ګردو (تولو) ورتگ ستا په لوری دی .

#### رَّبَنَالَاتَّعِعُلَنَافِتُنَةً لِلَّاذِيْنَ كَفَرُوا وَاغْفِمُ لَنَارَبَبَنَا أَتِكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكِيدُون

(وویل ابراهیم او اتباعو د ده) ای ربه ځمونږ مه ګرځوه ته مونږه فتنه ځای د ازمویلو هغو کسانو لره چه کافران شوی دی او بښنه وکړه مونږ لره ای ربه ځمونږ بیشکه هم ته ئ ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: یعنی مونید د کافرانو دپاره فتنه او د ازمویښت محل د مشق تخته مه کرځوه! او مونید پخپل فضل او کرم سره په دغسی حالت کښی وساته چه د هغو له لیدلو څخه کافران خوښی نشی او پر اسلام او مسلمانانو باندی د تمسخر او استهزا غیونه وکړی او څمونیړ په مقابل کښی په خپل حقانیت باندی استدلال وکړی . بیشکه هم ته ئ جه غالب قوی په انفاذ د احکامو جه حکمت والا چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی یعنی ځمونیړ تقصیرات او کوتاهی وبښه او را مماف ئ کړه . ستا د زبردست قوت او حکمت څخه هم دا هیله (امید) او توقع ده چه خپل وفا لرونکی بندگان د دجمنانو په مقابل کښی مقهور او مغلوب مه کړی اوس دپاره د ازیاد د حرص په اقتداء د ابراهیم علیه السلام کښی الله اکړم شانه واعظم برهانه داسی ارشاد فرمائ:

#### لَقَدُكَانَ لَكُوْ يَشِهِمُ أَسُوَةً حَسَنَةً لِّمَنُ كَانَ يَرْجُوااللهَ وَالْيُؤَمَّ الْنِيْرُومَنْ يَتَوَلَّ فِإِنَّ اللهُ هُوالْغَنَّ الْجَمِيدُ ۞

خامخا په تحقیق ده تاسی لره (ای مؤمنانو) په دغو (خبرو د ابراهیم او اتباعو د ده) کښی طریقه حسنه ښه (چه اقتدا<sub>ء</sub> یسی کوی او دا اقتدا<sub>ء</sub> ده) هغه چا لره چه وی چه امید لری (د ثواب) د الله او ویریږی د (جزا<sub>ء</sub> د) ورځی آخری (د قیامت)، او هر هغه څوک چه مخ وګرځوی (له احکام الله)

قىسمعالله(۲۸) الممتحنة(٦٠)

#### نو بیشکه الله همغه دی غنی بی پروا سه ستایلی شوی (یه محامدو)

تفسیر: یعنی تاسی مسلمانانو ته یا په بل لفظ هغو خلقو ته چه د الله د لیدلو او د آخرت د قانمیدلو هیله (امید) لرئ د ابرهیم علیه السلام او د ده د ملکرو حسنه اسوه او نیکی طریقه غوره کول په کار دی . که شحه هم توله دنیا تاسی ته متعصب او جاهل ووائ تاسی خپل مخونه د هغی لاری شخه مه اړوئ ! چه د دنیا هغه لوی موحد هغه پخپل تک او طرز عمل سره قائم کړی دی . د مستقبل وقت ابدی کامیابی او بری د هم دی لاری په تللو سره په لاس درتلی شی . که چپ (مخالف) له دی نه لاړ شئ او د الله تعالیٰ له دیمنانو سره خپله دوستی تینکه کړئ نو تاسی په پخپله نقصان او زیان مومئ. ځکه چه الله تعالیٰ د هیچا د دوستی او دښمنی پروا نه لری . هغه پخپل ذات سره د کردو (تولو) کمالاتو او هر راز (قسم) ښیکټو (فائدو) مالک او شیبتن (خاوند) دی او هیڅ ضرر ورته نه رسیږی .

#### ۜؗؗۼڛؘؽٳٮڵٷٲڽؙڲۼؖۼڶؠؽ۫ڹؙڴؙۯؚۅؘؽڽ۫ؽٵڷۮ۪ؽؽٵۮؽؙؿٝؠٝؠٞڹ۫ۿؙۄٞؗۄۜٚۅؘۘڎؖڐ ۅؘڶٮڵٷۊؘٮؚؽڒٷٳٮڵڎؙۼۧڡٛۏۯڒڿؽؙڎؚٛ

ښائيږی چه الله پيدا کړی په منځ ستاسی کښې او په منځ د هغو کافرانو چه دښمنۍ لری تاسی له هغوی سره دوستی او الله (په هر شی چه اراده وفرمائ) ښه قادر دی (چه ځينی ئ دغه دښمنی په دوستی سره بدلول دی) او الله ښه مغفرت کوونکی دی ډير رحم والا دی

تفسیو: یعنی د الله تمالیٰ د قدرت او رحمت محخه بعید نه دی چه د نن ورځی ډیر کلک کافر صبا به پوخ مسلمان وگرځوی . او په دا ډول (طریقه) ستاسی او د هغوی په منځ کښی د دوستی تعلقات قائم شی . لکه چه د مکی معظمی په فتحه کښی هم داسی وشوه ننزدی گرد (تول) مکیان مسلمانان شول او هغه کسان چه پرون به ځ یو د بل په مخ توری و بکلی نن یو پر بل باندی ځان قربانوی . په دی آیت کښی مسلمانانو ته اطمینان او تسلی ورکړی شوی ده چه د مکیانو په مقابل کښی د مسلمانانو دا د خپلوی شلول او ترک موالات او جهاد د څو ورځو له مخی موقتی دی . بیا به هغه ته څه اړه (حاجت) او ضرورت نه پاتی کیږی . بیائ چه په موروده حالت کښی تاسی په همغه ترک د موالاتو باندی تینگ اوسئ ! او له چا ځنی چه په دی لاره کښی څه بی اعتدالی شوی وی الله تعالیٰ د ده د هغی خطا ببونکی دی ځکه چه همغه لوی ببنونکی دی .

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

#### ڵۯؽؠؘؙٛؠؗڶڬٛۄؙٳٮڵڎؙۼڹٳڷێڔؽؘؽڮۄؙؽڡۜٵڗڷؙۅٛػٛۄ۫ؽٵڵڔۜؠڽ۬ۅؘػۄ۫ڲۼٛڔڿۘۅؙػؙۄ ڛۜٞ؞ڔؽٳۯؚڴۄؙٳڽؙؾۘڹڒٛڡٛۿؙۄؘۘۅٮٞڞؚٮڟۊؘٳڵؽۿٟۄؗٞڗٝٳڹۜٳٮڵۿؽڿؚۘڣٛ ٵڵٛڡٛڡٞٮؚڟؿؙڹ۞

نه منع کوی تاسی (ای مومنانو) الله له (دوستی د) هغو کسانو چه نه دی کړی جنګ له تاسو سره په (کار د) دین کښی او نه ئ ایستلی تاسی له کورونو خپلو څخه (له دی نه) چه نیکی کوئ تاسی له دوی سره او چه عدل او انصاف کوئ تاسی له هغوی سره بیشکه چه الله خوښوی دوست لری انصاف عدل کوونکی .

تفسیو: یعنی به مکه معظمه کنی داسی خلق هم شته چه دوی پخپله مسلمانان شوی نه و خو له مسلمانانو سره یا محه ضد او مخالفت هم نه کاوه او نه به یا د دین په چارو کبی له هغو سره جگری کول او نه به یا د هغوی په ایستلو کبیی د ظالمانو مرستی (مدد) کولی . له داسی کافرانو سره له نبیکتی (نیکی) او به سلوک کولو محخه ظالمانو مرستی (مدد) کولی . له داسی کافرانو سره له نبیکتی (نیکی) او به سلوک کولو محخه نو د انسان تنه کوی کله چه هغوی ستاسی سره عدل او انسان \_ نرمی او رواداری کوی نو د انسان تناضا هم دا ده چه تاسی هم له هغوی سره به تبینگ او مناسب سلوک و کرئ ! او دنیا ته یا ورونیی چه د اسلامی اخلاقو معیار محوره هسک (اوچت) دی ؟ دا د اسلام تعلیم نه دی که د کافرانو یو قوم له مسلمانانو سره جنگ کوی نو د گردو (تولو) کفارو سره بلا تعییز جنگ ونبئوو او له تولو سره د توری په محوکی خبری و کرو که مونچ داسی و کرو نو د حکمت او انسان له اصول محخه مو پرته (علاوه) او خلاف کار کری دی . دا ضروری خبره ده چه د بنځو او نارینه و او بووکیو سپرت رویور محلمیو او معاندو او مسالمو په منځ کنبی فرق او توپیر (تفاوت) سره وکرو او د هغو حالاتو په اعتبار مراعات وکرو چه د هغو له محه تفصیل د (ال عمران) او د(المائده) د سورتونو په تفاسیرو کنبی پخوا لیکلی شوی دی . د

ٳۼۜٛڶؽؘؠٝڶٮڬؙٛٳڵڵڡؙٸؚڹ۩ێۮؚؽؽؘۊؘٲؾڬٛٷؙػؙۏۣ؋ٳڵؾؚؽؗ؈ۅؘٲڂٛؽٷٛڴۏۺٞ ڿؚؽٳڔػؙۏڟؘٵۿڔٷٵڝٚٙڸٳٷٵڿؚڴۏٲڽ۫ؾۘۅڷۊۿؙۊ۠ۏۜڡؽۜؾؾۜۅڵۿۄؙ ڡؘٵٛۅڵ۪ؠٝڬۿؙؙؙۿؙۅٳڷڟڸؽٷڹ۞ قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

بیشکه هم دا خبره ده چه منع کوی تاسی الله له (دوستی د) هغو کسانو غخه چه جنگ ئ کړی دی له تاسی سره په (کار د) دین کښی او چه ایستلی ئ یئ تاسی له کورونو د تاسی څخه او کومک مرستی (مدد) ئ کړی دی له دښمنانو ستاسی سره په ایستلو ستاسی کښی له دی څخه چه دوستی کوئ تاسی له هغوی سره او هر هغه چه دوستی کوی له هغوی سره دغه (خلق) هم دوی دی ظالمان ګنهګاران .

تفسیر: یعنی له هسی ظالمانو سره دوستانه تعلقات قائمول بیشکه سخت ظلم او کناه ده . (ربط) تر دی ځای پوری د کفارو د دوو فریقو تولیو (معاند ـ مسالم) سره د معاملی ذکر و و ورسته له دی نه دا راښیی چه له هغو ښځو سره څه معامله وکړو چه له (دار الحرب) څخه (دار الاسلام) ته راشی ؟ یا په (دار الحرب) کښی هستوګنه ولری ؟ خبره دا ده چه د حدیبیی په روغه کښی مکی والو داسی تاکلی (مقرر کړی) و چه ځمونږ هغه سری چه د مسلمانانو په لوری سری چه مدینی منوری ته ولیډلی شی لکه ځمونږ پینمبر دا خبره منلی هم ؤه او د هغه په اثر څو سری چه مدینی منوری ته راغلی و بیرته مکی معظمی ته ولیډل شول . وروسته له هغه څخه څو بخی هم راغلی . که دا ښځی هم بیرته لیډلی کیدی نو د کافر نارینه په کور کښی د مسلمانی بنځی هستوګنه له اسلامی غیرته لری ښکاریدل او د هغو ناسته ملاسته سره حرامه وه نو په دی باندی دا وروستی آیتونه رانازل شول . معلومیړی چه وروسته له دی نه د ښځو په بیرته لیډلو کښی کافرانو اصرار ونه کړ او که نه هغه روغه به روغه نه پاتی کیده .

# يَائِهُ الَّذِينَ امْنُوَ الْوَاجَاءُ كُو الْمُؤْمِنْتُ مُطْجِرْتٍ فَامْتَحِمُوهُنَّ لَكُوالْمُؤْمِنْتُ مُطْجِرْتٍ فَامْتَحِمُوهُنَّ لَا لَهُ اَعْلَوُ مِلْ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِيلِيلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه راشی تاسی ته مؤمنانی (ښځی) هجرت کوونکی وطن پریښووونکی نو وائ ازمویئ تاسی هغوی الله ته ښه معلوم دی ایمان د دوی .

تفسیر: یعنی د زیرنو احوال الله تعالیٰ ته به معلوم دی خو په ښکاره ډول (طریقه) سره تاسو د هغو سځو تفتیش او تحقیق په بهه ډول (طریقه) سره وکړئ ! چه ایا په رښتیا سره مسلمانانی دی ؟ ایا په رښتیا د مسلمانی لامله (له وجی) دوی هجرت کړی دی او خپل وطن ئ پری ایښی دلته راغلی دی ؟ ایا کومی دنیوی یا نفسانی غوښتنی د دوی هجرت او راتگ سبب نه دی شوی ؟ په ځینو راویتونو کښی راغلی دی چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه به د دوی امتحان قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(٦٠)

اخیستلو او ازموینه ی کوله او د حضرت نبوی له لوری به ی د هغوی بیمت اخیست کله کله به پخپله رسول اکرم صلی الله تعالیٰ علیه وسلم هم د دوی بیعت مانه چه وروسته په ﴿ يَلِيَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ـ کنبی مذکور دی .

### فَإِنَ عِلْمُتُمُوْهُنَّ مُؤْمِنْتِ فَلاَتَرْجِعُوْهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَاهُنَّ حِلُّ لَّهُوْوَلاهُوْ يَعِنُّونَ لَهُنَّ وَالنُّوْهُ وُمَّا اَنْفَقُواْ وَلاجْنَاحَ عَلَيْكُوْ اَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا انْيَتُنُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ

نو که وپیژنئ تاسی دوی (په قسم سره) مومنانی نو بیرته مه لیږئ هغوی طرف د کفارو ته نه دی دغه (مؤمنانی ښځی) حلالی هغو (کفارو سړیو) لره او نه دی هغه (کافران) حلال دی (ښځو مؤمنانو) لره او ورکړئ تاسی (هغو کافرانو) ته (چه میړونه (خاوندان) د هغو ښځو دی) هغه څه چه لګولی ئ دی (له مهره) او نشته هیڅ ګناه پر تاسی باندی چه نکاح وتړئ تاسی له دی ښځو سره په شرط د دی کله چه ورکړئ تاسی هغو (ښځو) ته مهرونه د دوی

تقسیو: داسی حکم وشو که له زوجینو محخه یو مسلمان او بل مشرک وی نو د دارینو په اختلاف سره د نکاح تعلقات قائم نه پاتی کیږی که د کوم کافر ښځه مسلمانه شوی وی او دار الاسلام ته راشی هر هغه مسلمان چه د دی نکاح تړی د ده په غاړه ده چه هومره مهر چه هغه کافر په دی ښځی ورکړی دی هومره بیرته ورکړی . او اوس د دی ښځی مهر هر محه چه تاکلی (مقرر) شوی وی هغه جلا (جدا) دی ښځی ته وروسهاری نو وروسته له دی څخه د هغی ښځی سره نکاح تړلی شی

#### ۅٙۘڵٳؿؙۺؙؚػؙۊٳۑڝٙڞ۩ڶڰڗٳڣڕۅؘۺٷؙٳڡٵۘٲڶڡٚڡؘۜؿؙڗ۠ۅڵؽٮٮٛٷٛٳڡٵۧ ٲٮٚڡٛڡؙٞۊ۠ٳڎ۬ٳڮ۠ۄؙڂػۉٳٮڵۄۣؿػٷٛؠؽڹ۫ڬؙۄ۫ٷٳڶڵۿۘۘؗؗڂڸؽۓ۠ڂؚڮؽۓٛ۞

او منګولی مه نښلوئ په عصمتونو د ښځو کافرانو (او مه ئ ساتئ په نکاح خپله کښی) او وغواړی تاسی هغه څه چه خرڅ کړی دی تاسی (پر دغو کافرانو) او ودی غواړی (دغه کفار هم) هغه څه چی خرڅ کړی وی هغوی

(له مهرونو پر دغو مهاجرانو) دا (مذكوره احكام) حكم د الله دى حكم كوى (الله په دغه سره) ستاسي كښي او الله ښه علم والا دى ښه حكمت والا دى.

تفسیو: د ړومبی حکم په مقابل کښی وروستنی حکم داسی شو د هغه مسلمان سری ښځه چه لا کانوه پاتی وی دغه مسلمان دی هغه ښځه پربیږدی ! بیا هر کافر چه له هغی سره نکاح وتړی د دی مسلمان لگولی شوی مهر به بیرته وررسوی په هم دی ډول (طریقه) هر یو له دواړو فریقینو څخه دی یو له بل محنی خپل حق وغواړی کله چه دا حکم رابکته شو نو مسلمانان دی خبری ته تیار شول چه هم ئ ورکړی او هم به ئ واخلی خو کافرانو ورکول ونه منل نو محکه دا راتلونکی آیت رانازل شو .

# وَإِنْ فَاتَكُوْشَىٰ ثُيِّنُ اَزُوَاجِكُوْ إِلَى الْكُفَّارِفَعَافَيْنَتُوُفَالْتُواالَّذِينَ ۚ ذَهَبَتُ اَزْوَاجُهُمُ مِّتُلَمَا اَفْقَتُوا وَاتَّقُوااللهَ الَّذِي َ اَنْتُوْرِهِ مُؤْمِنُونَ ۞

او که چیری فوت شی له تاسو نه (ای مؤمنانو) یو شی له ښځو ستاسی په طرف د کفارو پس غزا مو وکړه (او غنیمت مو واخیست تاسی په غزا کښی) پس ورکړئ تاسی هغو کسانو ته چه تللی وی ښځی د هغوی (کفارو ته) په مثل د هغه (مهر) چه ورکړی دی دوی (هغو ښځو لره) او ویریږئ تاسی له الله هغه چه تاسو پر هغو باندی ایمان راوړونکی یی ، (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده که لاړی شی له لاسو ستاسی څه ښځی د کافرانو په طرف بیا ستاسو لاس بر شی یا وار مو راشی النه).

تفسیو: یعنی که د کوم مسلمان بیڅه مرتده او دارالحرب ته لاړه شی او کافر د هغه خرخ بیرته نه ورکوی نو که د کوم کافر بیڅه د مسلمانانو کره راشی د هغه هر نحومره خرخ چه کیږی بنائ د هغه کافر په نحای دی مسلمان ته ورکړی چه بنځه ئ د کافر کره تللی ده او حق ئ سوځیدلی دی . هو ! دومره ده که دغه مسلمان د حق له ورکولو څخه څه شی بیرته پاتی شی هغه به همغه کافر ته وررسوی ! ځینو عالمانو لیکلی دی که کوم مسلمان د کافر خرخ نشی ورته رسولی نو هغه دی د مسلمانانو په بیت المال کښی ور تحویل کړی . الله اکبر ! دا نحومره د علل انصاف تعلیم دی ! خو په دی باندی عمل کوونکی به همغه نحوک وی چه د هغه په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره وی او په هغه باندی پوره او کامل ایمان ولری ! .

تغمیمه: د ﴿ لَقَائَتُمُمُ ﴾ ترجمه محقق مترجم په دوه ډول (طریقه) سره فرمایلی دی «بیا ستاسی لاس بر شی» او «ستاسی وار راشی» مونی د دوهمی ترجمی په لحاظ سره د دی مطلب تقریر دلته

ولیکه . له ړومېنی ترجمی سره سم څینی مفسرینو ویلی دی چه له دی څخه د غنیمت د مال حاصلینل مراد دی یعنی د غنیمت له مال څخه د دی مسلمان خرڅ شوی مال ورته ورسپارلی شی والله تمالیٰ اعلم .

#### ڲٲؿۿٵڵێؚۘؿٞ۠ٳۮٙٳجآءَكؚٱڵٮٞٷؙؠڹ۬ؿؙؽٳڽؚۼٮؘڬٵٙٚ۩ٙڽؙڰۯؿۺ۫ڔٟػڽ ڔؚٵؿڵٶۺؽٵۊؘڵٳؽۺؙڗڨؘۏڵڒؽۯۣ۫ڹؽڹۘۏڵٳؿؘؙؿؙڴؽٲۉڵٳۮۿڽٞ

ای نبی (ای ځما پیغمبره!) کله چه راشی تاته مؤمنانی سځی چه بیعت کوی له تا سره پر دی شرط چه نه به شریکوی دوی له الله سره هیڅ شی او نه به کوی غلا دوی او نه به کوی زناء دوی او نه به وژنی دوی اولاد خپل

تفسیر: یعنی ای محمده بیعت واخله له بیغو مخخه په خبره چه نه به شریکوی دوی له الله تعالیٰ سره هیڅ مخیز او غلا به نه کوی او زناء به نه کوی او نه به وژنی اولاد خپل لکه چه د جاهلیت په زمانه کښی رواج و د معمولی ننګ او عار لامله (له وجی) به ئ جونی ژوندی په هدیرو (مقبرو) کښی خبولی او په محینو وقتو کښی به ئ د لوړی له ویری هم خپل اولاد واژه

#### وَلَا يَالْتِيْنَ بِبُهُمَّالِ ثَفُتَرِيْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيْهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ

او نه به راتله کړی په دروغو سره چه جوړوی ئ دوی په منځ د لاسو او پښو خپلو کښی (یعنی له خپله ځانه)

تفسیر: او بیعت واخله ای محما پیغمبره له بی شخو محنه په دی خبره چه نه به راغی په دروغو سره چه جوړوی هغه دروغ په منځ د لاسونو او پښو خپلو یعنی چه حرامزاده اولاد رانه وړی او په بل چا باندی په دروغو سره دعوی کوی . یا په دروغو سره شاهدی ورکوی. یا په کومه معامله کښی له خپل محانه خبره جوړه کړی په دروغو سره او قسمونه خوری بله معنی ځ دا ده چه د خپل محیولی اولاد نسبت په دروغو سره بل چاته کوی یا د بل چا اولاد پتوی او داسی وائی چه دا می له خپل میره (خاوند) دی . یعنی په مکر او فریب دروغ درغلی او ناروا سره خپل اولاد بل ته یا د بل اولاد محان ته یا د بل اولاد محان ته یا د بل اولاد محان حرام دی » .

#### وَلاَيعُصِيْنَكَ فِي مُعَوْوَثٍ فَبَايِعُهُنَّ

او نه به کوی نافرمانی له تا څخه په معروف ښو چارو کښی نو ته بیعت وکړه له دوی سره

تفسیو: پخوا ئ فرمایلی و هغه مسلمانی ښځی دی چه په هجرت کولو سره راځی وپوښتلی شی . د دلته دا راښیی چه د هغوی پوښتل دا دی که دا کرد (ټول) حکمونه چه په دی آیت کښی دی هغوی ومنی نو د هغوی ایمان ثابت وګڼه ا دی آیت ته د بیعت آیت وایه شی . ځمونډ د پیغمبر په مخ کښی به چه ښځو بیعت کاؤ نو هم دا اقرار به ئ له دوی ځنی په ژبه سره اخیست لیکن د بیعت په وقت کښی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لاس د هیڅ یوی ښځی لاس ته نه دی رسیدلی .

## وَاسْتَغَفِّرُ لَهُنَّ اللهُ إِنَّ اللهَ عَفُورُرُّحِينُوْ

او مغفرت بښنه وغواړه دپاره د دغو (ښځو) له الله بیشکه چه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی په دی چارو کښی هغه لنډون (کوتاهی) چه پخوا له دی څخه شوی دی یا د دی احکامو په څای راوړلو کښی وروسته له دی نه کوم تقصیر ورپیښ شی نو څکه تاسی د هغوی په حق کښی د مغفرت او پښنی غوښتنه وفرمائ تر څو الله تعالیٰ ستاسی په برکت د دوی تقصیرات وروپښی .

#### يَايَهُا اللَّذِينَ المُّنُو الرَّتَوَلُّوا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه کوئ دوستی له هغه قوم (د یهودو) سره چه په قهر شوی دی الله پر دوی باندی

تفسیو: هغه خبره چه د دی سورت په شروع کښی ؤه د دی سورت په ختم کښی ئ هم د هغه یاد وفرمایه یعنی د مؤمن په شان کښی نه دی چه له هغه چا سره رفاقت او دوستی وکړی چه الله تعالیٰ ورڅخه خغه شوی وی په هر چا باندی چه پاک الله په قهر وی ښائ چه د الله تعالیٰ دوستان هم له هغه سره خفه وی قدسمعالله(۲۸) الصف(۱۱)

#### قَدُيرِسُوا مِنَ الْإِخْرَةِ كَمَايَمِسَ الْكُفَّارُمِنَ أَصَّعْبِ الْقُبُورِشِّ

په تحقیق ناامیده شوی دی دغه (یهودان) له (ثواب د) آخرته لکه چه ناامیده شوی دی کافران (له خیره د آخرت) له تولگیو ملګرو د هدیرو (مقبرو) څخه

تفسیر: یعنی منکران داسی توقع نه لری چه له هدیری (مقبری) څخه به څوک پاغمیږی او بیا به په بل ژوندون کښی یو له بل سره وګوری دا کافران هم هم هغسی ناامیده دی

تنمبیه: د ځینو مفسرینو په نزد ﴿ سَ ٱشْخِهاالنَّيْرُ ﴾ د کَمَارو بیان دی یعنی هغسی چه هغه کافران چه هدیرو (مقبرو) ته رسیدلی دی او د هغه محای له حال او احوال محخه خبر شوی دی او د الله د مهربانی او خوښی محنی بالکل بیهیلی او ناامیده شوی دی هم دا راز (قسم) دا کافران هم د آخرت له لوری بالکل بیاسری او ناامیده دی

#### تمت سورة الممتحنة بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة الصف مدنية وهى اربع عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦١) تسلسلهاحسب النزول (١٠٩) نزلت بعد سورة التغابن

د «الصف» سورت مدنی دی (۱۴) آیتونه دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۲۱) او په نزول کښی (۱۰۹)

سورت دی وروسته د «التغابن» له سورت نازل شوی دی

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان يوره رحم لرونکي دي

سَبَّحُ بِلَّهِ مَافِى السَّمَاوِتِ وَمَافِى الْرُدُضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيدُو يَايَّهُ اللَّذِينَ الْمُثُوّ الِمَ تَقُولُونَ مَالاَتَفْعَلُونَ ۞ كُبُرَمَقُتًا عِنْدَ اللهِ اَنْ تَقُولُوا مَا لاَتَفْعُلُونَ ۞ إِنَّ اللهَ يُعِبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانَّهُمُ بُنْيَانٌ شَرْصُوصٌ ۞

نسبت د پاکی کوی الله لره هر هغه غیزونه چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه غیزونه چه) په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او همغه (الله) ښه غالب قوی دی ښه حکمت والا دی ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی (یعنی ای مؤمنانو) ولی وایئ تاسی هغه (خبره) چه نه ئ کوئ لویه ده له جهته د غضبه په نزد د الله (دا خبره) چه وایئ تاسی هغه څه چه نه ئ کوئ بیشکه الله (مدد ورکوی) خوښوی هغه کسان چه جنګ کوی په لاره (د کوئ بیشکه الله (کښی صف ترونکی ګواکی دوه بناګانی په قلعی سره تینگی کړی شوی (ښی محکمی)

تفسيو: هر بنده ته ښائ چه له لوئ ځانمنمي (تکبر) او باټ (لاف) وهلو او له ناحقو دعوی ځني وویریږی ځکه چه وروسته به په جنجال او رېړو (تکلیفونو) کښې اخته شي . له خولي څخه د یوی خبری ایستل ډیر اسانه دی مگر د هغی سر ته رسوونه ډیر سخت کار دی . الله تعالیٰ له هغه سړي څخه ډير خفه او ناراض کيږي چه په ژبه سره يو شي وائ خو کول ئ هسې نه وي . په روایاتو کښی راغلی دی چه په یو ځای کښی څه مسلمانان ګرد (تول) سره ټول شوی ؤ نو وئ ویل که مونږ ته دا خبره راښکاره شی چه الله تعالیٰ د کوم کار له کولو څخه ډیر خوښیږی مونږ تول به همغه غوره کوو . په دی خبری باندی دا آیتونه رانازل شول چه خبردار وګورئ! په احتیاط سره داسی خبری کوئ ! دا ده ! در وائی خلئ د الله تعالیٰ په دربار کښی هغه سړی گران دی او زیات محبت ورسره کوی چه د الله تعالیٰ په لاره کښی د هغه د دښمنانو په مقابل کښي لکه د اوسپني ديوال غوندي تينګ ودريږئ او د جهاد په ډګر(ميدان) کښي خپل معنوي صفونه داسي وتړی چه ګواکي داسي يو مضبوط ديوال دی چه له سريو څخه ريژيدلي شوی وي . او یه هغه کښې له هیڅ لوري کوم کنډاو او رخنه نه وي لویدلي نو اوس په دې معیار سره هر سری خپل ځان ته وګورئ نو هلته به دا خبره ورښکاره شی چه په تاسی کښی ډير سړی داسی دی چه یه دی معیار سره اکمل ـ کامل ـ جوړ او مناسب ښکاری . مګر ځینی به داسی څرګندیږی (ښکاریږی) چه په ځینو مواقعو کښی په ژبه او تشو ویناؤ سره ډیر وئیږی مګر د هغوی عمل هغه ورتکذیبوی او دروغ ئ ورښکاروی . لکه چه د احد په غزا کښی هغه (بنیان مرصوص) ولي تينګ پاتي نه شو؟ هو ! کله چه د قتال حکم نازل شو . محينو خلقو داسي هم وويل ﴿ تَتَبَالِعَكَنْبَتَاعَلَيْنَاالْفِتَالَالُوَلَآلُخُونَتَا ﴾ الآية - (النسآء) به هر حال سره نه ښائ چه به ژبه سره ُ ویناوی وکړئ ! لاف او بات ْ ووهنځ ! او ناحقی دعوی وکړئ ! مګر د کولو او عمل په وقت کښي هيڅ ونه کړي شئ بلکه بهتر خو دا ده چه تاسي په ژبه سره هيڅ ونه وايي مګر د کولو په ډګر(میدان) کښی خپله قربانی الله تعالیٰ ته وروړاندی کړئ چه د بری لویه برخه مو درورسیږی . د موسیٰ علیه السلام قوم ته نه ګورئ چه په ژبه سره د تعالی ـ تفاخر او تمالز

قدسمعالله(۲۸) الصف(۲۱)

ډیری خبری اتری کولی خو د عمل په ډګر(میدان) کښی هیڅ شول . هر کله چه د کار کومه موضع وړېپښیدله نو سم د لاسه به نه خوځیدل او د پر مخ تګ د تللو قوت به کا نه درلود (لرلو) او ډیر خفه کوونکی خبری به کا کولی له هسی چارو څنی کومه نتیجه چه راووته د هغی بیان وروسته له دی نه نرماکا.

#### وَاذْ قَالَ مُوْسَى لِقَوْمِه لِقَوْمِ لِعَوْمِ لِمَ تُوْذُوْنَنَ وَقَدُ تَعْلَمُوْنَ إَنِّيُّ سِّوُلُ اللهِ النِّهُ أَوْ

او (یاد کړه ای محمده ! هغه وقت) کله چه وویل موسیٰ علیه السلام قوم خپل ته داسی چه ای قومه ځما ولی اذیت ضرر رسوئ تاسی ماته (په بد ویلو سره) حال دا چه په تحقیق پوهیږئ تاسی په دی چه بیشکه زه رسول د الله یم تاسی ته

تفسیو: یعنی د سکاره دلیلونو او خرگندو (سکارو) معجزاتو په لیدلو سره تاسی پخپلو زړونو کښی باور کوئ چه زه د الله تعالیٰ رښتین رسول او پیغمبر یم بیا خو می په ډیرو ناکاره او زړه خنه کوونکیو حرکتونو سره ولی ربروئ (تکلیفوی) ؟ دا معامله خو یو معمولی ناصح او خیر غوښتونکی سړی سره هم نه ښائیږی د افسوس ځای دی چه تاسی هسی معامله د الله تعالیٰ له رسل کوئ ایا ځما زړه ته له داسی خرابو حرکاتو څخه درد نه رسیږی ؟ چه کله یو بی ساه خوسکئ جوړوئ او بیا هغه خپل او د موسیٰ علیه السلام خدای گڼئ کله چه له (عمالقی) سره د جهاد کولو امر پر تاسی باندی کیږی نو وایئ مونږ به هیڅ جنگ ته نه څو ته دی د خپل رب سره څه هغوی سره جگړه وکړئ مونږ دلته درته ناست یو . او د دی په شان نوری اپلتی او چی ویل چی (بیکاره) خبری څنی په تنگ شو او وئ ویل

#### فَكَتَازَاغُوٓاَازَاغَاللهُ قُلُوبَهُمْ وَاللهُ لَايَمَرِي الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ©

نو هر کله چه وګرځیدل دوی (له احکام الله نه) نو وګرځول الله زړونه د دوی (له هدایت او یقین نه) او الله نه ښیی سمه صافه لاره فاسقانو نافرمانانو ته (په علم د دغه الله کښی).

تفسیو: قاعده ده چه ډیرو بدیو کولو څخه زړه تک تور او سختیږی تر دی چه د ښو کارونو

قدسمعالله(۲۸) الصف (۱۳)

دپاره په هغه کښی هیڅ یو ځای نه پاتی کیږی هم دا حال د هغوی شو چه په هره خبره کښی به ئ د الله تعالیٰ له رسولانو سره عناد او ضد او اختلاف کاوه او در ګرده (توله) به ئ په کړو چالونو سره تک کاوه تر څو چه مردود شول او الله تعالیٰ د هغوی زړونه هسی کاړه کړل چه د سمی خبری د منلو صلاحیت هیڅ په کښی پاتی نه شو له داسی ضد کوونکیو نافرمانانو سره د الله تعالیٰ هم داسی عادت دی .

#### ڡؘڵڎؙۊؘڵڶٷؽۘٮؽٳڹؽؙؗؗؗٙؗؗؗٛؗٛؗؗڝۯؽۼۘۮۣؽؠڹۧٳڛؗٙۯٳ؞ؿڶٳڹٞٞ؈ؙڡٛٷڶؙٳۺۅٳڷؽڮؙۄؙ ڞؙڝٙڋؚڨؙٳڷؠٵڹؽؽؽػؿؖ؈ؘٳڶؾؖۏڸۼ

او (یاد کړه ای محمده! هغه وقت) کله چه وویل عیسیٰ ځوی د مریمی داسی چه ای بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب) بیشکه زه رسول لیږلی شوی د الله یم تاسی ته (حال دا چه) تصدیق کوونکی یم د هغه کتاب چه وړاندی ځما دی له توریت څخه .

تفسیر: یعنی اصلاً زه د دی خبری تصدیق کوم چه توریت د الله تعالیٰ له لوری راغلی دی او په اخبارونو او احکامو ئ یقین او باور لرم. او ځما ګرد (ټول) تعلیم او ښوونی په حقیقت سره د همغو اصولو باندی مبنی دی چه په توریت کښی ښوولی شوی دی .

تنبیه: ابن کثیر رحمة الله علیه او نور پوهان د ﴿ مُصَنِّقًالِمَاکَیْنَکَیْکِیُ ﴾ الآیة - مطلب داسی اخلی چه ځما وجود د توریت د خبرو تصدیق کوی ځکه چه زه د هغو شیانو مصداق یم چه په توریت شریف کښی ذکر شوی دی . والله اعلم.

# وَمُبَيِّرًا بِرَسُولِ يَاأَتِي مِنْ بَعْدِي الْمُهَا أَحْمُدُ

او زیری کوونکی یم په هغه رسول سره چه را به شی وروسته له ما څخه چه نوم د هغه احمد دی

تفسیر: یعنی د ړومبنی تصدیق کوم او د وروستنی زیری اورم . هسی خو نورو پخوانیو پیغمبرانو هم د خاتمالانبیاء د تشریف راوړلو زیری اورولی دی خو په هغه صراحت او ښکاره ډول (طریقه) سره چه حضرت مسیح علیه السلام په ډیر اهتمام سره د حضرت محمد رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم د راتگ زیری اورولی دی هغسی له نورو محنی نه دی منقول شوی . ښائ چه د قرب العهد له وجی دا خصوصیت د ده په برخه کښی راغلی وی محکه چه وروسته له قدسمعالله(۲۸) الصف(۱۱)

دوی څخه پرته (علاوه) د نبی آخر الزمان صلی الله علیه وسلم بل کوم پیغمبر راتلونکی نه دی . دا رستيا ده چه د يهودانو او نصاراؤ د مجرمانه ؤ غفلتونو او متعمدانه ؤ لاس اچولو لامله (له وجي) نن د دنيا په لاسو کښي د اصلي توريت او د انجيل او نورو آسماني کتابونو په استثناء د قرآن کریم کومه صحیحه نسخه نه ده یاتی چه د هغو له لوستلو څخه نړی والان (اهل جهان) سه ويوهيدي چه پخوانيو پيغمبرانو په تيره بيا حضرت مسيح على نبينا وعليه الصلوة والسلام محمونه د خاتم الانبياء صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم په نسبت څه زيرى اورولى دى ؟ او په کومو الفاظو سره ئ هغوی ستایلی دی ؟ نو ځکه هیچا ته دا حق نه دی پاتی چه هغه د قرآن كريم دا صاف او صريح بيان له دى سببه دروغ وبولى چه يه تحريف شوى بائيبل كښي نشته . سره له دی ښائ دا د حضرت خاتم الانبياءِ صلى الله عليه وعلیٰ آله وصحبه وسلم له معجزاتو څخه وګڼله چه حق تعالیٰ دی محرفینو ته دومره قوت ور نه کړ چه هغوی د دی آخر الزمان پیغمبر په نسبت هغه ګردی (ټولي) پخوا ویلي خبري وباسي یا ئ بالکل محوه کړي تر څو د هغه هیڅ یوه نښه هم ياتي نشي . لکه چه په موجوده بائيبل کښي په شلو ځايونو کښي د حضرت محمد مصطفیٰ ذکر نژدی تر تصریح یوری هم شته . او عقل او انصاف لرونکیو لره یه هغو کښی د تأویل او د انکار ځای قطعاً نه دی یاتی . او د (یوحنا) په انجیل کښی د (فارقلیط یا پیر کلوطوس) والا بشارت خو دومره ښکاره او صاف دی چه د هغه مطلب بی تکلف پرته (علاوه) له احمد چه معنی ئ (محمود ستایلی شوی ستوده \_ برگزیده) ده بل کوم شی نشی کیدی . لکه چه د اهل الکتاب ځینو منصفو عالمانو هم یر دی باندی مجبور او لاعلاجه اقرار او اعتراف کړی دی او ویلی ئ دی چه د دی پخوا ویلو او پیشگوئ اطلاق او انطباق په پوره ډول (طریقه) سره ير حضرت محمد مصطفىٰ صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله و صحبه وسلم او روح القدس باندى كيدونكي دى . او يرته (علاوه) له دوى څخه بل هيڅوك مراد نه دى. لله الحمد چه اسلامي علماؤ یر دی بشاراتو باندی ځان ته مستقل کتابونه لیکلی دی . او د تفسیر حقانی فاضل مؤلف د (فارقلیط) والا یه بشارت او د (بائیبل) یه تحریف باندی د (صف) د سورت به تفسیر کسی ډیر ښه مشبع بحث کړی دی . الله تعالیٰ دی هغه ته د خیر بدل ورکړی .

# ڡؙڵؾٵۜۼٲٷؙؙٛؠٳڶؿؚڹؾؚڠٵڵٷٵۿڬٳڛٷۯؙڣؙؚؽؽؖ۞

بیا (وائ الله) کله چه راغی هغه (رسول) دوی ته په ښکاره ؤ معجزو سره وویل (بنی اسرائیل) دا (قرآن) سحر کوډی دی ښکاره .

تفسیو: یعنی حضرت مسیح سره له ښکاره نښو راغی . یا د هغه شی زیری ئ چه ورکړی و حضرت احمد مجتبٰی محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم له هغو ښکاره و معجزاتو سره راغی نو خلقو هغه سحر کوډی او جادو وبللی .

## ۅۘڡۜڽؙٵڟٚڵۄؙڡؚڡۜٙڹٳڡٛڗؖڵؽڟٙٳ۩ڶڰۅٳڷڴڹؼۅۿۅؙؽؽ۠ۼٛٙٳڶٙؽٳڵٟۺڵڵۄٟڗ ۅٙٳڟۿڵؽۿؙڽؽٲڡۛۊۛۯٳڶڟۣڸؠؿڹؖٛ

او څوک دی ډیر ظالم (بلکه هیڅوک نشته) له هغه چا څخه چه له ځانه تړی په الله پوری دروغ او (حال دا چه) دی بللی شوی دی طرف د اسلام ته او الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم ظالمانو بی انصافانو ته (په علم د دغه الله) .

تفسیر: یعنی کله چه هغوی ته د اسلام په لوری بلنه کیږی نو حق پتوی او له خپل محانه دروغ جوړوی او پر محمد صلی الله علیه وسلم باندی له ایمان راوړلو مخخه مخ اړوی ، هغوی پر الله تعالیٰ د بشر یا په بشر باندی د خلای حکم کوی . په آسمانی کتابونو کښی تحریفونه کوی . او له هغو شیان چه هیڅ حقیقت نه لری او له هغو شیان چه هیڅ حقیقت نه لری په آسمانی کتابونو کښی داخلوی . نو له دی مخخه به لوی ظلم خه وی؟ او د الله تعالیٰ له جانبه داسی بی انصافانو ته به هلایت چیری په برخه کیدی شی؟ . او ممکن دی چه په ﴿ لَوَهُو ﴾ کښی دی لوری ته هم اشاره وی چه دا ظالمان چه هومره انکار ـ تحریف او تأویل وکړی الله تعالیٰ به هغوی ته د بری لاره نه ورښیی کواکی د پینمبر په نسبت چه دوی ئ خبری پتوی یا ځ لری کوی په هغه کښی دوی بری نه مومی او شه ځ له لاسو محنی نه پوره کیږی لکه چه سره له زرها لو لری کولو او پری کولو څنی اوس هم د نبی آخر الزمان په نسبت یوه د بشاراتو لویه ذخیره د هغوی یه کتابونو کښی شته .

## يْرِيْدُوْنَ إِيْطُوْخُواْ فُورَالله مِا فَوَاهِمْ وَاللهُ مُرْتُمُ نُورٌةٍ وَلَوْكِرَةَ الْكَوْرُونَ۞

اراده لری غواړی (منکران) چه مړه کړی رڼا (رنړا) د الله (شریعت د محمد) په خولو خپلو سره او الله پوره کوونکی د رڼا (رنړا) خپلی دی اګر که بد ګنی دغه (اتمام د رڼا (رنړا)) لره کافران منکران. قدسمعالله(۲۸) الصف(۲۱)

تفسیو: یمنی که کافران منکران بد وګنی او خفه هم شی خو سره له هغه پاک الله خپله رڼا (رنړا) پوره رنوی. او د الله تعالیٰ د مشیت په خلاف کوښین کول هسی دی لکه چه کوم احمق د لمر رڼا (رنړا) پخپله خوله سره مړه کوی. هم دا حال دی د حضرت محمد مصطفیٰ د مخالفانو او د مخالفانه ؤ زیار (کوشش) و.

تنبیه: بنائی (بافواههم) له لفظ محخه دی لوری ته هم اشاره وی د بشاراتو د اخفا و انکار دیاره هغه دروغ او چتی (بیکاره) خبری چه هغوی ئی جوړوی هیڅ کله به نه ربنتیا کیږی که په زرهاو محله دوی کوشش و کړی چه (فار قلیط) محمد صلی الله علیه وسلم نه دی خو الله تعالیٰ ئی ورثابتوی چه هغه هم دی دی او پرته (علاوه) له حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم محخه بل خوک ئی مصداق کیدی نشی.

#### ۿؙۅؘٲۘڷڹؽؘٞٲۯۺۘڶۯڛۢٛۅٛڶ؋ڽٵڵۿؙڵؽۏڍڹۣڹٲۼؖؾٞٳؽڟۿؚٷۼؘڶٳڷڗؙۣڹ ػؙڸ؋ٚۅؘڬٷڲۄؙٲؿۺۣٛۯٷڹ۞۫

دغه (الله) هغه (ذات) دی چه رالیپلی ئی دی رسول خپل (محمد) په هدایت سمه صافه لاره او په دین حق لپاره د دی چه غلبه ورکړی (الله) دغه (حق دین) ته پر دینونو تولو باندی اګر که بده ګنی (دغه غلبه) مشرکان.

تفسیو: په دی آیت باندی د (برایة) د سورت په تفاسیرو کښی خبری شوی دی هلته دی وکتلی شی.

> ؘؽؘٳؿۿٵڷڒؿؽؘٵٮۘڡٚۊٛٵڡڷٲڎؙڵ؋۫ٷڿٵڕۊؘٵؿؙؚؽڲ۠ۄ۠ۺؘٛٵؘڶڮٳڸؽۅ۪ ؿؙۏؙٮؙۊؙڽڽٳڶڶۼۅؘۯڛؙٷڸۄٷۜڲٳڡۮؙۊؘؽڣٛڛؽڶٵڶڶۼۅڸٲڞؘٳڶڴؙۄؙ ۅؘٲڞٞڛڲ۬ڗٝۮڸڴۄؙڂٛؿڗؙڰػؙڎٳڽؙػؙؙڞٛٷؾۘٷڶؽۏؙڽٚٚۛٚٚٚڲۼڣۯٙڵڬۊؙۮ۬ۏٛؾڴۄ۠ ۘٷڽؙؿٷڵڴٷؾڵؾٷٙؿؽ؈ٛٷٙؾٵڵۯٮؙٞۿۯ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) آیا دلالت وکړم تاسی ته (دروښیم تاسی ته) په هسی تجارت سوداګری چه نجات درکوی قدسمعالله(۲۸) الصف(۱۱)

خلاصوی تاسی له عذاب دردناک (پس دغه تجارت او سوداگری کوئ چه هغه دا ده) بنه تینک محکم مضبوط اوسئ په ایمان باندی چه لرئ ئی په الله باندی او په رسول استاځی د دغه (الله) او جهاد جنگ کوئ تاسی (ای مؤمنانو له اعداءالله سره) په لاره د الله کښی په اموالو خپلو سره او په نفسو خپلو سره (چه جنگ ته ئی وړاندی کوئ) دغه (تینگ ایمان او مالی او جانی جهاد) خیر بهتر دی تاسی ته (ای مؤمنانو له نورو دنیوی معاملاتو محخه) که چیری یئ تاسی چه پوهیږی (په طریقی د حقیقی تجارت باندی پس محکم ایمان راویئ او پوره جهاد و کړئ نو) وبه بښی (الله) تاسی ته (ای مؤمنانو په دنیا کښی تیر شوی) ګناهونه د تاسی او داخل به کړی تاسی (ننه باسی به مو په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لائدی (د مانیو او ونو) د هغو (د پاکو داسی) جد شاتو او د شودو او د خوږو اوبو) ویالی

تفسیر: یعنی دغه دین ته پر نورو ادیانو باندی بری ورکول د الله تعالیٰ کار دی خو پر تاسی باندی دا فرض دی چه پخپل ایمان باندی به بنه ډول (طریقه) سره مستقیم اوسځ او د هغه په لاره کښی په ځان او مال سره جهاد وکړئ دا هغه تجارت او سرداګری ده چه هیخ زیان پکښی نشته. په دنیا کښی په زرهاؤ کسان داسی پلورل او پیرودل (اخستل او خرخول) کوی او خپله ګرده (توله) پنګه (سرمایه) په هغه کښی لاوی او پیرودل (اخستل او خرخول) کوی او خپله ګرده واخلی او په دی وسیله خپل رأس المال له تلف کینلو څخه وساتی. او خپل ځان او آل او عیال له تنګسی افلاس او نورو ریړو (تکلیفونو) ځنی وژغوری (وساتی). لیکن مؤمنان به د خپلو څانونو او مالونو پنګه (سرمایه) په هغه اعلیٰ تجارت کښی لګوی چه د هغه لامله (له وجی) د دنیا د څو ورځو له تنګسی څنی نه بلکه د آخرت د دردناک عذاب او له تباه کوونکی خساری څخه ساتل کیږی. که مسلمانان وپوهیږی نو دا تجارت د دنیا له ګردو (تولو) تجارتونو څخه بورته او به بهته دغنه پورته او به بهی و مراد موندل بل نشته.

# وَمَسْلِكَ عَلِيَّهَ قُرْنُ جَنَّتِ عَلَٰ إِنَّ

او (داخل به مو کړی) په ځایونو ښائستهؤ پاکیزهؤ کښی (چه جوړ شوی دی) په جنتونو د همیشه اوسیدلو کښی

تفسیو: یعنی هغه پاکیزه مانی به د هغو جنتونو په مخ کجی وی چه هلته مؤمنان اوسیدی. دا خو د آخرت کامیابی ده وروسته له دی د دنیا د اعلیٰ او انتهائی کامیابی او بری ذکر هم

راڅمي چه

# ذلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَانْخُرَى ثُعِيُّونَهَا ثُصَوْمِنَ اللَّهِ وَفَتَحُ قَرِيبُ ۗ

دغه (مغفرت او ادخال د جنت مؤمنانو ته) فوز عظیم بری موندل په مراد رسیدل ډیر لوی دی او (الله تاسی ته ای مؤمنانو درکړی دی له) بل (دنیوی نممت چه) خوښوئ غواړئ تاسی هغه (نعمت) نصرت مدد کومک حفاظت دی له (جانبه د) الله او فتح قریب بری نژدی ده.

تفسیو: یعنی اصلی او لوی بری او کامیابی خو هغه ده چه په جنت کښی ورکاوه شی چه د هغه په مقابل کښی د اووو اقلیمو او د تول جهان شهنشاهی هیڅ ده . خو په دنیا کښی هم یو داسی شی تاسی ته درکاوه کیږی چه هغه ستاسی په نزد طبعاً ډیر غوره او محبوب دی. او هغه شی تاسی ته درکاوه کیږی چه هغه ستاسی په نزد طبعاً ډیر غوره او محبوصه مرسته (مدد) او امداد او ژر حاصل کیدونکی فتح او ظفر چه له دوی محنی به هر یو له بل سره هسی تعلق لری لکه خوله او لاس ـ کردی (تولی) نړی (دنیا) ولید چه د هجری د پومبنیو پیریو مسلمانان دا وعدی په څه صفائی او به والی سره پای (آخر) ته ورسولی. نن هم که مسلمانان په حقیقی معنی مؤمنان او مجاهدان شی او د جهاد فی سبیل الله په لاره کښی ثابت قدم شی نو دا بری او کمیابی د هغوی د پښو ښکلولو (قلمبوسی) ته حاضر دی.

#### وَيَثِيرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

او بشارت زیری ورکړه (ای محمده) مؤمنانو ته (په دنیوی فتح نصرت او آخروی مغفرت او جنت)

تفسیو: ځکه چه د دی زیری او بشارت اورول هم ځان ته یو مستقل بخشش او انعام دی.

#### يَأَيُّهُا الَّذِينَ الْمُنُواكُونُوٓ النَّصَارَ اللهِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) شیء تاسی مرسته (مدد) کوونکی (د دین) د الله (لکه چه مرسته (مدد) کړی وه حواریونو)

تفسيو: يعنى د هغه الله تعالىٰ د دين او د ده د رسول الله صلى الله عليه وسلم او استاځى مرستى

قدسمعالله(۲۸) الصف(۱۱)

او مددگار شع ! لکه چه د دی حکم د تعمیل په اثر د الله تعالیٰ په فضل او احسان او توفیق سره په مسلمانانو کښی یوه محان ته فرقه د «انصارو» په نامه پیدا شوه.

#### كَمَا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَعَ لِلْحَوَارِيِّنَ مَنَ اَنْصَارِيَّ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِثُيُونَ غَنُ اَنْصَارُ اللهِ

لکه چه ویلی ؤ عیسٰی محوی د مریمی حواریونو(ملګرو خپلو) ته محوک دی مرسته (مدد) کوونکی محما په لاره د الله کښی؟ نو وویل حواریونو(ملګریو د ده) مونږ یو مرسته (مدد) کوونکی (د دین) د الله

تفسیو: حورایین د مسیح علیه السلام یاران او خه به او غوره سری و چه د خپل حسب او نسب 
په اعتبار دومره زیات معززان نه گنل کیدل دوی د حضرت مسیح علیه السلام دین ومانه او د 
عیسوی دین په دعوت او بلنه کښی لوئ قربانی ورکړی تر څو ئی چه په ښارونو او کلیو کښی 
خواره کړل. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له حضرت عیسٰی علیه السلام څخه وروسته 
د دوی یارانو او ملکرو ډیر رېړونه (تکلیفونه) د عیسوی دین په نشر او اشاعت کښی وګالل 
(برداشت کړل) تر څو ئی چه هغه خور کړ محمونه له پیغمبر څخه وروسته د دوی راشده 
خلیفکانو هم ډیر رېرونه (تکلیفونه) او زحمتونه پخپلو محانونو باندی د محمدی دین په انتشار 
کښی اخیستی دی الحمد الله علیٰ ذلک

#### ڣؘٲڡؘؗٮؘؘؾؙڟٳۧڣةؙٞۺؙٞڮڹؿٙٳۺڗٙٳ؞ؽڶۅؘػڣٙڕؘؾؙڟٳۧڣڐۨٷؘڲؾؖۯؙڗ ٵؿۮڽؿٵڡڹؙٛۊٵعلىعۮۅۨۿؚۄؙڣٲڞؠٷڶڟڝڔؽڹؖ۞۫

نو ایمان راووړ یوی طانفی ډلی له بنی اسرائیلو نه (په عیسٰی باندی چه بنده د الله دی پورته شوی دی آسمان ته) او کافر شوه پری بله طائفه ډله (چه ویل لی عیسیٰ ځوی د الله دی پس دواړو طائفو جنګ سره وکړ) نو قوت مو ورکړ هغو ته چه ایمان ئی راوړی ؤ پر دښمنانو د دوی باندی پس وګرځیدل دوی (مؤمنان) غالبان (پر کافرانو).

تفسير: يعنى بنى اسرائيل په دوو فرقو باندى وويشل شول يوه ئى په ايمان باندى قائمه پاتى شوه

او بلی له هغه محخه غاړه وغړوله بیا د حضرت مسیح علیه السلام محنی وروسته دوی دواړو سره منکولی ولکولی او شخری (جکړی) به ئی سره کولی \_ په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ په مرسته (مدد) په دی مباحث \_ مناظرو او جگړو کښی عیسویانو پر منکرانو باندی بری وموند او د حضرت مسیح علیه السلام پر نوم اخستونکیو (نصاریٰ) یهودانو باندی غالب شول وروسته له عمومی کمراهی مخخه د نصاراؤ محینی پاتی سری ته چه صحیح عقیده ئی درلوده (لرله) حق تعالیٰ محمونی د نبی آخرالزمان په وسیله پر نورو باندی بری او غلبه وروبنهله چه د دوی دا غالبیت او بری هم د حجت او برهان په اعتبار او هم د سلطنت، قوت او حیثیت له پلوه د افتخار ور (لاتق) و فلله الحمه والمنة

#### تمت سورة الصف بفضل الله تعالى ومنه وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة الجمعة مدنية وهى احدى عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٢) تسلسلهاحسب النزول (١١٠) نزلت بعد سورة الصف د «الجمعة سورت مدنى دى (١١) آيتونه (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٢) او په نزول كښى(١١٠) سورت دى ورسته د «الصف» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُ الرَّحِيُونِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

ؽٞٮؾؚٷؚڸڷٶٵڣۣٵڵۺڬۅ۠ؾؚۅؘػٳڣۣٵڷۯڝٛ۬ٵڶؠڸڡؚٵڷڡۘ۬ٚؿؙۉؙۺٵڵڿؘۯؽ۬ڗ ٵۼۘڲؽؙڝؚؚٛۿؙٷٵػڹؽؙڹۼػؽڣٵڶۯ۫ڿؠۜڹڛؘؙۅؙٷڴؿؠؙ۬ؠؙٛڡؙؠؾؙڷٷؙٳۼڲؽؚؠٟؗٵڵؾؾؚ؋ ڡؽٷٞڲؿۼٛٷڲۼڵؠۿؙؙؙڟؙؙڰؚڷػؚػٳڵٛۼڴۺڎٷڶڽؙڲٲؿٛٳڡڽؙؿۘڶٛٛڮٚڣۧۻڶڸ ۺؚ۠ؽؠ۫ڽۣٚٛ

نسبت د پاکی کوی خاص الله لره هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو) چه باچا تولواک

دی ډیر پاک دی له هره عیبه ښه غالب قوی دی ښه حکمت والا دی دغه (الله) هغه ذات دی چه پورته کړی لیږلی ئی دی په امیانو ناپوهانو کښی یو رسول (محمد) له دوی څخه چه لولی پر دوی باندی آیتونه د دی (قرآن) او پاکوی دوی (له شرکه له نورو رذیله و اخلاقو) او ښیی دوی ته کتاب (قرآن) او احکام (د قرآن) اکر که ؤ دوی پخوا له (بعثه د محمده) خامخا په ګمراهی ښکاره کښی

تفسیر: «امیین» نالوستو عربو ته چه په دوی کښی علم او هنر هیځ نه و \_ نه نی کوم آسمانی کتاب درلود (لرلو) \_ په معمولی لیک او لوست باندی هم د دوی ډیر لږ سری پوهیدل د دوی وحشت او جهالت په دنیا او نړی کښی ضرب المثل و خدائ بالکل هیر و پر بت منلو او اوهامو غوښتلو \_ فسق او فجور باندی د ابراهیمی ملت نوم ایښی و \_ او تقریبا گو د (تول) قوم په صریحی گمراهی کښی ډوب تللی و \_ ناځاپه د الله تعالیٰ له لوری په دی قوم کښی یو رسول مبعوث شو چه د هغری امتیازی لقب «نبی امی» دی خو سره د دی امی توب ئی خپل قوم ته له گردو (تولو) څخه زیات عظیم الشان کتاب راوړ او وائ وراوه \_ او د علومو او معارفو او د حکمت او پوهنی عجیبی او غیبی خبری وروښوولی او دوی هسی پوهان او حکیمان کړل چه د نړی لویو حکیمانو \_ پوهانو \_ علماؤ \_ عرفاؤ او نورو به له دوی څنی د علم او معرفت او کریمه اخلاق زده کول.

تنبیه: په هم دی مضمون نور آیتونه د (البقرة) او د (آل عمران) په سورتونو کښی هم تیر شوی دی هغه دی هلته وکتل شی.

#### وَّاخَرِينَ مِنْهُمُ لَمَّالِيلُحَقُوْا بِرَمُ \*

او (الله پورته کړی لیږلی دی محمد لره په منځ د نورو راتلونکیو کښی) له مؤمنانو چه نه دی رسیدلی دوی هغو (پخوانیو) ته (په فضیلت کښی)

تفسیر: یعنی هم دا رسول صلی الله علیه وسلم د نورو راتلونکیو خلقو د هدایت دپاره هم یو واسطه دی ښائی هغوی ته د مبدأ او معاد او آسمانی شرائعو باندی د صحیح علم او پوره پوه د نه لرلو په واسطه مونږ امی او نالوستی ویلی شر \_ لکه د بلخ \_ هرات \_ سیستان \_ غزنی \_ کابل \_ خراسان \_ پارس \_ روم \_ چین \_ هند او نور قومونه چه وروسته له دی نه د دی امیونو په دین کنبی داخل او په اسلامی اخوت ، وروری کنبی شامل شول. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «حق تعالیٰ اول عربان د محمدی دین د نشر او اشاعت دپاره غوره کرل \_ وروسته له هغه ئی په عجمو کنبی هسی پوره او کامل او فاضل سری راپورته کرل چه د اسلام لوی خدمتونه ئی

قدسمعالله(۲۸) الجمعة(۱۲)

کړی دی» په حدیث کښی راغلی دی کله چه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم ځنی د ﴿ وَآَثَمِیْنَ مِنْهُمُلَیَلِمُغُلِّوٰهِم ﴾ په نسبت پوښتنه وشوه نو دوی د سلمان پارسی رضی الله تعالیٰ عنه په اوګه باندی لاس کیښود او وئ فرمایل «که علم یا دین په ثریا کښی هم هسک (اوچت) لاړ شی نو د ده قوم به هغه له هغه ځایه راښکته کوی» شیخ جلال الدین سیوطی رحمة الله علیه او نور پوهانو دا خبره متلی ده چه د دی پیشگوئی لوی مصداق (ځمونی کابلی) امام اعظم ابوحنیفة النعمان بن ثابت بن روطی الکابلی ثم الکوفی دی رحمهماالله تعالیٰ.

#### وَهُوَالْعَزِيْزُالْخِكِيْدُ<sup>®</sup>

او دغه (الله) سه غالب قوى دى سه حكمت والا دى.

تفسیو: چه د هغه زبردست قوت او حکمت د دی جلیل القدر پیغمبر په وسیله تر قیامت پوری د عربو او عجمو د تعلیم او تزکیی انتظام وفرمایه صلی الله علیه و علیٰ آله واصحابه وسلم.

# ذلِكَ فَضَلُ اللهِ يُؤْمِنُهِ مَنْ يَتَمَا أَوْ اللهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيُوِ

دغه (نبوت) فضل لوئ د الله (له طرفه) دی چه ورکوی ئی هغه چاته چه اراده وفرمائی د ورکولو ئی او الله څیښتن (خاوند) د فضل ډیر لوی دی.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته داسی لوئ ورکړه او دی امت ته نی داسی د لوئ مرتبی ثمینیتن (خاوند) رسول وروباښه. (فلله الحمله علیٰ ما انعمه، نو ښائی چه موند مسلمانان د دی انعام او اکرام په قدر وپوهیږو ـ او د خپل رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د لوړ (اوچت) تعلیم او تزکیی څخه ښه مستفید او منتفع شو او هیڅ قصور او لنډون په کښی ونه کړو وروسته له دی نه د یهودانو مثال د عبرت په ډول (طریقه) بیانوی چه هغوی د خپل پیغمبر په کتاب کښی ډیر زیات غفلت ، بی پروائی کړی ده.

# مَثَلُ الَّذِينَ حُتِلُوا التَّوْرُلِةَ نُعَّرِّلُوَيَغِيلُوكِهَ الْمَثَلِ الْحِمَارِيَعِيلُ السَّفَارُا

مثل د هغو کسانو چه مکلف کړی شوی ؤ هغوی په توریت (چه پری عمل

قدسمعالله(۲۸) الجمعة (۲۲)

وکړی) بیا بار نه کړ هغوی هغه (توریت یعنی عمل ئی پری ونه کړ مثال د دغو کسانو چه علما د یهودو دی) په مثل د خره دی چه په شا وړی کتابونه او نفع تری نشی اخیستی.

تفسیو: یعنی پر یهودانر باندی د توریت پیتی ایبود شوی ؤ ۔ او دوی د هغه ذمه وار گرځولی شوی ؤ ۔ او دوی د هغه ذمه وار گرځولی شوی ؤ ۔ خو هغوی د هغه د تعلیماتو او هدایاتو هیڅ پروا ونه کړه ۔ او نه ئی محفوظ وساتل ۔ او نه ئی پخپلو زړونو کښی ځای ورکړ ۔ او نه ئی پری عمل وکړو ۔ او نه د الله تعالیٰ له هغو فضلونو او انمامونو ځنی گئور شول چه د هغو له لوری هغوی ته ورعطا او بېلی شوی ؤ بیشکه هغه توریت چه دوی حاملان تاکلی (مقرر کړی) شوی ؤ د ربانی هدایتو او حکمتونو یوه لویه خزانه وه نو کله چه دوی له هغه مخخه منتفع نه شول نو د دوی مثال هسی شو لکه چه یو خو چه د علم او د حکمت ډیر لوی کتابونه پری بار شوی وی نو هغه ته پرته (علاوه) له دی مخخه چه د هغه پیتی لاندی ستری ستومان شی بله کومه گټه (فائده) نه وررسیږی.

نه محقق بود نه دانشمند

چارپای بر و کتابی چند

هو! دی پرته (علاوه) د شنو وښو له لتولو څخه بل شی پسی نه ګرځی او له دی خبری سره هیڅ اړه (تعلق) او رابطه نه لری چه پر شا ئی لال او جواهر بار دی؟ که کوم بل چتی (فضول) او بیکاره څیز؟ که یواځی هغه په دی خبری باندی فخر کوی چه ګورئ ځما پر شا باندی څرنګه عمده او قیمتداره کتابونه دی نو ځکه زه لوی عالم او معزز سړی یم نو دا وینا د هغه لا خرتوب ښکاره کوی.

#### بِشُ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُو إِبَالِتِ اللهِ

بد دی مثل د قوم هغه (کسانو) چه دروغ وائی دوی په دلائلو (د قدرت) د الله

تفسیر: یعنی خراب قوم دی هغه کسان چه د هغوی مثال داسی وی الله مو دی تری پخهله پناه کښی وساتی! الله تعالیٰ په توریت او نورو کتابونو کښی کوم زیری چه د نبی آخرالزمان په نسبت ورکړی دی او هغه دلائل او براهین چه د دوی پر رسالت باندی قائم دی د هغو دروغ بلل د الله تعالیٰ آیتونه دروغ ګڼل دی. الجمعة (٦٢) الجمعة (٦٢)

#### وَاللَّهُ لا يُمُدِى الْقُومُ الطُّلِيدِينَ

او الله نه ښيې سمه صافه لاره قوم ظالمانو ته (کافرانو ته)

تفسیو: یعنی هسی معاندانو زوراورانو او بی انصافانو ته د هدایت توفیق نه ورکوی.

### قُلْ يَائِهُا الَّذِينَ هَادُوَّالِنُ زَعَنُوُا تَكُوْ اَوْلِيَا ۚ وْمُنْ دُوْنِ التَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُوُ صٰدِقِيْنَ ۞ وَلاَيَمَّنَوْنَهُ اَبَدًا إِمَاقَتَ مَتُ اَيْدِيهِمُ وَاللهُ عِلِيُمُ ّزَالطِّلِيينَ۞

ووایه ته (ای محمده!) ای هغو کسانو چه یهودان شوی یی که ګمان دعوی کوئ تاسی (د دی) چه بیشکه تاسی دوستان یئ د الله پرته (علاوه) له نورو خلقو (چه مؤمنان دی) نو (فرمائی الله) ارزو وکړئ د مرګ که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی (په دغه ادعاء د دوستی کښی) حال دا چه وبه نه کړی دوی ارزو د دغه (مرګ) هیچیری په سبب د هغو کارونو چه مخکښی لیږلی دی لاسو د دوی (لکه قتل او تکذیب الانبیاء او نور) او الله ښه عالم دی (په احوالو د) ګردو (تولو) ظالمانو (کافرانو نو وربه کړی ورته جزاء)

تفسیر: یعنی سره له دی ناپوهی ـ جهل او حماقت داسی دعوی کوی چه مونی بی د نررو له شرکته د پاک الله دوستان یو \_ او \_ جنت واکوالان او حقاران یو \_ کله چه له دنیا څخه ولتیپو نو سم دلاسه جنت ته محو که په رستیا سره دوی خپلو زړونو کښی داسی یقین لری ـ او پخپلو دغو دعوو کښی داسی یقین لری ـ او پخپلو دغو دعوو کښی درښتین دی نو ضرور ؤ چه دوی د دنیا له مکدر عیش مخخه خپل زړونه شکولی او د حقیقی محبوب او د جنت الفردوس په تمنا کښی به لی د مرگ ارزو کوله محکه هغه چاته چه دا خبره یقیناً بیکاره وی چه محما درجه د الله تمالیٰ په دربار کښی دیره لویه ده او هلته محما درجه د الله تمالیٰ په دربار کښی دیره لویه ده او هلته محما دربه نشته نو هغه بیشکه په مر کیدلو باندی خوښیږی او مرګ داسی ګڼی لکه چه یو دوست له بل یو دوست سره یو محای کوی او د دوی په ژبو باندی به داسی توری وی

(غدا نلقی الأحبة محمداً و حزبه) یا(حبذا الجنة و اقترابها طیبة و بارد شرابها) أو (حبیب جاء علی ناقة) قدسمعالله(۲۸) الجمعة(٦٢)

#### أو (يابني لايبالي أبوك سقط على الموت أو سقط عليه الموت)

او د دی په شان نور دا د هغو اولیاؤ الله خبری دی چه نه د دنیا د مصیبتونو او سختیو او ويرولو لامله (له وجي) بلكه خالص د الله تعالىٰ د لقاء ، تمنا يا د جنت يه اشتياق كښي به ئي د موت تمنا کوله او د هغوی افعالو او حرکاتو به هم داسی شاهدی ویله چه مرګ هغوی ته د دنيا د كردو (تولو) لذايذو څخه ډير لذيذ او خوندور دى لكه ځمونږ پيغمبر صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم فرمایلی دی «**لوددت انی اقتل فی سبیل الله ثم احیا ثم اقتل**» د دی یه مقابل کښي د دی دروغجنو مدعیانو پر افعالو او حرکاتو باندې نظر واچوي چه له دوي ځني زیات له مرک ځنی ویریدونکی بل څوک نشته دوی د مرګ د نوم له اوریدلو ځنی ویریږی او لری تری تښتی ـ نه د دی دیاره که هغوی ډیر کلونه ژوندی پاتی شی نو زیاتی ښیکنی (فایدی) به ګتي بلکه يواځي د دې دياره چه د دنيا له حرص څخه هيڅ کله د دوې ګيډې ډکې شوې نه دی او داسی ګڼې د هغو چارو له وجې چه دوی ئې دلته کوی په مجرد د دی چه دوی له دی ځایه وخوځیږی د هغو په سزا به اخته کیږی لنډه ئی دا چه د هغوی له ګردو (ټولو) افعالو او اطوارو څخه لکه رڼا (رنړا) ورځ داسې ښکاري چه هغوی د يوې ريې (لمحي) دياره هم د مرګ ارزو نشی کولی او ممکن دی چه د هغی زمانی یهودانو د دی قرآنی دعوی د دروغ بللو دیاره په . دروغو په ژبه سره د مرګ ارزو ښکاروله ـ مګر الله تعالیٰ دا قدرت هم له هغوی ځنی اخیستی ؤـ یه روایاتو کښی راغلی دی چه که له دوی ځنی به کوم یهودی د موت تمنا کوله نو یه همغه وقت کښې به د ده په غاړه کښې غړوندې لويده او واژه کيده به.

تنبیه: په هم دی مضمون یو بل آیت د (البقرة) په سورت محصوند د دغه مبارک تفسیر کښی هم تیر شوی دی دلته دی هم د هغه تفسیر بیا وکنل شی د عمینو اسلافو په نزد د موت د تمنا مطلب «مباهله» وه یعنی معاندو یهودانو ته وویل شو که «هغوی په رښتیا سره د خپلو اولیاء کیدلو یقین لری \_ او مسلمانان په باطلو باندی ګڼی نو داسی دی تمنا وکړی د دواډو فریقینو له منځه هر محوک چه دروغجن وی مر دی شی!» مکر هغوی به هیڅ کله داسی نه کوی محکه چه هغوی ته د دوی د کنب او د ظلم یقین حاصل دی ابن کثیر رحمة الله علیه او ابن قیم رحمة الله علیه او ابن قیم رحمة الله

## قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلْفِيَكُوْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى خِلِو الْفَيْبِ وَالشَّهَا دَقَ فَكَنِيتُكُمُّ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُوْنَ ۚ

ووایه (ای محمده! دغو یهودانو ته) بیشکه مرک هغه چه تښتئ تاسی له هغه نه (او نه ئی غواړئ) پس بیشکه هغه مرګ ضرور رسیدونکی دی تاسی ته بیا به بوهیدونکی په پتو او په ښکاره ؤ باندی

پس خبر به کړی تاسی په هغو (کارونو باندی) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی نو جزاء به پر درکړی)

تفسیر: یعنی ای یهودانو که تاسی له مرکه ویرپیرئ نو چیری به تری تبنیغ او ځی؟ که په رزگونو ځلی کوښن هم و کړئ او په هسی کلکو کلاؤ کښی سنگر (مورچه) ونیسئ چه ورونه ئی ترلی وی نو هلته به هم له مرکه نه خلاصیږئ او وروسته له مرکه بیا همغه د الله تعالیٰ عدالت دی او تاسی (ربط) د یهودانو لویه خرابی دا وه چه کتابونه به ئی پر شا ترلی ؤ مگر له هغو څخه نه کترر (منتفع) کیدل سره له دی چه د دین په ډیرو خبرو باندی به پوهیلل خو د دنیوی چارو دپاره هم له هغو څخی غاړه غړه غړله . په دنیوی چارو کښی مشغول او منهمک شوی د آخرت د یاد تصور هم له زونو څخه باسی. له داسی تگ او روش څنی موند مسلمانان منع کړی شوی یو د جمعو د د لمانځه تقیید هم داسی دی چه په دغه وقت کښی په دنیوی چارو کښی بنائی بوخت به دامنول) نه شو، بلکه په پوره توجه او چپها سره ئی خبری کوی نو دی د همغو خرو یهودانو کښی راغلی دی « هغه نحوک چه د خطبی په وقت کښی خبری کوی نو دی د همغو خرو یهودانو کښی راغلی دی چ پر شائی کتابونه بار وی» یعنی د ده مثال د یهودانو په شان دی. العیاذ بالله.

## يَانَهُ الَّذِينَ الْمُنْوَ الْوَدُونَ لِلصَّلْوَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه (اول) اذان وویلی شی دیاره د لمانځه په ورځی د جمعی کښی نو ځغلئ منډی وهئ طرف د ذکر د الله ته او پریږدئ (بیع ؤ شری پلورل او پیرودل)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «د هر اذان حکم داسی نه دی محکه چه بل جماعت هم موندل کیږی او د جمعی لمونځ په یوه مسجد کښی اداء کیږی په بل ځای کښی نه اداء کیږی» او د الله تعالیٰ له یاده محجه خطبه مراد ده او لمونځ د هغه په عمومیت کښی داخل دی یعنی په داسی وقت کښی ښائی چه مونږ مسجد ته ورشو چه خطبه واورو په دی وقت کښی پلورل او پیرودل (اخستل او خرځول) حرام دی او له منډی وهلو او مختلیللو او سعی محخه په پوره اهتمام او استعداد سره ورتگ مطلوب او منډی وهل مراد نه دی

تنبیه: په قرآن کریم کښی له (نودی) څخه هغه اذان مراد دی چه د دی آیت د نزول په وقت کښی ؤ یعنی هغه اذان چه امام ته مخامخ پخوا له خطبی څخه ورکاوه کیږی څکه چه له دی اذان څخه ړومینی اذان د سیدنا کامل الحیاء والایمان جامع آیات القرآن حضرت عثمان بن عفان رضی الله تعالیٰ عنه الرحمان به زمانه کښی د صحابه و به اجماع سره مقرر شو لیکن د بیعی په حرمت کښی د دی ورستنی اذان حکم هم په مثل د همنه پخوانی اذان شامل دی ځکه چه د علت په اشتراک کښی د حکم اشتراک هم کیږی ـ هو ا په قدیمی اذان کښی به دا حکم قطعی او منصوصی وی ـ او په حادث اذان کښی دا حکم به مجتهد فیه او ظنی وی په دی تقریر سره ګرد (تول) علمی اشکالات مرتفع شوی، او هم ښکاره دی وی چه دلته په هی آیاکاکلائنالله کې کښی «عام مخصوص منه البعض» دی ځکه چه په اجماع سره پر ځینو مسلمانانو لکه ښځی ـ مریض ـ مسافر ـ بندی او نورو باندی جمعه نه فرضیږی.

### ذٰلِكُوْخَيْرُ لِكُوْ إِنْ كُنْتُوْتَعُلَمُونَ ©

دا (تک لمانځه ته) خیر بهتر ډیر غوره دی تاسی ته که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (په آخروی نفع او نقصان خپل)

تفسیر: ښکاره ده چه د آخروی ګټی په مقابل کښی دنیوی فائدی هیڅ یو حقیقت نه لری.

### فَإِذَا تُضِيَتِ الصَّلَوٰةُ فَانْتَشِرُوْ إِنِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوْ امِنْ فَضْلِ اللهِ وَاذْكُوْ اللهُ كَرْثُيرًا لَّعَلَّكُوْ تُقْلِحُونَ ©

نو هر کله چه اداء کری شی لمونځ (د جمعی) پس خواره شئ تاسی په ځمکه کښی (خپلو حوائجو ته که ئی لرئ) او ولتوئ تاسی له فضله د الله او یادوئ تاسی الله (په یادولو) ډیرو سره ښائیږی چه ومومئ تاسی ښیګنی (نیکی) خلاصی مراد

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د یهردانو په نزد د عبادت ورځ د شنبی ورځ وه چه په ګردو (تولو) ورځو کښی سود سودا منع وه ـ نو ځکه ئی وفرمایل چه وروسته له لمانځه څخه د روزی په لتولو پسی وګرځئ! او په هغه وقت کښی هم تاسی د الله تعالیٰ له یاده غافل مه اوسئ!

### وَإِذَارَا وَإِنِّكَارَةً أَوْلَهُوا لِ نُفَضَّوَ اللَّهَا وَتَرَكُّونِ قَالِمًا \*

قىسمعالله(٢٨) الجمعة(٦٢)

# قُلُ مَاعِنُكَ اللَّهِ خَيْرُقِنَ اللَّهُو وَمِنَ البِّجَارَةِ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّزِقِينَ۞

او کله چه ووینی دوی تجارت سوداگری یا کومه لهو تماشا ننداره نو خوریږی دوی په لوری د هغی او پریږدی دوی تا ولاړ (خطبه ویونکی پر منبر) ووایه (ای محمده دوی ته) هغه څه (ثواب) چه په نزد د الله دی خیر ډیر بهتر غوره دی له لهوی تماشی ننداری او له تجارت سوداګری څخه او الله خیر ډیر بهتر غوره له ګردو (تولو) رزق روزی ورکوونکیو دی.

تفسيو: يو ځلى رسول اكرم صلى الله عليه وسلم د جمعى په ورځ خطبه فرمايله چه د سوداګرانو جویی (قافلی) له د باندی ځنی خواړه او غله راوړه چه له هغه سره د خبرتیا دیاره طبل تغاری او دمامی هم وهلی کیدی څرنګه چه په ښار کښی غله ډیره لږه وه نو خلقو ورمنډی وهلی چه هغه جویه واړوی ګواکی دوی داسی ګڼل چه د خطبی حکم هم لکه د نورو وعظونو غوندی دی چه یه هغو کښې د ضرورت په وقت کښې سړی پاڅیدی شي ـ او بیا لمانځه ته ځان ور رسوی یا به لمونځ شوی وی لکه چه د ځینو قول دی چه په هغه وقت کښې د جمعې لمونځ پخوا له خطبي څخه کیده په هر حال د خطبي احکام لا ښه ښکاره نه و چه خطبه هم د لمانځه په شان ده ډیر خلق لاړل رسول صلى الله عليه وسلم سره له دولسو سريو چه په هغوى کښي راشده خلفاء هم ؤ. یاتی شول نو یه دی نسبت دا آیت رانازل شو \_ یعنی سوداگری او د دنیا لوبی او تماشی محه شي دي هغه ابدي كته (فائده) حاصله كرئ! چه له الله تعالىٰ سره ده او د حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم د صحبت او مجلس په بركت او د ذكر او عبادت څخه په لاس راځي. پاتې شوه هغه انديښنه چه تاسي ته د خوړو او قحط له بلوه بيدا شوى وه او د هغي لامله (له وجي) تاسی ولتیدلئ نو یه یاد ئی ولرئ چه رزق روزی د الله تعالیٰ یه لاس کښی ده او همغه ډیر ښه روزی ورکوونکی دی او د هغه مالک هیڅ یوه بنده ته نه ښائی چه یه دی باره کښی اندیښنه وکړئ وروسته له دې تنبيه څخه د صحابه ؤ شان داسي ؤ چه د (النور) په سورت کښې راغلي دې ﴿ سِيَالُ النَّامِينِ تِهَالَ قُلْ سَيَّمَ عَنْ ذِلْهِ ﴾

تمبیه: لهر هر هغه شی ته وایه شی چه سری د الله تعالیٰ له یاده وباسی لکه لوبی ـ ننداری ـ او ښائی چه د هغی طبل تفاری او ډمامی غیر ته لهو ویلی شوی وی.

#### تمت سورة الجمعة بفضل الله ومنه وكرمه

قىسمعالله(٢٨) المنافقون(٦٣)

سورة المنافقون مدنية وهى احدى عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (۱۳) تسلسلهاحسب النزول(۱۰٤) نزلت بعد سورة «المحج» د «المنافقون» سورت مدنى دى (۱۱) آيات (۲) ركوع لرى په تلاوت كښى (۱۳) او په نزول كښى (۱۰٤) سورت دى وروسته د «الحج» له سورت څخه نازل شوى دى

#### بنــــــــم الله الرَّحْيْن الرَّحِيْمِ ن

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ٳۮؙٳۻۜٲٛٷؖڷڷؽ۬ڹڣڠؙڗ۫ؽؘٷٲڷٷٳۺۿۮؙٳؾٞػؘڷۜڗڛؙٛٷڷۣٳڶڵڣۘٷٳڶڷۿؽۼڰٷٛ ٳؾؘۜػڶٙۯڛٛٷٛڷؙڎٚۅڵڟۿؽۺ۫ۿػؙٳڽٞٳڵؽڹڣؚڡؾؽؘڵڬۮؚڹٛٷؽ۞ۧ

کله چه راشی تاته (ای محمده) منافقان نو وانی دوی (په ژبو خپلو په خلاف د نړونو خپلو داسی چه) شاهدی ورکوو مونډ چه بیشکه ته خامخا رسول د الله ئی (یعنی مونډ ستا پر رسالت له زړه معتقدان یو) او الله ته معلوم دی چه بیشکه ته خامخا رسول د دغه (الله) ئی او الله شاهدی ورکوی په دی چه بیشکه منافقان خامخا دروغجنان دی (په دی شهادت خپل کښی)

تفسیو: یعنی منافقان دروغ وائی چه هغوی له زړه ستا په رسالت باندی اعتقاد لری. په رښتیا سره هغوی ستاسی په رسالت قائل نه دی او یواځی د خپلو اغراضو لامله (له وجی) په ژبه سره داسی خبری کوی ـ او پخپلو زړونو کښی وائی چه مونی دا خبری په دروغو سره وایو. بیا د هغوی دا کنب یواځی په هم دی خبری باندی نه دی منحصر بلکه دروغ بیل د هغوی امتیازی خصلت او شعار ګرځیللی دی په هره هره خبره کښی له دروغ ویلو څخه کار اخلی لکه چه په هم دی سورت کښی د یوی واقعی ذکر راغلی دی چه په هغی کښی منافقان داسی ورښکارهوی چه یو شان ته خبری وکړی خو الله تعالیٰ جل شانه واعظم برهانه له آسمانه د هغوی تکنیب کوی.

### إِنَّخَذُوۤ الْكَانَهُمُ حُبَّلَةً

نیولی دی دوی قسمونه خپل ډالونه (چه پری ساتی سرؤمال خپل)

تفسیو: یعنی په دروغو سره قسمونه خوری چه مونی مسلمانان یو \_ او د اسلامی مجاهدینو له لاسه د خپلو ځانونو او مالونو د ساتنی دپاره د داسی قسمونو تر سیوری لاندی خپلی شپی او ورځی تیروی. کله چه له دوی ځنی د پوښتنی وړ (لائق) کوم کار څرګندیږی (ښکاریږی) او د مسلمانانو له لوری د مؤاخذی ویره پیدا کیږی نو سم د لاسه دوی په ناحقو قسمونو یادولو باندی شروع کوی.

# فَصَدُّوْ اعَنُ سِيئِلِ اللهِ إِنَّهُمُ سَأَمَّا كَانُوْ ايْعَلُوْنَ<sup>©</sup>

پس اړوی (دوی خلق په دغو قسمونو سره) له لاری د الله محخه (چه جهاد فی سبیل الله دی) بیشکه دوی چه دی بد دی هغه عمل چه دی دوی چه کوی ئی (له قسمونو او دروغو او له اړولو د خلقو له لاری د الله نه)

قفسیو: یعنی د اسلام او مسلمانانو په نسبت طمن ـ تشنیع وائی او عیبونه ئی لتوی او د اسلام له ننوتلو څخه نور خلق منع کوی. او خلق هم د دوی په ښکاره مسلمانی باندی غولیږی نو د دوی د دروغو قسمونو ضرر او فساد تر دوی پوری محدود نه پاتی کیږی بلکه نورو ته هم متعدی کیږی نو له دی څخه به لویه خرابی څرنګه وی. خو سره له دی که یو سړی په ښکاره سره د اسلام په ضروریاتو باندی اقرار کوی اګر که په دروغو او فریبو سره هم وی نو اسلام د هغه په وژلو باندی امر نه شی ورکولی.

# ذلك بِأَنَّهُمُ المَنُواتُة كَفَرُوافَطْيِعَ عَلَى ثُلُوبِهِمُ فَهُمُ لَا يَفْقَهُونَ ۞

دا (بدی د عمل د منافقانو په سبب د دی ده چه) بیشکه دوی ایمان راوړی دی (لساناً) بیا کافران شوی دی (قلباً تینګ ولاړ په کفر) بیا مهر وهلی شوی دی په زړونو د دوی باندی پس دوی نه پوهیږی په (حقیقت د ایمان باندی چه اقرار باللسان تصدیق بالقلب دی)

تفسیو: یعنی په ژبه سره د ایمان دعوی کوی او په زړه کښی له هغوی څخه انکار کوی سره د ایمان د دعوی د کافرانو په شان کارونه کوی د دی بی ایمانی او انتهائی مکر او فریب او دعا اثر داسی شو چه د هغوی په زړونو باندی مهر ولگید چه پر هغوی د ایمان ـ خیر ـ صداقت او امانت کردی (تولی) لاری وترلی شوی او هیڅ یو ښه شی په هغه کښی نه ځائیږی . ښکاره ده چه اوس دی حالت ته رسیدلی دی چه له هغوی ځنی د پوهیدلو او په لار راتللو هیڅ یوه هیله

(امید) او توقع نشی کیدی کله چه د سری زړه د بدکاریو او د بی ایمانیو څخه بالکل خراب او مسخ شوی وی بیا نو په دی کښی د ښه او بد پوهیدلو هیڅ صلاحیت نه پاتی کیږی .

# وَإِذَارَايْتُهُمْ تُعِجُبُكَ أَجْمَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا شَبْعُ لِقَوْلِهِمْ

او کله چه ووینی ته دوی په تعجب کښی تا اچوی اجسام جثی بنی د دوی له جهت د ښائست او که خبری کوی دوی اوری غوږ ږدی ته خبرو د دوی ته له جهته د فصاحته او بلاغته

تفسیو: یعنی زړه خو مسخ شوی دی مګر که بڼی (جسم) ته وکتل شی ډیر ډولی ـ بنائسته ـ روغه رمته لویه درنده ښکاری ، په خبرو اترو کښی ډیر غوړ او به غږیږی ـ په فصاحت او بلاغت کښی بی مثال او بی نظیر ښکاری او خامخا د اوریدونکی فکر او توجه ځمان ته وراړوی او د هغه د ځیری د ظاهری سطحی له لیدلو څخه هر سری د هغه مثلو او باور کولو ته حاضریږی هر چا چه ویلی دی څرنګه ئی ښه ویلی دی

به لیدو ښکاري ښه غوړ .

منځ ئى ډک دى له ککړه

له ورا بریښي په څړونکي

له نژدی لیوه خوړونکی

از برون چون ګور کافر پر حلل

واندرون قهر خداى عزوجل

از برون طعنه زند بر با يزيد

و زدروئش ننګ میدارد یزید

#### كَأَنَّهُمْ خُشُبُ مُّسَنَّكَ ثُمُّ

حال دا چه په واقع کښی ګواکی دوی لرګی وچ دی درولی شوی دیوال ته

تفسیر: هغه وچ او بیکاره لرکی چه له دیوالونو سره ئی لکولی دروی محض بی ځان او لایمقل او د نشوونما او د ودی څخه بی برخی وی . په لیدلو سره ډیر لوی او پنډ بکاری مکر یوه شیبه هم بی له تکیی او استناده نه شی ودریدی، هو یوازی د سوځولو په کار راتلی شی. هم دا حال د دی خلقو دی چی د هغوی چه شکل او جائسته چنه او جکاره ډول وډیل ډیر چه چکاری

قدسمعالله(٢٨) المنافقون(٦٣)

خو په منځ کښی تش او بی ځان وی او یواځی د دوزخ خس کیدی شی .

# يُعْسَبُونَ كُلِّ صَيْحَةٍ عَلَيْمٍمُ

#### گنی دوی هر غږ (هسی چه بلاء راغله) پر دوی باندی

تفسیو: هسی بزدل ـ نامرد ـ او ویریدونکی دی چه په لیړ شوروشر سره د هغوی زړونه لرځیږی او داسی ګټی چه سم د لاسه پر مونیر باندی کومه لویه بلا یا افت راتلونکی دی . د خپلو درنو جرمونو ـ درغلو ـ درغو او خیانت لامله (له وجی) هر کله د هغوی په زړونو کښی دغه ، اندیښته او ویره لویدلی وی او تل په هم دی فکر او اندیښتی کښی وی چه چیری ځمونی د دی دغابازیو او درغلیو پته او سراغ چاته ښکاره نشی یا ځمونید د دی حرکاتو او چارو لامله (له وجی) کومه پیښه راپیښه نشی ! .

#### هُوالْعَكُ وْفَاحُذُرُهُمُ

هم دوی دی دښمنان (د مؤمنانو) نو ځان وساته ته له دوی څخه

تفسیر: یعنی لوی ویروونکی دشمنان او غلیمان هم دوی دی . د دوی له مکرونو او چالونو محخه تل خبردار شی

او بی غمه او بی اندیجنی مه تری کښینئ!

#### قَاتِكُهُمُ اللهُ اللهُ

هلاک دی کاندی دوی لره الله څرنګه ګرځولی شوی دی دوی (له سمی صافی لاری نه)

تفسیو: یعنی وروسته د ایمان له اظهاره دا بی ایمانی ـ او پس له دی نه چه د حق او صداقت په رنا (رنړا) کښی ننوتلی دی د دوی دا ظلمت ـ تیاره خوښول ډیر عجیب او حیرانوونکی دی.

### وإذا قِيْلَ لَهُوْ تَعَالَوْ إِيمَتَنْغُوْلِكُمُ رُسُولُ اللهِ لَوَّوْ ارْوُوْسُهُمْ وَرَايْتُهُمُ

#### يَصُلُّونَ وَهُمُولِّسُكَلِيرُونَ<sup>®</sup>

او کله چه وویل شی دوی ته راشئ (په عذر غوښتلو سره) چه بښنه وغواړی تاسی ته (محمد) رسول د الله تاو کړی دوی سرونه خپل (مخ تری اړوی) او وینی ته دوی چه څنګ کوی (له درتللو نه په خدمت د تا) حال دا چه وی دوی لوئ کوونکی (له توبی او استغفار نه)

تفسیو: یعنی که چیری د دی منافقانو کوم شرارت په صاف ډول (طریقه) سره څرګند (سکاره) شی او د دوی د کذب او د خیانت پرده وشلیږی نو خلق دوی ته وائی اوس لا هم وقت شته ورځئ د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی او د هغوی په وسیله د الله تعالیٰ له لوری خپلی بښنی وغواډئ تر غو الله تعالیٰ د رسول الله د استغفار په برکت ستاسی دا خطاوی وبښی نو دوی د لوئ او تکبر او غرور له پلوه خپلی غاړی غړی ۔ او سرونه اډوی او اوګی پورته غورځوی او خپله بی پروائی چه مونږ ته د وسرول الله د استغفار هیڅ ضرورت نشته .

# ڛۘوٙٳ؞ٛٷؽڣۄؙٵڛ۫ۘؾ۫ۼؘۯؾڵۿۄ۫ڶۯڶٷؾؽؾۼڣۯڵۿڟ؈ٛڲۼڣۯڶڵۿڷۿؖ ٳؿٳٮڵۿڵٳؽۿڮؽٵڶڡٞۅؙٛۯڶڶڣۑڡؚؿڹٛ<sup>۞</sup>

برابر ده پر دوی باندی چه بښنه غواړی ته (ای محمده!) دوی ته او که بښنه نه غواړی ته کوی الله دوی ته بیشکه الله نه ښین سمه صافه لاره قوم فاسقانو نافرمانو ته .

تفسیر: یعنی ممکن دی چه تاسی له ډیر رحمت او شفقت د هغوی په موجوده حالت باندی زړه سوی وکړی او هغوی ته بښنه وغواړئ مگر الله تعالیٰ په هیڅ صورت سره هغوی نه بښی او داسی نافرمانانو ته د هغه په لوری د هدایت توفیق نه ورکاوه کیږی هم داسی یو بل آیت د (برایة) په سورت ځمونږ د دغه تفسیر کښی هم راغلی دی د هغه تفسیر دی هلته وکوت شی

# هُوُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُتَفِعُوا عَلَى مَنْ عِنْدَرَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّواْ

دوی هغه کسان دی چه وانی (خپلو ملګرو ته) مه ورکوئ نفقه مه لګوئ تاسی مال په هغه چا باندی چه په نزد د رسول الله دی (له فقراؤ د مهاجرینو) تر څو چه متفرق خواره شی دوی (تری)

تفسیر: یه یو سفر کښی دوه تنه سره په جنګ شول چه یو مهاجر او بل انصاری و \_ هر یوه له دی دواړو څخه خپلو ملګرو ته ورغږ کړ ـ او يوه لويه شخړه (جګړه) تری جوړه شوه کله چه دا خبر د منافقانو مشر عبدالله بن أُبَىّ بن سلول ته ورسيد نو وئ ويل «كه موندٍ دغو مهاجرينو ته پخپلو کورونو کښي ځای نه ورکولي نو دوی به ولي ځمونړ په مخ کښي داسې پورته کیدل هم دا تاسي يبئ چه د دوي يالنه كوي چه دوي د دي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم په شاؤ خوا کښي سره ګرځي ـ تاسي د دوې دا خبر اخيستل او پوښتيدل پرېږدي . نو دوې د خپلو خوړو له لاسه په تنګ کیږی او ګرد (تول) سره خواره کیږی ـ او د دوی دا ټولنه سره تار په تار کیږی » دا ئی هم وویل که مونو له دی خپل سفره بیرته وګرځیدو ـ او مدینی ته ورسیدو نو سائی هغه کسان چه د زور او اقتدار خاوندان دی نور سیک ذلیل او بی قدر خلق وشری یعنی مونږ چه مالدار او عزتمندان يو ښائي دا خوار مسلمانان له مديني څخني وباسو يو صحابي چه زيد ابن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنه نومیده کله چه دا خبری ئی واوریدی هغه ئی یو یه یو حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ته واورولی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عبداللہ بن أَبَىّ او نور سړی خپل مخ ته وروغوښتل ـ او لارمه تحقيقات ئي وفرمايل ـ نو منافقانو په قسم خوړلو باندې شروع وکړه او ټولو سره وویل چه دا ګردی (ټولی) خبری دروغ دی چه د زید رضی الله تعالیٰ عنه بن ارقم له لوری ځمونږ په خلاف په دښمني سره جوړی شوی دی نو خلقو پر زید رضي الله تعالیٰ عنه باندی یه مسخرو شروع وکړه او دی ډیر خفه ـ نادم او محجوب ؤ ـ یه دی وقت کښې دا آیتونه رانازل شول نو رسول الله مبارک زید رضی الله تعالیٰ عنه راوغوښت او ورته ئی وفرمایل چه ته د الله تعالیٰ له لوری رښتين شوی .

#### وَيِلْهِ خَزَانِيُ السَّمَاوِتِ وَالْكَرْضِ وَلِكِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ كَلِيَفَقَهُونَ ©

او خاص الله لره دی خزانی د آسمانونو او د محمکی ولیکن منافقان نه پوهیږی (په رزاقیت د رب العزت)

تفسیو: یعنی دا احمقان ناپوهان منافقان دومره هم نه پوهیډی چه د کردو (تولو) آسمانونو او ځمکو د خزانو مالک الله تعالیٰ دی نو ایا هغه خلق به چه یوائحی د هغه د خوښی دپاره د ده د رسول په خدمت کښی سره بوخت (مشغول) دی په لوړه سره وژنی او که خلق په هغوی باندی د خوړو (رزق) ورونه وتړی نو الله تعالیٰ به هم د خپلو خوړو او رزق ور پر دوی باندی وتړی بلکه نه ئی تړی رښتیا خو دا ده هغه بندګان چه پر دی اهل الله باندی خپل مالونه لګوی هغه هم پر هغوی باندی وی باندی نو په ښو پر هغوی باندی پاک پروردګار کوی ـ که د هغه له لوری دوی ته توفیق په برخه نه شی نو په ښو کارونو کښی به یو پول او پیسه ونه لګوی

# ؽڠؙۅ۠ڵؙۯؽؘڵؠۣڹڗۜۼۼٮؙٮؘۜٳڶؽٵڷٮڔؽؽۜڎڷؽڂٛڔڿۜؾٞٲڵٳؘۼڗۣ۠۫ؠؠؗٝؠؗٵٲڵڎؘڷؖ ۅڵؚؚؿٳٲڣڗۜۊؙٞۏڶۯڛٛٷڸ؋ۅڵؚڵؠؙٷ۫ؠؽؽؙؽؘۏڶڮڽۜٵڷٮٛڶڣڣؿؽؘڵٳؽڠڵؠٶؙؽ۞۫

وائی منافقان که چیری بیرته و گرځو مونږ طرف د مدینی ته نو خامخا به وباسی هرومرو (خامخا) ډیر عزتمن (کافر خلق له دغی مدینی نه) ډیر خوار کمزور خلق (لره له مؤمنانو) او خاص الله لره دی عزت او غلبه او رسول د ده لره دی او مؤمنانو لره دی ولیکن منافقان نه پوهیږی (په عزت او رزاقیت د ربلعزت).

تفسیو: یعنی منافقان په دی باندی نه پوهیږی چه زورور او عزتمن څوک دی ؟ په یاد ئی ولری چه اصلی او ذاتی عزت خو د الله تعالیٰ دی . وروسته له هغه له الله تعالیٰ سره د علاقه لرونکو ذواتو دی چه درجه په درجه د هغه د تعلقاتو له مخی مراتب لری یعنی بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم او د نورو مؤمنانو دی ـ په روایتونو کښی راغلی دی چه عبدالله بن أُبّی دا الفاظ چه زوراوران به کمزوران شری کله چه د هغه محوی عبدالله بن عبدالله بن أُبّی تر غور شر چه مخلص مسلمان ؤ نو د خپل پلار په مخ کښی توره په لاس نیخ ودرید او ورته ئی وویل زر شه داسی ووایه چه عزتمن او زورور رسول الله مبارک او د هغوی امتیان دی او ذلیل او سپک زه او محمل ملکری دی که نه اوس به دی سه د لاسه ککره پری کرم او لکه پندوس غوندی به ئی هیسته وغورځوم او ژوندی به دی نه پریږدم چه مدینی منوری ته ننوځی ـ هم دا وه چه پلار ئی د پیغمبر په عزت او پخپل ذلت باندی اقرار وکړ او د خپل محوی رضی الله تعالیٰ عنه له قهره خلاص شو . د منافقینو له توبیخ او تقبیح مخخه وروسته مؤمنانو ته مخو هدایتونه ورکړی شوی دی یعنی تاسی په دنیا کښی اخته شوی د الله تعالیٰ له یاد او عبادت څخه مه غافلیږئ لکه چه دا خلق په هغه کبی ککړ شوی دی .

# ؽؘٳؿۿٵڷڹؚؽڹٵٛٮٮؙٷٳڵۯٮؙڷؚۿؚڮؙۄؙٲڡٞۅٲڵڴۏۅڵۘۘٳؘۉڵٳۮػ۠ۏٸؙۮؚػؚڔۣٳٮڐڐؚ ۅؘڡؘڽؘ۫ؾٞڣ۫ۘۼڷڎڸؚڮ؋ٲۉڷڸؘ۪ػۿؙۄؙٳڷڂۑۯۏڹ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مشغول غافل دی نه کړی تاسی مالونه ستاسی او نه اولاد ستاسی له ذکره یاده د الله څخه او هغه څوک چه وکړی دا کار نو هم دغه کسان هم دوی دی زیانکاران (چه بی

#### برخی شول له باقی څخه په غوره کولو د فانی)

تفسیر: یعنی هر سری ته دا لوی زیان دی چه باقی دولت پریپدی او په فانی پسی وردرومی ـ او له اعلیٰ محنی مجه سری د الله له اعلیٰ محنی مغ اړوی او په ادنیٰ کښی پریوځی . همغه مال او اولاد ښه ګاڼه شی چه سری د الله تمالیٰ له یاده نه غافلوی او د آخرت له کاره ئی نه وباسی ـ که کوم سری په دی شیانو کښی داسی اخته کیږی او له الله تعالیٰ محخه غافلیږی نو آخرت ئی له لاسه ووت او د دنیا په جنجالونو کښی هسی کیووت چه هغه ته به د زړه ډاډینه (سکون) او اطمینان هیڅ په نصیب کښی نه وی

#### ﴿ وَمَنَ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرَى قِالَ لَهُ مَعِيشَةٌ صَنْكًا وَتَعْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ اَعْلَى ﴾

# ۅؘٲڹۛڣڠؙۅؗٞٳ؈ؙۜ؆۬ۯڒؘڨ۬ڬۄٛۺۜ؋ٞڸؚٲڽؙ؆ۣٛڹۧؽٲڂۮڬ۠ۄ۠ٳڵؠۘۅؙٮؙٛڣؘؽڟ۫ۅٛڶڕڗؚ ڵٷڵۘٲڂٞۯؾؘؿٞٳڵٲؘؘڿڸٟۊٙڔؽڮ۪ٚۼٙٲڝۜٙڎۜڨؘۅٙٲػٛؿۺٙٵڵڞڸؚڿؽؙڹۛ؈ۅٙڶؽؙ ؿؙٷؚڿؚٞڔٳٮڵۿؙؽؘؙۺؙٵٳۮؙٳڿٲؙٵۘۻؙڶۿٵ

او نفقه کرئ \_ ولگوئ تاسی له هغو مالونو څخه چه درکړی مو دی تاسی ته پخوا له هغه ځنی چه راشی یو ستاسی ته (اسباب) د مرګ (او پریوځی له مبرات او خیرات) نو وبه وائی ای ربه ځما ولی دی وروستی نه کړ ما لره (یعنی څه به وشی که تاخیر کړی موت) تر اجل نیتی نژدی پوری چه صدقه خیرات وکړم زه او شم زه له صالحانو نیکانو څخه (په موندلو د مافات سره نو فرمائی الله) او له سره به نه وروستی کوی الله هیڅ نفس لره (له مرګه) کله چه راشی نیټه ئی

تفسیو: دا ښائی د منافقانو د دی وینا جواب وی چه ﴿ لَاَتُمْتُوْاَ عُلَاَئُوَ مُلَاَئُوْتُوْاَ الله ﴾ الآیة - دی یعنی په خرخ کولو کښی ستاسی ښه ده هر څه خیرات او صدقات مو چه له لاسه پوره وی هغه ثر تر ژره هم دا اوس وکړئ - که نه موت او مړینه مو پر سر رسیدونکی ده نو هلته به افسوس او ارمان کوئ چه ولی مو څه د الله تعالیٰ په لاره کښی ونه لگول ؟ کله چه مرګی د شوم او بخیل په سر باندی راځی نو هلته دی ارزو او تمنا کوی چه ای الله تعالیٰ ! څو ورځی نور می په مرګ کښی ډیل او معطلی وفرمایه ! چه زه ښه خیرات صدقات ورکړم - او ځان ښه سنبال کړی په اصلاح او توبه سره راشم . خو هلته به کله مهلت ورکاوه کیډی هر سری لره هوم، عمر او نیټه او میماد چه تاکلی (مقرر) شوی دی د هغه د پوره کیدلو څخه وروسته د

قدسمعالله(۲۸)

يوى لحظى دپاره هم په هغه كښى څه ډيل او تاخير پيښيدونكى نه دى .

تغبیه: له ابن عباس رضی الله تعالی عنه عمنی منقول دی چه هغه دا غوستنه او تمنا د قیامت په ورځ باندی حمل کوی او وائی چه بخیلان به د قیامت په ورځ کښی داسی ارزو او ارمان کوی چه کاشکی زه بیا د څه مدت له مخی دنیا ته ورشم او هلته ښه خیراتونه وکړم او ښی چاری وکړم او بیا په ښه اصلاح او توبی سره دلته راشم .

# وَاللَّهُ خَبِيْرٌ بِمَا تَعُمُلُونَ أَ

او الله ښه خبردار دی په هغه څه (ښه او بد) چه کوی ئی تاسی(نو جزا به یری درکړی) .

تفسیر: یعنی هغه الله تعالیٰ ته دا خبره هم بهه ورمعلومه او بنکاره ده \_ که بالفرض ستاسی مرک ملتوی کری یا مو له محشره د دنیا په لوری بیرته ورولیږی نو هلته به بیا غرنگه چاری وکرئ ؟ هغه ته گردی (تولی) پتی او بنکاره خبری معلومی او بنکاره دی او ستاسی پر گردو (تولو) استعداداتو \_ او ظاهری او باطنی اعمالو احوالو ، اقوالو ، نیاتو افکارو باندی به خبردار دی او سم معامله او تک کوی .

#### تمت سورة المنافقون بفضل الله تعالى

سورة التغابن مدنية وهى ثمانىءشرة آية وفيها ركوعان رقبها(٦٤) تسلسلهاحسب النزول ( ١٠٨) نزلت بعد سورة التحريم

د «التغابن» سورت مدنی دی (۱۸) آیت دوه رکوع لری .

په تلاوت کښی (۱۴) او په نزول کښی (۱۰۸) سورت دی وروسته د «التحریم» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي التَّمَاوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ

قدسمعالله(۲۸) التغابن(۲۶)

# ٳڬؠۘۮؙٷۿؙۅؘۼڸڮؙڷؚۺٛؽٞ۠ۊٙڮؽؙ۞ۿؙۅؘڷؖڵۮؚؽؙڂؘڵڡٙۜۘٛٛٛٛٛٛٛػ ڡؚٞؠڹؙڴڎػٳڣؚۯ۠ۊٞڡؚڹ۫ٛڴۄ۫ؿٷؙ؈ٛ

نسبت د پاکی کوی الله ته هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی له علویاتو سره له آسمانونو او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی له سفلیاتو سره له ځمکی خاص هم دغه (الله) لره دی ملک باچائی (د تول جهان) او هم ده لره ټوله ثناء ستاینه (صفت) ده او هم دغه (الله) په هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی . هم دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی ځینی له تاسی کافر دی (په اصل خلقت کښی) او ځینی له تاسی مؤمن دی (په اصل خلقت کښی).

تفسیر: د هر چا حکومت او تولواکی (باچاهی) چه یه دنیا کښی لیده کیږی یه حقیقت کښی هغه د الله تعالىٰ سلطنت او تولواكي (باچاهي) ده . او د هر سړى چه ستائنه (صفت) او تعريف کاوه شی هغه په واقع سره د همغه الله تعالیٰ حمد ، ثناء او ستاینه (صفت) ده . هم دغه یاک الله تعالیٰ ځمونږ او د ګردو (ټولو) مخلوقاتو خالق او پیدا کوونکی دی او ښائیږی چه ګردو (ټولو) به په ده باندي ايمان راوړي وي او د هغه حقيقي منعم اطاعت به ئي کړي وي مګر ځيني کسان منکران شول او ځینی ایمانداران و گرځیدل بیشکه چه الله تعالیٰ هر سړی ته داسی یو قوت او استعداد ورسهلی دی چه د هر لوری د حرکت او د تک قوت بکنهی شته الله تعالیٰ رومبی گرد (تول) خلق یه صحیح فطرت سره پیدا کړل بیا ځینی پخپل همغه صحیح فطرت باندی تینک یاتی شول \_ او تحنی نور له شاوخوا له حالاتو څخه متاثر شو \_ خلاف له هغه څخه واوښتل او بله لياره ئي غوره کړه چه الله تعالیٰ لره له پخوا د هم دی دواړو احوال ښکاره ؤ او پوهيده چه کوم سړی بخپلی ارادی او اختيار سره به کوم لوری ته ځی ؟ او بيا به سم له هغه سره د سزا یا د انعام وړ (لائق) او مستحق ګرځی دا خبری له خپلی یوه سره سم د ده په قسمت کښی لیکلی دی او ټاکلی (مقرر کړی) ئی دی چه هغه به داسی کیږی . د الله تعالیٰ محیط علم د دی مستلزم نه دی چه یه دنیا کښي بله کومه اراده \_ اختیار \_ قوت او قدرت یاتي نشي دا مسئله ډيره دقيقه ده او مونډ ير دې باندې د يو ځان ته مضمون د ليکلو اراده کړې ده . **والله** الموفق والمعين

# وَاللَّهُ بِمَاتَعَمْنُونَ بَصِيرٌ ﴿خَلَقَ السَّلُوتِ وَالْرَرْضَ بِالْحَيِّ وَصَوَّرُكُوفَا خَسَ مُورَكُهُ وَالْكِهِ الْمَصِيْرُ

قدسمعالله(۲۸) التغابن(۱٤)

او الله په هغه څه چه کوئ تاسی ښه لیدونکی دی (نو جزا به درکړی) پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په تدبیر حق سره او صورتونه ئی تړلی دی ستاسی بیا ئی ښه ښائسته کړی دی صورتونه ستاسی (په امتداد د قامت او په اعتدال د خلقت سره)او هغه (الله) ته بیرته ورتلل دی ستاسی (دپاره د جزاء)

تفسیر: په گردو (تولو) ساکنبانو (ذی روحو) کښی د انسان خلقت ښه دی په لیدلو کښی دیر ښه ښکاری . پخپلو ملکاتو او قواؤ کښی هم له کرد (تول) عالم څخه لوړ (اوچت) غوړ او ممتاز دی بلکه د تولو ښو مجموعه ده نو څکه صوفیه د انسان وجود ته «عالم صغیر» وائی امام قشیری رحمة الله علیه فرمائی چه د انسان ظاهر الله تعالیٰ مزین کړی دی په کمال د قدرت خپل سره او باطن ئی مزین کړی دی په جمال د قربت سره . فتباوک الله احسن الخالقین والحمدالله رب العلمین .

# يَعْلَوْمَانِ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثَيْتُوُونَ وَمَا تُعْلِمُونَ وَاللّهُ عَلِيُمُ ْ إِنَّالِ الصُّكُ وُدِ ۞ الَّهُ يَأْتِكُوْنَبُوُّ اللَّذِينَ كَفَّهُوَّا مِنْ قَبْلُ ٰ فَذَاقْوُّا وَبَالَ اَمْرِهِمُّ وَلَهُمُّ عَذَابٌ الْيُثُوْ

ښه معلوم دی دغه (الله) ته هغه څه چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی او ښه معلوم دی دغه (الله ته) هغه څه چه پتوئ تاسی او هغه څه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او الله ته ښه معلوم دی هغه پتی خبری چه په سینو زړونو ستاسی کښی دی ایا نه دی راغلی تاسی ته ای منکرانو خبر د هغو کسانو چه منکران شوی دی پخوا له دی نه پس وئی څکل وبال سزا د کار خپل او شته دوی ته (په عقبیٰ کښی بی انتهاء) عذاب دردناک

تفسیر: یعنی له تاسی محخه پخوا ډیر قومونه لکه عاد او ثمود او نور هلاک شوی دی او د آخرت عذاب جلا (جدا) دی دا خطاب د مکی مکرمی هستیدونکیو دپاره دی . قلسمعالله(٢٨) التغابن(٦٤)

# ذلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتُ تَّالِّتِيهِمُ رُسُلُهُمُ بِالْمَيِّنَّتِ فَقَالُوَّا ٱبْتُرْيَّهُمُ وْنَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوْا

دا (عذاب دوی ته) د دی دپاره دی چه ؤ به دوی چه راتلل به دوی ته رسولان د دوی په ښکاره و دلائلو (د قدرت ځمونړ) سره نو ویل به دوی (تمجباً وتمسخراً) چه ایا بشر سړی (لکه مونړ) لاره ښیی مونړ ته بیا به کافران شول (په رسولانو) او مخونه به ئی وګرځول (له دلائلو د قدرت ځمونړ نو هلاک به کړل دوی لره الله)

تفسیر: یعنی ځمونی غوندی پر یوه سری باندی ئی د لاری خوونی او د هادی نوم ایښی او هغه ئی مونډ ته رالیډلی دی ؟ که مونډ ته هادی لیړونکی و نو خائی پرخته ئی رالیډلی وی ګواکی د دوی په نزد د بشریت او رسالت په منځ کښی منافات و نو ځکه هغوی خپلو څانونو ته کفر غوره کړ او د پینمبرانو د خبرو له منلو څخه ئی مخ واړاو .

تنبیه: له دی آیت محنی دا خبره ثابتول چه رسول ته (بشر) ویل کفر دی انتهائی جهل او الحاد دی . پرته (علاوه) له دی محخه که خوک ووائی چه دا آیت د هغو سریو په جهل او کفر باندی دلالت کوی چه د پینمبرانو له بشریت محخه انکار کوی نو دا دعوی د پخوانیو دعوو محخه زیاته قوی ده .

#### ۊؘٳۺؾؘۼ۫ؽؘٳٮڵۿٷٳٮڵۿۼؚٙؿڰٛ۫۫ٛٚڝؚؠؽؖڰ<sup>ڽ</sup>

او بی پروا غنی دی الله (له ایمان د خلقو) او الله غنی بی پروا دی (له عبادت) او ډیر ستایلی شوی دی (بی له ستایلو د خلقو)

تفسیر: یمنی د اللہ تعالیٰ محه پروا دہ که هغوی مخ واړوی ـ یا غاړه وغړوی نو اللہ هم له هغوی ځنی د خپل رحمت نظر اړوی

#### زَعَوَ الَّذِينَ كَفَرُ وَالنَّاكُ ثُنُ يُبْعَثُوا ا

دعوی کوی هغه کسان چه کافران شوی دی چه له سره به بیا ژوندی راپورته نه کړی شی دوی

تقسیر: هم هغسی چه دغه کفار پخپل زعم د انبیاؤ له رسالت څخه انکار کوی د بعث بعدالموت ځنی هم انکار کوی . قدسمعالله(۲۸) التغابن(۱٤)

# قُلْ بَالْ وَرَبِّنَ لَتُبْعَثْنَ ثُوَّلَتُنَبُّو نَ بِمَاعَمِلْتُو وَذَالِكَ عَلَى اللهِ يَسِيُرُ

ووایه (ای محمده دوی ته چه) هو بیا به ژوندی راپورته کړی شع قسم دی په رب ځما چه خامخا ژوندی پورته به کړل شع هرومرو (خامخا) تاسی (پس له مرګه) بیا خامخا خبر به کړی شع تاسی هرومرو (خامخا) په هغه څه چه کړی دی تاسی په دنیا کښی او دا (ژوندی پاڅول جزاء ورکول) په الله باندی ډیر اسان دی .

تفسیر: یعنی د دوهم ځلی بیا ژوندی کول او د ګردو (ټولو) حساب ، کتاب اخیستل الله تعالیٰ ته کوم سخت او ګران او مشکل کار نه دی پوره یقین ولری ، چه دا کار ضرور کیدونکی دی د چا له انکار کولو څخه هغه ټاکلی (مقرر کړی) شوی کار هیڅ وړاندی وروسته نه کیږی نو ځکه ښانی چه تاسی انکار پریږدی ، او د هغی ورځی په فکر کښی ولویږئ .

# فَالْمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ إلَّذِي آنْزَلْنَا وَاللهُ بِمَا تَعُمَلُوْنَ خَيدِيُرٌ ۞

نو ایمان راوړئ په الله او په رسول د ده (محمد) باندی او په هغی رڼا (رنړا) (قرآن) باندی چه نازل کړی دی مونږ او الله په هغه څه چه کوئ ئی تاسی ښه خبردار دی (نو جزاء به درکړی) .

تفسیو: یعنی ایمان سره عمل هم یو ضروری شی دی .

# يَوْمَ يَجْمَعُكُو لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَالِكَ يَوْمُ التَّعَابُنِ

(یاده کړه) هغه ورځ چه راجمع به کړی (او خبر به درکړی الله) تاسو لره په ورځ د جمع کیدلو (قیامت) کښی دا (ورځ چه ده) ورځ د نفعی او نقصان ده ( چه مؤمنان جنت ته ځی او کافران په دوزخ کښی لویږی او غبن ئی ظاهریږی یا ځینی نیکان به هم په سبب د تقصیر د نیکی او د احسان خپل زیان وینی)

تفسیو: یعنی دوزخیان به ېړه کبډی او جنتیان به کامیابیډی . ېړه کیلل دا چه هغوی به د الله تعالیٰ ورکړی قوتونه بی ځای لګولی وی ، رأس المال او پنګه (سرمایه) به نی هم له لاسه وتلی قدسمعالله(۲۸) التغابن(۱٤)

وی . بری دا چه د لویی فائدی په بدل کښی په زرهاؤ ښه مومی . اوس د هم دی خبری لږ څه تفصیل داسی راځی چه

# وَمَنَ نُؤْمِنَ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِعًا أَيْكُوْنُ عَنْهُ سَيِّالِتِهِ

او هغه چه ایمان راوړی په الله او وکړی عمل نیک لری به کړی (الله) له ده څخه بدی د ده

تفسیر: یعنی هغه تقصیرات چه شوی وی د ایمان او ښو کارونو له برکته معاف او بښلی کیږی .

### ۅؘۑؙۮڿڵؗهؙڂڴؾؚؾؘڿؚۘڔؽؙڡؚڽؙؾٛۼ؆ٵڷڒڹ۫ۿۯڂۣڸڔؽڹڣۿٵؘۘڹۘۮۜٲ ۮ۬ٳڬٲڶڡؙٞۯؙٳڷۼؘڟۣؽ۫ۯ

او داخل به کړی (الله) دغه (صالح مؤمن) په هغو جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ونو او ماڼیو) د هغو (نحلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په هغه کښی ابدی همیشه دغه (مغفرت او جنت) بری خلاصی ډیر لوی دی .

تفسیو: یعنی هر محوک چه جنت ته ورسیږی تول مرادونه ئی په لاس ورځی محکه چه جنت د الله تعالیٰ د لیدلو او د هغه د رضای موندلو ځای دی .

# ۅؘٵڮٚڹؽؙؽؘػڡؘٚۯؙۏٳۅؘۘػڎۜؠؙٛۏٳۑٵؽڹؾؘٵٞٲۅڷڸٟڮٱڞؙڮٵڶػٵڔڂؚڸؚڋؠڹؽڣۣؠؖٲ ۅؘڽؚۺؙٵٮؙڝؗؽؙۯ۠ڞٛٚٚٲؘڞٲڹ؈ؙؠٞ۠ڝؚؽڹ؋ؚٙٳڵٳڽٳ۬ۮؙڹٳڶڵۄؚۅٞۄؘڡڽ ؿؙٷؙؠڽؙڹٳٮڵۄؽۿڽؚۊؘڶڮ

او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو کوی آیتونو ځمونږ ته دغه کسان دی یاران ملګری د دوزخ تل به وی دوی په هغه (دوزخ) کښی او بد ځای د ورتللو دی (دا دوزخ) نه رسیږی هیڅ مصیبت غم درد هیچاته مګر خو (رسیږی) په اذن حکم د الله سره او هغه څوک چه ایمان ئی راوړی قدسمعالله(۲۸) التغابن(۱۴)

#### دی په الله باندی لیاره ښیی (الله) زړه د ده ته (د صبر او ثبات)

تفسیو: په دنیا کښی هیڅ یوه سختی او مشیت بی د الله تعالیٰ له رضاء \_ مشیت او ارادی محخه نه رسیږی کله چه مؤمنان په دی خبره باندی یقین او باور لری نو نه ښائی چه په هغه باندی خفه شی \_ بلکه په هر وقت او په هر حال باندی د هغه په فیصلی باندی رضاء وی او تل دی هسی وینا وکړی .

نه شود نصیب دشمن که شود هلاک تیغت سر دوستان سلامت که تو خنجر ازمائی

هم داسی الله تعالیٰ مؤمنانو ته د صبر او د تسلیم لاری ورضیی چه د هغه له برکته پر دوی باندی د عرفان او ایقان کرد (تول) ورونه پرانیستل کیږی او عجیبی او غیبی سوونی او فائدی په برخه شی ـ او له باطنی کیفیاتو او قلبی ترقیاتو ځنی کتور او خوندور کیږی .

#### وَاللَّهُ بِكُلِّ شَكِّي عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

او الله په هر څيز باندی ښه عالم دانا دی (پر شاکرانو صابرانو) .

تفسیر: یعنی هغه تکلیف او مصیبت چه د الله تعالیٰ له لوری رارسیږی د هغه عین علم او حکمت دی همغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چه کوم یو له مونږ ځمنی د واقعی صبر تسلیم او رضاء په سمه لاره ځی؟ او د چا زړه د کومو احوالو او کیفیاتو د مورد ګرځیدلو وړ (لاګټی) دی ؟

# ۅؘۘٳؘڟۣؿۼؙۅاڶڵهؗۏۘۯٳؘڟؚؽۼؙۅؗٵڶڗۜڛٛٷڷٷٙڶؿؙڗؙۘۏٷڷؠۜڷٵۼڶۯڛٛٷڸڹٵ البُلغُ النبُيئنٛ®

او حکم ومنځ تاسی د الله او حکم ومنځ تاسی د رسول (د دغه الله) پس که مخ وګرځوه تاسی (له طاعته نو د تاسی نقصان دی رسول ته څه زیان نه رسیږی ځکه چه) نو بیشکه په رسول ځمونږ باندی رسونه ښکاره دی (او خپل تبلیغ ئی کړی دی).

تفسیر: یعنی یه نرمی ـ سختی ـ تکلیف ـ راحت او په هر صورت کښی د الله تعالیٰ او د هغه د

قدسمعالله(۲۸) التغابن(۲۶)

رسول حکم ومنع ! که نه ستاسی خیل نقصان دی رسول الله صلی الله علیه وسلم خو تاسی ته تول ښه او بد درپوهولی دی او خپل فرض ئی ادا کړی دی او الله تعالیٰ ته ستاسی له اطاعت یا معصیت محخه هیڅ یو ضرر یا ګټه (فائده) نه وررسیږی .

# ٱللهُ لَا الهُ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهِ فَلْمَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ<sup>©</sup>

الله (یو دی) نشته هیڅوک وړ (لائق) د عبادت مګر خو هم دی دی او خاص یواځی پر الله باندی پس توکل دی وکړی مؤمنان (چه د ایمان اقتضاء هم دا ده چه مؤمنان دی خپل کار الله ته وسپاری)

تفسیر: یعنی معبود او مستعان یواځی د الله تعالیٰ لوی ذات دی بل څوک د بندګی او د هیلی او د اسری وړ (لاتق) نه دی .

#### يَاتُهُا الَّذِينَ امَنُوَالِتَ مِنْ أَذُواجِكُمُ وَأَوْلَادِكُمُ عَدُّوًا لَكُمْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) بیشکه ځینی له ښځو ستاسی او (ځینی له) ځامنو ستاسی دښمنان دی تاسی لره

تفسیو: ډیر محلی داسی کیږی چه سری د سځی او محامنو په مینه او محبت کښی داسی اخته کیږی چه د الله تعالیٰ له یاده غافلیږی او د داسی تعلقاتو لامله (له وجی) نور ډیر خراب کارونه هم کوی او له ډیرو ښو مخه بی برخی پاتی کیږی د ښځی او اولاد غوښتنی او د هغوی خوښ ساتل هیځ کله دی نه پریږدی چه بل شی ته خپل فکر واړوی ، د آخرت فکر تری هیریږی کله چه آل او عیال د سری د داسی ضرر او نقصان سبب وگرځی هغه نی دوستان نه بلل کیږی بلکه داسی د داسی د دوی د دی د بنعنی احساس نشی کولی نو محکه الله تعالیٰ مو ویښوی چه د السی د بنمنانو څخه ساتئ ! او له هسی چارو مخنی لری گرځی چه د هغو په وسیله دنیا تاسی ته ډیره ښه ښکاره شی او آخرت مو له یاده ووځی او د دنیا لامله (له وجی) مو دین له لاسه وران شی ، ولی داسی نه دی چه په دنیا کښی گردی (تولی) ښځی یا توله اولاده او خپلوان هسی وی چه سری د آخرت له یاده غافلوی بلکه مخینی بختوری ښمی او هغی او هماکان داسی هم وی چه له خپلو میړو (خاوندانو) او پلرونو سره د هغوی د دین په حفاظت کښی مرستی(مدد) کوی او په ښو چارو کښی هغوی ته لار ښوونه او لاس نیونه کوی او هغوی ته مرستی(مدد) کوی او په ښو چارو کښی هغوی ته لار ښوونه او لاس نیونه کوی او هغوی ته بفضله ومنه) .

قدسمعالله(۲۸) التغابن(۲۶)

# فَاحْدَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُ وَالْإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِينُونَ

نو عجان وساتئ تاسی له دوی مخخه (په مقابل د حکم د الله او د دوی لحاظ مه کوئ) او که عفوه او ګزشت وکړئ تاسو او مخ وګرځوئ تاسو او مغفرت وکړئ تاسی پس بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیانو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی که دوی له تاسی سره دښمنی وکړه \_ او تاسی ته دینی یا دنیوی زیان ورسید نو د هغه اثر او اغیزه به داسی کیږی چه تاسی به په انتقام او کسات (بدل) پسی لویږی \_ او پر هغوی باندی به نامناسبه سختی شروع کوئ \_ نو له داسی کولو څخه به د دنیا انتظام خرابیږی تر هغه محایه پوری چه عقلاً او شرعاً گنجائش وی له هسی حماقتونو ، تقصیراتو محنی تیریږئ او بیخ انتقام او کسات پسئ مه گرځی ! چه په داسی مکارمو اخلاقو سره به الله تعالیٰ پر تاسی باندی مهربانی کوی او ستاسی خطاوی بښی

# إِنَّمَا آمُوالُكُوْوَاوُلِادُكُوْ فِتُنَةٌ وَاللهُ عِنْدَةَ أَجُرٌ عَظِيُرُ@

بیشکه هم دا خبره ده چه مالونو ستاسی او اولاد ستاسی یوه فتنه ازمویښت دی او الله چه دی په نزد د ده دی اجر ثواب ډیر لوی .

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ تاسی ته مال او اولاد درکوی ـ او تاسی پری ازمویی چه کوم یو له تاسی څخه په داسی فانی او زائلو شیانو کښی اخته کیږی ؟ او کوم یو له تاسی څخنی د فانی شیانو د خپل آخرت پنګه (سرمایه) او ذخیره ګرځوی ؟ او د آخرت ډیر لوی اجر او ثواب د دی ځای پر حظوظو او مالونو باندی ښه بولی او ترجیح ورکوی ؟ او د آخروی باقی او غیر فانی نعمتونه هیروی او په بدل ئی دغه زائل او فانی شیان اخلی ؟.

### فَاتَّقُو اللَّهَ مَااسْتَكُعْتُو وَاسْمَعُوا وَاطِيعُوا وَافْقُوْا خَيْرَالِانَفْسِكُمْ ۗ

نو وویریږئ تاسی له الله څومره چه توانیږئ تاسی واورئ (خبری د الله په سماع د قبول سره) او اطاعت کوئ (د احکام الله) او نفقه کوئ لګوئ ښه شیان دیاره (د نفعی) د ځانونو خپلو قدسمعالله(۲۸) التغابن(۱۴)

تفسيو: يعنى تر محو مو چه له وسه كيږى له الله تعالىٰ محنى وويرېږئ او په دى امتحان او ازموينه كښى ثابت قدم اوسخ ! او د هغه احكام واورئ ! او عمل پرى وكړئ !.

# وَمَنُ يُوْقَ شُعْمَ نَفْسِهِ فَأُولِلِكَ هُوُ الْمُفْلِحُونَ ®

او هغه چه وساتلی شو له حرص بخیلی د نفس خپل محخه نو دا کسان هم دوی دی بریالیان (کامیاب) په مراد رسیدلی (له عذابه په دواړو دارینو کښی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی به له نفقه کولو او له مال لګولو مخخه ستاسی خپلی ښیکنی (فائدی) کیږی . او همغه سری بریالی (کامیاب) او په مراد رسیږی چه الله تعالیٰ د هغه زړه له دی اندیښنی غوښتنی ځنی پاک ساتلی وی او حرص ـ بخل ـ طمع او کنسکی (شومتیا) لار پکښی ونه لری! .

### إِنْ تُقُرِضُوااللهَ قَرْضًا حَسَّنَا يَضْعِفُهُ لَكُو ۗ وَيَغْفِرُ لَكُوْ

که چیری قرض پور (قرض) ورکرئ تاسی الله لره (په هغه محه چه فرمائلمی دی) قرض پور نیک (په محبت او اخلاص سره) نو دوچنده به کړی (الله ثواب د) هغه (پور) تاسی ته او مغفرت به وکړی (الله) تاسی ته .

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی په اخلاص او نیک نیت سره له خپل حلال او طیب مال ځنی صرف کړی او ویځ لګویځ ! تر محر الله تعالیٰ تاسی ته محو چنده له هغه مځنی زیات ثواب درکړی او ستاسی ګردی (تولی) خطاوی او تجاوزات ویښی هم داسی یو مضمون پخوا له دی محخه هم تیر شوی دی پوره تقریر دی هلته وکوت شی .

#### وَاللَّهُ شَكُورُ عَلِيْهُ فَا

او الله ښه قدردان دی ښه تحمل والا دی (چه لږ قبلوی او ډیر ورکوی) .

تفسیو: د قدر پیژندلو خبره دا ده چه په لی<sub>د</sub> عمل سره ډیر ثواب ورکوی او تحمل ئی دا دی چه د ګناه په لیدلو سره سم د لاسه عذاب نه مقرروی . بیا هم د ډیرو ګناهګارانو جرم بښی او د ډیرو په سزا تخفیف کوی .

#### عْلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ الْعَكِينُمُ ٥

عالم پوهیدونکی د پت او شکاره دی شه غالب قوی دی ډیر حکمت والا دی

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ په ښکاره کارونو او پتو نیتونو باندی علیم او خبیر ښه دانا او بینا دی او سم د خپل زبردست قوت او حکمت سره هر چاته بدل ورکوی

#### تمت سورة التغابن بفضل الله تعالى ومنه ولله الحمد والمنة

سورة الطلاق مدنية وهي اثنتاعشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٥) تسلسلهاحسب النزول (٩٩) نزلت بعد سورة الإنسان د «الطلاق» سورت مدنى دى (١٦) آيت (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٥) او په نزول كښى (٩٩) سورت دى وروسته د «الإنسان» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان يوره رحم لرونکي دی

### يَالَيُهُا الَّذِينُ إِذَا طَلَّقَتُو النِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِتَّ تِهِنَّ

ای نبی (ووایه امت خپل ته) کله چه اراده وکړئ طلاقوئ تاسو ښځی (خپلی چه مدخول بهاوی او صغیره آیسه حامله نه وی) نو طلاقوئ په (وقت د) عدت د دوی کښی (په طهر کښی چه خالی له جماع وی)

تفسیو: اکر که دلته مخاطب نبی صلی الله علیه وسلم دی مکر په واقع کښی ګرد (تول) امت مخاطب دی . یعنی کله چه کوم سری بیا په کوم ضرورت یا د مجبوریت له کبله (وجی) د خپلی ښځی د طلاق ورکولو اراده وکړی . نو ښائی چه هغه دی په عدت سره طلاق ورکړی . (البقرة) سورت کښی راغلی دی چه د مطلقی عدت دری حیضه دی لکه چه هم دا ځمونی د حنیانو مذهب دی نو ځکه له حیض څخه پخوا د طهر په وقت کښی ښائی طلاق ورکړ شی تر شو تول حیض پر شمیر کښی راشی فرض ئی کړئ که د حیض په وخت کښی طلاق ورکړی نو هغه حیض چه طلاق بکښی ورکړی شوی وی له دوو حالتو څخه خالی نه دی په عدت کښی

شمیرلی کیدی ؟ یا نه. که هغه د حیض ورځی په عدت کښی شمیرل کیدی نو طلاق د ایقاع څخه پخوا هومره مدت د حیض چه تیر شوی وی هغه له عدت ځنی لړیدی ؟ او پرره دری حیضه د عدت دپاره پاتی کیدی . او که ئی نه وی شمیرلی کله چه پرته (علاوه) له موجوده حیض څخه دی نور دری حیضو څخه زیات وی . نو څخه دی نور دری حیضو څخه زیات وی . نو ځکه مشروعه طریقه دا ده چه په طهر کیبی دی طلاق ورکړی شی او له احادیثو څخه هم دا قید ثابتیدی چه په هغه طهر کیبی چه کوروالی او صحبت پکیبی نه وی شوی سائی میره (خاوند) خپلی بیځی ته طلاق ورکړی

#### وَأَحُصُوا الْعِكَاةَ ۚ

#### او وشميرئ وساتئ تاسو عدت (د ښځو خپلو)

تفسیو: نارینه او ښڅی دواړه ته ښائی چه دا خبره په یاد ولری چه چیری د غفلت او سهوی په وسیله له دوی ځنی کومه سهوه او بی احتیاطی ونشی او څه لاندی باندی په منځ کښی رانشی او هم ښائی چه طلاق داسی ورکړ شی چه د عدت په شمیر کښی هیڅ شانی ډیروالی او لیوالی رانشی لکه چه په پاس تفسیر کښی وویل شو

#### وَاتَّقُوااللَّهُ رَبُّكُؤُ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنُ الْبُوتِهِنَّ

او وویریږئ تاسو له الله چه رب (پالونکی) د تاسی (دی) مه وباسئ (ای میړو «خاوندانو» ) دغه (ښځی خپلی) له کورونو خپلو څخه (چه پکښی اوسی دوی تر هغه یوری چه ئی تیر شی عدت)

تفسیر: یعنی له الله څخه وویریږئ او په شرعیه ؤ احکامو باندی پابندی ولرئ لـ چه له هغو څخه یو حکم دا دی چه د حیض په حالت کښی دی طلاق ور نه کړ شی ! او دری طلاق دی یو ځای ور نه کړ شی ! او مطلقه ښځه دی له کوره د باندی ونه ایستله شی ! او د دی په شان د الله اکرم شانه واعظم برهانه نوری ښوونی هم په اخلاص سره منځ !

#### وَلاَ يَغُرُجُنَ إِلَّا آنَ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبيِّنَةٍ

او نه دی وځی دغه (ښځی هم پخپله له کورو نه تر څو چه عدت د دوی تیر شی) مګر هلته چه راشی دوی په فاحشه بی حیائی ښکاره سره (لکه زنا<sub>ء</sub>)

تفسیر: یعنی ښغی دی پخپله خوښه هم نه وغی ځکه چه دا سکنی معض حق العبد نه دی چه د ه هنه په رضاء سره ساقطه شی بلکه حق الشرع دی هو! که ښغه کومه ښکاره بیحیائی وکړی ـ یا په بدو چارو ځغرد (ضد) وکړی یا د غلا مرتکبه شی یا د ځینو علماؤ په قول ژبه وکړی ـ یا تل په جنگ جنجال او جګړه کښی لګیا وی او بی له غمه او خفګانه ئی بل کار نه وی نو ایستل ئی روا دی که دا ښغه بی موجبه له کوره ووځی نو دا په خپله د دی د صریحی بی حیائی یو کار دی !.

# وَتِلُكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَكَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدُ ظَلَوَ نَفْسَةُ

او دا (احکام) حدود اندازه کړی شوی د الله دی او هر هغه چه تیریږی له حدودو د الله مخخه نو په تحقیق ظلم ئی کړی دی په ځان خپل باندی

تفسیر: یعنی ګناهګار شوی دی د الله تعالیٰ په نزد د سزا موجب وګرځید.

#### لاتكارى

نه پوهیږی (ته ای طلاق کوونکیه ! یا نه پوهیږی هیڅ نفس)

تفسیو: د لاندی ترجمه شیخ الهند رحمهٔ الله علیه به نه پوهیدی سره چه د غائب مؤنث صیغه ده کړی ده چه «نفس ته» راجع شی چه سماعی مؤنث دی او تری ښکاره شی چه دا خطاب طلاقی ورکوونکی ته دی نه نبی کریم صلی الله علیه وسلم ته

### لَعَكَ اللَّهُ يُحْدِيثُ بَعْلُ ذَٰ لِكَ ٱمْرًا<sup>©</sup>

ښائی چه الله پیدا کړی وروسته له دی طلاق کوم ښه کار او نوی صورت لکه رجوع له طلاقه .

تفسیر: یعنی ښائی چه بیا د دواړو په منځ کښی روغه او صلحه وشی او په طلاق باندی پښیمان او نادم شی

# فَإِذَا لِكُغْنَ آجَلَهُنَّ فَأَصِّلُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ آوْفَا رِقُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ

بیا نو کله چه ورسیږی دغه (ښځی) نیټی خپلی ته نو وساتئ (تاسی ای میړو «خاوندانو») دوی په معروف نیکی ښه شان سره یا جلا (جدا) شئ تاسی له دوی ځنی په معروف نیکی ښه شان سره

تفسیر: یعنی په رجعی طلاق کښی کله چه عدت ختمیدلو ته نژدی شی نو تاسی لره له دوو چارو څخه د یوی چاری اختیار دی چه یا د عدت له ختمیدلو څخه پخوا سم له دستوره هغی دغی ته رجمت او خپلی نکاح ته دوام ورکړئ ! یا د عدت په ختمیدلو سره په معقولی طریقی باندی له هغی څخه جلا (جدا) شئ ! مطلب دا که د نکاح دینگ ساتل مقصد وی نو په هغه وقت کښی او که ئی شلول مطلب وی نو په د دنه وقت کښی څخرد (تینگوالی) پری وکړئ ! او په دواړو صورتونو کښی د انسانیت ، شرافت اصولو ته په درنه سترګه وګورئ ! او داسی هم مه کوئ چه ساتنه ئی مقصود نه وی او خامخا د عدت د اوږدوالی دپاره رجعت وکړئ یا د ساتلو په صورت کښی هغی ته اینا ورسوی او طعن او تشنیع ورواروئ ! .

#### وَّاشَهِٰ وُاذَوَى عَدُالِ مِّنْكُوْ

او شاهدان نیسځ تاسی (په دغه رجوع باندی) دوه خاوندان د عدل له تاسی

تفسیر: یعنی وروسته له طلاق ورکولو او پخوا د عدت له پوره کیدلو که د نکاح بیا ساتل غوایی نو به دی رجمت باندی دوه شاهدان ونیسی تر نحو د خلقو به نزد متهم نه شع.

#### وَاقِيمُواالثَّهَادَةَ لِلهِ

او ښه اداء کړئ تاسي شاهدي (اي شاهدانو په وقت د حاجت کښي د) پاره د (ثواب او رضاء د) الله

تفسیر: په دی کښی شاهدانو لره هدایت دی چه د شاهدی ورکولو په وقت کښی کړه او خرابه خبره ونه کړی او سمه صافه او درسته خبره ووایئ ! .

# ذلِكُمْ يُوْعَظْمِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيُؤْمِ ٱلْاخِرة

دا (ساتنه په نیکی سره) نصیحت کاوه شی په دی سره هغه چاته چه وی چه ایمان ئی راوړی وی په الله او په ورځی ورستی (د قیامت) باندی

تفسیر: د جاهلیت په زمانه کښی پر ښځو باندی زیات ظلمونه کیدل او له ښځو سره هسی
سلرک جاری و لکه چه له غواو او خرونو سره ئی کوی یا له خورا (ډیر) سختو او ذلیلو بندیانو
سره کاوه شی ځینی ښځی سل سل کرته طلاقولی خو سره د هغه به هم د هغوی د مصیبت دوره
پای (آخر) ته نه رسیده په قرآن په څو څو ځایونو کښی د دی وحشیانه و مظالمو او بی
رحمیو په خلاف ویناوی کړی دی او د نکاح او د طلاق په حدودو او حقوقو باندی په ډیر ښه
ډول (طریقه) سره زور غورځولی دی بالخصوص د دی سورت په منځ کښی په نورو حکیمانه و
هدایتو او نصیحتو کښی یو نهایت جامع او مانع او تول ښوونکی اصول بیان فرمایلی دی چه
هدایتو او نصیحتو کښی یو نهایت جامع او مانع او تول ښوونکی اصول بیان فرمایلی دی چه
نو په معقوله ډول او طریقی سره نی وساتئ ! او که نی پریږدئ نو هم په معقوله طریقه سره نی
پریږدئ ! خو له دی ښو او زرینو نصیحتو څخه هغه سری منتفع او ګټور کیدی شی چه په الله
پریږدئ ! خو له دی ښو او زرینو نصیحتو څخه هغه سری منتفع او ګټور کیدی شی چه په الله
د انسان په زړه کښی د الله تعالی ویره او خون پیدا کوی او د هم دی ویری لامله (له وجی) دا
خیال د انسان په فکر کښی دیدا کیوی هغمسی چه یوه کمزوره ښځه له بخته او اتفاقه ځمونو به
خیال د انسان په فکر کښی دیدا کوی هغمسی چه یوه کمزوره بیځه له بخته او اتفاقه ځمونو به

د انسان په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره او خوف پیدا کوی او د هم دی ویری لامله (له وجی) دا خیال د انسان په فکر کښی پیدا کیږی همغسی چه یوه کمزوره ښځه له بخته او اتفاقه څمونډ په منګلو او قبضه او اقتدار کښی راغلی ده مونډ هم تول د یوه لوی قهار الله تعالیٰ په قبضه او اقتدار کښی پراته یو هم دا یو خیال دی چه په هر حال کښی سری له ظلم او تعدی څخه ساتی او د الله تعالیٰ په امر منلو باندی اړوی د دی دپاره په دی سورت کښی په مخصوص ډول (طریقه) سره په اتفای پرهیزکاری او د الله تعالیٰ په ویره باندی زیات امرونه او توصیی شوی دی .

# ومَنْ يَّتَقِى اللهَ يَعْعَلُ لَّهُ عَوْرَجُا<sup>ن</sup>ُ

او هغه څوک چه ویریږی له الله ځان ساتی له معاصیو وبه ګرځوی ده ته یو ځای د وتلو(له دنیوی او آخروی غمونو نه)

تفسیر: یمنی له الله تعالیٰ محنی وویربیرئ ! او د هغه د احکامو تعمیل په هر حال کښی وکړئ ! که څه هم له ډیرو مشکلاتو او شدائدو سره مخامخ شی ځکه چه الله تعالیٰ د هغو ګردو (ټولو) مشکلاتو څخی د وتلو لاره درخلاصوی او په سختیو کښی د ګزاری وسیلی هم در برابروی .

### وتَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ

قىسمعاللا(١٨) الطلاق(١٥)

او رزق روزی به ورکړی (الله) ده ته له هغه (ځایه) چه ګمان به نه کوی دی

تفسیر: د الله تعالیٰ ویری د دواړو دارینو د خزانو کنجی ده او د گردو (تولو) بریو او کامیابیو وسیله ده له هم دی څخی گرد (ټول) مشکلات اسانیږی بی قیاس او بی گمانه نی رزق روزی او خواړه ور رسیږی ، گناهونه ئی بښل کیږی جنت ورحاصلیږی ثواب ئی زیاتیږی او یوه عجیبه د زړه ډاډینه (تسکین) ـ سکون ـ اطمینان او خوښی په برخه او نصیب راڅی چه د هغه لامله (له وجی) بیا هیڅ یوه سختی لکه سختی نه ورښکاری ـ او گردی (ټولی) پریشانی او ریرونه (تکلیفونه) ئی پخپله ورکیږی په یوه حدیث کښی راغلی دی که د دنیا گرد (ټول) خلق په هم دی آیت باندی په اخلاص سره منگولی ولگوی نو گردو (ټولو) نړی والاثو (اهل دنیا) ته هم دا هدایت بس او کافی دی .

# وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَحَسُيهُ ۚ إِنَّ اللهَ بَالِغُ اَمِرُ ۚ قَدُجَعَلَ اللهُ لِكِنِّ ثَنُّ عََدُرًا۞

او هغه څوک چه توکل وکړی په الله باندی نو دغه (الله) بس کافی دی ده لره (په دواړو جهانو کښی) بیشکه الله رسیدونکی دی امر کار خپل ته په تحقیق ګرځولی ده الله هر څیز لره اندازه (نو هر څه کیږی په تقدیر د الله سره نو هم ده ته پکار ده سپارنه د هر کار خپل)

تفسیو: یمنی پر الله تمالیٰ باندی هیله (امید) او اسره ولرئ او یواځی پر وسائلو او اسبابو باندی تکیه ونه کړئ ! د الله تعالیٰ قدرت په دی اسبابو اړه (انحصار) نه لری د کوم کار د کولو اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی هغه هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی اسباب او وسائل هم د ده د مشیت تابع دی هو! د هر محیز اندازه د هغه له خوا تاکلی (مقرر) شوی دی چه سم له هغه سره هغه ښکاره کیدونکی ده نو محکه که د کوم غیز په حاصلیدلو کښی محه ډیل ښکاره شی نو متوکل لره نه ښائی چه ځان خپه یا پریشان کړی .

# ۘۅٳڵؖٷۣؽڮٟۺؙؽڡؚؽٳڷؽڿؽۘۻ؈ؙێٮۜٳٝؠؙٝڴۏٳڹٳۯڗؿۺٞۿۼڰؿڰۿ ؿؙڵؿؙڎؙٲۺؙڣڔۊٞٳڗٚٛٷڲۼۣۻؙؿ

قىسمالله(٢٨) الطلاق(٥٦)

او هغه ښځی چه ناامیده شوی وی (په سبب د کبارت یا د مرض) له حیضه له ښځو ستاسی ځنی که چیری په شک کښی ئی تاسی نو عدت د دوی دری میاشتی دی او هم داسی ښځی چه نه وی شوی حائضه (په سبب د صغارت نو دری میاشتی عدت دی تیروی)

تفسیر: یعنی پاک قرآن د مطلقی عدت لکه چه د «البقرة» په سورت کښی هم راغلی دی دری حیضه بموولی دی که شبهه او شک پیدا شی چه چاته حیض ور نشی یا د ډیر عمر او متک لامله (له وجی) ئی حیض بند شوی وی نو د هغی عدت به څو وی ؟ دا ئی راښکاره کړه چه دری میاشتی دی .

### وَاوْلِاتُ الْأَحْالِ اَجَلُّهُنَّ لَنَّ يَضَعُنَ حَلَهُنَّ

او (ښځی) خاوندانی د بار ګیډی (حاملاتی بلاربی) عدت د دوی دا دی چه کیږدی دوی بار خپل (وځیګوی مولود دغه طلاقی یا چه میړه (خاوند) ئی مړ شوی وی) (یعنی د حاملی عدت بچی کیدو پوری دی)

تفسیر: د جمهورو په نزد د حاملی عدت د هغی د حمل تر وضعی او د مولود تر ځیګولو پوری دی که څه هم هغه یوه لحظه او شیبه وروسته وی یا تر ډیرو میاشتو پوری وځنډیږی (ایسار شی) په دی کښی د مطلقی او د کونډی حکم یو دی (کما هو مصرح فی الاحادیث)

# وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَعِنُعُلْ لَهُ مِنَ أَفِرِ لاَيُمُرُا ۗ لاَلِكَ أَمُو اللهِ أَنْزَلَهُ الْيَكُوْزُومَنْ يَتَّقِ اللهَ يَكِفَرْعَنُهُ سِيَالِتِهٖ وَيُعْظِوْ لَهَا مُجُوا ۞

او هغه خوک چه ویریپری له الله ځان ساتی له معاصیو نو وبه ګرځوی الله ده ته کار د ده کښی اسانی دا (چه ویلی شوی دی) امر حکم د الله دی چه نازل کړی دی تاسی ته او هغه څوک چه ویریپری له الله ځان ساتی له معاصیو نو لری به کړی الله له ده څخه ګناهونه د ده او لوی به کړی (الله) ده لره اجر ثواب (د ده)

تفسیو: د هری جملی په آخر کښی د افقا<sub>ء</sub> او د الله تعالیٰ اکرم شانه اعظم برهانه د ویری مضمون په مختلفو اسالیبو او ډول ډول (قسم قسم) بیرایو سره ئی تکرار کړی دی تر څو

لوستونکی د هغه د بار بار ویلو څخه ډیر ویښ او متنبه شی چه د ښځو په معاملاتو کښی د دی اتقاء او پرهیزګاری ضرورت ډیر زیات دی .

#### ٳ ٳڛڮڹؙۅٛۿڽۜ؈ٛڂؽؿ۠ڛػؽؙؿٛۊٛڝؚٚۏڰٛۼڔؚڰؙۄ

واوسوئ دا (ښځی طلاقی کړی شوی) په هغه ځای کښی چه پکښی اوسيږئ تاسی (سم) له طاقت د تاسی (چه توانيږئ !)

تفسیر: د نارینه به ذمه باندی ضرور دی چه خپلی مطلقی شعّی ته تر عدت بوری هستوګنی دپاره کور ورکړی چه هغه ته «سکنني» وايه شي نو کله چه سکني واجبه شي نو نفقه هم د هغه په ذمه ثابتیږی ځکه چه ښڅه دومره موده د ده په کور کښی مقیده او محبوسه (بنده) پاتی کیږی د قرآن كريم د دى الفاظو اشاره به هم دى لورى ده ﴿ مِنْ حَيْثُ سَكَنْمُوْنِنُ وُجُوبُكُونَ لَتُوْتَلُو كُونَ الْفَيْتُوا كَلُونَ الْفَاظُو كله چه نارينه هغه ښځه له خپل مقدور او حيثيت سره سمه په خپل کور کښي پریږدی ښکاره ده چه دا خبره دی لره هم متضمنه وی چه د هغی د خوراک او یوښاک مناسب بندوبست هم وکړی لکه چه د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه یه مصحف کښی دا آیت داسی و (اسکنوهن من حیث سکنتم وانفقوا علیهن من وجدکم) محموند د حنفیانو په نزد دا د سکنی او د نفقی حکم هر ډول (طریقه) مطلقی لره عام دی د رجعیه قید یکښی نشته ځکه هغه بیان چه له ړومبی څخه راغلی دی لکه د انسی ـ صغیری او حاملي د عدت مسئلی په هغه کښی هیڅ یو تخصیص نشته بیا په دی کښی بلاوجه تخصیص ولی وکړی شی ؟باتي شو د فاطمي بنت قيس حديث چه په هغه کښي هغه وائي چه ميړه (خاوند) مي ماته دري طلاق راکړی ؤ ـ نو څکه رسول الله صلی الله علیه وسلم ماته سکنی او نفقه ونه ټاکه (مقرر نه کړه) او له دی حدیث څخه فاروق اعظم ـ عائشی صدیقی او نور صحابه و رضوان اللہ تعالیٰ علیهم اجمعين او تابعينو رحمهم الله تعالىٰ اجمعين انكار فرمايلي دى بلكه فاروق اعظم رضى الله تعالىٰ عنه تر دی پوری هم ویلی دی چه «مونږ د یوی ښځی په وینا سره د الله تعالیٰ کتاب او د هغه د رسول سنت نشو پریښودی چه دا هم مونږ ته نه دی معلوم چه هغه پیښه د دی ښځی په یاد پاتی ده که نه» ښکاره ده چه فاروق اعظم رضی الله تعالیٰ عنه له کتاب الله څخه به هم دی خبری باندی پوهیدلی دی چه ثلاثه مطلقی ته نفقه او سکنی واجبه ده ، او د هغه په تائید د رسول الله صلى الله عليه وسلم كوم سنت هم ورسره موجود ؤ لكه چه (طحاوى) او نورو داسي راويتونه نقل کړی دی چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه په تصریح سره بیان پکښی کړی دی چه «دا مسئله می له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم څخه اوریدلی ده» په «دارقطنی» کښی د جابر رضی الله تعالیٰ عنه یو حدیث په دی باره کښی صریح دی اګر که د هغه د ځینو راویاتو نورو رفع او وقف کلام کړی دی بل دا هم امکان لری چه حضرت نبوی به له دی جهته فاطمی بنت قیس ته د

سکنی تجویز نه وی فرمایلی چه دی خپل خسر سره ژبه او ویل کول او ناوری (غلطی) خبری ویلی لکه چه په ځینو نورو روایتونو کښی شته نو څکه رسول الله صلی الله علیه وسلم امر حکم ورکر چه دا دی د هغوی له کوره ووځی نو کله چه سکنی پاتی نه شوه نو نفقه هم ساقطه شوه لکه هغه پنجه بی د میره (خاوند) له پوښتنی له کوره د باندی درومی نفقه ئی تر هغه پوری ساقطیږی چه بیرته د خپل میره (خاوند) کره راشی نبه علیه ابوبکر الرازی فی احکام القرآن برسیره په دی په (جامع ترمندی) او نورو کښی ځینی داسی روایتونه هم شته چه فاطمی ته د نفقی دپاره څه غله ورکړی شوی وه خو هغی له هغه مقدار څخه زیاتی غوښتنه وکړله چه هغه ونه مناله شوه نو مطلب ئی داسی شو چه رسول مبارک د دی د هغی زیاتی نفقی تجویز منظور ونه فرمایه چه د نارینه له لوری ورکړه شی والله اعلم بالصواب هو! دا خبره مو هم په یاد وی چه نسائی ـ طبرانی او مسند امام احمد رضی الله تمالی عنه په ځینو روایتو کښی فاطمی بنت قیس د رسول الله صلی الله علیه وسلم صریح ارشاد داسی نقل کړی دی چه سکنی او نفقه یواځی هغی مطلقی لره دی چه د هغی د رجمت امکان وی خو د دی روایتو سندونه دومره زیات قوی نه دی مطلقی لره دی چه د هغی د رجمت امکان وی خو د دی روایتو سندونه دومره زیات قوی نه دی «زیلعی» د (هدایی) په تخریج کښی په دی باندی بحث کړی دی هلته دی وکوت شی!

# وَلَائْضَأَرُّوُهُنَّ لِتُضَيِّثُوْ عَلَيْهِنَّ ا

او مه کوئ اراده د ضرر تاسی د دغو (مطلقانو) لره چه تنګوئ به (ځایونه او نفقی) په دوی باندی

تفسیو: یعنی ای میمرونو (خاوندانو) ضرر مه رسوئ تاسو دی ښځو طلاقو شوو ته په ځای د هستوګنی چه هغوی په تنګ شی او په وتلو سره مجبوری شی.

# وَإِنْ كُنَّ اوُلِادِ يَحْلِ فَأَنْفِقُوْ اعْلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعُنَ حَلَّهُنَّ

او که چیری وی دغه (ښځی) خاوندانی د بار ګیډی(حاملانی بلارېی) نو نفقه کوئ تاسی پر دوی باندی تر هغه پوری چه کیږدی دوی بار (حمل د ګیډو) خپلو (یه ځیګیدلو سره)

تفسیو: د حمل مدت کله چه ډیر اوپردیږی نو هغه په خصوصیت سره راوښود چه په هغه کښی که هومره اوپردوالی هم وشی خو د حمل تر ځیږیدلو پوری ښائی هغی ته دی نفقه ورکړه شی او داسی دی ونه کړی چه دری میاشتی نفقه ورکړی او بیا ئی بنده کړی.

### فَانَ اَضَعَنَ لَكُونَا أَوْهُنَّ الْجُورَهُنَّ وَانْتِرُو الْيَنَكُوبِ عَرُوفٍ

نو که تی ورکاؤ دوی (پس له طلاقه) اولاد د تاسو لره پس ورکړئ تاسی هغوی لره مزدوری د هغوی او مصلحت مشوره کوئ (ای ښځو او میړو (خاوندانو) په حق د مولود خپل) په منځونو خپلو کښی په معروف نیکی سره

تفسیو: یعنی که له وضع حمل مخخه وروسته بنگی ستاسی له خاطره وړوکی ته شودی ورکوی نو اجرت ئی ښائی هومره ورکم شی لکه نورو تی ورکونکیو ښځو ته ورکاوه کیږی . او سم له دستوره په معقوله طریقی سره یو له بله د دی وړوکی په نسبت مشوره وکړی او لاژمه قراردادونه وتړی او خراب تگ ونه کړی! او یو له بل سره د نیکی سلوک وکړی. نه دی ښځه د شودو له ورکولو څخه غاړه غړوی.! او نه دی نارینه له هنی څخی مخ اړوی چه بلی ښځی ته د دی وړوکی ورکړی چه د ده د مور یه ځای بله ښځه یه اجرت سره تی ورکړی.

#### وَإِنْ تَعَاسَرُتُو فِسَتُرْضِعُ لَهَ أُخْرِي ٥

او که سختی وکړئ تاسی (ای والدینو په تی ورکولو او اجرت کښی) نو لپاره د تی ورکولو دی طلب کړی هغه (مولود) لره بله ښځه (یعنی دائی دی ورته ونیسی او په مور باندی دی زور نه کوی)

تفسیو: یعنی که د مخالفت \_ ضد لامله (له وچی) بنځه په شودو ورکولو باندی راضی نشی نو نارینه دی هرومرو (خامخا) هغی ته نه ګوری او بله بنځه دی پیدا کړی چه هغه کوچنی (ماشوم) ته شودی ورکړی. او که نارینه پر هغی بنځی باندی خپل وړوکی نه پالی او شودو ته ئی نه پریږدی نو خامخا به بله کومه بنځه پیدا کیږی. او په دواړو صورتو کښی به بلی بنځی ته څه ورکول کیږی \_ نو ولی هم دا شی د همغه وړوکی مور ته ورنه کړ شی چه هم وړوکی په ارام او خوشاله \_ او هم مور پری ډاډه او بی پروا شی.

# لِيُنْفِقُ دُوْسَعَةٍ مِّنْ سَعَيْةً وَمَنَ قُدِرَعَكَيْهِ رِزْقُهُ كَلَيْنُفِقَ عِّٱلَتَهُ اللهُ لَا يُكِلِّفُ اللهُ عَدُلُ عُمْرِيَّ اللهُ اللهُ لِكَيْكُونُ اللهُ عَدُلُ عُمْرِيَّ اللهُ اللهُ عِدْلُ عُمْرِيَّ اللهُ اللهُ عِدْلُ عُمْرِيَّ اللهُ اللهُ عَدْلُ عُمْرِيَّ اللهُ اللهُل

نو نفقه دی ورکوی (مطلقانو او مرضعانو ته) خاوند د طاقت له طاقته شتو خپلو نه او هغه چه تنگ کړ شی په ده باندی رزق د هغه پس نفقه دی کوی له هغه ځنی چه ورکړی وی هغه لره الله نه ورکوی تکلیف الله هیڅ نفس لره مگر خو په هغه قدر چه ورکړئ وی هغه لره له ماله) ژر به ښکاره کړی الله پس له سختی تنگی څخه اسانی فراخی

تفسیو: یعنی د ووړکی خرخ پر پلار باندی دی. مال او شته والا دی د خپل مال او شتو په نسبی خرخ او نفقه ورکوی فقیر ۔ اکرب او نادار دی د خپل نشتوالی په حیثیت نفقه خرخ کوی. که د کوم سری په برخه دیره فراخی او شته نه وی او د الله جلاله له درباره نمی لو رزق او خواړه په برخه شوی وی نو دی په هغه کښی د خپل ګنجائش او قوت په نسبت خرخ کړی محکم چه الله تمالیٰ هیچاته د هغه له طاقت څخه زیات تکلیف نه ورکوی کله چه کوم سری په تنگه کښی هم د هغه له احکامو سره خرخ وکړی نو الله تعالیٰ به هغه سختی او تنگه په اسانی او فراختیا سره ور مدله کړی.

# وكالِيَّنُ مِّنُ ثَرِّيَةٍ عَتَتُ عَنُ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَعَالَىكَهٰمَاحِمَا الْإَشَادِ مِيْكًا وَّعَذَّبُهٰمَا عَذَا أَبَا تُنْكُوُا ⊙

او ډیر ؤ له کلیو محخه چه ګرځیدلی سرکښی کړی وه له امره حکمه د رب خپل او له (امره حکمه) د رسولانو د دغه (الله) څخه نو حساب به وکړو مونږ له هغوی سره حساب سخت (په قیامت کښی) او په عذاب به کړو مونږ هغوی په عذاب نا اشنا ناکاره سخت سره. شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړے ده چه «او محومره شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړے ده چه الو څومره (ډیر) ؤ له کلیو نه چه سرکشی کړی وه له حکمونو د رب خپل نه او له رسولانو د ده نه پس حساب مو وکړ له هغوی سره حساب سخت او په عذاب مو کړ هغو په ناکاره ناځایه عذاب سره

تفسیر: یعنی د شریعت د احکامو مخصوصاً د ښځو په نسبت د ګردو (ټولو) حکمونو پوره پابندی ولری که نافرمانی وکړئ نو په یاد ئی ولرئ چه څومره کلی او ښارونه د الله تعالیٰ او د ده د رسولانو د نافرمانی لامله (له وجی) ویجاړ او وران شوی دی. کله چه هغه خلق د تکبر او ځانمنمی (لویی) آخری درجی ته ورسیدل او مونږ د هغوی حساب او کتاب ښه او کلک

واخیست او د هغوی یو عمل مو هم بی له پوښتنی پری نښود. او ټول مو په هسی سخت عذاب او افت کښی اخته کړل چه د هغه نظیر او ثانی پخوا له هغه څخه هیڅ لیدلی شوی نه و.

# فَذَاقَتُ وَبَالَ آمِرُهِا وَكَانَ عَاقِبَةٌ أَمْرِهَا خُمُرًا

نو (وڅکله یا) وبه څکی هغوی سزا د کار خپل (په دنیا کښی) او دی عاقبت آخر د امر کار د دوی زیان (په آخرت کښی چه حرمان دی له جنتونو).

تفسیر: یعنی هغه سودا \_ بیع او شری او پلورل او پیرودل (اخستل خرڅول) چه په تول عمر کښی کړی و اخر ئی په هغو کښی سخت نقصان وموند تر دی چه پنګه (سرمایه) ئی هم له لاسه ووتله.

### أَكَتُ اللَّهُ لَهُمْ عَنَا الْإِشْرِيلًا \*

تیار کړی دی الله هغوی ته عذاب سخت (په دارینو کښی)

تفسیر: د مخه د دنیوی عذاب ذکر و دا د آخروی عذاب ذکر دی

#### فَاتَّقُوااللَّهَ يَاأُولِي ٱلْكَلْبَاتِ أَمَّالَّذِينَ الْمَنْوَاةُ

نو وویریږئ له الله ځان وساتئ ای خاوندانو د عقلونو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی

تفسیو: یعنی د دی عبرتناکو واقعاتو له اوریدلو څخه عقلمند ایماندارانو ته ویریدل په کار دی او مونږ لره داسی کار کول نه ښائی چه د هغه لامله (له وجی) د الله تعالیٰ د قهر او د خپګان مورد وګرڅو العیاذ بالله.

### قَدُ ٱنْزَلَ اللهُ الدَّكُوْذِ كُرُا<sup>نَ</sup>

یه تحقیق نازل کړی دی الله تاسی ته ذکر نصیحت (قرآن)

تفسیر: یعنی قرآن که له (ذکر) ځنی (ذاکر) مراد وی نو هغه پخپله رسول دی.

#### رَّسُوُلاً يَتْلُوا عَلَيْكُوْ الْتِ اللهِ مُبَيِّنْتٍ

رسول (چه محمد) دی لولی په تاسی باندی آیتونه د الله چه ښکاره ظاهر کوونکی دی (د احکامو)

تفسیو: یعنی ښکاره نښی او آیات چه په هغو کښی د الله تعالیٰ احکام په ډیر ښه ډول (طریقه) سره اورولی شوی دی.

# لِيُغْزِجَ الَّذِينَ أَمَنُواْ وَعِلْواالطِّيلِحْتِ مِنَ الظُّلْمُٰتِ إِلَى النُّورْ ِ

دپاره د دی چه وباسی (الله) هغه کسان چه ایمان نبی راوړی او کړی دی ښه عملونه له ظلمتونو تیارو (د جهل او کفر) څخه رڼا (رنړا) (د علم او ایمان) ته

تفسیر: یعنی د کفر او د جهل له ظلمت او تیارو ځنی ایستلی د ایمان او د عمل رڼا (رنړا) ته مو لار ښوولی ده

#### ۅؘڡۜڽٛؾؙٷؙڝڹٳڶٮڰۅۅؘؽڞٛڞڵٷٵؿ۠ؽڂؚڶؙؗڰٛۻؿٚؾۼۧڔؚؽڡؚڽؘڠٙؿؠۜٵ ٵڒؘۮ۫ۿۯڂڸؚڍڽؙؿ؋ٛؠؙٵٙڹۘڲٵ۠ڨؙۮؘٲڂڛۜڶڵڡؙٛڶۮڔۯ۫ۊؖٵ۫۞

او هغه چه ایمان راوړی په الله باندی او وکړی ښه (عمل) نو داخل به کړی (الله) ده لره په جنتونو کښی چه بهیږی له لائدی (د مانیو ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به اوسیدونکی وی دوی په هغو کښی ابدی همیشه په تحقیق ښه ورکړی دی الله هغه ته رزق روزی

تفسيو: او له جنت محخه زيات سه رزق ـ خواړه او روزي چيري موندل كيږي.

# ٱللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ مَمْلُوتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ \*

الله هغه (ذات) دی چه پیدا کړی دی اوه آسمانونه او (پیدا کړی دی) له ځمکی څخه هم په مثل د دی (اوه آسمانونه اوه ځمکی)

تفسیر: یعنی اوه ځمکی هم پیدا کړی دی لکه چه د (ترمذی) او نورو په احادیثو کښی راغلی دی. په دوی کښی احتمال شته چه په سترګو سره وکتل شی ـ او احتمال لری چه په نظر کښی رانشی خو خلق هغه د ستوری (کواکب) په نامه پیژنی لکه مریخ غوندی چه د هغه په نسبت د اوسنو پوهانو او حکماؤ داسی ګمان دی چه په هغه کښی غرونه او سیندونه ودانی او نور ژوندی شیان شته پاتی شوه دا خبره چه په حدیث کښی د دی ځمکی شتوالی د دی ځمکی لائدی وارد شوی دی ښائی هغه د هغو د ځینو حالاتو او اعتباراتو په نسبت وی او په څینو حالاتو کښی کندی شی چه هغه ځمکی له دی ځمکی څخه پاس ورشی هر څه د این عباس رضی الله تمالیٰ عنه هغه اثر چه په کښی الاهم کادهکمکې او نور راغلی دی د هغه د شرحی موقع نشته په (روح للمنانی) کښی په دی باندی پوره خبری شوی دی او د حضرت مولانا محمد قاسم رحمة الله علیه په ځینو رسالو کښی د هغه په شاؤ خوا کښی ښی خبری او څرګند (ښکاره) ونی شته او د هغه هر لوری ښه ښکاره شوی دی. کیږی چه له اوه څمکو څخه د دنیا اوه براعظم مراد وی «برهان الدین کشککی»)

#### يَّتَنَوَّلُ الْأَوْرُبِينَهُنَّ

نازلیږی امر حکم (د الله) په منځ د دغو (آسمانونو او ځمکو) کښی

تفسير: يعنى د عالم د انتظام او تدبير لاره د الله تعالىٰ تكوينيه او تشريعيه احكام په آسمانونو او ځمكه كښى راښكته كيږى.

### لِتَعْلَمُوٓٳٵٓ۞اللهُ عَلى كُلِّ شَّى كُونَ وَكُو ٓٵٓ۞الله قَدُ ٱحَاطَرِ كُلِّ شَيْ أَعِلْمًا ﴿

(پوهوی مو) تر څو چه وپوهیږئ تاسی چه بیشکه الله پر هر نحیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی دغه جریان د احکام ئی دی په ځمکه او آسمان کښی) او (پوه شئ !) بیشکه چه الله په تحقیق احاطه فرمائلی رسیدلی دی هر شی ته له جهته د علمه قدرته.

قدسمعالله(۲۸)

#### تمت سورة الطلاق ولله الحمد والمنة

سورة التحريم مدنية وهى اثنتا عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٦) تسلسلها حسب النزول (١٠٧) نزلت بعد سورة الحجرات

د «التحریم» سورت مدنی دی (۱۲) ایتونه او (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۲٦) او په نزول کښی (۱۰۷)

سورت دی وروسته د «الحجرات» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْدِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْدِ م

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

د (الاحزاب) د سورت په تفاسيرو کښی تير شوی دی کله چه الله تعالیٰ مسلمانانو ته بری او فتوحات وبښل او کرد (ټول) مسلمانان سره به اسوده شول نو د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم مطهراتو ازواجو ته هم دا خيال پيدا شو چه مونږ به ولی په خوشالی سره ژوندون نه کوو؟ نو څکه دوی ټولو سره لاس يو کړ او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له حضوره محنی خپلی نفتی وغوښتلی په صحيح مسلم کښی يو حديث دی « هن حولی يسألننی النفقة» او د صحيح بخاری شريف په ابواب المناقب کښی راغلی دی « وحوله نسوة يکلمنه ويستکثونه» دلته حضرت ابويکر صديق رضی الله تعالیٰ عنه حضرت بريی عائشی صديقی رضی الله تعالیٰ عنها ته او حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه حضرت بريی عائشی صديقی رضی الله تعالیٰ عنها ته په قهر شول او دوی له هسی غوښتنی مخنی منع کړلی او د دوی لامله (له وجی) نورو مطهراتو ازواجو هم له دی خبری مخنی مخ واړاوه او دا ئی سره غوته کړله چه وروسته له دی نورو مطهراتو ازواجو هم له دی خبری مخنی مخ واړاوه او دا ئی سره غوته کړله چه وروسته له دی نه به مونږ له پیغمبر محنی داسی يو شی نه غواړو چه له نبی الله صلی الله علیه وسلم سره نه وی.

قلسمعالله(٢٨)

بيا هم د پيښو نګ داسي راپيښي شوی چه د هغو لامله (له وجي) رسول اکرم صلي الله عليه وسلم تر یوی میاشتی پوری له خپلو تولو کډو ځنی جلا (جدا) شو او (ایلاء) ئی فرمایله تر څو د تخییر آیت چه یه (الاحزاب) کنی تیر شو راغی او دی قصی ته ئی خاتمه ورکره یه دی ضمن او ترڅ کښې څه نورې پيښې هم واقع شوي چه د هغو له سببه د دوې مبارک زړه لو څه خفه شو رستيا خبره دا ده هغه مينه او محبت او تعلقات چه مطهراتو ازواجو د حضرت رسول اكرم صلى الله تعالیٰ علیه وسلم سره درلودل (لرل) د هغو اړیکیو (تعلقاتو) او علائقو لامله (له وجی) د هغو یه منځ کښې يو شان قدرتي او فطري کشمکش پيدا شوي و. هره يوه به په هم دې دمنا او ارمان وه چه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم زیاته توجه او مینه خپل ځان ته ورکش کړی او خپل ځان د دوی د زیاتی توجه او مینی مرکز وگرځوی او د دواړو د دارینو له برکاتو او فیوضاتو ځنی گتوری او متمتعی شی نارینه ته دا موقع د تحمل ـ تدبر خوش اخلاقی دیره نازکه موقع او مرحله وی خو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ثابت قدمی او استقامت به دی نازک فرصت كنبي هم همغسي غير متزلزل ثابت او تحسين او د ستايلو وړ (لائق) ښكاره شو چه د هغه هيله (امید) او توقع د حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم د مسعود وجود او هه سیرت ځنی کیده ـ د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم هسی عادت و چه وروسته له مازدیگره د خپلو تولو مطهراتو ازواجو کره د څو لحظو او شیبو له مخې ته ـ یوه ورځ حضرت صلی الله علیه وسلم د خپلې بنځی حضرت االمؤمنین بویمی زینب رضی الله تعالیٰ عنها یه کور کښی لږ شانی ډیل وفرمایه ـ وروسته دا ښکاره شوه چه دوی هلته د هغه عسل شات ګبینه څخه لو څه خوړلی ؤ چه د دوی به مخ کښي ور وړاندې کړي شوي وه دا د شاتو او د ګبينو د خوړلو ډيل او وقفه په هره ورځ برله يسى يينيده. تر خو چه حضرت ام المؤمنين بيهي عائشة الصديقة او حضرت االمؤمنين بيهي حفصة رضي الله تعالىٰ عنها سره ملكرى وى او داسى تنبير ئى سره جور كړو چه د هغى لامله (له وجی) نه یواځی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د شاتو د شربت څښلو د هغی کره بری ښود بلکه حضرت بیهی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی وفرمایل چه «ما د زینب کره د شاتو شربت څېلی و. اوس قسم خورم چه وروسته له دی نه ئی نه څېنم!» کله چې د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په خیال دا خبره هم تیره شوی وه که له دی خبری څخه حضرت بویمی زینب رضی الله تعاليٰ عنها خبره شي نو هرومرو (خامخا) خيه كيږي. نو حضرت صلى الله عليه وسلم به يي حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی دا هم فرمایلی ؤ چه «له دی خبری هیچا ته څه ونه وائی» هم داسي يوه خبره د االمؤمنين حضرت بيهي مارية القبطية رضي الله تعالىٰ عنها يه نسبت هم ييبه شوى وه. مارية القبطية هم د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ماندينه (بي بي ) وه چه د دى له ګیډی څخه د دوی ځوی سیدنا ابراهیم رضی الله تعالیٰ عنه ځیږیدلی و چه حضرت نبوی د نورو ازواجو د خوښي دياره قسم خوړلي ؤ چه «پس له دې نه به د هغې کره نه ځم» او دا خبره نشي. خو حضرت بييي حفصة رضي الله تعاليٰ عنها له دى خبرى څخه يه يته حضرت عائشي رضي الله تعالىٰ عنها ته خبر وركر او دا ئي هم ورته وويل چه يته ئي وساتي. دلته د الله تعالىٰ له لورى

دا خبری ځمونډ پیغمبر ته ورښکاره شوی نو حضرت صلی الله علیه وسلم حضرت بم ی حفصة رضی الله تعالیٰ عنها ته وفرمایل چه «ولی دی له دی خبری ځمنی نوری خبر کړی دی؟ چه په تینکه سره می درته ویلی و چه پته ئی وساته » نو هغوی په تعجب سره وویل «تاسی ته دا خبر چا درکړی دی؟ بنائی چه د هغی خیال د عائشی رضی الله تعالیٰ عنها په لوری تللی وی نو پیغمبر صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه «الله تعالیٰ ماته له دی خبری مخنی خبر راکړی دی» د هم دی پیغمبر په لړ کښی دا ایتونه راښکته شوی دی

# ؽؘٲؿۿٵاڵڂؚؿؙڸۅؘڠڗؚ<sub>ڰ</sub>ؙڔؙمؙٵٙڂڷٳ۩۠ۮڮ<sup>ؾ</sup>ۺؾ۬ؽ۫ڡۜۯڞؘٲؾٲۯ۫ۅؘٳڿڬ<sup>؞</sup>

ای نبی (ای محما پیغمبره!) ولی حراموی ته هغه چه حلال کړی دی الله تاته غواړی ته (په دی حرامولو سره) خوښی د ښځو خپلو

تفسیو: د حلال شی په ځان باندی د حرامولو مقصد داسی دی چه د هغه شی په نسبت چه د عقیدی له مخی حلال او مباح کنی هسی عهد او پیمان وکړی چه وروسته له دی نه به ئی نه استمالوم. که داسی کول د کوم صحیح مصلحت پر بناء وی نو شرعاً جائز دی. مگر د پیغمبر صلی الله علیه وسلم د رفیع شان سره دا وړ (لائق) او مناسب نه و چه د ځینو ازواجو د خوښی دپاره داسی یوه (اسوه) قائمه کړی چه وروسته له دی نه به د هغه د امت دپاره د تکلیف سبب وکرځی نو ځکه الله تمالیٰ خپل رسول ئی متنبه وفرمایه چه ازواجو سره بیشکه خوش اخلامی کول او په مینی او محبت سره سلوک لرل بنه کار دی مگر نه په دی اندازه او میچ چه یو حلال شی پر ځان باندی حرام کړی او خامخا ځان په ربر (تکلیف) کښی واچوی.

### وَاللَّهُ عَفُورُرَّحِيْمُ ۞

او الله بښونکی دی (ستا قسم لره) ډیر رحم والا دی (چه مقرر کړی دی کفارت د قسم)

تفسیر: چه ګناه بښی او له تاسی څنی کومه ګناه هم نه ده شوی ـ یواځی پخپلی درجی کښی یو خلاف اولیٰ خبره دی له خولی څخه وتلی وی.

# قَدُ فَرَضَ اللهُ لَكُوْ تَتِحِلَّةَ أَيْمَانِكُوْ وَاللهُ مُولِكُوْ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْحَرِيدُونَ

قلسمعالله(٢٨) التحريم(٦٦)

په تحقیق مقرر کړی دی الله تاسی لره حلالوالی د قسمونو ستاسی (په کفارت سره) او الله مولیٰ دوست مددګار ستاسی دی او هم دغه (الله) ښه عالم دانا دی ښه حکمت والا دی

تفسیر: یعنی هغه مالک الملک اعلیٰ شانه واعظم برهانه د خپل علم او حکمت له مخی تاسی ته مناسب احکام او هدایات درلیولی دی چه له هغو شخه دا دی که کوم سری په یوه نامناسب شی باندی قسم وخوری نو کفاره دی ورکړی او خپل قسم دی حلال کړی چه د هغه ذکر د (المائنة » په سورت کبنی راغلی دی حضرت شاه صاحب لیکی اوس که څوک د خپل مال په نسبت داسی وانی چه دا په ما باندی حرام دی نو ئی قسم شی کله چه کفاره ئی ورکړی بیا به له هغه محنی گوته (افائده) اخیستی شی خواړه که جامی او زیورات ( هذا ما علیه نحن الحنفیة)

# ۅٙٳۮٝٲڛۜڗۧٵڵڹؚٛؿٞٳڮؠۼۻٲۯ۫ۯٳڿ؋ۘۘڂڽؽؙٵ۠ٷٙڵػٲۺٚٵؘۛٛٛٛؾؙۘٵؖڝؙٛڽؚ؋ ۅۘٲڟٚۿۯؙڰؙٳڵڵۿؙڡؘڶؽؙۼٶۧۜػؘڹۼڞؘۿۅؘٲۼۯڞۼڽؙڹۼڞ۪ٝۏٛڵؾۜٵ ڹۘؾؙؙۿٳڽ؋ۊؘڵػؘۛڡۜڹٛٲۺؙٲڰۿڶٵڠٵڶۺٵؘۣؽؘٳڵۼڸؽؗٷٵڬڹؠؽؙ۞

کله چه پټ راز ووایه نبی پیغمبر ځینو ښځو خپلو ته یوه خبره (چه تحریم د عسلو یا د ماریی یا د زینبی ؤ) نو کله چه خبر ورکړ هغی (حفصی) په دی (خبری) سره (عائشی ته) او ښکاره کړه هغه خبره الله پر دغه (خپل نبی پیغمبر) باندی نو ور وپیژندله (نبی حفصی ته) له ځینو هغو (خبرو) سره وویل دی (حفصی) چه چا خبر کړئ ته په دی باندی وویل (نبی) خبر کړی یم زه ښه عالم دانا ښه خبردار (الله په اسرارو د کائناتو).

تفسیر: د دی سورت په شروع تاسی د شاتو او د ماریی قبطیی قصی ولوستلی په آیت کښی دا راښوولی شوی چه بنده د یوی خبری به هغومره پتو ساتلو کښی چه کوشش وکړی نو کله چه الله تمالی د هغی ښکاره کول وغواړی نو هیڅ کله هغه پته نه پاتی کیږی او هم د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د حسن معاشرت او د اخلاهو د وسعت ثبوت له دی څخه لا بهه ثابتیږی چه په هغو چارو کښی چه د دوی د طبیعت په خلاف پیښیدی تر کومی اندازی پوری تساهل او اغماض فرمایه او غرنگه ئی د عفوی او د کرم له لاری ځنی خبرو ته کتل گواکی د شکایت په وقت

کبی ئی پوره الزام نه ورکاوه په (موضح القران) کبی راغلی دی چه «گینی وائی د هنه حرم (ماریی قبطیی رضی الله تعالیٰ عنها) موقوقولو خبر حضرت پیغیبر حضرت برهی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته په پته سره وویل او وئی فرمایل چه هغه دی هیچاته ونه وائی او له هغی سره ئی غه نوری خبری هم هغوی ته ویلی وی حضرت بریی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها د هغو گردو (ترلو) خبرو حال احوال حضرت بریی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها ته ووایه محکوم چه په دی گردو (تولو) خبرو کبی د دوی دواړو مطلب ؤ بیا د وحی په وسیله سره ئی دا خبره معلومه کړه او حضرت بریی حفصة رضی الله تعالیٰ عنها ته دا خبره معلومه کړه او خبری ذکر ئی ونه فرمایه. هغه بله خبره څه وه؟ چائی چه هغه بله خبره به دا وی چه ستا پلار خضرة الناطق بالصواب عمر بن الخطاب رضی الله تعالیٰ عنه پلار (افضل حضرة الناطق بالصواب عمر بن الخطاب رضی الله تعالیٰ عنه پلار (افضل الصحابة واولهم بالتحقیق حضرة ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه) شخه وروسته شوی وی او نه وی ویلی شوی نو مونږ به په هغه باندی څه پوهیړو؟ چائی چه هغه ئی د دی لامله شوی ویلی شوی نو مونږ به په چغوا له وقته په هغه باندی خبری اتری او جرگی ونه کړلی شی او پر خلقو باندی به اثر ونه لویږی، دا د خلاقت مضمون په گینو ضمیفو روایتونو کہی راغلی دی چه هغه د اهل التشیع د گینو علماؤ له لوری هم منلی شوی دی.

# إِنْ تَنْوُياً إِلَى اللهِ فَقَدُ صَغَتُ قُلُونُكُما \*

که توبه وباسئ تاسی دواړه (ای بیبیانو) الله ته (قبوله به شی) نو په تحقیق کاپه شوی دی زړونه د تاسی دواړو

تفسیر: دا خطاب بهیمی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها او بهیمی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته دی که تاسی توبه وباسی نو بیشکه د توبی ایستلو موقع ده ځکه چه ستاسی زړونه د اعتمال له لاری ځنی کاډه شوی دی نو ښائی چه بیا هسی د بی اعتمالی په لوری لاړی نشئ او د بی اعتمالی ځنی ځانونه وژغوری (وساتی).

# ۅؘٳڹٛؾؘڟۿۯٳۘٵؽؘؿٷؚٷٙڷٵٮڵۿۿؙۅٛڡۘۅٝڵۿؙۅؘڿؚؽؚڔؽڷ۠ۅؘڝٙٳڮؗۯ ٵڵٛٷؙؽۣؽؽؽؘٷٲڶٮؘڵڸؚڬڎؙؠۼڎڒڸػڟؚۿؿۣؗ۞

او که مرستی (مدد) وکړئ تاسی دواړه یوه له بلی سره (په ضرر د دغه نبی باندی) نو بیشکه الله همغه مددګار دی د هغه (نبی) او جبریل او صالح د

مؤمنانو (ئی هم مددګاران دی) او ملائکی (ئی هم) وروسته له دغه (مددګاری نه) مددګارانی دی.

تفسیو: د زوجینو په کورنیو چارو کښی ځینی اوقات څینی خبری ړومبی ډیری معمولی او وړوکی په نظر راځی خو که لړ څه عنان او ملونه ئی سسته پری بوده شی نو په پای (آخر) کښی هغه ډیر یو ویروونکی او خطرناک شکل ځان ته غوره کوی په تیره بیا ښځه که کومی لوئ کورنی ته منسوبه وی نو هغه طبعاً پخپل پلار \_ ورور \_ خپلوانو او کورنی باندی نازیږی نو څکه ئی تنبیه وفرمایله چه وګوری، که تاسی دا راز (قسم) مرستی (مدد) ملګرتیا او ښوونی کوئ نو په یاد ئی ولرئ چه له هغه څخه پیغمبر ته هیڅ یو ضرر نه رسیږی ولی چه الله تعالیٰ \_ پرښتی او نیک بخت ایمان لرونکی درجه په درجه چه د چا مرستی (مددګار) او رفیقان او چارو څنی تاسی ته نقصان در پیښیږی.

تغییه: محینو اسلافو د صالح المؤمنین په تفسیر کښی د حضرت ابوبکر او حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنهما نومونه اخیستی دی. چه ښائی دا د بیړسی عائشی او بیړیی حفصی رضی الله تعالیٰ عنهما په مناسبت وی والله اعلم

# عَسٰى رَبُّهُ اَنْ طَلَقُكُنَّ اَنْ يُثِيرِ لَهُ اَزْوَاجًا خَيْرًا مِّنْكُنَّ مُسْلِمْتٍ مُؤْمِنْتٍ قِنْتُتٍ بَيِّبْتٍ خِبلْتٍ سَيِّحْتِ بَيِّبَاتٍ وَابْكَارًا ۞

نژدی دی (او قادر دی) رب د دغه (نبی) که چیری طلاق درکړی تاسی ټولو ته په دی چه بدل ورکړی ده لره نوری ښځی بهټری له تاسی څخه (په سیرت او صورت کښی) حکم منونکی مؤمنانی لمونځ کوونکی توبه ایستونکی عبادت کوونکی روژه نیوونکی هجرت کوونکی کونډی او پیغلی.

تفسیر: یمنی داسی وسوسو ته پخپلو زړونو کښی لاری مه ورکوئ ! چه نارینه لره خو خامخا د ښځو ضرورت وی او له مونډ ځنی ښائسته او ښکلی ښځی چیری پیدا کیږی نو محکه دوی مجبور دی چه ځمونډ ګردی (تولی) ویناوی واوری. په یاد ئی ولرئ که الله تمالیٰ اراده وفرمائی نو له تاسی ځنی بهټری ښځی هم خپل پیغمبر ته پیدا کولی شی. ولی چه د الله تمالیٰ په دربار کښی د هیڅ یوه شی لږوالی نشته

ت**نبیه:** د ثیباتو (کونډو) ذکر د دی لامله (له وجی) دلته راغلی دی چه کوندی د ځینو حیثیتونو لامله (له وجی) نارینه و ته د ابکارو (پیغلو) په مقابل کښی مرجحی وی.

# ؽٳؽۜؿ۠ٵڷێڔؽؗؽٳڡؙٮؙٛٷٛٳڨؙٷۘٳٳؽڡؙٛۺػؙڎۯٳٙۿڸؽڮٛڎڹٵۯٵۊۛڠٛۅڎۿٵ ٳڶێٵڞۅٳؿٚۼٵۯٷ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وساتئ تاسی ځانونه خپل او کور کهول خپل (په اطاعت د الله) له اور څخه چه خس اور لګونی بالنړ د هغه سړی او تیږی (ګتی) دی

تفسیو: هر مسلمان ته لاژم دی چه د خپلو ملکرو او کور کهول والو په دینداری او مسلمانی کبنی هم توجه ولری او د هغوی په سمون او لار ښوونه کښی زیار (کوشش) ویاسی په پوهولو ـ
ویرولو ـ پاللو ـ روزلو ـ مینه ـ محبت ـ وهلو او نورو وسیلو سره کوښین وکړی چه هغی ته د
دیانت چاری ور وښیی که سره له دی هم هغوی په لاړه باندی برابر نه شی ـ نو د هغوی
کمبختی او د ده بی قصوری پیژندی شی د ﴿ وَتُوثَالْنَالُونُ اِلْغَالَةٌ ﴾ تفسیر د(الّم) په
(جزو) ځمونږ د دغه مبارک تفسیر کښی لیکلی شوی دی هلته دی وکوت شی!

### عَلَيْهُامَلَلِكَةٌ غِلَاظًاشِكَادٌ

په دی اور باندی مقرری دی پرښتی کلکی زوړنی قوتناکی زبردستی

تفسیو: یعنی دغه پرښتی پر مجرمانو باندی زړه سوی او رحم نه کوی او نه ئی پری ږدی او نه د هغه د زبردست نیولو ځنی هیڅوک ځان ژغورلی (بچ کولی) شی او نه تری تښتیدلی شی.

# الايعَصُونَ اللهَ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞

نه کوی نافرمانی دغه (پرښتی) له الله د هغه څه چه امر ئی کړی دی دوی ته او کوی دوی هغه کار چه یری ماموری وی (من جانب الله).

تفسیو: یمنی نه د الله تعالیٰ له حکمونو ځنی خلاف تګ کوی او نه د هغو د احکامو په تعمیل کښی او په ځای راوړلو کښی څه ډیل او سستی کوی. او نه د حکم په امتثال کم قوته او عاجزانی دی. او په قیامت کښی ویلی کیږی دغو منکرانو ته داسی چه: قدسمعالله(۲۸)

# يَايَّهُا الَّذِينَ كَفَرُوا لاَتَعْتَذِرُوا الْيَوْمَرِاتِمَا شِّزَوْنَ مَاكْنُهُمُ تَعْمَلُونَ <sup>حَ</sup>

ای هغو کسانو چه کافران منکران شوی یئ یعنی ای کافرانو عذر مه کوئ تاسی نن ورځ (ځکه چه نه قبلیږی) بیشکه هم دا خبره ده چه بدل جزاء به درکړ شی تاسی ته د هغه څه عمل چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی)

تفسیر یعنی د قیامت په ورځ کښی کله چه د جهنم عذاب په مخ کښی شته نو هلته به منکرانو 
ته ویلی کیږی چه اوس پلمی (تدبیرونه) او بهانی مه راښیی ځکه چه نن به هیڅ یوه پلمه 
(دببیر) او بهانه نه چلیږی بلکه هر څه چه مو کړی دی هغه سزا به تاسی ته پوره درکوله کیږی 
او څمونږ له لوری په تاسی باندی هیڅ یو ظلم او زیادت نه کیږی دا کرد (ټول) ستاسی عملونه 
دی چه د عذاب په بغی (شکلونو) تاسی ته په نظر درځی.

# يَايَهُا الَّذِينَ امْنُوا تُوبُوْ آلِي اللهِ تَوْبَهُ نُصُوعًا ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) توبه وباسئ تاسی الله ته توبه خالصه رښتیا د زړه له کومی

تفسیو: د زړه له کومی خالصه توبه دا ده چه په زړه کښی بیا ګناه یو خیال هم تیر نشی که وروسته له توبی څخه بیا هم د ده په زړه کښی د همغو چتی (بیکاره) او خرابو چارو چرتونه (خیالونه) او فکرونو ته اندیښنه وګرځیده نو وپوهیږی چه د هغه په توبه کښی څه نقص او کسر شته او د ګناه بنیاد ئی لا له بیخه نه دی وتلی.

رزقنا الله من التوبة النصوّح حظًا وافرا بفضلّک و کرمک إنک علیٰ کل شئ قدیر.

# عَسٰى رَبُّبُوۡاَنُ ثِنَافِرِ عَنَاٰمُ سِيّنَالِئَادُونَاؽُ خِلَاُرُحِبَّٰتٍ تَجَوِّى مِنْ تَخْتِهَاالْاَنْهُارُ کِهُوَرَلاَئِخُونِى اللهُ النِّبِيِّ وَالَّذِيْنَ الْمُنُوامَعَةُ

امید دی چه رب ستاسی وبه رژوی له تاسی ځنی ګناهونه ستاسی او داخل به کړی تاسی هغو جنتونو ته چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د) هغو (څلور قسمه) ویالی (دا ننویستل ستاسی دی جنت ته) په هغه ورځ کښی چه وبه نه

شرموی الله نبی او هغو کسانو لره چه ایمان ئی راوړی دی له هغه سره

تفسیو: یعنی د نبی مقام خو ډیر لوړ (اوچت) دی د هغوی ملګرو ته هم ذلت نه ورپېښیږی بلکه په خورا (ډیر) اعزاز اکرام د فضل او شرف په مناسبو او لوړو (اوچتو) مقام کښی څای مومی او د ډیر لوی افتخار او امتیاز خاوندان ګرځی.

### نُوْرُهُ مُوسَيْمُ لِي كِنَ آيْدِيهُ مُ وَبِأَيْمَ أَنِهِمُ

رنا (رنړا) د دوی به ځغلی وړاندی د دوی څخه او په ښی خوا د دوی

**تفسیر:** د دی بیان د (حدید) په سورت کښی په خوا له دی نه تیر شوی دی وګورئ څمونږ دغه مقدس تفسیر

# يَقُولُونَ رَبِّنَآ اَتُّهُ حُلِنَا نُورَنَا وَاغْفِمُ لَنَاۤ ۚ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيٍّ قَلِيُرُۗ

وبه وائی دوی ای ربه ځمونږ پوره کړه باقی ولره مونږ لره رڼا (رنړا) ځمونږ او وبښه مونږ لره (ګناهونه ځمونږ) بیشکه ته پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر ئی (چه ځینی هم دغه اتمام د نور او مغفرت دی).

تفسیو: یعنی محموند رنا (رنرا) تر آخر پوری قائمه ولره او مه ئی وژنه! لکه چه د منافقینو په نسبت د (حدید) په سورت کښی ولیکل شو چه د هغوی رنا (رنرا) مره کیږی او په توره تیاره کښی پاتی کیږی مفسرینو عموماً هم داسی لیکلی دی خو حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د (اتمم لنانورنا) د مراد په بیانولو کښی لیکی چه د ایمان رنا (رنرا) په زړه کښی وی چه زیاته شی نو په تول بدن کښی خوره شی بیا په غوښه بیا په پوستکی کښی سرایت کوی،،

### يَائَيُّاالنَّئِيُّ جَاٰهِدِالْكُفَّارَوَالْمُنْفِقِيْنَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمُرُ

ای نبی (ای محما پیغمبره) جهاد جنگ کوه له کفارو سره (بالسیف) او له منافقانو سره (باللسان) او سختی کوه یر دوی باندی.

تفسیر: د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم خلق او پسته رشه (خوی) په دی اندازی سره زیاته وه چه الله تعالیٰ نورو ته د تحمل کولو امر فرمائی او په دوی باندی د سختی کولو امر کوی.

# وَمَا وُلهُو جَهَةُمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ

او ځای (د ورتللو) د دوی جهنم دوزخ دی او بد مرجع ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

تفسیر: ړومبی د مؤمنانو د هستوګنی ځای ور وښوود ـ او بیا د هغوی په مقابل کښی د کفارو او د منافقانو د هستوګنی ځای او کور راښکاره کړ.

> ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوْمِ وَ امْرَآتَ لُوُطِ \* كَانْتَا حَتَّ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِ نَا صَالِحَيْنِ فَخَاتَتُهُمَا فَلَوُ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْئًا قَقِيْلَ ادْخُلَاالتّلَامَ مَمَاللَّ خِلِينَ © وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ امْنُوا ا مُسَرَآتَ فِرْعُونَ

بیان کری دی الله یو مثل دپاره د هغو کسانو چه کافران منکران شوی دی ښځه د نوح او ښځه د لوط چه وی دا (دواړه ښځی تر نکاح) لاندی د دوو بندګانو له بندګانو صالحانو ځمونړ بیا خیانت وکړ (دی دواړو ښځو له دغو دواړو (صالحانو میړو (خاوندانو) خپلو سره) نو دفع نه کړ (دغو پیغمبرانو) له دغو (خپلو) ښځو څخه له عذاب د الله څخه هیڅ شی او وویل شو ننوځئ تاسی دواړه (دوزخ ته) سره له نورو ننوتونکیو (کافرانو) او بیان کړی دی الله یو مثل دیاره د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی ښځه د فرعون

تفسیر: یعنی حضرت نوح او حضرت لوط علیهماالسلام د الله مخنکه نیک بندگان و مکر د دواړو په کورونو کښی د هغوی ښځی منافقانی وی چه په ښکاره ډول (طریقه) به نی هغو سره تعلقات لرل خو په پټه به له کافرانو سره ملی وی، نو بیا څنګه شول؟ له عامو دوزخیانو سره دوی هم د الله تعالیٰ له لوری په دوزخ کښی وغورځول شول او د پیغمبرانو د زوجیت تعلقات یوه ذره هم هغوی ته مخه فائده ونه رسوله او نه ئی له عذابه وژغورل (وساتل) پرته (علاوه) له دی مخخه د فرعون ښځه بو یمی آسیه رضی الله تعالیٰ عنها بنت مزاحم چه یوه پخه ایمانداره او کامله ولیه وه او د هغی میړه (خاوند) د الله تعالیٰ لوی یاغی و هغی نیکی ښځی خپل میړه (خاوند) له عذابه

ونه شو ژغورلی (ساتلی). او نه د میره (خاوند) د شرارت او بغاوت په جرم هغی بنځی ته کوم آخروی رنځ ور ورسید. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی خپل ایمان درست کړئ ا چه نه میره (خاوند) او نه مو بنځی او نه مو نور ژغورلی (بچ کولی) شی او دا قانون ئی په عام ډول (طریقه) کردو (تولو) ته وارواوه .» داسی دی توهم ونه کړ شی چه (معاذ الله) دا ئی د حضرت بنځو ته ویلی دی هغوی ته خو ئی هغه فرمایلی دی چه د النور په سورت کښی راغلی دی.

﴿ وَالْقِلْمُوالْمُوَالِّمُونَ ﴾ او که په فرض محال سره داسی توهم وکړی شی نو د فرعون د بنځی مثال له چا سره ونبلاره شی؟ «لاحول ولاقوة الا بالله العلی العظیم»

# إِذْ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَ لَا بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ

کله چه وویل دی ای ربه ځما جوړ کړه ماته په نزد خپل یو کور په جنت کښی

تفسير: يعنى خپل قرب دى را عنايت كره ا او په جنت كښى راته يوه ماڼى ودانه كړه !.

# وَغَيْنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَلِهِ وَغِينِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ أَن

او ومی ژغوره (خلاصه) می کړه له عذاب د فرعون څخه او له عملی د ده څخه او ومی ژغوره (خلاصه) می کړه له قومه ظالمانو څخه.

تفسیو: یعنی د فرعون له منگولو محخه می وژغوره (وساته)! او د هغه له ظلم محنی راته نجات وبینه دوی حضرت موسیٰ علیه السلام باللی و او د دوی له مرستیانو (ملکرو) محنی و وائی کله چه فرعون ته دا حال ورغرگند شو نو دایئ په خلورو مویو کښی وتایه او راز راز (قسم قسم) ربرونه (تکلیفونه) او ایناوی ور ورسولی په هم دی حال کښی د الله تعالیٰ له لوری هغه ته د هغه د حد د جنت محای و روسوول شو چه د هغه لالمه (له وجی) په هغی باندی هغه کرد (تول) ربرونه (تکلیفونه) او سختیاوی ور اسانی شوی په پای (آخر) کښی فرعون هغه سیاستاً ووژله او دی د شهادت کندول په سر وایاوه او د حقیقی مالک الملکوت اجل و اعلیٰ شانه واعظم برهانه مخی ته ورسیده په صحیح حدیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د دی د کامل توب اعلان فرمایلی و حضرت بریمی مریم سره ئی د هغه شتوالی ذکر کړی دی په زرهاو رحمتونه دی وی د دی په پاک روح باندی.

### وَمَرْيَحَ ابُنَتَ عِمُرانَ الَّذِيُّ أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا

قدسمعالله(۲۸)

او (مثل بیان کړی دی الله د) مریم لور د عمران هغه چه ساتلی و ځای د شهوت خپل (له نکاح او سفاح څخه)

**تفیسو:** یعنی له حلال او له حرام له ګردو (تولو) څخه ئی محفوظه وساتله.

### فَنَفَخُنَافِيُهِ مِنْ رُّوْحِنَا

### نو ومو پوکل (په ګریوان د هغی) کښی له روح خپل څخه

تفسیو: یعنی د پرښتی په وسیله ئی یو روح ورو پوکله. حضرت جبریل علیه السلام د دی د کمیسه په ګریوان کښی پوکلی و چه د هغه په نتیجه کښی د حمل استقرار وشو او حضرت مسیح علیه السلام پیدا شو.

تنبیه: د نفخی نسبت کی د ځان په لوری ځکه وفرمایه چه حقیقی خالق او علی الاطلاق مؤثر همنه دی ځکه چه د هری ښځی په رحم کښی هر یو وړوکی چه جوړیږی د هغه اصلی جوړونکی او پیدا کوونکی پرته (علاوه) له دی خالق څخه څوک دی. ځینو محققینو دلته د (فرج) معنی د ګریوان یا څاک (چاک ګریبان) اخیستی ده نو په دی تقدیر سره ﴿ اَصَّنَتُوْتَهُا ﴾ معنی به داسی وی چه د هیچا لاس ئی خپل ګریوان ته نه دی پری ایښی او دا به نهایت بلیغه کنایه د دی له عصمت او عقت څخه وی لکه ځمونږ د پښتنو په محاورو کښی وایه شی چه هغه بیځه ډیره سپین لمنی ده! په عربو کښی داسی وائی «نقی الجیب طاهر الذیل» توله دی مخنی عفیف النفس مراد اخلی او د جامی لمن او یا ځاک مراد نه وی نو په دی تقدیر سره به

﴿ نَتَفَكَّالِيْهِ ﴾ كښى ضمير د (فرج) په لورى د هغه د لغوى معنى په اعتبار سره راجع كيږى والله تعالىٰ اعلم بالصواب.

# وَصَٰكَافَتُ بِكَلِمٰتِ رَبِّهَا وَكُتُٰبِهِ

او تصدیق باور کړی و هغې په خبرو د رب خپل باندې او په کتابونو د ده

تفسیو: د رب خبری هغه وی چه د پرښتو په ژبو سره د آل عمران په سورت کښی بیان شوی دی ﴿ وَاِذْقَالْتِالْتَهَائِّ لَمُنْهُمُّ اِثَالْهُالْصَلَّمْكِ وَلَقَرَالِهِ ﴾ الآیة \_ او له کتابونو محنی به عام سماویه کتابونه مراد اخلی او د تخصیص ضرورت نشته.

### وكَانَتُ مِنَ الْقَنِتِينَ ﴿

او وه دا له امر منونكيو فرمان وړونكيو څخه.

تفسیو: یعنی د کاملینو نارینه ؤ په شان په بندګی او طاعت کښی ټینګه او ثابت قدمه وه باقی داسی وبوله چه د قانتینو له کورنی څخه وه .

«تمت سورة التحريم ولله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة»

تاركالذي(٢٩) الملك(١٧)

سورة الملک مکیة وهی ثلثون آیة وفیها رکوعان رقمها (٦٧) تسلسلهاحسب النزول (٧٧) نزلت بعد سورة الطور

د الملک سورت مکی دی (۳۰) آیته دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۷) او په نزول کښی (۷۷) سورت دی

وروسته د «الطور» له سورت څخه نازل شوی دی

### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# تَنْبَرَكَ الَّذِي ْمِيدِهِ الْمُ**لْكُ نُوهُوَ عَلَى كُلِّ شَي**ُّ قَدِيُرُكُ

ډیر برکت کوی هغه (الله) چه په لاس (بلاکیف) د ده کښی دی ملک سلطنت او هم دغه (الله) پر هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی.

تفسیو: یعنی لوی برکتناک او خورا (ډیر) ثابت دی په دوام هغه الله تعالیٰ چه ګرد (ټول) ملک د ده دی او یواځی په هر شی کښی د هغه واک او اختیار دی او حکم ئی پر هر څیز او هر ځای باندی چلیړی.

### إِلَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيُوةَ لِيَبْلُوَكُوْ ٱلَّيْكُو ٱحْسَنُ عَمَلًا \*

هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی مرګ او ژوندون لپاره د دی چه وازموئی تاسی چه کوم یو له تاسی ډیر ښه دی د عمل له مخی (چه درکړی تاسو ته جزاء د اعمالو)

مړيمني بر د رومون د سردی رمومي) سنستي د دی پېړو دی پ وکړه شی چه کوم يو خراب کار کوی؟ او کوم يو ښه کوی په ړومېنۍ ژوندون کښي ازموينه کيږی او په دوهم ژوندون کښي د هغه نتيجه فوراً درښوله کيږی. فرض ئي کړی. که ړومېي تبركالني(٢١) الملك(١٧)

ژوندون نه وی نو چا به عمل کاوه . که موت نه راتلی نو خلق به له میدا او منتهیٰ گئی غافل او بی فکره پاتی کیدل او هیڅ به نه پسی ګرځیدل که بیا ژوندون نه وی نو د ښو او بدو چارو بدل به چیری ورکاوه کیده؟.

### وكهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ۞

او هم دغه (الله) سه غالب قوی دی ډیر مغفرت کوونکی دی.

**تفسیر:** یعنی داسی زبردست دی چه د هغه له نیولو څنی هیڅوک ځان نشی بچ کولی او لوی لوروونکی مغفرت کوونکی او بنونکی هم دی.

# الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوٰتٍ طِبَاقًا ۗ

هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی اووه آسمانونه طبقی طبقی لاندی باندی

تفسیو: په حدیث کښی راغلی دی چه د یوه آسمان په سر باندی بل آسمان او د هغه د پاسه دریم آسمان او د هغه د پاسه دریم آسمان او هم داسی یو پر بل باندی اووه آسمانونه سره لاندی باندی طبقی دی چه له یوه آسمانه تر بل آسمان پوری د پنځو سوو کلونو مسافه ده. د دی خبری تصریح په نصوصو کښی نه ده شوی دا شینتوب (شینوالی) چه محموند په نظر راځی هم دغه آسمان دی؟ کیږی چه اووم آسمان له دی مخخه یاس وی او دا شین والی د آسمان د چت رنگ وی.

# مَاتَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْلِنِ مِنْ تَفْوُتٍ

وبه نه وینی ته (ای کتونکیه) په پیدایښت د رحمٰن کښی هیڅ تفاوت خلل عیب فرق

تفسیر: یعنی قدرت پخپل انتظام او کاریگری کښی هچیری هیڅ فرق نه دی ایجی په هر شی
کښی له انسان ځنی اخیستی تر حیواناتو \_ نباتاتو \_ جماداتو \_ عناصرو \_ علوی او سفلی \_
اجرامو او اوو آسمانونو \_ ستوریو \_ او نورو پوری یو شانی د هغه قدرت او کاریگری ښکاری \_
هسی نه دی چه ځینی شیان ئی په حکمت او بصیرت سره او ځینی ئی هم داسی چتی (فضول)
او بیکاره او بی اصوله پیدا کړی وی (العیاذ بالله) که چیری چاته هسی کوم شی په نظر ورشی
نو ودی پوهیږی چه د هغه په ځای د ده په عقل او نظر کښی څه نه څه نقص او قصور شته.

تبركالذي (٢٩) الملك (٦٧)

# فَارْجِعِ الْبُصَرُ لَهُلُ تَزْي مِنْ فُطُورٍ ۞

بیا واړوه (خپلی) سترګی چه آیا وینی ته (پکښی) څه چاود څیروالی نقصان.

تفسیو: یعنی گرد (تول) کائنات له ښکته مخخه تر پاسه پوری په یوه قانون او مضبوط نظام سره تړلی شوی دی او یو لړ ئی له بل لړ سره داسی نښتی دی چه هیچری څه چاود ۔ فرق ۔ تفاوت سوری ۔ خلل ۔ نقصان عیب او څه تنقید پکښی نشته. او نه د هغه په کاریگری کښی څه اهمال او اختلال موندل کیږی هر شی همغسی دی لکه چه ښائی. که دا آیتونه د آسمان په نسبت وی نو مطلب به ئی داسی وی چه ای اوریدونکیه (مخاطبه) پاس آسمان ته وگوره چه په کوم ځای کښی ئی څه لاندی باندی درز چاود ځیروالی او نقصان موندل کیږی؟ بلکه یو صاف ۔ هوار ۔ متصل ۔ مربوط او منظم شی په نظر راڅی چه سره د تیریدلو د دومره زمانو او د او د ازمنو د تطاولو تر نن پوری هیڅ یو فرق او تفاوت نه پکښی لیده کیږی.

# ثُمَّ ارْجِعِ الْبُصَرِكُوَّتَيْنِ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِنُ اوَّهُو حَسِيْنُ

بیا وګرځوه سترګی خپلی (آسمان ته ای کتونکیه!) دوه دوه ځلی بیرته به راو ګرځی پاتی سترګی (ستا) بیرته ګرځیدونکی او دغه (سترګی به وی) ذلیلی ستزی ستومانه (له نه لیدو د خلل نه).

تفسیر: یعنی ممکن دی چه په یوه نیمه کتنه کښی سترګی تیروغی نو ځکه په پوره کوشش سره غو غو ځلی وګوره! چه آیا په کوم ځای کښی کوم چاود \_ کنډو \_ غیروالی او رخنه شته؟ به غور \_ فکر او دقت وکړه او بیا کتنه پری وکړه چه د قدرت په انتظام کښی خو چیری د ګوتی ایښوولو ځای شته؟. په یاد ئی ولرئ! چه ستاسی سترګی له ډیرو کتلو څنی ستری ستومانیډی او ذلیلی \_ درمانده خړی پړی به بیرته راګرځی خو د الله تعالیٰ په کاریګری کښی او مصنوعاتو او انتظاماتو به هیڅ عیب او قصور نه شی! ایستلی.

### وَلَقَدُونَيُّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيمَ

او خامخا په تحقیق ښانسته کړی دی مونږ دا آسمان (له ټولو آسمانونو څخه) ډیر نژدی (ځمکې ته) په ډیوو ستوریو سره تبركالذي(٢١) الملك(٦٧)

تفسیر: یعنی د آسمان په لوری وګورئ چه د شپی له مخی د ستوریو اشعه پلوشی ـ عُلیدل او سینگار په څه رونق او شان سره بریښی ـ دا د قدرت هسی رڼاګانی او ډیوی دی چه د نړی (دنیا) ډیری ګټی په هغو پوری تړلی دی.

### وَجَعَلُنْهَا رُجُوْمًا لِلسَّيْطِينِ

او گرځولي دی مونږ دغه (ډيوی ستوری) ويشتونکي شيطانانو لره

تفسيو: د (رجم الشياطين) مضمون د (الحجر) په سورت او په نورو ځايونو کښی په تفصيل سره تير شوی دی.

### وَأَعْتُكُ نَأَ لَهُ مُ عَذَابَ السَّعِيْرِ ۞

او تیار کړی دی مونږ دوی لره عذاب ډیر سوځوونکی (د دوزخ).

تفسیو: یعنی په دنیا کښی په شهابو سره ویشتل کیږی او په آخرت کښی دوی لره د دوزخ اور تیار دی!.

# وَلِلَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِرَبِّهِمْ عَنَا الْهِ جَهَنَّهُ وَ وَبِئْسَ الْمَصِيُّرُ

او شته دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی په رب خپل باندی عذاب د جهنم دوزخ او بد مرجع ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

**تفسیر:** یعنی د کافرانو د هستوګنی ځای له شیاطینو سره په همغه دوزخ کښی دی.

# إِذَا ٱلْقُواْفِيهَا سَمِعُوالَهَا شَهِيقًا وَهِيَ تَفُورُكُ تَكَادُتُمَيَّرُمِنَ الْغَيْظِ

کله چه وغورځولی شی (کافران) په دغه (اور د دوزخ) کښی وابه وری دوی دغه (دوزخ لره) آواز لوی بد او هغه به خوتیږی. نژدی به وی (دا دوزخ)

تبركالذي (۲۲) الملك (۱۷)

چه ټوټي ټوټي شي له جهټه د قهره (غضبه پر کفارو باندي).

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی به د دوزخ غږ ډیر بد او ویروونکی وی ـ او په بی انتها خوتیدلو او اشتمال سره به هسی راښکاری لکه چه له ډیری غصی او قهر پوری راؤړی چه اوس به سم د لاسه تودی تونی الوځی (اعادناالله منها بلطفه وکرمه).

# كُلَّمَٱأُلْقِيَ فِيهَا فَوْجُ سَأَلَهُ مُ خَزَنَةً اَالُو يَأْتِكُونَنِ يُنْ وَيُ

هر کله چه وغورځوله شی پکښی یوه ډله (د منکرانو) پوښتنه به وکړی (توبیخاً) له هغوی نه خازنانی د دوزخ (داسی چه) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته (ای منکرانو) ویروونکی (پیغمبر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی دا پوښتنی به د زیاتو ذلیلولو \_ محجوبولو او خړولو دپاره وی چه تاسی په دی مصیبت کښی ککړ شوی یئ آیا پخوا له دی څخه چا نه وی خبر کړی؟ او نه ئی متنبه کړی او ویرولی وی؟ چه په دی لاره باندی مه ځی،! که نه سم به په دوزخ کښی لویږئ چه هلته به داسی سخت سخت عذابونه وی!.

# قَالُوَّا بَلِ قَدُجَا ۗ ثَانَٰذِيُرُا ۗ فَكَدَّبُنَا وَقُلْنَا مَانَزَّلَ اللهُ مِنَ ﴿ شَيُّ ۚ إِنَّ اَنْتُوْرِا لِا فِي ضَلْلِ كِينْرِ ۞

نو وبه وائی (منکران داسی چه) هو! په تحقیق راغلی ؤ مونږ ته ویروونکی (پیغمبر) نو دروغجن وباله مونږ دی او وویل مونږ (هغوی ته چه) نه دی رالیږلی الله هیڅ شی نه یئ تاسی مګر په ګمراهی لویه کښی

تفسیر: یعنی خجل او نادم شوی په ډیر حسرت او ندامت سره به جواب ورکوی چه بیشکه ویروونکی پیغمبر مونږ ته راغلی و \_ مگر مونږ د هغوی خبری ونه منلی او دوی به مو تل دروغجنول او ورته ویل به مو چه تاسی غلطی خبری کوی \_ نه د الله تعالیٰ له لوری رالیږلی شوی یی \_ او نه پر تاسی باندی وحی راځی بلکه تاسی د عقل او پوه له لاری څخه لری تللی یئ او په سخته ګمراهی کښی لویدلی یئ. یا دا خطاب د ملاتکو دی کافرانو ته یعنی په جواب د کافرانو کښی وبه وائی ملاتکی نه وی تاسی په دنیا کښی مکر په ګمراهی لویه کښی.

تبركالذي (٢٩) الملك (١٧)

# وَقَالُوالوَكُنَا نَسُمَعُ أَوْنَعَقِلُ مَاكُنَّافَ أَصُمْ إِللَّهِ يَرِ ٠

او وبه وائی (منکران) که چیری وی مونږ چه اوریدلی مو (خبری د انبیاؤ په دنیا کښی په سماع القبول سره) یا مو عقل لرلی (په خیر او شر خپل) نو نه به وو مونږ (نن) په اهل ملګرو د دوزخ کښی

تفسیر: یعنی موند په دی نه پوهیدو چه دا ویروونکی به رښتین راووځی ـ که موند په هغه وقت کښی د کوم پند ورکوونکی خبری اوریدلی وی ـ او له پوه او عقل څخه مو کار اخیستی وی ـ او د معاملی په حقیقت باندی پوهیدلی وی نو نن به ولی د دوزخیانو په ډله کښی ګډیدو او تاسی ته به د دی پیغور او طمن ورکولو موقع څه رنګه په لاس درتله؟.

# فَاعْتَرَفُوابِذَنْنَهِمُ ﴿ فَسُحُقًا لِإِكْصُعْبِ السَّعِيْدِ السَّعِيْدِ

نو اقرار ئی وکړ (قائل شول) دوی په ګناه خپلی باندی نو (لری کړی دی دوی لره الله له رحمته) لری والی خاوندانو د دوزخ لره

تفسیو: یعنی پخیله دوی اقرار و کړ چه بیشکه مونږ مجرمان یو هسی بی ګناه مونږ په دوزخ کښی نه یو لریدلی خو د دی ناوقته اقرار او اعتراف ځنی هغوی ته هیڅ یوه ګټه (نفعه) او فائده نه وررسیږی او هسی ارشاد به کیږی ﴿ فَنُمُعَالاً اَسْفَیاالَعَوْرِ ﴾ اوس دی لری او ورک شی او دفعه دی شی دوزخیان دوی لره د رحمت په شاؤ خوا کښی هیڅ د هستوګنی ځای نه دی پاتی بلکه دوی ته لریوالی دی له مهربانی د الله څخه.

### إِنَّ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمُ بِإِلْغَيْبِ

بیشکه هغه کسان چه ویربیری له رب خپل یه غیب سره

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ ئی نه دی لیدلی \_ مگر پر هغه او د هغه په صفاتو باندی پوره باور لری او د هغه د عظمت او د جلال له تصوره ریږدی (رپی) او د هغه د عناب له خیاله لرځیږی. یا د (بالغیب) مطلب دا دی چه د خلقو له مجمع څخی جلا (جدا) په عزلت او خلوت کښی هم په پته سره خپل پروردګار یادوی او د هغه له ویری څخه لرځیډونکی ویریدونکی وی. تبركالذي (۲۹)

# ڵۿؙۄۛڡۜۼ۫ڣۯٷٞۊۜٲڿڒڲۑؽڒٛ۞ۅؘٲڽڗؙٚۉٵڡۜٙۅٛڵڬؙۉؙڷۅٳڿۿۯۏٳۑ؋ٵۣێۜۿ ۼڸؽٷڹۣۮؘٵؾٵڵڞؙ۠ۮؙۏ۫۞

شته دوی ته مغفرت (د گناهونو) او اجر ثواب ډیر لوی (چه جنت دی). او که پتوئ تاسی خبره خپله او که شکاروئ (هغه خبره) بیشکه هغه (الله) علیم ښه دانا دی په پتو خبرو د سینو باندی هم

تفسیو: یعنی اگر که تاسی هغه نه وینی ـ مګر هغه تاسی وینی ـ او ستاسی په هره پته او ښکاره خبره که په خلوت کښی وی یا په جلوت کښی پوهیږی بلکه پر هغو ټولو شیانو باندی هم خبردار دی چه ستاسی په زړونو کښی ګرځی لنډه نی دا چه سره له دی چه الله تعالیٰ ستاسی له سترګو ځنی پټ او غائب دی خو بیا هم ستاسی په ټولو پټو او ښکاره ؤ باندی پوه او خبردار دی او هیڅ شی تری غائب او پټ نه دی.

### ٱلاَيغُكُوْمَنُ خَلَقَ وْهُوَاللَّطِيفُ الْخَيِيْرُقُ

آیا نه پوهیږی (په پتو اسرارو د زړونو) هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی (زړونه بلکه هر شی ورمعلوم دی) او همغه (الله) دی علیم دانا (په پتو اسرارو) ښه خبردار دی (په ظواهرو د موجوداتو هم).

تفسیر: یعنی ستاسی او ستاسی د افعالو او اقوالو د هر غیز خالق او مختار هم همغه الله تعالیٰ دی کله چه خالق او مختار کوم شی پیدا کوی نو خامخا به هغه باندی پوه او خبردار او پوره عالم هم وی که نه پیدا کول ناممکن دی او داسی امکان نه لری چه یو شی ئی جوړ کړی وی خو پری ونه پوهیږی.

# هُوَالَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُوُلًا فَامُشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنُ رِّذُوَةٍ وَالَيْهِ النَّشُوْرُ۞

دغه (الله) همغه ذات دی چه ګرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه پسته تابعداره نو ځځ ګرځئ تاسی په اوږو اطرافو لارو د دی ځمکی او خورئ تاسی له (حلال) رزق د دغه (الله) او خاص دغه (الله) ته بیا ژوندی رایورته کیدل ستاسو دی تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

### (پس له مرګه).

تفسیر: یعنی محمکه نی ستاسی په مقابل کنی داسی نرمه ـ پسته ـ ذلیله مسخره او منقاده گرخولی ده چه هر څه وغواړئ په هغی کښی تصرف کولی شئ او په هغی باندی او د هغی پر غرونو باندی محنئ او راهيئ ـ او تری خپل خوراک څښاک او نور ضروریات گټئ مگر دومره په یاد ولرئ هغه څوک خواړه او نور شیان درکوی د همغه په لوری پس له مرګه او بیا ژوندی پاڅیدلو ستاسی بیا ورتک دی.

# ءَ آمِنْتُونُ مِنْ فِي السَّمَاءَ أَنُ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُوُرُ اللَّهِ

آیا مأمون ډاډه شوی یئ تاسی له هغه (الله) ځنی چه په آسمانونو کښی دی (په زعم ستاسی ای منکرانو) چه راپورته به کړی په تاسی باندی ځمکه (او ډوب به مو کړی پکښی) بیا به (ناڅاپه) هلته دا (ځمکه) ولمړزیږی وخوځیږی

تفسیو: ړومبی ئی انعامات راښوولی ؤ اوس د قهر انتقام او د پوښتنی شان راښیی او ویرول ئی مقصود دی یعنی بیشکه ځمکه تاسی لره تابعه او مسخره شوی ده مګر په یاد ئی ولرئ چه په هغی باندی حکومت د همنه د آسمان د څیښتن (خاوند) دی چه که وغواړی تاسی په ځمکه کښی داسی خښوی چه له چار چاپیره به ځمکه درباندی پورته کوی او په هغه وقت کښی به ځمکه ولرځیږی او تاسی د هغی په هم دا خوزیللو سره پکښی ډوبیړی نو ځکه سری لره نه ښائی چه د هغه خالق مختار له دربار څنی بی ویری او بی پروا شی ـ او په شرارت باندی لاس پوری کې او د هغه په ډیل او معطلی باندی مغرور شی!.

# آمُرْ آمِنْتُوْمُ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُوْ حَاصِبًا لَهُ

آیا مأمون ډاډه شوی یع تاسی له هغه (الله) ځنی چه په آسمانونو کښی دی (په زعم ستاسی) له دی نه چه وبه لیږی په تاسی باندی کاڼی ویشتونکی باد

تفسیر: یعنی په ډیره خوښی سره په ځمکه باندی ځمځ راځمځ ـ او خواړه او نور ضروریات ځان ته ګټمځ خو سره له هغه خپل الله تعالیٰ مه هیروی. که نه هغه الله تعالیٰ په دی باندی قادر دی چه پر تاسی باندی یوه سخته سیلی درولیږی یا د کانو باران درباندی اوروی ـ نو بیا به تاسی څه وکړلی شمځ او ستاسی به دا ګرد (ټول) ځغلیمل ـ لاندی باندی کیمل په ځای پاتی کیږی. تېركالذي(۲۹) الملك(۱۷)

### فَسَتَعُلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ

نو ژر ده چه پوه به شی تاسی چه څه رنګه وو ویرول ځما

تفسير: يعنى له هغه عذابه چه تاسي ويرؤل كيږئ هغه څومره تباه كوونكي او ويروونكي ؤ؟.

# وَلَقَدُكُذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمُ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرِ@

او خامخا په تحقیق دروغجن کړی ؤ (کفارو خپل انبیاء) چه پخوا له دغو (کفارو د مکی) څخه ؤ نو څه رنګه وو انکار عذاب ځما

ت**قسیو:** یعنی له عاد او ثمود او له نورو سره کومه معامله چه شوی ده له هغی ځنی عبرت واخلئ! او وګورئ چه د هغوی په حرکاتو باندی هم مونږ انکار کړی ؤ نو هغه څمونږ انکار څه رنگه د عذاب په صورت ورښکاره شو؟.

# ٱۅۜٙڵۄؙؽڒۉٳٳڮٙٳڶڰڶؽڔۏؘۏڡٞۿؙۄؙڝٚڡٚؾ۪ۊۜؽڣٙؠڞ۬ؽٞؖ؆ؽؠؙڛڴۿؙؾ ٳڒٳٳڒٷٚڵٳؾۜ؋ؠڴؚڷۺؘؽؙ۫ۼؙڹڝؚؽڒٛ۞

آیا نه ګوری دوی مرغانو ته (په هوا کښی) له پاسه د سرونو د دوی پرانیځی وزرونه او ټولوی (وزرونه خپل) نه نیسی نه ساتی دوی په هوا کښی له پریوتو مګر خو رحمٰن (ئی ساتی په رحمت او قدرت خپل) بیشکه هغه (الله) په هر څیز باندی بینا ښه لیدونکی دی.

تفسیو: ړومبی د آسمان او د ځمکی ذکر شوی و دلته د هغو د منځ د شیانو ذکر دی. یعنی د الله تعالیٰ قدرت ته وګورئ چه مرغان د ځمکی او د آسمان په منځ کښی کله خپل وزرونه غوړوی او پرانیځی او خواره ئی کړی څرنګه ورسره الوځی؟ او کله ئی تولوی او سره له دی چه د ثقیل جسم او د درنی بنی او بشری خاوندان او مائلالیالمرکز دی خو بیا هم هغوی لائدی نه رالویږی. او نه د ځمکی جاذبه قوت هغه وړوکی مرغه د خپل ځان په لوری راښکلی شی. وښیه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د چا قدرت لاس هسی دی؟ چه هغه ئی په فضاء او تشتیا کښی هسی ساتلی دی؟ بیشکه رحمٰن پخپل رحمت او حکمت سره د هغوی بنی (شکلونه) هسی جوړی کړی دی او په هغوی کښی ئی داسی یو قوت ایښی دی چه د هغه په وسیله هغوی بی تکلفه په هوا

تاركالذي(٢١) الملك(١٧)

کښی څو څو گړی الوتلی او گرځیدلی شی همغه د هر یوه څیز په استعداد باندی ښه پوهیږی او گود (ټول) مخلوق تر خپل نظر لاندی ساتی ښائی د مرغانو د مثال له بیان کولو ځنی دلته د دی په لوری هم اشاره ده چه الله تعالیٰ په دی باندی هم قادر دی چه له آسمانه عذاب راولیږی او کافران د خپلو شرارتونو له سببه د دی عذاب مستحق او لائق دی. خو څه رنګه چه د الله تعالیٰ رحمت مرغان په هوا کښی ساتی د هغه رحمت له هغوی څنی عذاب هم همغسی لری کړی دی.

# ٱمَّنُ هٰنَاالَّذِي هُوَجُنْدُّ لَكُمْ يَنْصُرُكُوْمِّنَ دُوُنِ الرَّحُلِنُ الْأَحْلِنُ إِن الْكِمْ وَن الرَّحُلِنُ إِن الْكِمْ وَن الرَّفِي غُرُورِ فَ

آیا خوک دی هغه (ذات) چه هغه لښکر ستاسي شی کومک مرستی (مدد) وکړی له تاسی سره (هیڅوک مو مده ګار نشته) بی له رحمٰن نه دی کافران مګر خو په غرور غولیدلو کښی دی

تفسیر: منکران سخت غولیدلی دی که هنوی داسی کنی چه د هنوی باطل خدایان او د فرضی بتانو لښکری دوی د الله تعالیٰ له عنابه او له راتلونکی آفت ځنی ژغورلی (بیج کولی) شی؟ بنه وپوهیږئ چه له رحمانه جلا (جدا) شوی هیڅوک به هغوی ته مدد او مرستی (امداد) ونه رسوی!

### امَّنُ هٰ فَاالَّذِي يَرْنُ قُكُوْ إِنَّ آمُسَكَ رِنُ قَاةً

آیا څوک دی هغه (ذات) چه رزق درکړی تاسی ته که چیری بند کړی (الله) درڅخه رزق خپل (هیڅوک مو بیی له الله رازق نشته)

تفسیر: یعنی که الله تعالیٰ د خوړو سامان او اسباب دربند کړی نو څوک به طاقت ولری چه په تاسی باندی د خوړو ورونه پرانیځی؟

# بَلُ لَاجُّوُا فِي عُتُوِّوَّ نُفُوُ رِ®

بلکه ننوتلی او محکم شوی دی دوی په سرکشی عناد او تیببته نفرت کببی (له حقه).

تبركالذي(٢١) الملك(١٧)

تفسیر: یعنی دا خلق پخپلو زړونو کښی پوهیدل چه له الله تعالیٰ محنی جلا (جدا) پاتی شوی نه د چا د نقصان مخه نیولی شی او نه چاته ګټه (فائده) رسولی شی. مګر یواځی د شرارت او سرکشی لامله (له وجی) کله چه د توحید او اسلام په لوری راوبللی شی نو تور خوری او یاغی کیږی.

# اَفَمَنُ يَمُشِي مُصِبًّا عَلَى وَجُهِهُ اَهُ لَآى اَمَّنُ يَّمُشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ ﴿

آیا پس هغه څوک چه ځی نسکور په مخ خپل باندی ښه لار موندونکی وی یا هغه څوک چه ځی. برابر سم په لاری سمی باندی.

تفسیر: یعنی د ظاهری کامیابی لاری طی کوی همغه تر اصلی مقصد پوری رسیدی شی چه په سمه لاره باندی د سریو په شان برابر لاړ شی هغه څوک چه په کړه لاره لکه ړانده نسکور ځی نو هغه د مقصود تر منزل پوری نشی رسیدلی دا د یوه موحد او د یوه مشرک مثال دی. په قیامت کښی د دوی دواړو په ورنگ کښی هم داسی فرق لیده کیږی.

# قُلْ هُوَالَّذِيِّ اَنْشَاكُمُ وَحَبَعَلَ لَكُوُ السَّمْعَ وَالْاَبُصَارَ وَالْاَفْدِ اَةَ تَكِيْلُا مَّا تَشَكُّرُونَ۞

ووایه (ای محمده!) دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی او درکړی ګرځولی ئی دی تاسی ته غوړونه (دپاره د سماعت اوریدلو د حق) او سترګی (دپاره د بصارت لیدلو د حق) او زړونه (لپاره د بصیرت پیژندلو د حق) ډیر لږ شکر وباسځ تاسی (په دغو ډیرو نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د اوریدلو دپاره غویونه او د لیدلو دپاره سترکی او د پوهیدلو دپاره زړونه راکړی دی تر څو د هغه حقونه ومنو او دا قوتونه په ښه لاړه کښی مصروف کړو او د هغه طاعت او فرمان برداری وکړو مګر داسی شکرګزاره سړی ډیر لږ دی کافرانو ته وګورئ چه هغوی د دی نعمتونو حق څه رنګه په ځای راوړی؟ او د الله تعالیٰ دا ورکړی شوی قوتونه د هغه الله تعالیٰ په مقابل څنګه استعمالوی؟.

### قُلُ هُوَ الَّذِي ذَرَاكُمُ فِي الْأَرْضِ وَ الَّيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿

ووایه (ای محمده!) دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا (خواره) ئی کړئ تاسی په ځمکه کښی (دپاره د عبادت) او خاص ده ته به راټول کړل شئ تاسی (ټول لپاره د حساب او جزاء په قیامت کښی).

تفسیر: یعنی ابتدا هم له هغه شخه شوی ده او انتهاء به هم پر هغه وی. له هر ځایه چه راغلی یئ هلته به بیرته ځئ بایده و چه له هغه ځنی یوه شیبه (لحظه) هم نه غافلیدئ او هر وقت د هغه په فکر او یاد کښی وئ. او زیار (کوشش) وکړئ تر څو د هغه مالک په مخ کښی تش لاس ونه دریږی مگر داسی بندګان ډیر لږ دی.

# وَيَقُوْلُوْنَ مَتَى هٰذَاالُوعَدُ إِنْ كُنُ تُوْصِدِقِيْنَ®

او وائی دغه (کفار مؤمنانو ته په تمسخر سره) کله به وی دا وعده (د حشر) که چیری یځ تاسی صادقان رښتینی (په دغه ویلو کښی نو مونږ پوه کړه په زمانه د راتلو د قیامت)

تفسیو: یعنی موند او تاسی به کله تولیهو؟ او د الله تعالیٰ په حضور تول کله سره ځو؟ او قیامت به کله وی؟ او ژر ئی راښکاره کړه!

### قُل إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَاللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّنِّينًا ۞

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) بیشکه د دی خبری یوه خبر (چه قیامت کله قائمیدی) په نزد د الله دی او بیشکه (خبره دا ده چه) زه ویروونکی یم شکاره (له جحیمه او نه یم خبر په وقت د راتلو د قیامت باندی)

تفسیو: یعنی د قیامت وقت او مهال زه ټاکلی (مقررولی) نه شم د هغه علم له الله تعالیٰ سره دی. هو هغه شی چه په یقین سره راتلونکی دی له هغه ځنی پوهول او د هغه له ویروونکی مستقبل ځنی ډارول ځما فرضی کار دی چه زه ئی ادا کوم تبركالذي(٢٩) الملك(١٧)

### فَكَتَارَاوُهُ زُلْفَةً سِيِّنَتُ وُجُوهُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ اوَقِيْلَ هِلْنَاالَّذِيْ كُنْتُوْرِهِ تَتَّعُونَ۞

پس کله چه ووینی دوی هغه (عذاب قیامت) ډیر نژدی نو بد شکله تور به شی مخونه د هغو (کسانو) چه کافران شوی دی او وویل به شی (دوی ته) دا همغه (عذاب) دی چه وی، به تاسو چه دغه مو (ژر) غوښتلو (په دنیا کښی).

تفسیو: یعنی اوس خو د هغه د راتک په نسبت شور لګوی، خو کله چه هغه ټاکلی (مقرر) وقت ورنژدی شی د ډیرو لویو یاغیانو او سرکشانو خولی به چینګی پاتی کیږی او په ویجاړو (ورانو) مخونو بدو اشکالو او وچو شونډو به هک پک اریان په رډو سترګو ورته ګوری او هیڅ به نی له لاسه نه وی پوره

# قُلُ ٱرَءِينَتُمْ إِنَّ ٱهُكَكِنَى اللهُ وَمَنُ تَمْعِى ٱوْرَحِمَنَا ۚ فَمَنُ اللهِ وَمَنْ تَمْعِى ٱوْرَحِمَنَا فَمَنُ اللهِ يَعْفِيهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) آیا وینئ خبر راکرئ تاسی ماته که چیری هلاک می کړی الله او هغه څوک چه ځما سره دی (لکه چه تاسی د دی قصد کړی دی) یا رحم وکړی (الله) پر مونږ باندی په طول د عمر پس څوک دی چه وبه ژغوری (بېچ به کړی) خلاص به کړی کافران له عذابه دردناکه څخه.

تفسیو: کفارو به تمنا کوله چه که محمد صلی الله علیه وسلم ژر مر شی نو دا قصه به پائ ته ورسیری (العیاذ بالله) د هغه جواب داسی ورکوی چه فرض ئی کمری، که سم د ستاسی له اتکله محمد صلی الله علیه وسلم او د ده ملکری رضی الله تعالیٰ عنهم مره شی یا سم محموند د مسلمانانو له عقیدی سره محمد صلی الله علیه وسلم او د ده ملکری د الله تعالیٰ په رحمت بریالیان (کامیاب) او مراد موندونکی شی نو په دی دواړو صورتونو کښی هر یو چه وی چه له هغی محنی تاسی ته هیڅ یوه کته (نفعه) او فائده نه رسیری محموند انجام په دنیا کښی هر مخه چه وی خو ی خدی تاسی د خیلو محانونو فکر وکړی چه په دی محکم چه مونیز په دی لاری کښی جداوجهد کوو. لیکن تاسی د خپلو محانونو فکر وکړی چه په دی کفر او سرکشی سره تاسی به له هغه درد رسوونکی عذاب څخه چه راتلونکی دی څوک وژغوری (بچ کمری) ؟ محمونیز فکر او اندیښته پریږدی، پخپل فکر

تبركالذي (٢١) الملك (١٧)

کښی ولویږی ولی چه کافران په هیڅ ډول (طریقه) د الله تعالیٰ له عذابه ژغوریدونکی (بج کیدونکی) نه دی.

# قُلُ هُوَالرَّحُمٰنُ الْمُنَّابِمِ وَعَلَيْ وَتَوَكَّلُنَا ۚ

ووایه (ای محمده دغو منکرانو ته الله) رحمان دی چه ایمان مو راوړی دی پر هغه (رحمان) باندی او پر همغه (رحمان) باندی توکل کړی دی مونږ (په ټولو کارونو خپلو کښی)

تفسیو: یعنی محنکه چه محموند ایمان په هنه الله تعالیٰ باندی دی نو د هنه په مرسته (مدد) محموند ژغورنه (نجات) یقینی ده او کله چه موند په صحیحی معنی سره پر هنه الله تعالیٰ باندی اسره او توکل لرو په ګردو (ټولو) مقاصلو کښی مو بری او کامیابی یقینی ده . ﴿ وَمَنْ ﷺ وَمَنْ الله مُهُوَّمُسُّا
﴿ اَوْ هُوَ کُلُهُ چه په تاسو کښی دا دواړه نشته نه ایمان او نه توکل ـ نو څه رنګه به تاسی بی فکره یع ؟ .

### فَسَتَعُلَمُونَ مَنُ هُو فِي ضَلْلٍ مُّبِينٍ ٠

نو ژر به پوه شی تاسی په (وقت د لیدلو د عذاب کښی) چه څوک دی هغه (چه لویدلی دی) په ګمراهی ښکاره کښی (له مؤمنانو او کافرانو)

**تفسیر:** یعنی موندِ مؤمنان داسی یو چه ستاسی ګمان دی یا تاسی منکر*ان همغسی ی*ځ چه ځمونږ عقیده ده.

# قُلُ آرَءَيْتُو إِنْ ٱصْبَحَ مَا وُكُوْغَوُرًا فَهَنُ يَالْتِيكُوْ بِمَا ۗ مَّعِينِ هَ

ووایه (ای محمده دغو منکرانو ته) آیا وینځ خبر راکړئ تاسی ماته که چیری ګهیځ (سحر) وګرځی اوبه ستاسی ښکته (په ځمکه کښی ننوتلی ورکی) نو څوک دی هغه چه راولی تاسی ته اوبه روانی شفافی پاکی صافی.

**تفسیر:** یعنی د مرینی او ژوندون ګرد (ټول) اسباب د هغه الله تعالیٰ د قدرت په لاس دی یوه اوبه د مثال په ډول (طریقه) واخلئ چه په هغه باندی هر شی ژوندی دی. فرض ئی کړئ که د چینو \_ ویالو \_ کوهی او نورو اوبه وچی شی او د ځمکی لاندنی عمق او تل ته ورښکته شی لکه تبركالذي (٢٩) القلم (٦٨)

چه زیاتره د تودوخی په موسم کښی پیښیږی نو د چا له لاسه به پوره وی چه لکه مرغلری غوندی جاری پاکی رڼی او صافی اوبه په زیاته اندازه سره راپیدا کړی چه ستاسی ژوندون او بقاء لره کافی وی. نو ځکه یو متوکل مؤمن لره ښائی چه په هغه خالق الکل مالک علیالاطلاق باندی هیله (امید) او اسره ولری. له هم دی ځایه وپوهیږی کله چه د هدایت ګردی (ټولی) چینی وچی شوی دی نو په دغه وقت کښی د هدایت او د معرفت نه وچیدونکی چینه د محمد صلی الله علیه وسلم په مبارک صورت بهول هم د هغه مطلق رحمٰن کار دی چه د خپل فضل او انعام څنی د ګردو (ټولو) ذویالارواحو او ساکهانو (جاندارو) د ظاهری او باطنی ژوندون سامان پیدا کړی دی که په فرض محال سره دا چینه وچه شی لکه چه د اشقیاؤ تمنا ده نو څوک به وی چه مخلوقاتو لره داسی صافی شفافی اوبه راییدا کړی شی؟.

#### تمت سورة الملك بفضل الله وكرمه ومنه

سورة القلم مكية الا من آية (١٧) الى غاية آية ٣٣ ومن آية (٤٨) الى غاية (٥٠) فعلنية وهى اثنتان وخعمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٦٨) تسلسلهاحسب النزول (٢) نزلت بعد سورة العلق. د «القلم» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (١٧) آيته تر ٣٣ آيت پورى او له (٤٨) آيت محخه تر ٣٣ آيت پورى او له (٤٨) آيت محخه تر (٥٠) آيت

پوری چه مدنـی دی (۹۲) آیتونه او دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۸) او په نزول کښی دوهم سورت دی

وروسته د «العلق» له سورت څخه نازل شوی دی

### بِسُـــــواللهِ الرَّحْلن الرَّحِيبُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# نَ وَالْقَلِهِ وَمَايَسُطُرُونَ ﴿مَا اَنْتَ بِيغُمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴿

قسم دی په قلم او په هغه څه چه دوی ئی لیکی چه نه ئی ته (ای محمده!) په نعمت (فضل انعام) د رب خپل سره لیونی

تفسیر: د مکی مشرکانو پینمبر ته (المیاذ بالله) لیونی ویل ځینو به ویل چه په دوی باندی د شیطان اثر لویدلی دی چه داسی یو ناڅاپه له ګور (ټول) کور کهول او تبر مخخه جلا (جدا) تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

شوی داسی غتی خبری کوی چه هیڅوک ئی نشی منلی ـ حق تعالیٰ د دی باطل خیال تردید او د خپل پیغمبر تسلی وفرمایله ـ یعنی پر هغه چا باندی چه د الله تعالیٰ دومره لوی فضل او انعام شوی وی چه د هغه مشاهده هر لیدونکی یه ښه شان سره کولی شی ـ مثلاً اعلیٰ درجی فصاحت د حکمت او د پوهنی خبرو ئی د مخالفینو او موافقینو په زړونو کښی ډیر قوی تاثیر اچولی دی او سره د داسی لوړی (اوچتی) رشی (خوی) او ښو اخلاقو دوی ته لیونی ویل پخپله د ویونکی لیونتوب نه دی؟ په دنیا کښي ډیر لیونیان او اعلیٰ درجه مصلحان تیر شوی دی چه هغوی ته به هم ړومبنيو خلقو ليوني ويل مگر د هغو د تاريخي معلوماتو هغه ذخيره چه د قلمونو په وسيله د پاڼو په منځ کښي ليکلي شوی ده په لوړ (اوچت) غږ سره شاهدي لولي چه د دې رښتينو ليونيانو او د هغو بللي شويو ليونيانو سړيو د ژوندانه د حالاتو په منځ کښي څومره د ځمکې او د آسمان فرق او تويير (تفاوت) شته؟ نن محموند د ييغمبر (العياذ بالله) ليوني بلل بالكل داسی دی لکه د دنیا د کرد (تول) جلیل القدر اولوالعزم مصلحین یه هره زمانه کښی نایوهانو او شریرانو لیونیان بلل. خو څرنګه چه تاریخ د هغو مصلحانو په لوړو (اوچتو) کارونو باندی دوام او د بقاء مهرونه ثبت او لګولی دی او د هغو لیونی ویونکیو نومونه او نښی هم نه دی یاتی نژدی دی چه قلم او د هغه به وسیله سره لیکلی شوی لیکی د محمدی ذکر خیر ـ او بی مثاله چاری ـ او علوم او معارف هم د همیشه دیاره تل لیکلی وساتی او د هغو کسانو نومونه او نسبی به یه دنیا کښی یاتی نشی چه دوی ئی لیونی ښوول. یو وقت داسی هم په دنیا کښی راتلونکی دی چه توله دنیا به د محمدی صلی الله علیه وسلم د حکمت ـ معارف او یوهنی ستاینه (صفت) کوی او د دوی ذات به لکه یوه ډیر ښه کامل انسان په شان د یوی اجتماعی عقیدی په ډول (طريقه) ومنى كله چه د چا لوړوالى (اوچت والى) او لوئى او فضيلت قدوس الله تعالىٰ په ازل الارال کښي بخپل نوراني قلم سره د لوح محفوظ ير تختي باندې نقش کړي وي نو څوک به طاقت ولری چه یواځی د مجنون او د مفتون په ناکاره تشبیهاتو سره د هغه لیک یوه څنډه (غاړه) هم محو او وتوړلي شي؟ هغه څوک چه داسي خيال لري هغه خورا (ډير) جاهل او مجنون او ډير نايوه او ليوني دي.

# وَإِنَّ لَكَ لَاجُرًّا غَيْرُمَمُنُونٍ ﴿

### او بیشکه چه دی خاص تا لره خامخا اجر بدل ثواب بی انتهاء

تفسیو: یعنی تاسی مه خپه کیږی د دوی له دی لیونی بللو څخه ستاسی اجر او ثواب زیاتیږی او ستاسی غیرمحدود هدایت فیض انسانی بنینوعو ته رسیدونکی دی. او د هغو بی انتها ثواب تاسی ته رسیدونکی دی آیا د لیونیانو او پاګلانو مستقبل به هسی روڼ او شاندار او پایدار وی؟ لکه چه ستاسی دی؟. یا د کوم لیونی طرز عمل او پروګرام او د عمل لاری داسی بری موندی شی

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

لکه چه ستا دا د طریق او تک په بری سره پائ ته رسیږی؟ لکه چه د چا رتبه د الله تعالیٰ په دربار کښی دومره لوړه (اوچته) وی نو که هغه ته څو احمقان لیونی ووائی څه پروا ده ؟.

# وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُثِي عَظِيْرٍ ۗ

او بیشکه چه ئی ته (ای محمده) هرومرو (خامخا) په خلق خویونو (دین ډیر لوی باندی).

تفسیو: یعنی یه هغو اعلیٰ اخلافو او ملکاتو سره چه د الله تعالیٰ له جانبه تاسی ستایلی شوی یی کله په لیونیانو کښي د هسي ښو خویونو تصور کاوه شي؟ د یوه لیوني په خبرو ـ اترو ـ کار ـ روزگار کښي هيڅ کله د نظم او ترتيب اثر نه ليدل کيږي او نه خبري يي ير چارو باندي منطبقی وی. او حال دا دی چه ستاسی په مبارکه ژبه باندی یاک قرآن چلیږی او ستا ښه اعمال ـ افعال او اخلاق د هغه بی غړه تفسیر دی. پاک قرآن د هغو ښیکنو (خوبیانو) او محاسنو ته چه دعوت او بلنه کوی هغه ګرد (تول) ستاسی په وجود کښی فطرتأ شته. او د هغو بدو چارو ـ خرابی او معایبو ځنی چه امتناع او رټنه کوی هغه طبعاً هیڅ ستاسی په وجود کښی نشته او تاسی بیخی له هغو ځنی لری کرځی او تری بیزار یئ او منفور ئی کنئ. ستاسی د بیدایښت ډول (طریقه) ـ ساخت او تربیت داسی واقع شوی دی چه ستاسی هیث یو حرکت او هیث یو کار او شی د تناسب او اعتدال څخه یو بڅرکی هم دی خوا هغی خوا ته وړاندی وروسته نه ځی ستاسی *ښه اخلاق تاسی ته اجازه نه درکوی چه د جاهلانو او سپکو او نایوهو خلقو هسی طعن او* تشنيع او چتي (بيکاره) خبرو ته غوږ کيږدي د هغه چا چه خلق دومره عظيم او د نظر مطمح دومره لوړ وی نو هغه به څرنګه د یوه لیونی په لیونی ویلو سره خپل چرت (خیال) خرابوی؟ تاسی خو د هغه چا چه تاسی ته به لی لیونی ویل په ښیکنه (فائده) نیکخواهی او دردمندی پسی دومره ګرڅخ چه د هغوی لامله (له وجي) په رېړو (تکليفونو) ـ کړاونو کښي مو ځان ويلي کړی وی او په ﴿ فَلَعَدُّكَ بَاعِمُوْلَفَتُكَ ﴾ سره مخاطب شوی یئ په حقیقت کښی له ګردو (ټولو) ځنی زیات د اخلاَقو د لوینی او عظمت خورا (ډیره) زیاته ژوره خبره خو دا ده چه سړی د دنیا د دی حقیرو شیانو د معاملی به وقت کښی له الله تعالیٰ ځنی غافل او ذاهل نشی ـ تر څو چه دغه خبره د چا په زړه کښې وی د هغه ګردی (ټولي) معاملي او چاری د عدالت او اخلاقو په تله کښي په ښه شان سره تللي کيږي. شيخ جنيد بغدادي رحمة الله عليه څرنګه ښه فرمايلي دي «سمى خُلَقه عظيماً اذ لم تكن له همة سوى الله تعالى،عاشر الخلُق بخلقه وزايلهم **بقلبه فكان ظاهره مع الخلق و باطنه مع الحق**» او د ځينو حكيمانو په وصيت كښي راغلی دی

تبركالذي(٢١) القلم(٦٨)

عمل اوسه!.

# فَسَتْبُصِرُ وَيُبْصِرُونَ فَإِلِيَّكُوْ الْمَفْتُونُ ٠

پس ژر به ووینی ته (ای محمده!) او وبه وینی دغه (منکران هم) چه په کوم یوه له تاسو څخه لیونتوب دی

تفسیور: یعنی په زړه کښی پخوا له دی نه ټول ښه پوهیدل لیکن عنقریب دواړو ته به په کتنه سره هم ورښکاره شی چه د دوی په منځ کښی کوم یو هښیار ـ عاقبت اندیش او په وروستنی اندیښنه کښی و؟ او کوم سری ناپوه او بی سده (بی عقله) و؟ چه د هغه لامله (له وجی) ئی لکه لیونیان چتی چتی (بیکاره بیکاره) خبری کولی.

# إِنَّ رَبِّكَ هُوَاعَلُو بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَاعْلُو بِالْمُهْتَدِينَ ۞

بیشکه رب ستا چه دی همغه ته ډیر ښه معلوم دی هغه څوک چه ګمراه شوی دی له لاری د ده څخه او همغه (الله) ته ښه معلوم دی لار موندونکی (چه مؤمنان دی).

تفسیر: یعنی پوره علم خو له الله تعالیٰ سره دی چه کوم یو په لار راتلونکی دی؟ او کوم یو له لاری محنی چپ (غلط) درومی؟ لیکن نتایج گردو (تولو) ته ښکاره کیدونکی دی او تول به سره پوهیږی چه څوک بریالی (کامیاب) دی او څوک د شیطان په لمسون پاتی او نامراد شوی دی.

# فَلاَثِطِمِ الْمُكَذِّبِ يُنَ⊙وَدُّوْ الوَّتُدُهِنُ فَيْدُهِنُونَ⊙

نو ته مه منه (خبره) د دروغجن کوونکیو خوښوی دوی چه که ته نرمی کوی (له تاسره) (له دوی سره) نو دوی به هم نرمی کوی

تفسیو: یعنی په لار راتلونکی او بی لاری ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په محیط علم کښی تاکلی (مقرر) شوی دی نو ځکه د دعوت او د تبلیغ په معامله کښی د مخ اړولو او د رعایت دومره ضرورت نشته څوک چه د لار موندلو وړ (قابل) وی هغه هرومرو (خامخا) لار مومی. او هغه چه ازلی محروم وی هغه په هیڅ لحاظ او مروت سره منونکی نه وی د مکی کافرانو به ځمونړ پیغمبر ته ویل چه تاسی د بت پرستی په نسبت خپله دا سخته رویه ترکه کړی! او ځمونړ د معبودانو تبركالذي (٢٩) القلم (٦٨)

بیخی تردید مه کوی تر محو مونی هم ستا د الله تعظیم و کرو! او ستاسی د طور ـ طریق ـ مسلک ـ مشرب ـ او له دین سره متعرض نه شوو امکان لری چه د یوه اعظم مصلح په زړه کښی چه په «عظیم خلق» سره پیدا شوی وی د چه نیت له خوا داسی یو فکر یا خیال پیدا شی مخنگه چه د له نرمی له غوره کولو کار چلیپری نو د محه مدت له مخی د دی پاسته تک له غوره کولو محنی به نقص راپیجیپی، نو محکه حق تعالیٰ تنبیه ورته وفرمایله چه تاسی د دی دروغجنانو خبرو ته غور مه پردئ! د دوی مقصد دا دی چه تاسی د کفر په نسبت پاسته اوسی؛! ایمان راوپل او صداقت منل د هغوی مقصد نه دی. او ستاسی د بعثت اصلی مقصد په دی ډول (طریقه) سره په لاس نه دمان د همر لوری مخنی سترکی واړوئ او خپله وظیفه او فرض ادا کړئ تاسی د دی خبری ده ده وار او اجاره دار نه یئ چه مخوک یی منی؟ که ئی نه منی؟

**تنبیه:** د مداهنت او د (مدارات) په منځ کښی نری فرق شته مداهنت مذموم او مدارات محمود دی فلا تغفل.

# ۅؘڵٳٮؙڟؚۼؙڰؙڷڂڵٳڹۣؠٙ<u>ٞڡ۪ؠؙڹۣ</u>۞ٚ

نو ته خبره مه منه د هر ډير قسم خوړونکی سپک (يا د دروغجنو ځکه چه دروغجن سپک وی په خلقو کښی).

تفسیر: یعنی د چا په زړه کښی چه د الله تعالیٰ د نامه عظمت نه وی نو د دروغو قسم خوړل هغه ته یوه خوشی خبره ښکاری ـ کله چه خلق د هغه په خبرو باور نه کوی نو ځکه د هغو د یقین راوړلو دپاره څو څو ځلی قسمونه خوری او ځان په دی وسیلی سره ذلیل او بی قدره کوی.

# ۿؠۜٵڒۣڡۜۺۜٵٚ؞ٳڹؘؚۻؽؙۄۣ۞ۺۜڰٵ؏ؚڵؚڶؙڂؘؽڔؙۣڡؙۼؾؘڔۣٲۺۣٛۄٟ۞۠ڠؙؾ۠ڷۣٳؠؘڡؙؽ ۮڵڮؘۯڹؽؙ۞

عیب ویونکی تلونکی په چغلی سره منع کوونکی د خیر له حده تیریدونکی (په ظلم کښی) ډیر ګنهګار بدخوی سخت ویونکی وروسته له دی ټولو عیبو حرام زاده

تفسیر: یعنی سره د دی خصلتونو بدنام او بد انجام او د خاص او عام رسوا هم وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «دا گرد (تول) د کافرانو وصف دی سری دی دننه خهل څان ته گوری که چیری هسی کوم خصلت پکښی وی هغه دی بریږدی!»

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

تنبیه: د «زنیم» معنی د ځینو اسلافو په نزد ولدالزنا او حرامزاده دی. د هغه کافر په نسبت چه دا آیت نازل شوی دی هغه هم داسی و چه ولید بن مغیرة نومیده او د مکی معظمی یو لوی مشر سری او د اسلام سخت دښمن و.

### أَنْ كَانَ ذَامَالِ وَبَنِيثَنَ اللهِ

### د دی دپاره چه دی و خاوند د مال او د ځامنو.

تفسیر: یعنی که یو سری په دنیا کښی طالعمن او خوش قسمت وی لکه چه مال دولت محامن او شته ولری نو یواځی په دی سره د دی وړ (لائق) نه دی چه د هغه هره خبره ومنله شی. اصلی شی په انسان کښی شرافت نجابت ـ او چه اخلاق دی څوک چه شرافت او چه اخلاق نه لری چو مسلمانانو لره نه چائی چه د هغه خبری ته غوړ ویاسی یا ئی په غولونکیو چارو باندی تیروځی.

### إِذَاتُتُل عَلَيْهِ اللُّئَا قَالَ أَسَاطِلُوا لُوَّلُونَ لَيْنَ @

کله چه ولوستل شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) ځمونډ نو وائی دا قصی نقلونه دی د پخوانیو. (خلقو)

تفسیو: یعنی د الله اکرم شانه واعظم برهانه خبری په داسی ویناؤ سره دروغ ګنی.

### سَنَسِمُهُ عَلَى الْغُرُطُومِ ﴿

ژر دی چه داغ به کیږدو ده لره پر پوزه (خلتم) باندی (تحقیراً).

**تفسیر:** وائی ولید بن مغیرة د قریشو یو سردار و چه په هغه کښی دا ګرد (ټول) اوصاف مجتمع ؤ پر پوزه او خلتم باندی ئی له داغ ورکولو څخه د هغه رسوائی مختوروالی او سپکتیا مراده ده ښائی چه په دنیا کښی په حسی ډول (طریقه) کوم داغ په ده باندی هم لویدلی وی یا به په آخرت کښی ورباندی خیژی.

### إِنَّابِكُونِهُ مُركِمًا بِكُونَا أَصْحُبَ الْجُنَّاتِ

بیشکه موند ومو ازمویل دغه (مکیان یه قحط سره) لکه چه ازمویلی ؤ موند

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

#### خاوندان د باغ.

تفسیو: یعنی د مال او د اولاد زیادت د کوم مقبولیت علامت او نبخه نه ده او د الله تعالیٰ په نژد د هسی شیانو څه قدر او قیمت نشته نو ځکه نه ښائی چه د مکی کافران په دی شیانو باندی مغرور شی دا خو د الله تعالیٰ له لوری هغوی ته د ازموینی دپاره ورکړی شوی دی لکه چه د پخوانیو خلقو ازموینه هم پری شوی وه.

# إِذُاقُىنَهُوْ الْيَصْرِمُنَّهَامُصْبِحِيْنَ فَكُولا يَسْتَثَنُّوْنَ®

کله چه قسمونه وخوړل دوی تولو چه هرومرو (خامخا) پری به کړو میوی د هغه باغ په اول وقت د صباح کښی او استثنا ئی ونه کړه إن شاه الله ئی ونه ویل (یا ئی ونه ایستله حصه د فقیرانو لکه چه پلار به ئی ایستله)

تفسیو: غو ورونه و چه هغوی ته له پلاره په ترکه کښی یو میوه دار باغ پاتی شوی و چه په هغه کښی کر هم کیده او کرده (توله) کورنی د هغه له حاصلاتو ځنی خوشاله و. د پلار په زمانه کښی داسی عادت و په هغه ورځ کښی چه د باغ میوی تولیدی یا کښت (فصل) ریبل کیده نو د ښار ګرد (تول) فقیران او اړ (مجبور) سری به هم هلته تولیدل او دی ګردو (تولو) ته به د هغو میوو او کښتو (فصلونو) ځنی لږ او ډیر ورکول کیدل ـ او په هم دی خیر او خیرات سره په هغه باغ کښی لویه ګټه (فائده) او برکت و د هغه له مړه کیدلو څخه وروسته د ده د ځامنو په فکر کښی دا خبره وروگرځیده دومره میوه او کښت (فصل) چه فقیران له مونږ ځنی وړی که دا ګرد (تول) مونږ پخپله سره تول کړو نو مونږ ته به له هغه ځنی ډیری ګټی راورسیږی ولی داسی یو تدبیر به وکړو چه فقراء او نورو ته هیڅ ونه رسیږی او ګرد (تول) حاصلات څمونږ کړونو ته راشی نو پخپلو منځونو کښی نی مشوره وکړه او دا ئی سره غوته کړه چه سهار د وقته باغ ته څو او خپلی میوی تولوو چه فقیران او نور کسان پری خبر نه شی دوی دا تدبیر داسی سره غوته کړ إن شاء الله تعالیٰ ئی هم پکښی ونه ویل.

# فَطَافَ عَلَيْهَا طَإِنِثُ مِّنُ تَرْبِكَ وَهُوُنَاإِبُونَ® فَأَصَٰبَحَتُ كَالطَّرِنْجِرُهُ

پِس نازله شوه پر دغه (باغ) یوه طواف کوونکی (بلای سوځوونکی اور) په شپه کښی له (طرفه د) رب ستا حال دا چه دوی اوده ؤ پِس تر ګهیځ (سحر وختی) پوری وګرځید (هغه باغ لکه له بیخه) ریبلی شوی کښت (فصل) یا تک تور لکه توره شپه تبرك الذى (٢٩) القلم (٦٨)

تفسیر: یعنی د شپی له مخی سخته سیلی راوالوته یا اور ولګید یا بل کوم افت پری نازل شو او ګرد (ټول) کښت (فصل) او باغ له کاره ووت او تک تور وګرځید.

# ڣۜؾؘٵۮۉ۠ٳڡؙڞۑؚڿؚؽؙ۞ؖٳڹٵۼ۫ۮؙۅؙٵڝٚڂۛڗڰؚٛۮؙڔڶؽؙڬٛڎػؙۄؙۻڔڡؚؽڹۛ۞ ڣٵڟؘڬڨؙۅ۠ٳۅؘۿؙۄ۫ۑؾۜڿٵڣٮؙؙٷڹ۞ٲڽؙڵٳڽؽؙڂ۠ڬؠٞۜٵٲؽۅٛڡٞڔۼػؽڴۏڝؚۧٮٮڮؽڽٛٛ۞ۨ ٷۜۼؘۮۉٵۼڸ۫ڂۯڋٟۊ۬ڮڔڔؿڹ۞

بیا ئی یو بل ته ورغږ کړل په وقت د صباح کښی (داسی) چه صباح له وقته ورشځ کښتو (فصلونو) خپلو ته که چیری یځ تاسی پری کوونکی (د میوی لو کوونکی د کښت \_ فصل) نو لاړل دوی او دوی پخپلو منځونو کښی پتی خبری سره کولی (داسی) چه داخل نه شی هرومرو (خامخا) هغه (باغ ته) نن ورځ پر تاسی باندی هیڅ مسکین محتاج اړ (مجبور) سړی او سهار لاړل په منع د فقیرانو سره (باغ ته) حال دا چه قادر ؤ (په منع د فقیرانو په زعم خپل).

ت<mark>قسیر:</mark> یعنی په دی یقین او باور سره وخوځیدل چه اوس به درومی او ګرد (ټول) کښت (فصل) او د باغ حاصلات به په لاس راولی.

# فَكَتَّارَ أَوْهَا قَالُوٓ الِتَالَضَا لَوُنَ ﴿ بَلُ نَحْنُ مَحْرُوْمُونَ ۞

بیا هر کله چه وئی لید هغه (باغ تک تور سوځیدلی) وی ویل بیشکه مونږ خامخا لاره ورکه کړی ده (د خپل باغ) بلکه مونږ پخپله محرومه بی برخی شوی یو (له حاصلاتو په سبب د منعی د فقراؤ).

تفسیر: هغه ځمکه او باغ داسی ډاګ ډېر (خراب) شوی ؤ چه دوی هلته ورسیدل هغه ئی نشو پیژندلی او داسی ئی وګڼل چه لار ئی ورکه کړی ده او بل کوم لوری ته وتلی دی نو بیا چه ښه ورته ځیر شول او غور ئی وکړ وپوهیدل چه ځای خو همغه دی چه دوی ورته راغلی دی مگر دوی له هغه ځنی بی برخی او بی نصیبه دی او د الله تعالیٰ له درباره محروم شوی دی. تبرك الذي (٢٩) القلم (٦٨)

# قَالَ أُوسُطُهُمُ المُواقُلُ لَكُمُ لَوْلاَ شُبِيِّعُونَ ۞

وویل منځنی بهتر د دوی (په عقل کښی) آیا ما نه ؤ ویلی تاسی ته ولی په پاکی نه یادوی تاسی الله او توبه نه وباسځ له منع د فقیرانو یا ولی نه وایی إن شاء الله)

تفسیر: د دوی په منځ کښی منځنی ورور ډیر پوه او هښیار ؤ ده د مشوری په وقت هغوی ته تنبیه کړی وه او دا خبره ئی ورته ویلی وه چه وګوری ورونو! الله تعالیٰ مه هیروئ! محکم چه دا ټول د هغه احسان او انعام دی نو تاسی هم له فقیرانو او مسکینانو محخه هغه مه منع کوئ. کله چه چا د ده خبری ته غوړ کینبود نو دی هم چپ شو او په پته خوله له هغوی سره ملګری شو. څرنګه چه دا خرابی ئی ولیده نو ژر ئی هغه خبره پیا ور په یاد کړه.

# قَالُوۡاسُبُحٰنَ رَسِّنَاۤاتَّاكُتَّاظٰلِمِیۡنَ⊕فَاَقَبُلَ بَعۡضُهُمُ عَلٰ بَعۡضِ بِّیۡتَلَاوَمُوۡنَ ۞

وویل دوی پاکی ده رب ځمونږ لره بیشکه مونږ وو پخپله ظالمان (په منع د فقراؤ کښی) بیا مخ واړاوه ځینی د دوی پر ځینو نورو باندی چه یو بل به ئی ملامتوه.

تفسیو: اوس ئی پخپل تقصیر باندی اعتراف و کر او کردو (تولو) د الله په لوری مخ واداوه . او لکه چه د عمومی مصیبت د وقت قاعده ده یو په بل باندی ئی الزام وروستو او در کرده (توله) به ئی یو بل د دی مصیبت سبب او عامل شمیره .

# قَالُوْالِوَيُلِكَا إِنَّاكُنَّا طُغِيْنَ ﴿عَلَى رَبُّنَا اَنُ يُبُولِكَا خَيُرًامِّنُهَا اِثَالِل رَبِّنَا لَغِبُونَ ﴿

وی ویل دوی ای هلاک افسوس خرابی ده مونږ لره بیشکه مونږ وو له حده تیریدونکی ښایی چه رب ځمونږ بدل راکړی مونږ لره خیر غوره له دی تبرك الذي (٢٩) القلم (٦٨)

### (باغچی) څخه بیشکه مونږ رب خپل ته رغبت کوونکی یو.

تفسیر: په پای (آخر) کښی ټول سره یو ځای شول وی ویل چه په رښتیا سره مونړ ګړم (قصور وار) او ملامت یو ځکه چه مونړ د فقیرانو او غریبانو د برخی د خوړلو په قصد وتلی وو او د حرص او طمع لامله (له وجی) مو اصلی ګټه (فائده) هم له لاسه ووتله. دا څه خرابی چه مونړ ته راسیدلی دی د هغه ذمه وار مونړ پخپله یو ۔ مگر اوس هم مونړ له الله تعالیٰ څخه بی هیلی او نامیده نه یو او د هغه له مهربانی او لورینی (رحمت) ځنی دا خبره لری نه ګټو چه هغه له خپل نفضل او رحمت څنی مونړ ته له هغه پخوانی باغ څخه یو بل ښه باغ را په برخه کړی.

# كَنَالِكَ الْعَنَابُ وَلَعَذَابُ الْإِخْرَةِ أَكْبُرُ كُوكَانُو الْعَلَمُونَ ﴿

هم داسی (راځی آفت ـ عذاب په دنیا کښی مخالفانو ته له حکمه د رب) او خامخا عذاب آفت د آخرت ډیر لوی دی که چیری وی دوی چه پوهیدلی (په سختی د عذاب د آخرت نو مخالفت به ئی نه ؤ کړی).

**تفسیر:** یعنی دا خو د دنیا د عذاب یوه وړوکی نمونه وه چه هیچا ئی مخه نشوه نیولی نو د آخرت د خورا (ډیر) لوی عذاب مخه به څوک ونیولی شی. که پوه وی نو ښائی چه سری په دی خبره باندی *ب*ه وپوهیږی.

# إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَرَتِّهِمْ حَنَّتِ النَّعِيْمِ ﴿

بیشکه ویریدونکیو (له الله ځان ساتونکیو له معاصیو) ته په نزد د رب د دوی جنتونه ډک له نعمتونو دی.

تفسیر: یعنی د دنیا باغ وبهار پسی دومره زیات ولی لویدلی یی د جنت باغونه له دی ځنی په څو څو درجو لوړ (اوچت) او غوړ دی چه هر راز (قسم) نعمتونه ېکښی شته او د هوسائی (آرام) ګرد (ټول) اسباب خاص متقیانو او ویریدونکیو لره راټول شوی دی.

# ٱفَنَجْعَلُ الْمُسُلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ۞مَالَكُوْ ۚ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ۞

آیا پس وبه ګرځوو مونږ مسلمانان (حکم منونکی) په شان د مجرمانو ګنهګارانو (په خلاصی او ثواب بلکه نه ئی ګرڅوو) محه شوی دی تاسی ته تبركالذي (٢١) القلم (٦٨)

### څرنګه حکم کوئ تاسي (خبره غوټه کوئ په برابرې د منکرانو او مؤمنانو).

تفسیو: یعنی د مکی کفارو د غرور او تکبر له مخی پخپلو زړونو کښی داسی ټاکلی (مقرر کړی) و «که د قیامت په ورځ پر مسلمانانو باندی عنایت او بښته وشی نو پر مونډ باندی به له هغه څخه ښه او زیاته مرحمت کیږی» او لکه چه په دنیا کښی مونډ په آرامی او هوسائی (راحت) کښی یو هلته به هم له مونډ سره هم داسی معامله کیږی نو دلته داسی فرمائی چه دا به څرنگه کیدی شی؟ که داسی وشی نو د دی مطلب به داسی وی چه د یوه وفا لرونکی غلام چه تل د خپل بادار (سردار) د حکم منلو دپاره تیار ولاړ وی او د یوه بدکار او باغی سری انجام به سره یو شان ته وی بلکه هغه بدکار له وفادار ځنی ښه وی. دا هغه خبره ده چه سلیم عقل او صحیح فطرت ئی هیڅ نشی منلی.

# ٱمُلكُوُكِتْكِ فِيهُ وَتَدُوسُونَ ﴿ إِنَّ لَكُونَ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴿ الْمُرَاكُمُ الْمُعَالِّفَةُ إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ إِنَّ لَكُمُ لَمَا تَخَمُّمُونَ الْمَاكَمُ مُنْكُمُ وَيَعْلَمُ وَالْمَاكُمُ مَا الْمُحْدَرِينَ إِلَى وَعِيْرُونَ اللهِ مَالْمُونَ اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُولِي اللهُ مَا اللهُ مَ

آیا له تاسی سره شته کوم کتاب چه په هغه (له آسمانه نازل شوی کتاب) کښی لولئ تاسی داسی چه بیشکه تاسی لره دی په هغه (کتاب) کښی خامخا هغه څه چه خوښوئ ئی تاسی. آیا شته تاسی لره قسمونه پر (وعدو د) مونږ باندی چه رسیللی وی تر ورځی د قیامت پوری بیشکه چه شته تاسی ته هغه چه پری حکم کوئ تاسی پوښتنه وکړه له دوی نه چه کوم یو له دوی نه په دغه (حکم چه کوی ئی) ضامن ذمه اخیستونکی دی (دوی ته).

تفسیر: یعنی دا خبره چه مسلم او مجرم سره یو برابر وکنل شی ښکاره ده چه له عقل او نظرت څخه مخالفه ده . بیا د دی په تاکید او تائید کښی کوم عقلی دلیل هم له تاسی سره شته؟ آیا په کوم معتبر کتاب کښی داسی کوم مضمون تاسی لوستی دی چه هر هغه شی چه تاسی ئی د خپلو ځانونو دپاره غوره کوی، همغه به تاسی ته درکاوه شی؟ . او ستاسی گودی (تولی) غوښتنی او په زړه پوری خبری پوره کیدونکی دی؟ یا به الله تعالیٰ تر قیامت پوری داسی قسم خوړلی وی چه تاسی هر هغه شی چه پخپلو زړونو کښی وتاکی (مقرر کرئ) همغه به تاسی ته درکاوه شی؟ او همغسی چه اوس تاسی هم په عیش او استراحت کښی یځ تر قیامت پوری به په هم دی حال کښی وساتل شغ؟ هغه سری چه د دوی له منځه داسی دعوی کوی نو د دی خبری د تبركالذي (۲۹) القلم (۱۸)

ثابتولو ذمه واری ښائی پخپله غاړه ونیسی رائیوله او مخامخ ئی ودروه چه وئی وینو او وئی پوښتو چه له کومه وائی؟ او څه غیږیې؟.

## ٱمۡرُكُمُ شُرِكَآزُوۡ فَلَيۡاُتُوۡابِتُوكِاۤ بِهِمُ اِنۡ كَانُواصٰدِقِيۡنَ®

آیا شته دوی لره شریکان (په دغه دعوی کښی په زعم د دوی) نو رادی ولی هغه شریکان خپل که چیری وی دوی صادقان رښتینی (په دی دعوی خپله کښی).

تفسیر: یعنی که له هغوی سره هیڅ یو عقلی او نقلی دلیل نشته او یواځی د دروغو بتانو په نامه داسی ویناوی کوی چه هغوی به له مونږ سره داسی او هسی کوی او داسی مرتبی رابخی ځکه چه هغوی (استغفر الله) په خدائی کښی برخه لرونکی او مله دی نو په داسی دعوو کښی د هغوی رمبتینوالی هلته ثابتیږی چه دوی دی شریکانو ته د الله تعالیٰ په مخ کښی هم دعوت او بلنه ورکړی او د هغوی په وسیله خپلی په زړه پوری خبری او چاری پر دوی باندی اجراء کړی. خو دا خبره دی هر چاته په یاد وی چه هغه ناحق معبودان د خپلو عابدانو په نسبت ډیر عاجزان او ناتوانان دی. هغوی خپلو محانونو ته هم څه ناتوانان دی. هغوی خپلو محانونو ته هم څه مد نشی رسولی.

## يَوُمَرِ نِكُشُفُ عَنَّ سَاقٍ وَّ بِيُهُ عَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسُتَطِيعُونَ ﴿

(او یاده کړه) هغه ورځ چه بربنډوالی به وکړی شی له پنډی نه (او سخت وقت راشی د قیامت) او راوبه بللی شی دغه (کافران) طرف د سجدی کولو ته (لپاره د امتحان) پس توان به ئی ونه شی (سجدی کولو ته).

تفسیو: د دی قصه د شیخینو په حدیث کښی مرقماً داسی راغلی ده چه «حق تعالیٰ به د قیامت په میدان کښی خپل ساق ښکاروی.» «ساق» پنډی ته وائی دا به د الهیه و صفاتو له حقائقو محنه کښی خاص صفت او یا حقیقت وی چه هغه ته ئی د کوم خاص مناسبت لامله (له وجی) (ساق) وفرمایه. لکه چه په قرآن کریم کښی د (ید ـ لاس) او (وجه ـ مخ) الفاظ هم راغلی دی چه دغه تول مفهومات د متشابهاتو له ډلی څخه بلل کیږی چه پر دوی هم بلاکیف همنسی چه ښائی سری ایمان راوړی لکه چه د الله تعالیٰ په ذات ـ وجود ـ حیات ـ سمع ـ بصر او نورو صفاتو باندی مونږ بلاکیف ایمان او عقیده لرو. په همغه حدیث کښی راغلی دی چه «د الله تعالیٰ د تجلی له لیدلو مخخه ګرد (تول) مؤمنین او مؤمنات په سجده لوږی مگر هغه سری چه

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

د ریا ، دپاره به نی سجدی کولی د هغه ملا به سمه سیخه وچه پاتی کیپی او سجدی کولو دپاره به نک میپیی. هر کله چه ریاکاران او منافقان په سجده کولو باندی قدرت نه مومی نو د کافرانو عدم قدرت او ناتوانی په سجده کولو کښی په ښه ډول (طریقه) سره ثابتیپی.» دا گردی (تولی) چاری په قیامت کښی ځکه کیپی چه مؤمن او کافر \_ مخلص او منافق په ښکاره ډول (طریقه) سره غرګند (ښکاره) شی. او د هر یوه باطنی حالت په حسی ډول (طریقه) سره وکتل شی. تنبیه: پر متشابهاتو باندی پخوا له دی نه خبری کړی شوی دی. او حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله د دی «کشف ساق» د آیت په تفسیر کښی ډیره ښه او عالی او عجیبه تبصره پر متشابهاتو باندی کړی ده \_ فلیراجع.

#### خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمُ

حال دا چه ذلیلی ښکته به وی (له شرمه) سترګی د دوی

تفسیر: یعنی د ندامت او شرمندګی لامله (له وجی) به یی سترګی تیتی وی او نشی ئی پورته کولی.

## تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدُكَانُوايُدُ عَوْنَ إِلَى الشُّجُوْدِ وَهُمُ سَلِمُوْنَ ۞

راګیر کړی به وی دوی ذلت خواری او بیشکه ؤ دوی (په دنیا کښی) چه بلل کیدل دوی طرف د سجدی کولو ته او دوی به ؤ روغ رمټ (نو سجده به یی نه کوله).

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هغوی ته د سجدی حکم ورکړی شوی ؤ کله چه دوی روغ رمت ؤ او پخپل واک (اختیار) ئی سجدی کولی شوی هلته دوی په اخلاص سره هیڅ سجده ونه کړه د هغه اثر داسی شو چه استعداد ئی باطل شو. اوس که غواړی چه سجده وکړی نه یی شی کولی.

## ڡؘٚۮؘۯؽ۬ۅؘڡؘؽ۫ؾۘ۠ڲڹؚؚۧۜۨۨ۠۠ڮؠؚۿۮؘٳٳڬۘڮڔؽؙؿؚۺؘۺؘڎؙڔڿۿۿؙۄؚۺ ڂؽؙؿؙڒؽۼڶؽؙۅٛؽ

نو پریږده ما او هغه څوک چه دروغ وائی په دی خبری (قرآن) باندی ژر ده

تاركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

چه وبه نیسو مونږ دوی ورو ورو (او نژدی به یی کړو عذاب ته) له هغه ځایه چه دوی نه دی پری پوه.

تفسیو: یعنی د هغوی په عذاب کښی لویدل یقینی دی. خو د دوی د دی څو ورځنی د توقف او د عذاب د ډیل په نسبت تاسی مه خپه کیږئ ـ او د هغوی معامله ماته پریډدئ زه به پخپله د هغوی چاره وکړم. او داسی په ورو ورو او په تدریج سره به ئی دوزخ ته بوځم او زینه په زینه به راښکته کړو دوی او ورو ورو به نژدی کړو دوی عذاب ته چه هغوی په ځان هم خبر نشنی. دوی به پخپلو چرتو (خیالونو) کښی ډوب تللی وی خو د دوی بنستونه (بنیادونه) له بیخه خیژی.

#### وَ أُمْرِ لِيُ لَهُمُرْ إِنَّ كَيْدِي مَتِيُنُ<sup>®</sup>

او ټال ورکوم دوی ته (په دنیا کښی) بیشکه ځما کید ـ مکر ـ وار کلک دی (او تدبیر می پوخ دی).

تقسیر: یعنی محما لطیف او خفیه تدبیر داسی پوخ دی چه په هغه باندی دا خلق پوهیدی نشی نو بیا به دوی هغه محرنکه ماتولی شی.

## ٱمۡشَنَاؙهُمُوٓٱجۡرًا فَهُوُمِّنُ مَّغُرَمٍ مُّثَقَالُوْنَ۞ۤٱمُوعِنُكَ هُوُ الْغَيُّبُ فَهُوۡ يَكَتُٰبُونَ۞

آیا ته غواړی له دوی ځنی (په تبلیغ د رسالت) څه اجر مزدوری نو دوی د هغه له زیان تاوان څخه دروند بار کړی شوی دی (نو ځکه مخ درڅخه اړوی؟ بلکه نه ئی غواړی!) آیا شته په نزد د دوی پټه خبره علم الغیب پس دوی ئی لیکی (له هغه څخه دغه حکم د برابری د مؤمن او د کافر).

تفسیر: یعنی د افسوس او د تعجب ځای دی چه دا خلق داسی د تباهی په لوری ورځی څو ستاسی خبری نه منی. آخر د دوی د نه منلو سبب غه شی دی؟ آیا تاسی له دوی ځنی کومه معاوضه تنخواه \_ کمیشن \_ او نور څه غواړئ چه د هغه له پاره هغوی ځان بیرته راکاړی؟ یا پخپله له هغوی سره د پتو خبرو څه حال او احوال شته؟ یا د الله تعالیٰ وحی دوی ته راځی؟ او هغوی هغه په ډیر حفاظت سره لکه قرآن غوندی لیکی نو ځکه ستاسی متابعت ته ځان اړ (محتاج) او مجبور نه بولی او آخر به څه نه څه په منځ کښی وی. کله چه پر هغوی باندی هیڅ تبركالذي(٢١) القلم(٦٨)

یو بار نه اچول کیږی او له هغه شی څخه دوی مستغنی او بی پروا هم نه دی نو د دوی د دی نه منلو سبب به پرته (علاوه) له ضده عناده \_ انکاره \_ رخی (کینی) او عداوت بل شی کیدی نشی

# فَاصُرِهُ لِكُورِيِّكِ وَلَاتَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ اِذْ نَادَى وَهُومَكُفُّوهُ ﴿

نو صبر کوه حکم د رب خپل ته (په باب د منکرانو کښی) نو مه کیږه ته (په تنګ دلی او تلوار کښی) لکه خاوند د ماهی کب (په تنګ دلی او تلوار کښی) کله چه غږ وکړ او دی و ډک له غم غصی نه.

تفصیر: یعنی د کب (ماهی) په ګیده کښی تلونکی پیغمبر حضرت یونس علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة والسلام په شان د مکنبینو په معامله کښی تنګللی او ویره مه ښکاروی د دوی قصه پخوا له دی نه په څو څو ځایونو کښی لږه لږه تیره شوی ده

﴿ إِذْمُنْكَانُونُونُكَانِيُّ ﴾ - كله چه غير وكم او دى و دک له غصى نه) يعنى د قوم له لورى له غصى نه ډک شوى و له ډيره قهره ئى د عذاب په غوښتلو کښى ډيره چالاکى بلکه پيشګوئى وكړه.

تنبیه: د «مکظوم» معنیٰ مفسرینو داسی کری ده چه دی د ډیری اندیبنی او خپګان له لاسه کړی ده او د هغه دا غم د څو نورو غمونو مجموعه وه . یو د قوم د ایمان نه راوړلو بل د عناب د بیرته لویدلو . بل د بی له صریح اذن او اجازی څنی له ښاره وتلو ـ او برسیره (سیوا) په هغوی باندی د هغه د ده د بندی پاتی کیدلو د ماهی په ګیډه کښی. نو ده په دی وقت کښی داسی دعاء وکړه 
هم تراله (آلاتَکُ اَلَّتُکُ اَلَّتُکُ اَلَّتُنْکُ اَلَّتُنْکُ اَلَّتُنْکُ اللَّهِ اللَّهِ اَلْتَالِیْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اَلْتَکُ اَلْتَالَّهُ اَلْتَکُ اَلْتَالِیْنَ اللَّهِ اللَّهِ اَللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اِلَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

# ڵٷڷٳؘٲؽؙؾڬۯػ؋ؙڹۼؠؘة۠ڝؚۨٞڽڗؾؚ؋ڶؿ۫ؠۮٙۑٲڵۼڒٙٳ<u>ٷۿۅؘ</u>ڡٚڎؙڡٛۅٛڰ

که چیری نه وی دا چه موندلی وی ده نعمت احسان له لوری د رب د ده نو خامخا به پری وتی و دی (له گیدی د مهی نه) په سپیره ډګر (میدان) کښی او دی به ملامت کړی شوی و (ولیکن مرحوم شو له طرفه د رب نو ځکه ملامت نه شو)

تفسیر: یعنی د توبی له قبول څخه وروسته که د الله تعالیٰ زیات فضل او احسان د هغه لاس

تبركالذي (۲۹) القلم (۱۸)

نیونه نه وی کری نو په هغه وچ کلک لوی میدان کښی چه د ماهی له ګیډی څخه د باندی لویدلمی همغسی ملزم شوی به پروت و. او هغه کمالات او کرامات به بیا نه ورته بښل کیدل خو یواځی د الله تعالیٰ د فضل او مهربانی لامله (له وجی) د هغه د ابتلا<sub>م</sub> په وقت کښی هم هغه شیان له هغه سره پاتی و.

#### فَاجْتَلِمْهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ<sup>®</sup>

پس غوره کړ دغه (یونس) لره رب د ده (په نبوت سره) نو ګرځولی ئی و دی له (کاملانو صالحانو انبیاؤ ځنی)

تفسیر: یعنی بیا ئی د هغه نوره رتبه هم لا اوچته کره او په اعلیٰ درجه نیکو خلقو کښی ئی ورداخل کړ. په حدیث کښی راغلی دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه «له تاسی ځنی دی هیڅ یو داسی ونه وائی چه زه د یونس علیه السلام بن متی څخه ښه او بهټر یم»

## ۅؘڶڽؙؾڮاۮٲڷڔ۬ؽؽؘػڡؘۜؠ۠ۅؙٲڵؽؙڶڠؙۅؙؾؘػؠؚٲڹۘڝٵڕۿٟؠؙڵؾٚٲڛؘؚۼۘۅٳٳڵڐؚ۪ۨػٛڗ ۅؘڽؿؙؙٷڵۅؙؽٳؿؖٷڵٮؘجٛۏ۠ؿٛ۞ۘ

او بیشکه نژدی و هغه کسان چه کافران شوی دی خامخا وبه ښویوی تا (وبه دی غورځوی په ځمکه) په سترګو خپلو سره هر کله چه واوریده دوی قرآن (ستا له ژبی) او وائی دوی (د کینی له مخی) بیشکه دغه (محمد) لیونی دی

تفسیو: یعنی د قرآن کریم له اوریدلو څخه له غیظ او غضبه خوتکییری او په هسی رډو سترګو تاسی یه ګوری چه تاسی پخپلو سترګو سره له ځایه وښویوی یا خامخا هلاګ دی کړی تا لره یا دی وغورځوی له مرتبی خپلی نه او په ژبه سره هم چتی (بیکاره) اېلتی خبری کوی چه استغفرالله دا سړی لیونی شوی دی او د ده هیڅ یوه خبره (نعوذ بالله) د التفات وړ (قابل) نه ده مقصد دا دی چه داسی غواړی چه تاسی وویروی او د صبر او د استقامت له ځایه مو وخوڅوی مګر تاسی همغسی سم پخپل مسلک باندی کلک اوسځ! او مه نړه تنګه کیږئ او په هره معامله کښی خپل خپګان مه ښکاره کوئ! او مه چالاکی کوئ! ویړه او مداهنت مه اختیاروئ!!

په سترګو کولو کښی دومره مشهور و په دی باندی ئی وګمارل چه پر رسول اکرم صلی الله علیه وسلم باندی خپلی بدی سترګی واچوی! لکه چه هغه نظر اچوونکی سړی راغلل او په خورا (ډیر) تبركالذي (٢٦) الحآقة (٦٩)

قوت سره ئى پر رسول الله مبارک باندى چه په لمانځه مشغول و نظر واچوه او خپل زيات همت ـ زيار (کوشش) ئى په هغه کښى ولګوه مګر د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم فقط په دومره ويلو سره هغوى ناکام پاتى شول چه «لاحول ولاقوة الابالله» پاتى شوه دا خبره چه په نظر لکيدلو او يا نظر اچولو باندى هم څه وينا وکړه شى خو دا ئى محاى نه دى. او څنګه چه نن مسمويزم يوه باقاعده فن او چاره شوى ده نو په هغه کښى زيات بحث او محيرنه (تحقيق) کول به کار نه دى.

#### وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكُرُ ۗ لِللَّعَالَمِينَ ۗ

او حال دا دی چه نه دی دا (قرآن) مگر خو ذکر پند دی ټولو عالميانو لره.

تفسیر: یعنی په قرآن کښی د لیونتوب او جنون خبری چیری دی. هغه خو د ګردی (تولی) نړی (جهان) او نړی والاتو (اهل جهان) دپاره د خورا (ډیر) لوی ذکر پند او د نصیحت لویه ذخیره ده. په دی کښی د بنی نوع انسان اصلاح او فلاح جاری پرتی دی او په رښتیا سره همغه سری لیونی باله شی چه د دی پاک کلام لیونی نه وی او د زړه په اخلاص سره ئی نه مئی.

#### تمت سورة القلم بفضل الله وكرمه ومنه

سورة الحآقة مكية وهى اثنتان وخمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٦٩) تسلسلهاحسب النزول (٧٧) نزلت بعد سورة الملك.

د «الحآقة» سورت مکی دی (۵۲) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۹) او په نزول کښی (۷۸) سورت دی

وروسته د «الملک» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بير الله الرَّحْمُن الرَّحِيبُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ٱلْحَاقَةُ كُمَّا الْحَاقَةُ قَ

هغه (قيامت) حق واقع كيدونكي ـ څه شي دى هغه حق واقع كيدونكي.

تبركالذي(٢٩) الحآقة(٦٩)

تفسیر: یعنی د قیامت هغه کرئ \_ چه د هغی راتلل له ازله د الله تعالیٰ په علم کښی ثابت او 
تاکلی (مقرر) شوی دی. کله چه حق له باطل څخه بالکل ښکاره او بی له کوم التباس او اشتباه 
څخه هر شی بیل او جلا (جدا) کیږی او ګرد (تول) حقائق په پوره کمال او سبوغ سره 
څرګندیږی (ښکاریږی) او د هغه د ذات په نسبت ګرد (ټول) جگړه کوونکی هلته مغلوب او 
مقهور کیږی نو هلته به وپوهیدی شی چه هغه کړی څه شی ده؟ او څرنګه احوال او کیفیات په 
هغی کښی شته؟.

#### وَمَا ادراك ما الْحَاقَةُ ٥

او خه شی پوه کړی ئی ته چه څه شی دی هغه (قیامت) حق واقع کیدونکی.

تفسیو: یعنی که هر غومره یو خورا (ډیر) لوی سړی هر غومره فکر ووهی او خپل چرت (خیال) او جاج (اندازه) وچلوی د هغی ورځی د ویروونکی ننداری او زړه خوځوونکی پیښی منظری ته ئی فهم او ادراک نه وررسیږی. هو! د تقریب الیالفهم دپاره د تمثیل او تنظیر په ډول (طریقه) څو واقعی وروسته بیانیږی چه په دنیا کښی د هغه کبری قیامت د یوی وړوکی او بیخی حقیری او ناتمامی نمونی کار ورکوی. ګویاکی دا د وړوکی (حاقی) یادونه د هغی لوئی (حاقی) دپاره د یوه تمهید کار ورکولی شی.

## كَنَّ بَتُ شَبُوْدُ وَعَادُّ لِبَالْقَارِعَةِ®

دروغ ویلی ؤ ثمودیانو او عادیانو په (هغه قیامت) ټکوونکی (د زړونو او د غوړونو په سختیو سره)

تفسیر: یعنی د ثمود او د عاد قومونو دا د قیامت راتلونکی ګړئ دروغ وبلله چه هغه به ګرد (تول) ځمکه آسمان ـ لمر ـ سپوږمی ـ ستوری ـ غرونه او سړی ټکوی او ډیر سخت شیان تری وړی وړی او ذری کیږی بیا وګوره چه د دی دواړو انجام او پای (آخر) څرنګه شو؟.

## فَأَمَّا شَهُودُ فَأَهْ لِكُوا بِالطَّاغِيةِ ©

پس هر څه چه ثمودیان ؤ نو هلاک کړل شول (هغوی) په سخت آواز (د جبریل یا په سبب د سرکښی خپلی) تبرك الذي (٢٩)

تفسیر: یعنی یوه سخته زلزله له یوه سخت آواز د جبریل علیه السلام سره یو ځای راغله او ګرد (تول) ئی سره لائدی باندی کړل یا هلاک شول ثمودیان په سبب د سرکشیو خپلو سره چه د صالح علیه السلام ناقه ئی ګوډه او هلاکه کړه.

# وَامَّاعَادٌ فَأَهُلِكُوْ إِبِرِيْجٍ صَرْصَرِعَاتِيَةٍ ۞

او هر څه چه عادیان ؤ نو هلاک کړی شوی ؤ (دوی) په باد سخت آواز کوونکی (یا په ډیر سخت له حده تیریدونکی یخ باد)

تفسیو: یعنی هغه باد (ورش) دومره سخت او شدید ؤ چه په هغه باندی د هیڅ یوه موجود زور نه رسیده تر دی چه هغو پرښتو له واکه (اختیاره) هم د هغه سخت باد اداره کول نه و پوره او د هغوی له لاسو څخی هم الوت چه د هغه باد په اراده باندی مسلطی او مقرری وی.

## ڛۜڿۜۯۿٵۼۘؽۿؚۄؙڛؠؙۼڵؽٳڸٷۧؿؙڵؚؽؿةۘٵؿٵۄؚڒڂڛۅٛڡٵ ڣؘؾۯؽٵڷڡۘۊؙڡٞڔڣؽۿٵڝۯۼ؇ػٲٮ۠ۿؙۄؙٱۼٛٵۯؙۼٛ۬ڸٟڂٲۅؽڐ۪۞ۧ ڣۿڶؙؾڒؽڶۿؙڎ۠ۺؙؚؽؙ؆ؚٳۊؽڐ۪۞

مقرر کړی ؤ (الله) دغه (باد) پر دوی باندی اووه شپی او اته ورځی متواتر پرله پسی برابر نو لیده به تا هغه قوم (د عاد) په هغه کښی لویدلی (مړه پراته په ځمکه باندی) ګواکی دوی (له جهت د لویوالی د جثو بیخونه) ډډونه د خرماؤ دی (هلاک پریوتلی په ځمکی باندی) نو آیا وینی ته کوم یو (نفس) له دوی ځنی باقی پاتی شوی (بلکه هیڅ ئی نه وینی).

تفسیر: یعنی هغه قومونه چه لنگ وهلی د مباحثی او مناقشی ډګر (میدان) ته راوتی ؤ او په لوړو (اوچتو) غیونو سره به ئی ویل. څوک به وی چه له مونډ څخنی زیات زور ولری؟ هغه هم ځمونډ له هغه زورور باد او ورښ سره مقابله ونشوه کړی. او ډیر پهلوانان ئی د هغه زورور ورښ (باد) د څپیرو په مخ کښی داسی کم قوت او بی سیکه او اوږده غځیدل لکه د خرما لوی ډډونه چه سرونه ئی وهلی شوی او له بیخه او بنست (بنیاد) څخه راوویستل شی. نو آیا وینی ته کوم یو له دوی ځنی پاتی شوی یعنی د هغو قومونو ذریه او برگ (نسل) پاتی نه شو ـ او د دنیا له مخ څخه بېخی فنا شول.

تبركالذي (٢٦) الحاقة (٦٩)

## وَجَاءَوْرُعَوْنُ وَمَنُ مَّبُلَهُ وَالْمُؤْتَوْكُتُ بِالْخَالِمُنَةِ ۞ فَعَصَوُارَسُوُلَ رَبِّهِ مِ فَاخَذَ هُوُالَخُدَةُ ٱلْإِينَا

او راغی فرعون او هغه چه پخوا له هغه ځخنی و او (اهل د) کلیو چپه (الټه) کړی شویو په ګناهونو سره (چه شرک و) نو حکم ونه مانه دوی د رسول د رب د دوی نو (الله) ونیول هغوی په نیولو سختو سره.

تفسیو: یعنی وروسته له عاد او ثمود شخه فرعون ډیری سختی خبری او تکبر او محانمنمی (لویه) کولی او پخوا له هغه شخه نور شحو قومونه هم سره له لویو گناهونو تیر شوی دی لکه د نوح قوم او د شعیب قوم او د لوط قوم چه د هغوی کلی سره له کلیوالو د هغو په بل مخ واړول شول دوی گردو (تولو) د خپلو خپلو چپغمبرانو خبری نه منلی ـ او د الله تعالیٰ مقابلی ته راوتلی ؤ او د الله تعالیٰ له احکامو شخه نی غاړی غرولی وی په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ له لوری دوی کرد (تول) په لویو آفتونو سره ککر شول او په هسی سختو بلاؤ کښی اخته شول چه د هغوی ژغورنه (نجات) له هغه شحنی مشکله وه. هو! د الله تعالیٰ په مخ کښی د هیچا له لاسه هیڅ شی نه دی پوره.

## ٳ؆ٛٲٮۜٵڟۼؘٵڵٮٮٚٲٛڂڡؘڵڶٮٛڴٷ؈۬ڵڮٳڔۣؾڐؚڞؚ۠ڹۼۘۼڵۿٵڷڴٷۛؾۘۮ۫ڮڗۨۜ ٷؾۼؚؠؠۜٵۧڎؙڽۢٷٳۼؽڎٞ۞

بیشکه مونږ هر کله چه طغیان وکړ اوبو راپورته شوی په هر شی باندی پورته کړی وو مونږ تاسی په تلونکی بیړی (د نوح) باندی لپاره د دی چه وګرځوو مونږ دا (واقعه) تاسی ته تذکره پند (په نجات د مؤمنانو او غرق د کافرانو) او په یاد دی ولری (ودی ساتی) دا (نصیحت) غوږونه یادوونکی ساتونکی.

تفسیر: یعنی د نوح علیه السلام په زمانه کښی کله چه طوفان راغی نو بکاره وه چه په هیڅ ډول (طریقه) د هیڅ یو انسان پاتی کیدل او ژغورنه (نجات) له هغه ځنی ممکنه نه وه او ځمونږ قدرت او عام انمام ـ اکرام ـ او احسان و چه ګرد (ټول) منکران مو ډوب کړل او یواځی نوح علیه السلام او د هغه ملکریو ته مو نجات ورکړ نو ښه په داسی یوه لوی طوفان کښی د هغی وړوکی بیړی سلامت پاتی کیدل له توقع او هیلی (امید) څنی لوړ (اوچت) کار نه دی؟ او آیا تبركالذي(٢٩) الحآقة(٦٩)

هغه ځمونړ د قدرت او حکمت یوه علامه او نبهه نه ده ؟ تر خو هغه ژغورلی (بچ) شوی انسانان د هغه لوی طوفان او د خپلی ژغورنی (نجات) قصی نورو ته وکړی او په دی ډول (طریقه) سره دا پیښه تر آخر پوری د هر سری په یاد پاتی وی نو دغه خبری د هغو غویونو له یاده چه کومه معقوله خبره اوری او پری پوهیږی او په یاد ئی ساتی هیڅ کله به نه هیریږی چه په یوه زمانه کښی د الله تعالیٰ له لوری ځمونو پر پلرونو باندی هسی یو لوی احسان شوی دی، او په دی باندی و پهینی تل فرمان برداران له نافرمانانو ځنی بالدی و وهیدی، هم داسی حال به د قیامت په ویروونکی (حاقه) کښی هم کیلونکی وی، وروسته له دی نه بیا الله تعالیٰ اجل شانه واعظم برهانه په هم دی لوری خپل کلام منتقل کوی.

## فَاذَانْفِخَ فِى الصُّوْرِنَفُخَةٌ وَّاحِدَةٌ ﴿ وَالْحِدَةُ اللَّهِ اللَّهِ الْرَصُ وَالْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةٌ وَاحِدَةً ۞فَيَومَينٍ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴾

بیا کله چه پوکی وشی په صور شپیلی کښی پوکی یو او پورته کړه شی ځمکه او غرونه (له خپلو ځایونو) نو مات به کړل شی دا دواړه (توټی ټوټی) په ماتولو یوه سره نو په دغه ورځی کښی به واقع شی (هغه) واقع کیدونکی (قیامت)

تفسیو: یعنی د صور (شهیلی) له پو کیدلو سره به سم ځمکه او غرونه له خپل اصلی صورت ځنی راووځی او ګرد (تول) سره وړوکی وړوکی ذری ذری او بڅرکی بڅرکی کیږی نو هم دا د قیامت د قائمیللو وقت دی.

## ۅٙٲۺؘٛڠۜؾؚٵڵؾؘۜۿڵٛٷڣۿؽؽۅؙٛؠؠۣۮٟۊٞٳۿؽڎؙ<sup>ڞ</sup>ٚۊٵڵؠۘڵڮٛٵٚٙ<u>ؖڷڮٳۧؠ۪ؗٵ</u>ؖ

او وبه چوی (مخیری به شی) آسمان بیا هغه (آسمان) یه دغه ورځ کښی سست ضیف وی او ملائکی پرښتی به وی په مخنډو (غاړو) د هغه (آسمان)

**تفسیر:** یعنی نن ورځ چه آسمان دومره کلک او مضبوط دی چه سره د لکونو کلونو د تیریدلو بیا هم هیڅ یو سوری او کنډو پکښی نه لیده کیږی په هغی ورځی کښی به شلیږی او توتی توټی کیږی به کله چه د هغه د منځنی برخی نړیدل شروع کیږی نو پرښتی به د هغه څنډی (غاړی) ته ځی. تبرك الذي (٢٦) الحآقة (٦٦)

## وَيَحْمِلُ عَرْشُ رَبِّكَ فَوْقَهُمُ يَوْمَيِذٍ تَلْنِيَةٌ ۞

او پورته به کړی عرش د رب ستا د پاسه د دوی په هغه ورځ کښی اته (پرښتي).

تفسیو: اوس څلورو پرښتو عظیم عرش راپورته کړی دی چه د هغه د لویوالی او ارت والی علم یواځی له پاک پروردګاره سره دی په هغه ورځ کښی له هغوی سره څلور پرښتی نوری هم ملګری کیږی. په «تفسیر عزیزی» کښی د دی عدونو په حکمت او د دی پرښتو پر حقائقو باندی ډیر دقیق او بسیط بحثونه شوی دی ښائی چه شائقین به ئی هلته ولولی.

## يَوْمَيٍدٍ تُعُرَضُونَ لاتَحْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ®

په دغه ورځ کښی به تاسی حاضر وړاندی کړل شئ (الله ته سره د حساب) پته به نه پاتی کیږی له (اعمالو د) تاسی هیڅ یوه پته خبره

تفسیو: یعنی په هغه ورځ کښی به تاسی د الله تعالیٰ دربار ته راحاضر کړی شئ او د هیچا هیڅ یوه نیکی او بدی به نه پتیږی او ګرد (تول) عام منظر ته به راښکاره کړی شی.

## فَأَمَّامَنُ أُوْقِ كِتْبَهُ بِيمِيْنِهِ فَيَقُولُ هَا وُمُراقَرَءُ وُلِكَتْلِيهُ ﴿

نو هر هغه څوک چه ورکړ شی کتاب عمل نامه د ده په ښی لاس د ده نو وبه وائی (له خوشالی داسی چه) راشځ (واخلځ) او ولولځ تاسی دا ځما کتاب عملنامه.

تفسیو: یعنی په هغی ورځی کښی هره اعمالنامه چه په ښی لاس کښی ورکړه شی هغه د نجات او د مقبولیت علامه ده نو هغه له ډیری خوښی څنی هر سړی ته ورښکاروی او وائی به چه راځی ځما اعمالنامه ولولئ!.

## ِإِنِّ ُ ظَنَنُكُ أَنِّى مُلْقِ حِسَابِيكُ هُ

بیشکه ما یقین کاوه (په دنیا کښی) چه بیشکه زه پیوست کیدونکی یم له حساب خپل سره.

تاركالذي (٢٩)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی ئی هسی خیال کاوه چه یوه ورځ به ضرور ځما حساب او کتاب اخیست کیږی نو ځکه زه ویریدم او د خپل ځان سره می محاسبه کوله نن شکر دی چه د هغه په زړه پوری نتیجه وینم چه د خلای په فضل سره ځما حساب بالکل صاف او پاک دی.

## نَهُونَ عِيْشَةٍ رَّافِيَةٍ ﴿ فَ جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ فَطُوفُهُمَا دَانِيَةٌ ۞

نو هغه (شخص) دی په عیش ښه کښی (چه دی به پری راضی وی) په جنت عالی لوی اوچت کښی چه میوی به ئی نژدی وی.

تقسیو: چه په ولاړه ـ ناسته ـ ملاسته او هر وقت او هر حال کښی په ډیره آسانی سره په لاس راځی او په ښه ډول (طریقه) سره شوکولی کیږی!

## كُوُّا وَاشْرَبُوْا هَنِيَنْ الْهِمَا اَسْلَفْتُوْ فِي الْأَيَّامِ الْعَالِية ﴿

(ورته وبه ویل شی) خورئ او څښئ په اشتها ِ هضم سره په بدل د هغو عملونو خپلو چه مخکښی لیږلی ؤ (تاسی ای مؤمنانو) په ورځو تیرو شویو د دنیا کښی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی تاسی خاص د الله تمالیٰ دپاره د خپلو نفسانی خواهشونو مخی مو نیولی وی او د لوړی او تندی ربرونه (تکلیفونه) مو پر ځان اخیستی و نن هیڅ یو رنځ او تکلیف په تاسی باندی نشته. په بنو مزو او اشتها، سره هر شی مو چه زړه غواړی خورئ او څښځ ئی! ځکه چه نه مو طبیعت خفه او نه منغض او نه منقبض کیږی او نه د بدهضمی او د بولو او غانطو او د بلی ناروغی اندیبنه له تاسو سره شته او نه مو د دی نعمتونو زوال په تصور کښی راځی.

وَ اَمَّا مَنُ اُوْقِ كِنْهُ بِشِمَالِهِ لَا فَيَقُولُ لِلْيَتَبَىٰ لَوَاُوْكَ كِنْهَهُ هَٰ وَلَوُ اَدْرِمَا حِسَابِيهُ هَٰ لِلْيَتُهَا كَانَتِ الْقَاضِيهَ ۖ هَ مَا اَعْنَىٰ عَنِّى مَالِيهُ هَٰ هَلَكَ عَنِّى سُلُطْنِيهُ ۖ تبركالذي(٢١) العاَقة(٦١)

او هر هغه خوک چه ورکړ شی کتاب عملنامه د ده په کیڼ لاس د ده نو وبه وائی (له غمه داسی چه) ای کاشکی نه وی راکړی شوی ماته دا کتاب اعمالنامه ځما او نه وم پوه شوی زه چه خه دی حساب ځما. ای کاشکی وی (پومبنی مرک ځما په دنیا کښی) خلاصوونکی (ځما له دوهم حیات) هیڅ دفع ونه کړه له ما ځنی مال ځما برباد شو له ما ځنی سلطنت حکومت ځما.

تفسیو: یعنی د شا له لوری په کین لاس کښی د هر چا اعمالنامه چه ورکوله کیږی هنه پوهیږی چه په ما باندی کمبختی راغلی ده . نو په دی وقت کښی په ډیر حسرت سره داسی تمنا کوی چه کما دا اعمالنامه نه وی راکړی شری او زه نه خبریدی چه ځما حساب او کتاب غرنگه دی! کاشکی په مړینی می دا قصه پای (آخر) ته رسیدلی وی! او زه د تل دپاره مړ پروت وی! او له مړینی څخه وروسته می بیا دا ژوندون نه په برخه کیدی او که ژوندی کیدم خو بیا زر د مرکی یوه لقمه او نمری کیدلی!! افسوس چه هغه مال ـ جاه ـ حکومت او دولت می هیڅ په کار رانغی ـ او نن می د هغو گردو (تولو) شیانو هیڅ یو شی په سترګو نه راځی. نه څه دلیل او حجت په لاس لرم او نه څه عذر او ممذرت کولی شم.

(نو الله تعالیٰ اجل شانه واعظم برهانه خازنانو د جحیم ته داسی حکم فرمائی چه)

# خُنُوُهُ فَعُلُوهُ ﴿ ثُمُّ الْمَحِيْرُ صَلُوهُ ﴿ ثُمَّ فِي لِسِلَةٍ لَا تُحْدُوهُ فَعُلُوهُ فَيُ لِلَهِ لَا لَمُ

ونیسځ دی! پس په ځنځیر سره وتړئ دی! بیا (اور د) د دوزخ ته وغورځوئ دی! بیا په یوه ځنځیر کښی چه ګزونه د هغه اویا ګزه وی پس ننه باسځ دی (په دوزخ کښی)!.

تفسیر: پرښتو ته به حکم کیږی چه هغه ونیسځ! او غاړکی ئی په غاړه کښی ورواچوځ! او په اور کښی نی غوپه کړځ! او په هغه ځنځیر کښی ئی چه اوږد والی ئی اویا ګزه دی وتړځ! تر څو د سوځیللو په وقت کښی هیڅ ونه خوځیدی شی ځکه چه د دی خوا او هغی خوا له خوځیدلو ځنی سوځیدونکی لړ څه تخفیف حس کولی شی.

**تنبیه:** له کز ځنی د هغه ځای ګز مراد دی چه د هغه اندازه هم الله تعالیٰ ته معلومه ده .

تبركالذي (۲۹) الحآقة (۱۹)

## إِنَّهُ كَانَ لَا يُونُونُ بِاللهِ الْعَظِيْدِ ﴿ وَلَا يَحْضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ ﴿

بیشکه دی و (په دنیا) چه ایمان ئی نه راووړ په الله لوی باندی او تاکید تیزوالی به ئی نه کاوه په طعام ډوډی ورکولو د مسکینانو محتاجانو باندی.

تفسیر: یعنی چه په دی دنیا کښی اوسیده نه ئی د الله تعالیٰ حق پیژنده او نه نی د بندګانو د حقوقو ساتنه کوله د فقیرانو او د معتاجانو لاس نیونه او گرویږنه (تپوس) چیری حتیٰ نورو ته ئی هم په دی مورد کښی څه تشویق او ترغیب ور نه کړ بیا په الله تعالیٰ باندی همنسی چه ښانی ایمان ئی رانه ووړ نو نجات به چیری وی او کله چه کوم لوی او وړوکی کار د دوی له لاسه ونه ووت نو د دوی د غذاب د تخفیف هم هیڅ یو صورت نه دی پاتی.

#### فَكِيْسُ لَهُ الْيَوْمُ هُهُنَا حَمِيْعُ اللهُ

نو نشته ده ته نن ورځ په دی ځای کښې کوم دوست (دافع د عذاب)

تفسیر: یعنی لکه چه هغه الله تعالیٰ نی خپل دوست نه کر نو نن به د هغه دوست نحوک شی چه د ده حمایت وکری او دی له عذابه وژغوری (وساتی). یا د مصیبت په وقت کښی تسلی ورکړی.

#### وَّلاَ طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسُلِينِ أَلَا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخُطِؤُنَ أَقَ

او نشته هیڅ طعام (چه وئی خوری) مگر خو (د دوزخیانو د زخمونو) له وینو او زوو ځنی چه نه خوری دغه (غسلین) مگر همغه خطاکاران ګناهګاران (ئی خوری).

تفسیر: له طمام او خوړو څخه انسان ته قوت رسیږی مکر دوزخیانو ته هیڅ یو داسی مرغوبه خواړه نه وررسیږی چه د هغوی د راحت او د قوت سبب شی. هو! یواځی هغوی ته به د دوزخیانو د زخمونو زوی ورکولی کیږی چه هغه به پرته (علاوه) له هغو ګنهگارانو څخه بل څوک نشی خوړی او هغه هم د لوړی او تندی له شدته تیروتلی په دی خیال سره نی خوری او داسی نی ګڼی چه د هغه هغه دا هرمخاریږی چه د هغه خوړلو د لوړی له ربره (تکلیفه) لوی ربر(تکلیف) ورپیښ کړ. (اعافناالله من سائو انواع العذاب فی الدنیا والآخوق)

تبركالذي (٢٩) الحآقة (٦٩)

## فَلْاَ أُقْسِمُ بِمَا تُبُصِرُونَ ٥٥ وَمَالاَ تُبْصِرُونَ ١٤ اللهِ لَقَوْلُ رَسُو لِ كَرِيْدٍ اللهِ

نو قسم خورم زه په هغو شیانو چه وینځ ئی تاسی او په هغو شیانو چه نه ئی وینځ تاسی بیشکه دا (قرآن) خامخا خبره د رسول مکرم عزتمن ده.

تفسیو: یعنی هر محه چه د جنت او د دوزخ او نورو په نسبت بیان وشو دا کومه شاعری نه ده ـ
او نه د کهانت اتکلونه او چتی (بیکاره) خبری دی، بلکه دا قرآن کریم د الله تمالیٰ کلام دی
چه له آسمانه ئی یوه لویه پرښته حضرت جبریل علیه السلام راوړی ـ او یو لوی پیغمبر حضرت
محمد صلی الله علیه وسلم ته ئی اوروی. هغه پرښته چه دغه قرآن کریم له آسمانه راوړی او دغه
محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم چه هغه قرآن شریف په ځمکه کښی انسانانو ته وررسوی دوی
دواړه عزتمن رسولان دی د یوه کرامت خو تاسی پخپلو ستر کو سره وینځ او د بل کرامت او
لویی د هغه اول کریم د بیان مخنی تاسی ته ثابته شوی ده.

تنبیه: یه دنیا کښی دوه راز (قسم) شیان وی یو هغه چه سړی ئی یه ستر کو سره لیدلی شی. بل هغه چه په ستر کو سره ئی نشی لیدلی بلکه په عقل او نورو ذرائعو سره د هغه په منلو سره سړی مجبوریږی. مثلاً هومره چه مونړ خپلی سترګی سنړی ـ او ځمکی ته ځان ځیر کړو په محسوس ډول (طريقه) سره د هغه په خوځيدلو باندی نه پوهيږو ليکن د حکيمانو د دلاتلو او براهينو له اوریدلو څخه مونډ یړ شوی د خپلو سترګو په غلطی باندی پوهیږو او د خپل عقل یا د نورو عقلار د عقل په وسیله د خپلو حواسو دا غلطی اصلاح او تصحیح کوو. خو مشکل دا دی چه له مونږ ځنی د هیچا عقل هم له هسی غلطی او لنډوالی ځنی محفوظ نه دی. آخر د هسی غلطی او لنډوالی اصلاح تلافی په څه ډول (طریقه) سره وکړه شی؟ بس په ګرد (تول) عالم کښی یو د حضرت الهی د وحی قوت دی چه هم یخپله دی له غلطی څخه محفوظ او معصوم دی او هم د نورو گردو (تولو) عقلی قوتونو اصلاح او تکمیل کولی شی. همغسی چه څمونږ حواس تر یوه حده یوری رسیدلی عاجز یاتی کیږی او له هغه څخه وروسته مو عقل کار ورکوی هم داسی په کوم میدان کښی چه مجرد عقل کار نشی ورکولی یا یکښی وښوئیږی په داسی ځای کښی د عقل لاس نيونه د الهي وحي كوي او لوړ (اوچت) حقائق ورښيي. ښائي دلته په ﴿ فَلَآأَقْبِهُ مِهَآتُهُومُوۡنَ وَمَالاَتُبْهِمُونَنَ ﴾ باندی ئی ځکه قسم وریاد کړ یعنی هغه د جنت او دوزخ او د نورو حقائق چه په ړومبنی آیت کښی بیان شو که د محسوساتو له دائری څخه د اوچتوالی لامله (له وجی) ستاسو په ککره کښي ځای ونه نیسي نو په اشیاؤ کښي د مبصراتو او غیر مبصراتو یا په نورو الفاظو د محسوساتو او غير محسوساتو له تقسيمه وپوهيږئ چه دا د رسول کريم کلام دی چه د اللي وحی په وسیله د عقل او د حس له دائری څخه اوچت د حقائقو خبر راکوی. کله چه مونږ ډیر غیر محسوس بلکه د حس مخالف شیان پخپل عقل یا د نورو په تقلید منو ـ نو د ځینو نورو لوړو

تبركالذي(٢٩) الحآقة(٦٩)

(اوچتو) اشیاؤ په منلو کښی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم مونیر ته خبر راکړی دی څه اشکال وینځ ؟.

## وَّمَاهُوَ بِقَوْلِ شَاعِرِ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ ۞

او نه ده دا خبره د كوم شاعر بيخى لږ ايمان راوړئ تاسى (بلكه نه مؤمنان كيوئ).

تفسیو: یعنی د قرآن کریم په کلام الله والی باندی کله کله ستاسی په زړونو کښی له یقین ځینی پلوشی راځلیږی مکر ډیر لږ چه د نجات له پاره کافی نه دی. آخر ولی د دی کلام الله په نسبت د شاعری او کاهنی خبری کوئ؟ آیا د واقعی انصاف له مخی دا ویلی شئ؟ آیا د دا کوم شاعر کلام کیدی شی؟ او د شعر له قسم څخه دی؟ په شعر کښی د وزن ـ بحر او نورو شتوالی ضروری دی او په قرآن کښی د هغو شیانو نبه نشته. د شاعرانو خبری زیاتره بی اصله وی او زیاتره مضمونونه نی یواځی وهمی او خیالی وی او حال دا دی چه په عظیم الشان قرآن کښی ټول ثابته حقایق او محکمه اصول په قطعیه و دلائلو او یقینیه و حجتونو سره بیان شوی دی!

## وَلَا بِقُولِ كَاهِنْ قَلِيْلًا مَّا تَذَكَّرُونَ أَ

او نه ده دا خبره د کاهن (ترویتی لکه چه تاسو ګمان کوئ!) لږ پند اخلئ تاسی (بلکه نه ئی آخلئ).

تفسیر: یعنی په پوره فکر سره ئی رامعلوم کړی او به چرت (خیال) پکښی ووهئ چه دا د کوم شاعر او کاهن کلام نه دی. کاهنان په عربو کښی همغه خلق و چه له بتانو \_ پیریانو \_ او نورو خرافاتو او رذائلو سره ئی تعلقات او مناسبات لرل \_ دوی خلقو ته د کومی جزوی غیبی خبری په نسبت ځینی مقفا او مسجع خبری اورولی \_ مگر د پیریانو په کلام کښی معجزی نه وی چه هغه غوندی بل څوک به خبری نشی کړی بلکه که کوم جن کوم ترویتی بامیر(کاهن) ته کومه خبره وروښیی بل پیری هم همغسی خبری ورښوولی شی او دا کلام یعنی پاک قرآن داسی یوه معجزه ده چه کرد (ټول) جن او انس که سره یو ځای شی د هغه په شان کومه خبره نشی جوړولی. د نورو کاهنانو او ترویتیانو بامیرانو په خبره کښی یواځی د قانیی او د سجعی د رعایت دپاره ډیر الفاظ راوړی چه بالکل بیکاره وی خو په دغه معجز نظام کلام کښی یو حرف او تروری یو حرکت هم بیکاره او بی فائدی نه دی. د کاهنانو خبری په څو مبهمو او جزوی او

تبرك الذي (٢١) العاقة (٦١)

معمولی خبرو باندی مشتملی وی خو د علومو او حقائقو ځنی مطلع کیدل \_ او په ادیانو \_ شرائعو \_ اصولو او قوانینو باندی پوهول او د معاش او معاد دستور او آئین معلومول \_ او د پرښتو او د آسمانونو له پټو خبرو ځنی خبر ورکول له هغوی ځنی له سره نشی کیدی او حال دا دی چه پاک قرآن له هسی خبرو ځنی ډک دی.

## تَنْزِيْلٌ مِّنُ رَّبِ الْعُلَمِيْنَ ۞

دغه (قرآن) نازل شوی دی له (جانبه د پالونکی) رب د عالمیانو.

تفسیو: ځکه چه د ګردی (تولی) دنیا د تربیت ډیر اعلیٰ او کلک اصول په دغه عظیم الشان قرآن کښی بیان شوی دی.

## ۅؘڵۅٛؾؘڡٞڗۜڵؘؗڡؘڲؽؙٮٚٳؠۼڞؘٳڷڒؘڤٳۅؽؚڸ۞ٚڵڒڂڎؙٮٚٳڡؚؽؙٷۑٳڷؽؠؽڹ۞ٚ ؿؙڗٞڵڨؘڟۼؙٮٚٳڡؽؙهؙٳڷۅؘؾؚؽؙڹ۞ۜٞڣؠٵڡؚؽؙڰؙۅ۫ۺ۠ڶڡٙدٟڡؘؽۿؙڂڿؚڔؚؽؽ۞

او که له ځانه جوړولی (محمد) مونږ باندی ځینی خبری (چه مونږ ورته نه وی ویلی) نو هرومرو (خامخا) بدل اخیستی به ؤ مونږ له ده په یمین قوت عذاب سخت سره بیا به خامخا پری کړی ؤ مونږ له ده رګ د زړه (او وژلی به می ؤ) پس نه به ؤ هیڅوک له تاسی څخه (یعنی نه یځ تاسی) له قتل د) هغه (محمد) ځنی منع کوونکی (ما لره).

تفسیو: حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی «یعنی که دروغ پر الله تعالیٰ باندی جوړول نو اول به ئی الله تعالیٰ دبسن کیده او له لاسه به ئی نیوه قاعده ده چه د ورمیږ ووهلو په وقت کښی جلادان مقتول له ښی لاس څخه اخلی تر غو له خپل ځای څخه له سره ونه ښوریږی». حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله فرمایلی چه د (تقول) ضمیر د رسول په لوری راجع کیږی. یعنی که رسول بالفرض والتقدیر کومه خبره د الله تعالیٰ پر لوری منسوبه کړی یا د هغه په کلام کښی بر شی له خپل لوری ګدوی چه الله تعالیٰ نه وی ویلی نو په هغه وقت کښی پر ده باندی عذاب نازل کیږی (العیاذ بالله) څکه چه د هغه تصدیق او رستیا والی له بیناتو آیاتو او دلاکلو او براهینو په وسیله ظاهر او بنکاره شوی دی، اوس که په داسی خبری باندی سم د لاسه عذاب او سزا ورنه کړه شی نو د الله تعالیٰ له وحی څنی به امن پورته کیږی ـ او هسی یو التباس او اشتباه پوکښی لویږی چه د هغه اصلاح به ناممکنه وی چه دا د حکمت او تشریع ځنی منافی دی

تبركالذي (٢٩) الحَاقَة (٦٩)

په خلاف د دی هغه سړی چه د هغه رسالت په بیناتو آیاتونو براهینو سره ثابت شوی نه وی بلکه ښکاره قرائن او علاميه دلائل د هغه د رسالت نغی کړی وی نو د هغه خبری چتی (بيکاره) او خرافاتی دی او هیخ یو یوه او عاقل هغه د اعتناء وړ (لایق) نه بولی ـ او نه بحمدالله د الله تعالیٰ یه دین کښی له هغه ځنی کوم التباس او اشتباه واقع کیږی او هم د هسی سری تصدیق کیدل د معجزاتو او نورو په وسیله مشکل دی. او ضرور دی چه الله تعالیٰ د هغه دروغجن کولو او رسوا ثابتولو دیاره داسی چاری ور د مخه کړی چه د ده د رسالت له دعوی کولو څخه مخالفي وی. د هغه مثال داسی وگذی که باچا کوم سری بر کوم منصب او ماموریت باندی مقرروی ـ او سند او فرمان او نور ورکوی ـ او چیری ئی استوی ـ اوس که له دغه سړی څخنی په خدمت کښی کوم خیانت څرګندیږی (شکاریږی) ـ یا په باچایی کوم دروغ تړی ـ او بیا دا پری ثابتیږی نو سم د لاسه بلاتوقف هغه پخپل هیداد (انجام) او سزا رسیږی لیکن که کوم مزدور او معمولی سری تل داسی ایلتی او چتی (بیکاره) خبری کوی چه د حکومت له خوا ماته داسی فرمان شوی دی یا ماته داسی امر راکړی شوی دی چه دغه او هغه وکړم نو هیڅوک نه د هغه هغو خبرو ته غوږ ږدی او نه لی څوک له هسی خبرو ځنی خوله نیسی په هر حال په دی آیت کښی د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم ير نبوت باندى استدلال نه دى شوى بلكه دا راښوولى شوى دى چه دغه قرآن کریم د الله تعالیٰ خالص کلام دی چه به یوه حرف یا یوه توری کښی نبی شک او شبهه نشته او نه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم یه هغه کښی څه زیات توالی کولی شی او نه سره د رسالت د دوی په شان هسی ګمان کاوه شی چه دوی د کومی خبری نسبت په غلطه سره الله تعالیٰ ته وکړی ـ د سفر استثنا د توریت یه (۱۸) باب (۲۰) فقره کښی ده «که هغه نبی داسی ګستاخی وکړی چه هسی کومه خبره ځما په نامه وکړی چه ځما نه وی او نه هغه ته می د هغه د ویلو په نسبت څه امر ورکړي وي او هغه ئې د خپل معبود په نامه مشهوره کړې نو داسې پيغمبر دې وواژه شي». لنډه ئې دا څوک چه پيغمبر وي له هغه ځنې داسې کار کيدل ممکن نه دې د دې آيت نظير د (البقرة) په سورت د دغه تفسير کښي يو بل آيت هم شته

﴿ وَلَمِنِ النَّبَعُ الْمُؤَامِثُمُ مُعَدُ الَّذِي جَأَمَا وَمِن العِلْمِ مَا اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن وَلِي وَلاَنْفِينُم ﴿ اللَّهِ مَا ١٢٠ مَا

#### ۅؘٳڹۜٷؘڶؾؘۮؙڮڒۊٞٚڷؚڷؠٛؾۧۊؽڹ۞ۅؘٳۨؖٷؙڵڹڠڵۄؙٲؾٞڡؚٮ۬ٛڴۄ۫ؗڰڲڗؚۨۑؽ۬۞ ۅٳڗۜڎؙػۺۯۊ۠ٷٙڶٲڴڣڕؿڹ۞

او بیشکه دغه (قرآن) خامخا تذکره پند دی ویریدونکیو لره (چه نفع تری اخلی) او بیشکه موند ته خامخا معلوم دی دا چه بیشکه ځینی له تاسی څخه دروغ کوونکی دی (قرآن لره). او بیشکه دغه (انکار له قرآن) خامخا سبب تابركالذي(٢١) المعارج(٧٠)

#### پښيماني دي پر منکرانو کافرانو باندي (کله چه وويني ثواب د مصدقينو)

تفسیو: یعنی له الله تعالیٰ مخخه ویریدونکی د دی خبرو له اوریدلو مخخه پند اخلی او د هغو په زړونو کښی چه ویره نه وی هغه ئی دروغ ګڼی لیکن یو وقت داسی راتلونکی دی چه دا کلام او د هغوی دا دروغ بلل به د سخت حسرت او پښیمانی سبب شی او هلته به ارمان کوی چه ولی مو هسی رښتیا خبره دروغ وبلله چه نن د هغی لامله (له وجی) په دی آفت ککړ شوی یو.

## وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِيْنِ@فَسَيِّحُ بِالسِّورَيِّكَ الْعَظِيْوِ ﴿

او بیشکه دغه (قرآن) خامخا (عین) حق یقین (محض او د منلو وړ۔ قابل) دی. پس تسبیح پاکی ووایه په نامه د رب خپل چه له ګردو (ټولو) ځنی عظیم ډیر لوی دی.

تفسیو: یعنی دا کتاب خو داسی حق او رښتیا دی چه له حده تیر د منلو وړ (لایق) دی او د هغه مضامین له سره تر آخره پوری رښتیا او هیڅ یو شک او شبهه پکیبی نشته ښائی چه هر سری په هغه باندی ایمان راوړی او تل د الله تعالیٰ په عبادت او تسبیح او تحمید کښی مشغول اوسی،

#### تمت سورة الحآقة بفضل الله ومنه وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة المعارج مكية وهى اربع و اربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٠) تسلسلهاحسب النزول (٧١) نزلت بعد سورة «الحآقة».

د «المعارج» سورت مکی دی (۱۶) آیتونه (۲) رکوع لری په نزول کښی (۷۹) او په تلاوت کښی

(۷۰) سورت دی وروسته د «الحاقة» د سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## سَأَلَ سَأَيِّلُ بِعَنَابِ وَّاقِعِ لِّلِلْكِيْمِ ثِنَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ<sup>ق</sup>ُ

تبركالذى(٢٩) المعارج(٧٠)

وغوښت غوښتونکی يو عذاب واقع کيدونکی لويدونکی. (منکرانو) کافرانو لره چه نشته هغه ته دفع کوونکی (چه راشی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی پیغمبر تاسی ته عذاب غوښتی دی چه هنه هیڅوک له تاسی څخنی نشی لری کولی» یا به غوښتونکی کفار وی چه ویل به یی آخر هغه عذاب ولی ژر نه راځی چه وعده ئی مونی ته راکړی شوی ده؟ ای الها! که د محمد دا وینا په رښتیا وی نو پر مونږ باندی له آسمانه تیږی (ګټی) ولی نه وریږی؟ دا خبری به ئی د انکار او تصخر له لاری کولی نو څکه فرمائی چه عذاب غوښتونکی داسی یو آفت غواړی چه بالیقین پر هغه باندی لویدونکی دی او د هیچا له منع کولو څخه به نه منع کیږی دا د کفارو انتهائی درجه ناپوهی ـ حماقت او سپین سترګی ده چه د هسی یوه شی مطالبه او غوښتنه کوی.

#### مِّنَ اللهِ ذِي الْمُعَادِجِ أَ

له طرفه د الله چه څیښتن (خاوند) د لویو لوړو (اوچتو) زینو دی (د ملائکو چه آسمانونه دی)

تفسیو: یعنی پرښتی او د مسلمانانو ارواح کرد (تول) آسمانونه درجه په درجه طی کوی د هغه د قرب دربار ته ورنزدی کیږی. یا د هغه بندگان د هغه حکمونه منی او د زړه له کومی زیار (کوشش) کوی او ځان په ښو اخلاقو او خویونو سره ښائسته کوی او د وصول او د نزدیکت روحانی مرتبی او درجی ته لوړ (اوچت) خیژی او د هغه حضور شرف ته رسیږی. او دا درجی د مسافت او د لریوالی او نژدیوالی له پلوه سره مختلف او متفاوت دی او فرق او توپیر لری گینی داسی چی په یوه رپه (ثانیه) کښی د هغه د لوړوالی (اوچتوالی) سبب کیدی شی. لکه د اسلام کلمه په ژبه سره ویل. او گینی داسی دی چه یوه گری (ساعت) په هغه سره ترقی حاصلیږی لکه اودس او لمونځ کول. او گینی په پوره یوه ورځ کښی لکه روژه یا په کامله میاشت کښی لکه درمضان د میاشتی روژه نیول او گینی په پوره یو کال لکه حج کول. (وعلیٰ هذا القیاس) هم دا راز (قسم) د پرښتو او د ارواحو عروج چه په هر کار باندی مقرر دی وروسته له دی چه له هغه ځنی فراغت ومومی هم مختلف او متفاوت دی او د قدوس الله تمالیٰ تدبیر او انتظام هسک

#### تَعُرُجُ الْمَلْإِكَةُ وَالرُّوْحُ إِلَيْهِ

چه خیژی ملائکی پرښتی او روح (جبریل) په طرف د هغه (مامور به ځای)

تبرك الذي (٢٩) المعارج (٧٠)

تفسیو: یعنی د پرښتی او د خلقو د ارواحو وړاندی والی او حاضری به اجراء کیږی. او دغه وړاندی والی او حاضری به کله اجراء کیږی؟ د دغه سؤال جواب پخپله الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی چه

#### فِي يُومِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمُسِيْنَ ٱلْفَ سَنَةِ ٥

په هغه ورځ کښي چه ده اندازه د هغي پنځوس زره کاله (په نسبت سره کافرانو ته).

تفسیو: د قیامت ورځ د پنځوسو زرو کلونو په میچ ده . یعنی له اولی شهیلی (صور) څخه تر هغه پرری چه جنتیان په جنت کښی او دوزخیان په دوزخ کښی ننوځی پنځوس زره کاله تیریږی ـ او ګردی (ټولی) پرښتی او د ټولو مخلوقاتو ارواحونه په دی تدبیر کښی د خدمتګار په ډول (طریقه) ملګرتوب کوی. بیا به د دی لوی کار د مدت تر سره کیدلو څنی وروسته د دوی عروج کېږی.

تنبیه: د نبی کریم په یوه حدیث کښی راغلی دی «خدائیګو دا دومره لویه ورځ به په ایماندار باندی داسی تیریږی لکه چه یو فرض لمونځ ئی ادا<sub>ء</sub> کړی وی»

#### فَاصُيرُصَابُرُاجِييُلُانَ

نو صبر وکړه (ای محمده!) صبر جمیل نیک (بی له شکوه ـ شکایت جزع فزع).

تفسیر: یعنی که دا کافران د انکار او تمسخر له لاری شررماشور کوی چه ژر هغه تاکلی (مقرر) عذاب راورسیپی! بیا هم تاسی تلوار مه کرئ! بلکه په صبر او استقلال سره اوسئ! مه مو زړه تنګوئ! او نه د پتی (شکایت) الفاظ (توری) ښائی د تاسی له خولی محخه ووځی! دا ستاسی صبر او د دوی تمسخر او ملنډی به ضرور خپله اغیزه او اثر راښکاره کړی.

#### إِنَّهُوۡ يَرَوۡنَهُ بَعِيهُا ۞ وَنَزْ لَهُ قَرِيبًا۞

بیشکه دغه (منکران) وینی هغه (عذاب یا قیامت) لری، او موند ئی وینو هغه (عذاب یا قیامت) نژدی. تابركالذي(٢٩) المعارج(٧٠)

ت**فسیر:** یعنی د دوی په خیال کښی د قیامت راتګ لری ورځی بلکه د دوی په زعم وقوع ئی هم ممکن نه دی او په عقل کښی ئی له سره نه ځائیږی. او مونړ ئی ډیر نژدی ګڼو او هسی بولئ چه اوس راځی!.

## يَوْمُرَتَكُونُ السَّمَآ أَوْكَالْمُهُلِ۞وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْحِهْنِ۞

هغه ورځ (به واقع شی پر منکرانو عذاب) چه وګرځی آسمان په شان د قلعی ژبړ ویلی شوی (توری ختی د تیلو) ځینو د (مهل) ترجمه د تیلو په ختو او تلچتو سره کړی ده. او وبه ګرځی غرونه په شان د وړی نداف وهلی رنګارنګ

تفسیو: ویژهٔ مختلف او راز راز (قسم قسم) رنگونه لری او د دغو غرونو رنگونه هم سره مختلف او راز راز (قسم قسم) دی لکه چه الله تعالیٰ د «فاطر» د سورت په مخلورمه رکوع ۲۷ آیت کښی فرمائی ﴿ وَیَنَ اَفِیْلِاَکُونَیْکُونَ اِلْکَانِکُونَ اِلْکَانِکُونَ اِلْکَانِکُونِ اِلْکَانُونِ اِلْکَانُونِ اِلْکَانُونِ اِلْکَانُونِ اِلْکَانُونِ اَلْکَانُونِ الْکَانُونِ الْکَانُونِ الله می دراند القارعة) په سورت کښی نمی فرمایلی دی ﴿ فَالْوَلْمِیَ النَّنْدُشِ ﴾ یعنی غرونه لکه رنګینی وهلی شوی ویژهٔ غوندی به وی د اخوا او هغه خوا به رغړی رارغړی.

#### ۅٙڵڒؽٮٛٷٛڂؚؠؽؙۄ۠ٛڂؚؠؽؙٵ<sup>ٛ</sup>۠ؿؙڹڠؖۯۏڹۿؙؗڎ

او نه به کوی پوښتنه يو دوست له بل دوسته (ځکه چه مشغول به وی په ځان خپل) اګر که په نظر ورځی دوی ته هغوی او ښه به ئی وپيژنی

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی گرد (ټول) به سره په نظر راځی او دا به ورښکاریډی چه د دوی دوستی چتی (نفسول) او بیکاره وه». هر یو به د بل حال او احوال گوری مگر یو له بل سره څه مرسته (مدد) او حمایت نشی کولی او هر یو په پخپل فکر کښی ډوب تللی وی.

> ؠۅۜڎؙؙٵڶٮٛڂڔؙؙؙؙؙؗؗڔؙڬۅؙؽڣؙؾڔؽؙۄڽؙۼۮٵڮؽؘۄڝ۪ۮٳڹڹڹؽٷۨ ۅڝؘٳڿڹڗ؋ۅؘٳڿؽٷ۞ۏؘڝؽڶڗۼٵٮۜؿؙڗؙٷٟ۫ؽڡؚۨٛۅؘڡڽؙۏ ٵڵۯڝ۫ڿؠؽؙٵ؇ؿؙڗؽڿ۫ؽٷ۞

تبركالذي (۲۹) المعارج (۷۰)

خوښوی به مجرم ګنهګار (کافر) چه فدیه ورکړی له عذابه د دغی ورځی په ځامنو خپلو سره او ملګری ښځی خپلی سره او ورور خپل سره او خپلوانو قبیلو خپلو هغو سره چه ځایونه ئی ورکول دوی ته په دنیا کښی او هغه څوک چه په ځمکه کښی دی ټول بیا وژغوری (وساتی) ځان خپل نه ده داسی چه آرزو کوی دوی

تفسیو: یعنی غوادی به چه ګرد (ټول) کور او کهول او خیل که ئی له لاسه پوره وی او په درد ئی وخوری له خپله ځانه قربان کړی او پخپله فدیه کښی ورکړی او خپل ځان وژغوری (وساتی) مکر دا به امکان ونه لری او خلاص به نشی له عذابه ځکه چه:

#### كُلاْ إِنَّهَالُظِي فَ نَزَّاعَةً لِلشُّوي فَكُ

بیشکه دا (اور د دوزخ) لمبی وهونکی دی ویستونکی دی (له کفارو څخه) د اینی (یا د پوستکو د لاسو او د پښو د دوی)

تقسیو: یعنی هغه اور به مجرم کله پریږدی هغه به ئی پوستکی ویاسی او تر اینی (جگر) پوری ئی رسیږی او اینه ئی هم تری ویاسی.

# تَنُ عُوُامَنُ آدُبُرُ وَتَوَلَىٰ ﴿ وَجَمَعَ فَا وَعِي

رابولی (دا دوزخ) هغه څوک چه شا ئی کړی وی او مخ ئی ګرځولی وی (له ایمانه). او ټول کړی ئی وی (مال) نو ساتلی ئی وی (د الله حق ئی تری نه وی ورکړی).

تفسیر: یعنی د دوزخ له لوری به یو راسکودل او ناری او سوری وی. هومره سری چه په دنیا کبنی د حق او رستیا په لوری شا اړولی او د ښو چارو ځنی مخ ګرڅولی وی او د مالونو او شتو په تولولو او کلکو ساتلو کښی مشغول و هغه ګرد (ټول) به د دوزخ په لوری راښکودل کیږی. په ځینو آثارو کښی شته چه اول به دوزخ د (قال) په ژبه سره داسی وائی «النی یا کافو! النی یا منافق! النی یا جامع المال! سیعنی ماته راشه ای کافره! ماته راشه ای منافقه ماته راشه ای کافره ای منات راشه ای خوا سره تبتی. وروسته له دی نه لو لوی ورمیږ لرونکی شی له دوزخه سر راوباسی او تبتیدونکی دوزخیان به پخپل اوږد

تابركالذي(٢١) المعارج(٧٠)

شوند سره هسی تولوی او پخپلی گیدی کشی به یی اچوی لکه چه مرغه پخپلی مبنوکی سره دانی تولوی (المیاذ بالله)

#### ٳڰٳڷڒڹ۫ٮٵؽڂٛڸؚقؘ هَلْوُعًا۞ٚٳۮؘٳمَسَهُٵڵۺۜڗٛڿۯؙۅۛعًڵ۞ٛۅٳڎؘٳ مَسَّهُٵتَخَيُرُمُنُوْعًا۞

بیشکه انسان بنی آدم پیدا کړی شوی دی هلوع حارص بی صبره او کله چه ورسیږی ده ته شر خرابی صبر نه کوی ډیر فریاد کوی او کله چه ورسیږی ده ته ښیګنی (فایدی) نو بی توفیق کیږی منع کوونکی شی (حق لره)

تفسیر: یعنی په هیخ لوری پخپلی بهادرئ - کلکتوب \_ پوخوالی \_ قوت او همت نه ورښکاروی.
که فقر \_ فاقه \_ ناروغی او سختی پری راشی نو بی صبری ورښکاروی \_ ویریډی او ناامیده کیډی
او هسی کنی چه اوس د هغه دپاره هیڅ یوه لاره نه ده پاتی چه په هغی کښی له هغه ربر
(تکلیف) او مصیبت نه ځان وژغوری (وساتی). که مال \_ شته \_ دولت روغتیا \_ عظمت او پت
ور په برخه شی نو د ښکتی (فایدی) دپاره به هیڅ خپل لاس نه غڅوی او د الله تعالیٰ په لاره
کښی هیڅ یو شی په اخلاص او مینی سره نه لګوی. هو! هغه سری له دی وینا څنی مستشنیٰ
دی چه د هغوی بیان دغه دی چه اوس راځی.

## إِلَّا الْمُصَلِّينَ اللَّذِينَ هُمُ عَلَّى صَلَاتِهِمُ دَآيِمُونَ اللَّهِ

مگر (نه دی پیدا کړی شوی هلوع هغه) لمونځ کوونکی چه دوی پر لمانځه خپل دائم قائم دی او هیڅکله او هیچیری هیڅ یو لمونځ تری نه فوت کیږی.

تفسیر: یعنی د لمانځه ناغه کوونکی نه دی بلکه په مداومت او انتظام او التزام سره ئی کوی، او د لمانځه په حالت کښی په ډیر سکون او اطمینان سره سم برابر لمونځ کوی او تل لمانځه ته متوجه وی.

## وَالَّذِينَ فِنَ آمُوالِهِ مُحَتَّ مَّعُلُومٌ ﴿ لِلسَّابِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴿

\_\_\_\_ او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه په اموالو د هغوی کښی حق برخه معلومه تيركالذى (٢٩) المعارج (٧٠)

وی (له زکوهٔ او صدقات) دپاره د غوستونکیو (فقیرانو) او محروم (فقیرانو چه سؤال نه کوی).

تفسيو: د (المؤمنون) په سورت کښی د دی تفسير تير شوی دی. ځمونږ د دغه پښتو «فوائد موضح الفرقان» وګورئ.

## ۅؘٵؾۜۮؚؠؙؽؽڝٛڐؚۊؙٷؽؠؚؽۅؙۄؚٳڵڐؚؽڹۣ<sup>ڰ</sup>

(او هغه کسان هم هلوع نه دی) چه مصدق باور کوونکی وی په ورځ د انصاف جزاء باندی.

تفسير: يعني د هم دي يقين په بنا<sub>ء</sub> باندي ښه کارونه کوي چه په هغه ورځ به ئي په کار ورځي.

#### وَالَّذِيْنَ هُوُمِّنَ عَذَابِ رَبِّهِوْ مُّشُفِقُونَ ۗ

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی له عذابه د رب خپل ویریدونکی وی (اګر که په عبادت کښی ئی ډیر کوښښ هم کړی وی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له عذابه ویریږی او به خرابو کارونو بسی هیڅ نه ګرځی. ځکه چه:

#### اِنَّ عَنَابَ رَبِّهِمُ غَيْرُمَا مُوُنِ اَ

بیشکه له عذابه د رب دوی نه دی پر امن کړی شوی (بلکه تل تری ویریږی).

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ عذاب داسی یو شی نه دی چه بنده د هغه له لوری ځنی مأمون شی او بی ویری کینی. بالخاصه منکران او مجرمان خو له سره تری په امان نه دی.

## وَالَّذِينَ هُوَ لِفُرُوجِهِمُ خَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَ آزُواجِهِمْ ٱوُمَامَلَكَتُ آيُمَانُهُو فَاتَّهُمُ غَيْرُ مَلُومِنَ ۚ

## فَمَنِ ابْتَعْي وَرَآءُ ذالِكَ فَأُولِلِّكَ مُمُ الْعَدُونَ ٥

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی د خپل شهوت د ځایونو ساتونکی دی. مگر په ښځو خپلو باندی او په هغی وینځی خپلی باندی چه ئی مالکان شوی دی ښی لاسونه د دوی نو بیشکه دوی نه دی ملامت کړی شوی (ځکه چه خپلی ښځی ـ وینځی پری حلای دی) نو هغه چه غواړی پرته (علاوه) له دغو (حلالو ښځو او وینځو خپلو) څخه پس هم دوی دی له حده تیریدونکی.

تفسیر: یعنی که محوک پرته (علاوه) له خپلی حلالی شمّی یا وینمّی محّنی بل کوم محّای د شهوت د قضاء دپاره ولتوی نو هغه د اعتدال د حد او جواز مُخه د باندی قدم یدی. نو متعه موقته بهیمه او استمناء او نور ناروا ده.

## وَالَّذِيْنَ هُوۡ لِإِمَٰنٰتِهِمۡ وَعَهۡدِ هِوۡ رُعُون<sup>ۖ</sup>

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی امانتونو خپلو لره او وعدو خپلو لره ساتونکی دی (او په سر ئی رسوی)

تفسیر: په دی کښی د الله تعالیٰ او د بندګانو د ګردو (ټولو) حقوق راغلل. ځکه د سړی هومره قوتونه چه شته هغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ امانت دی نو ښائی هغه د الله تعالیٰ په راښوولو مواقعو کښی صرف کړی شی او هغه قول او اقرار چه په ازل کښی تړلی دی له هغه مُحنی خپله غاړه ونه غړوی!.

## وَالَّذِينَ مُمْمُ بِنتَهٰ لَا يَهِمُ قَالِمِمُونَ اللَّهِ

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه هم دوی په شاهدی خپلی باندی سم ولاړ وی (نه پټوی او نه تزئید او تنقیص پکښی کوی)

تفسیر: یعنی که ضرورت پیښ شی نو بی له زیادت او لږوالی او لحاظ او رعایت شاهدی ورکوی او حقه خبره هیڅ کله نه پتوی.

#### وَاللَّذِيْنَ هُمُ عَلَى صَلَاتِهِمُ يُحَافِظُونَ اللَّهِ

تبركالذي (٢١) المعارج (٧٠)

#### او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه هم دوی پر لمانځه خپل باندی ساتنه کوی (پخپلو وقتونو ئی ادا<sub>ء</sub> کوی)

تفسیر: یعنی د لمونځونو د اوقاتو ـ شرائطو او آدابو څنی باخبر وی او د هغه صورت او حقیقت د ضائع کیدلو ځنی تل خپل ځان ساتی.

تنبيه: په تكرار د لمانځه كښى بهترى او افضليت د لمانځه پر نورو عباداتو باندى ثابتيږى «الصلوة عماد الدين»).

## ٱۅڵؠۣ۬ڬ؋ۣ٤ؙۼۺ<u>ؖ</u> ۺؙؙٛڵٙۄؙٛٛٛٷؽؖ

دغه کسان به (چه موصوف په دغو اتو صفاتو دی) په جنتونو کښی به وی مکرم عزتمن کړی شوی.

تفسیو: یعنی د جنتیانو هم دا اته صفتونه دی چه په لمانځه سره شروع او په لمانځه باندی ختم شوی دی تر غو معلوم شی چه لمونځ د الله تعالیٰ په دربار کښی غومره مهتم بالشان او الزم او ضروری عبادت دی. د هر یوه مسلمان په وجود کښی چه دا صفات او ستاینی وی نو په هغه کښی به د «هلوع» مذمت نه وی بلکه د اوم زړه په ځای په هغه کښی به د عزم ـ همت ـ قوت او قدرت صفتونه وی.

#### فَمَالِ الَّذِيْنَ كَفَرُ وُاقِبَكَ مُهُطِعِيْنَ ۚعَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ عِزِيْنَ®اَيَظْمَعُ كُلُّ امْرِقُ مِّنْهُدُ اَنْ يُكْ خَلَ جَنَّـةَ نَعِيْمٍ ﴿كَالَا ۗ

نو څه شوی دی هغو کسانو لره چه کافران شوی دی چه طرف ستا نه راځغاستونکی دی. له ښی لوری څخه او له کیڼ لوری څخه ناست ډلی ډلی (حلقه وهونکی) آیا طمع کوی هر سړی له دوی ځنی چه داخل به کړی شی په جنت د نعمتونو کښی نه ده داسی (چه دوی طمع کوی د دخول د جنت).

**تفسیو:** یعنی د قرآن کریم د تلاوت او د جنت د ذکر له اوریدلو مخخه وروسته کافران ډلی سره جوړوی او ستاسی په لوری په ګډه سره راځی ـ خاندی ـ ملنډی وهی ـ اپلتی وائی مسخری کوی. آیا سره له هسی چارو به دوی داسی طمع او هیله (امید) لری چه د جنت په باغونو کښی به المعارج(٧٠) تبركالذي (٢٩)

سره له مؤمنانو ننوځی؟ لکه چه هغوی به ویل که مونږ ته د الله تعالیٰ په لوری د ورتګ اتفاق ولویږی نو مونږ به هم برابر جنت ته څو او هلته به مونږ خورا (ډیر) بهتری او لوړی (اوچتی) مرتبی ته رسیږو. داسی به هیڅ ونشی او د هغه عادل او حکیم الله تعالیٰ یه مخ کښی هیچیری داسی چاری کیدونکی نه دی بلکه هغه تل له هر چا سره د هغه له چارو سره سمه معامله کوی. تنبیه: ابن کثیر رحمة الله علیه د دی آیتونو مطلب داسی اخیستی دی یعنی ستاسی یه لوری دا منکرین ولی یه ډیره جلدی او تلوار سره درځغلی او منډی وهی او ښی او کینی خوا ته ډلی ډلی ینډیږی! یعنی د یاک قرآن له اوریدلو څنی ولی دومره تور خوری او بد وړی او لری تښتی؟ نو آیا سره له دی وحشت او نفرت دوی داسی توقع او هیله (امید) هم لری چه له دوی څخه به هر یو سری بی له اندینبنی جنت ته ننوځی؟ هرګز داسی نه ده (هذا کما قال الله تعالیٰ فَمَالَهُوْعَنِ التَّذَكُرُوَّمُعُوضِيْنَ كَانَهُوُ مُعْرَّشَتَنْفِيَ قُوْتَتْ مِنْ قَنُورَةٍ ﴾ د «المدثر » دوهمه رکو ع.

## ٳ؆ؙڂؘڷڤٙڹۿؙۄٛڔؚڡؖؠۜٵؽػؙؙڬؠؙۅٛڹ۞

بیشکه مونږ پیدا کړي مو دي دوي له هغي (نطفي) څخه چه پري يوهيږي دوي (چه ضعيفه او حقيره ده).

تفسیر: یعنی د خاوری غوندی یوه حقیر شی یا له منی غوندی یو ناولی شی ځنی بیدا شوی هغه چیری د جنت وړ (لایق) وی تر څو چه یه ایمان او وحدت سره خپل ځان یاک نه کړی. او په رښتيا سره معظم او مکرم نه شي. او امکان لري چه ﴿ اِتَّاخَلَقُنْهُوْمِتِّمَايَعُـكُنُونَ ﴾ اشاره د ﴿ إِنَّ الْإِنْدَانَ خُلِقَ هَلَوْمًا ﴾ په لوری وی چه څو آیته پخوا له دی څخه تیر شوی دی یعنی هغه خو پیدًا شوی دی په داسی صفتونو سره ولی دی خپل ځان د ﴿ اِلْاَلْمُصَلِّلُنَٱلَٰذِیْنَ مُعْرَعَلِیَصَلَاتِیْمُ مَآلِمُونَ ﴾ په استثنا کښي نه دی داخل کړی نو بيا د جنت مستحق څرنګه کيدی شي؟

په دى تقدير سره د ﴿ مِتْمَايَعُكُمُونَ ﴾ تركيب به د ﴿ خُلِقَالْإِنْسَالُ بِينَ عَجَلٍ ﴾ له قبيلى څخه وى.

#### فَلَا أُثْشِمُ بِرَتِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ

نو قسم خوړم په رب (مالک) د مشرقونو او (په رب مالک د) مغربونو

تفسیر: لمر سپوږمی او نور ستوری هره ورځ له یوه نوی ځایه راڅرګندیږی او په یو نوی ځای راپتیږی نو د دی نقطو په اعتبار ئی مشارق او مغارب ورته وویل محما مرحوم پلار الحاج مولوی احمد على الكشككي د «مشارق» او «مغارب» مدلول او مآل يه سفلياتو كښي مشرقي او مغربي تبركالذي(٢١) المعارج(٧٠)

ځمکی راز راز (قسم قسم) خلق او هستیدونکی او موجودات او په علویاتو کښی لمر سپوږمی ستوری او نور موجودات راښوولی دی. برهان الدین کشککی.

## ٳٵٛڵۊ۬ڽۯٷ؆ؖٷٙٲؽؙڹؙۑڐڵڂؘؽۯٳڝٚۿ۫ڎٚۅؘڡٵڹڂؽؠۺؠؙۅٛۊؽؽ۞

بیشکه مونږ خامخا قادر یو په دی باندی چه بدل راوړو خیر ډیر غوره له دوی څخه او نه یو مونږ عاجز کړی شوی (له ارادی خپلی).

تفسیو: یعنی کله چه د هغوی په ځای له هغوی ځنی ښه سړی راوستلی شو نو پخپله دوی ولی 
نشو ژوندی کولی؟ یا د (خیراً منهم) څخه د دوی دوهم ځلی ژوندی کول وی. ځکه که عناب
وی یا ثواب دوهم ژوندون په له دی ژوند څخه په هر حال اکمل وی. یا دا مطلب ـ پریږدئ چه
دا د مکی کافران خندا او مسخری وکړی او ملنډی ووهی مونږ به د اسلام د خدمت دپاره له دوی
ځنی غوره قوم راولو لکه چه د قریشو په ځای ئی د مدینی انصار ودرول او مکه والان بیا د
هغوی د واک (اختیار) ځنی بهر ونه وتی شو او په پای (آخر) کښی ئی د خپلو شرارتونو خوند

**تنبیه:** د مشارق او د مغارب قسم ئی ښائی د دی دپاره یاد کړی وی چه هغه الله چه هره ورځ مشرق او مغرب بدلوی نو آیا هغه ته ستاسی بدلول کوم سخت او مشکل کار دی ؟.

## فَنَارَهُمْ يَخُوصُوا وَيَلْمَبُوا حَتَى يُلْقُوا يَومَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴿

نو پریږده دوی (ای محمده!) چه ننوځی مشغولیږی په باطلو کښی او لوبی کوی په دنیا کښی تر هغه پوری چه پیوست شی دوی له هغی ورځی خپلی سره چه وعده ئی کړی شوی ده له دوی سره (چه بدر یا قیامت دی)

تفسیر: یعنی د لیو ورځو ځند (ایسارتیا) دی بیا به د هغوی سزا یقینی وی. (هذا کان قبل الامر بالقتال)

## يُومَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْكِمْبَاتِ سِرَاعًا كَانَّهُمُ إِلَى نُصُبِ يُونِفُونَ ۗ

تابرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

هغه ورځ چه بهر راویستل شی دوی له قبرونو څخه چه ځغلیدونکی به وی لکه چه دوی په طرف د نښو چابک ځغلی.

تفسیر: یعنی څرنګه چه څوک د کومی خاصی نښی او علامی په لوری په منډو سره ځغلی او یو له بله غواړی چه ژر ورسیږی. یا به «نصب» له هغو بتانو څخه مراد وی چه د کعبی په شاؤخوا کښی درولی شوی ؤ چه کافرانو دغو بتانو ته هم په ډیر شوق او عقیده سره تلل او وردانګل.

## خَاشِعَةً اَبْصَارُهُمْ تَرْهُمُقُهُمْ ذِلَّةٌ ذٰلِكَ النَّوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ۗ

حال دا چه ذلیلی خواری به وی سترګی د دوی چه پټ کړی به وی دوی لره ذلت خواری دا ورځ ده (هغه د قیامت) چه ؤ دوی چه وعده ورسره کړی شوی وه (په دنیا کښی).

#### تمت سورة المعارج بفضل الله ومنه وكرمه

سورة نوح مكية وهي ثمان وعشرون آية وفيها ركوعان رقمها(٧١) تسلسلهاحسب النزول (٧١) نزلت بعد سورة النحل .

د «نوح» سورت مکی دی (۲۸) آیتونه (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی هم

(۷۱) سورت دی وروسته د «النحل» له سورته نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ٳ؆ٛٲۯۺۘڵڹٵۏٛۅۘ۠ۘۘٵٳڶڐۊٛۄ؋ۘٲؽؘٲٮؙٛۯۮۊؙۅ۫ڡۘػڡؽؘڰڹؚڶٲؽؖ ڲٳؿؖؿۿؙٶ۫ۼۮؘٵڰ۪ٳڸؽؙٷٛ

تبركالذي(٢٩) نوح(٧١)

بیشکه مونږ لیږلی وو مونږ نوح طرف د قوم د ده ته په دی سره چه وویروه ته قوم خپل پخوا له هغه ځنی چه راشی دوی ته عذاب دردناک (په دنیا او عقبا کښی که ایمان رانه وړی).

تفسیو: یعنی پخوا له دی چه په دنیا کښی د خپل کفر او شرارت لامله (له وجی) له یو لوی طوفان سره مقابل او په آخرت کښی د دوزخ له عناب سره مخامخ شی ښائی چه مؤمنان شی.

## قَالَ لِقَوْمِ إِنَّ لَكُوْنَذِينُ مُّنِيئً ﴿ آنِ اعْبُكُ واللَّهَ وَاتَّقُونُهُ وَٱلِمِيعُونِ ﴿

وویل (نوح) ای قومه ځما بیشکه زه تاسی ته ویروونکی ښکاره یم (په دی سره چه وایم تاسی ته) چه بندګی کوئ تاسی الله ته او وویریږئ له الله ځنی او ومنځ تاسی ځما خبری (په شرعیه ؤ امورو کښی)

تفسيو: يعنى له الله تعالىٰ محخه وويريبيئ! او كفر او معصيت پريېدئ! او د اطاعت او عبادت لارى خپلو ځانونو ته غوره كړئ!.

## يَغْفِرُ لَكُوْمِّنُ ذُنُورِكُوْ وَيُؤَخِّرُكُوْ إِلَى آجَلٍ مُّسَعَّىٰ

چه وبښی (الله) تاسی ته (ټول یا ځینی) ګناهونه سناسی (چه حقوق الله دی) او وروستی به کړی (الله) تاسی (بی له عذابه) تر نیټی په نامه کړی شوی پوری (چه نیټه د موت ده).

تفسیر: یعنی که ایمان مو راوړو نو پخوا له ایمانه هغه حقونه چه تاسو تلف کړی دی هغه به د روښیلی شی او د کفر او شرارت لامله (له وجی) د کوم عذاب راتلل چه مقدر ؤ هغه به د ایمان راویلو څنی وروسته نه راځی. بلکه تاسی ته مهلت درکاوه شی چه خپل طبیعی عمر سر ته ورسوئ او د نورو ساکښانو (جاندارو) د موت او د حیات له عمومی قانون سره سم په مقرر شوی وقت کښی پر تاسی باندی مرګ راځی ځکه چی له مرګ ځنی په هیڅ ډول (طریقه) هیچا ته چاره نشته دغه په هغه تقدیر چه «من» زائده ومنلی شی او که «من» تبعیضیه وویلی شی لکه چه مونږ په ترجمه کښی آخیستی دی نو حقوق الله به تری مراداوه شی.

تبرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

#### إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَاجَأْءَ لَا يُؤَخَّرُمُ

بیشکه چه اجل نیته د الله (لپاره د عذابولو د تاسی که ایمان را نه وړئ) کله چه راشی نه وروستی کیږی.

تفسیر: یعنی د ایمان د نه راوپلو په صورت کښی د هغه عذاب وعده چه شری ده که هغه پر سر باندی ودریږی نو څوک ئی مخه نشی نبولی او نه د یوی شیبی دپاره ویاندی وروسته کیږی. یا دا مطلب چه مرگ پخپله مقرره وعده باندی راتلونکی دی او په هغه کښی هیڅ تاخیر نشی پیښیدلی والظاهر هوالاول. حضرت شاه صاحب د دی آیتونو تقریر په بل ډول (طریقه) کوی. «یعنی بندگی وکړئ! تر څو د انسان نوع په دنیا کښی تر قیامت پوری پاتی شی. او حال دا دی چه د قیامت په راتک کښی هم هیڅ ځنډ (ایسارتیا) نشته. که گرد (ټول) سره یو ځای شی او د الله تعالیٰ بندگی پریږدئ نو گرد (ټول) به سره یو ځای مړه کیږئ! طوفان هم داسی راغلی و چه په هغه کښی گرد (ټول) سره ډوب شول او یو کافر انسان هم ژوندی پاتی نشو او یواځی د حضرت نوح علیه السلام بندگی د بنی نوع انسان د ژغورنی (نجات) سبب وگرځیده.

#### لَوُكُنْ تُمُ تَعُلَمُوْنَ©

که چیری یع تاسی چه یوهیرئ.

**تفسیر:** یعنی که تاسی پوه لرئ نو دا گردی (ټولی) خبری د پوهیدلو او د عمل کولو وړ (لایق) دی،

#### قَالَ سَ بِ إِنَّ دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَّنَهَارًا ۞ فَكُو يَزِدُهُ مُدُدُعَا مِنَ الاِفرَارُا۞

وویل (نوح) ای ربه ځما بیشکه ما ومی باله قوم خپل (توحید ته) شپه او ورځ (تل) نو زیات نه کړ دوی ته دعوت بلنی ځما مګر تیښته (له ایمان او اطاعت څخه)

تفسیو: یعنی حضرت نوح علیه السلام تر نهه نیم سوو کلونو پوری دوی وپوهول کله چه د امید هیڅ یوه هیله ورته پاتی نشوه نو مأیوس او خفه شو د الله تعالیٰ په دربار کښی ئی عرض وکړ چه ای الله! ما له خپل لوری د دعوت او تبلیغ حق ادا کړ او یوه شببه می هم څه معطلی او ډیل نه دی کړی د ورځی په رنا (رنړا) او د شپو په تیارو کښی می تل تر تله ستا په لوری بلنه کړی تبركالذى(٢٩)

ده مگر نتیجه داسی شوه چه هر څو هر غومره می دوی ستا په لوری وبلل دوی هومره له تا غخه لری شول. او هومره چه څما د لوری د هغوی په نسبت د شفقت او لورینی (مهربانی) اظهار وشو زیات له هغه څخه د دوی له خوا د نفرت او عداوت معامله راسره وشوه.

## وَإِنَّ كُلَّمَادَ عَوْتُهُمُ لِتَغْفِي لَهُمُ جَعَلُوًّا آصَابِعَهُمْ فِي الْدَانِهِمُ

او بیشکه زه هر کله چه وبولم دوی (وحدت او طاعت ته) د دی دپاره چه وبښی ته دوی نو ننباسی دوی ګوتی خپلی په غوږونو خپلو کښی (چه ځما دعوت وا نه وری)

تفسیر: ځکه چه هغوی ځما د خبرو اوریدل نه غواړی. او دا ئی پر ځان اخیستی ده چه دا غږ خامخا د هغوی غوړونو ته ونه رسیږی.

#### وَاسْتَغُشَوْاتِيَابِهُمُ

او چاپير کړی نغښتلی لی ؤ ځانونه خپل په جامو خپلو (لپاره د دی چه ما ونه ويني)

تفسیر: تر غو هنوی ځما او زه د هنوی صورت ونه ګورم که کوم وقت په ګوتو سره هنوی غوړونه په بنه ډول (طریقه) بند نشی لږ زړوکی هم په هغو کښی منډی او غواړی چه هیڅ یوه خبره په هیڅ یوه ډول (طریقه) او عنوان د هغوی په غوړونو کښی ور نه ننوځی.

#### وَاصَرُّوا وَاسْتَكُبُرُوا اسْتِكْبُارًا ٥

او همیشه والی کوی (په کفر خپل) او سرکشی کوی (له متابعته ځما) سرکشی کول.

تفسیر: یعنی په هیڅ ډول (طریقه) هغوی له خپلی طریقی څخه مخ اړوونکی نه دی او د هغوی غرور دوی ته اجازه نه ورکوی چه ځما د اسلامی دعوت خبرو ته غوړ کیږدی.

#### تُورِ إِنَّ دَعَوْتُهُمْ حِهَارًا ٥

بيا بيشكه ما وبلل دوى په ښكاره (بلنه سره).

تفسیو: یعنی د هغوی په مرکو او جرګو کښی می ویناوی وکړی، او په مجلسونو کښی می هم دوی په ښه شان سره وپوهول.

#### تْغُانِيُّ اَعْكُنْتُ لَهُمُ وَاسْرَرْتُ لَهُمُ اِسْرَارًا ﴾

بیا بیشکه ما ښکاره وینا وکړه دوی ته او په پته می وینا وکړه دوی ته.

تفسیر: یعنی پرته (علاوه) له جرګو او مجامعو څخه می هم ګوښی (بیل) له هغوی سره خبری وکړی او صافی می هم هغوی ته وویلی او په اشارو او کنایاتو می هم وپوهول. په لوړ (اوچت) غیر می هم وینا وکړه او په ورو می هم وویل. لنډه ئی دا چه د پند هیڅ یو عنوان او هیڅ یو رنګ می هم پری نښود.

## فَقُلُتُ اسْتَغُفِرُوْ ارْتَكُوُّ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا<sup>©</sup>

نو ومی ویل دوی ته بښنه وغواړئ له ربه خپله (له شرکه) بیشکه هغه (الله) دی ډیر بښونکی (توبه کوونکیو لره هر کله چه توبه وباسی).

تفسیر: یعنی سره له سلهافی کلونو له پوهولو څخه چه په تاسی باندی ئی څه اثر ونه کړ که اوس ځما دا خبری ومنځ او د خپل حقیقی مالک په لوری مو سرونه تیټ کړئ او له هغه ځنی د خپلو تیروتو او خطافی بښنه وغواړئ نو ستاسی هغه پخوانی ګناهونه او قصور بښل کیږی ځکه چه الله تعالیٰ لوی بښونکی دی او ستاسی هغه ګرد (تول) پخوانی ګناهونه به درمعافوی.

## ؿۨٷڛؚڶؚۘٳٳۺۜؠؘٲءٛ؏ؘػؽػؙۄؙڝؚۨۮڗٳٵٞ۞ٚۊؽؠؙٮڮۮڴۉۑؚٲڡٛۊٳڸ ۊۜڹڹؚؽؘڹؘۅؘؾڿۼڶڰڰۓٛڕ۫ۘڿڐؾڐٷٙؽۻۼڶڰڰؙۄؙٵڹ۫ۿڒٵۨ

تابركالذى (٢٩)

راو به لیږی باران پر تاسی باندی ډیر اوریدونکی (باران) او در ډیروی کومک به کوی له تاسی سره په مالونو او ځامنو سره او وبه ګرځوی تاسی ته باغونه او وبه ګرځوی تاسی ته ویالی.

تفسیر: یعنی د ایمان او استغفار په برکت به هغه قحط او سوکړه چه له غو کلونو راهیسی په هغه کښی اخته یئ لری کیږی ـ او الله تمالیٰ ډیری ښی وریدونکی وریځی درلیږی چه د هغه د وریدو لامله (له وجی) به مو کښتونه (فصلونه) او باغونه پنیږی (اوبه کیږی) میوی او غلی ډیریږی ـ بودګان (څاروی) او نور ساکښان (جاندار) به څربیږی ـ شودی او غوړی به ډیریږی او هغه ښځی چه د کفر او معصیت له سببه اوس شنډی شوی دی هلکان به وځیږوی. لنډه ئی دا چه د دنیا د عیش او نشاط سره د آخرت لوئی درجی هم مومی.

ت**نبیه:** محمونه حضرت امام ابوحنیفة الکابلی ثم الکوفی رحمة الله علیه د دی آیت محخه دا نتیجه اخیستی ده چه «استسقا<sub>ء</sub>» روحاً او په اصل حقیقت کسی استغفار او انابت دی او لمونځ د انابت او د استغفار یو به صورت دی چه له صحیحو سنتو محخه ثابت شوی دی.

#### مَالَكُوْ لَا تَرْجُونَ بِلَّهِ وَقَارًا ﴿

څه شوی دی په تاسی باندی چه امید هیله (ارزو) نه لرئ له الله څخه د وقار لوئی عزت.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له لوئی محنی جائی هیله (امید) وکره شی که تاسی د هغه امر ومنع نو تاسی ته به لوئی ـ عزت او وقار دروبهبی. یا دا مطلب چه تاسی د الله تعالیٰ په لوئی باندی ولی اعتقاد نه لرئ۶؟ او د هغه د عظمت او جلال محنی ولی نه ویریپری۶؟.

#### وَقَدُ خَلَقَكُمُ اَطُوارًا®

او (حال دا دی چه) په تحقیق پیدا کړی ئی یئ تاسی راز راز (قسم قسم).

تفسیو: یعنی د مور په ګیډه کښی مو ډول ډول (قسم قسم) رنګونه بدل کړل او د اصلی مادی څخه اخیستی تر مړینی پوری سری په راز راز (قسم قسم) بڼو (صورتونو) او رنګارنګ اشکالو اوړی رااوړی! او له ډیرو اطوارو ادوارو سره مخامخ کیږی.

## ٱلرُتَرَوْاكَيْفَ خَكَقَ اللهُ سَبْعَ سَلُوتٍ طِبَاقًا۞ وَجَعَلَ الْقَبَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَّجَعَلَ الشَّبْسَ سِرَاجًا®

آیا نه گورئ تاسی څرنگه پیدا کړی دی الله اووه آسمانونه لائدی باندی (یعنی یو د بل د پاسه) او گرځولی ئی ده سپوږمی په دی آسمانونو کښی رنا (رنړا) روښانه او گرځولی ئی دی لمر ډیوه بله روښانه.

تفسیو: د لمر رنا (رنرا) ته چه تیزه او توده وی او د راتک په سبب ئی د شپی تیاره ورکیږی ښائی ځکه ئی په بله ډیوه سره مشابه او ورته کړه ـ او د سپوږمی رنا (رنرا) ته ښائی ځکه په رنا (رنرا) سره تعبیر وفرمایه چه د هغه روښانی ډیوی د نور اغیزه (اثر) او انتشارات وګڼل شی چه د قمر د جرم په واسطه سره او تته سرد ـ کم نور کیږی والله اعلم.

#### وَاللَّهُ آئَبُتَكُمْ مِنَّ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾

او الله زرغون پیدا کړی یئ تاسی (یعنی پیدا کړی ئی دی پلار ستاسی) له ځمکی ځنی زرغونیده پیدا کیده.

تفسیر: یعنی له ځمکی څخه ئی په ډیر پوخوالی سره پیدا کړ. اول ئی ځمونږ پلار حضرت آدم علیه السلام له خاوری څخه پیدا کړ. بیا ئی نطفه چه له هغه څخه ووړکی پیدا کیږی او د غذا او د خوړو خلاصه او جوهر دی او د ځمکی له عناصرو ځنی پیدا کیږی.

#### ثُوَّ يُعِينُكُ كُوْ فِيْهَا وَيُخْرِجُكُوُ إِخْرَاجًا

بیا به ننباسی تاسی (پس له مرګه) په هغی (ځمکی) کښی بیا به راوباسی تاسی (له قبورو څخه عندالبعث) رایستل

تفسیو: یعنی وروسته له مرینی څخه بیا له خاوری سره ګډیږی. بیا د قیامت په ورځ له هغه ځنی راخیژی.

## وَاللهُ جَعَلَ لَكُو الْزَرْضَ بِسَاطًا ﴿ لِتَسَكُنُوا مِنْهَا سُبُلًّا فِجَاجًا ﴿

تبركالذي(٢٩) نوح(٧١)

او الله ګرځولی ده تاسی ته ځمکه غوړولی فرش تر څو چه لاړ شئ تاسی له دغی (ځمکی) نه پر لارو لویو ارتو باندی.

تفسیو: یعنی پر هغه باندی کینئ ـ گرځئ ـ لاندی ـ باندی ورشع او اوده شع په هر لوری ئی ارتی لاری درایستلی دی. که یو سری وغواړی او لاژم وسائل ورسره وی نو په ټوله څمکه باندی چورلیدی شی او د لاری د نشتوالی لامله (له وجی) به هیڅ یو مشکلات نه ورپیښیږی.

### قَالَ نُوْحُ ثَرَّتِ إِنَّهُمُ عَصَوْنِ وَاتَّبَعُوا مَنَ لَوْ يَزِدُهُ مَالُهُ وَوَلِدُهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا رَاقًا

وویل نوح ای ربه ځما بیشکه دوی نافرمانی وکړه له ما څخه او متابعت ئی وکړ د هغه چا چه نه ئی دی زیات کړی ده ته مال د ده او اولاد د ده (په هیڅ بابت کښی) پرته (علاوه) له زیانکاری ګمراهی.

تفسیر: یعنی د خیلو مشرانو خبری ئی واوریدی چه د هغوی په مال او اولاد کښی هیځ یو ښه والی او بهتری نشته، بلکه دوی پر هغوی باندی ورغونډ شول او د هم دی لامله (له وجی) هم مشران له دین څنی بی برخی شول او هم ئی د ډیر تمرد او تجبر په سبب کشران محروم کړل.

#### وَمَكُونُوا مَكُرًا كُبُّ ارْأَتُ

او مکر وکړ دغو (رؤساؤ د دوی) مکر ډير لوی.

**تفسیر:** یعنی ګرد ئی وپوهول چه د هغه خبره ونه منی او راز راز (قسم قسم) تکلیفونه ور ورسوی.

### وَقَالُوُالَاتَذَرُنَّ الِهَتَكُمُ

او وویل (مشرانو کشرانو ته) چه مه پریږدی تاسی (عبادت د) معبودانو خپلو

تفسیر: یعنی د خپلو معبوادنو په عبادت او حمایت باندی تینګ اوسئ! او د نوح په لمسون

تبركالذي(٢١)

باندی مه غولیږی ٔا وایه شی چه تر سلهاؤ کلونو پوری هر یوه خپلو ځامنو لمسیو او کروسیو ته ئی وصیت کاؤ چه ښائی هیڅوک د دی سپین پیری نوح خبری وا نه ورئ ا او پام کوئ چه تیر مو نه باسی او بخپل آبائی دین باندی تینگ اوسئ ا چه له هغه څخه مو ونه بدیږی ا.

### وَلاَتَذَرُقَ وَدُّا وَلاسُوَاعًا لاَوَّلا يَغُونُ وَيَعُوْقَ وَنَسُرًا اللهِ

او مه پریږدئ (عبادت د هغه بت چه) ود (نومیږی) او مه (پریږدئ عبادت د هغه بتانو چه) هغه بت چه) سواع (نومیږی) او مه (پریږدئ تاسی عبادت د هغو بتانو چه) یغوث او یعوق او نسر (نومیږی).

تفسیر: دا د هغو بتانو نومونه دی چه د هر مطلب دپاره ئی یو بیل بت جوړ کړی و. هم دا بتان بیا په عربو کڼی جوړ شول او په هندوستان کښی هم داسی بتان د «بشنو» ـ «برهما» ـ «اندر» ـ «شهو» ـ «هغومان» او په نورو نومونو مشهور دی چه د هغوی مفصل تحقیق حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله په «تفسیر عزیزی» کښی کړی دی په ځینو نورو روایتونو کښی راغلی دی چه په پخوانیو زمانو کښی ځینی لویان هسی تیر شوی ؤ چه خلقو له هغوی سره ډیره مینه درلوده (لرله) کله چه هغوی مړه شول نو د شیطان په لمسولو او غولولو خلقو د هغوی تصویرونه د یادولو په ډول (طریقه) ودرول بیا ئی د هغوی په تعظیم باندی شروع و کړه ورو ورو ئی د هغوی یه بندگی باندی شروع و کړه (العیاذ بالله)

### وَقَدُ أَضَانُوا كَشِيْرًا مَّ وَلا تَزِدِ الطَّلِينِي إلَّا صَللاً

او په تحقیق گمراه کړی دی (دغو مشرانو په سبب د عبادت د بتانو) ډیر (کشران خلق) او مه زیاتوه (ای ربه څما) ظالمانو بیانصافانو لره مګر خو گمراهی هلاک عذاب.

تفسیر: حضرت شاه عبد القادر رحمة الله علیه لیکی یعنی سر کردانه کرځی یو سم تدبیر د دوی له لاسو نه دی پوره. حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه لیکی چه «د استدراج په توګه (طور) هم هغوی له معرفت سره مه آشنا کوه!» او عامو مفسرینو ظاهری معنی اخیستی ده یعنی ای اله! د دی ظالمانو کمراهی لا پسی ورزیاته کړه تر غو ئی د شقاوت کنډول ژر ډک او ستا د عذاب مورد و کرځی. مفسرین لیکی چه نوح علیه السلام دا ښیرا هلته وفرمایله چه د هغوی له هدایت ځنی بیخی بی هیلی او ناامیده شو. که دا مأیوسی د زر کلنی تجربو په بناء ده یا د حق تعالیٰ په ارشاد دوی ته ورښکاره شوی ده لکه چه د «هود» د سورت په مخلورمه رکوع ځمونی دغه

تاركالذى(٢١) نوح(١٧)

تفسیر کښی راغلی دی. 

الله الله الله وقت کښی د قهر او غضب الامله (له وجی) هسی ښیرا

په هر حال د داسی مایوسی په وقت کښی د قهر او غضب الامله (له وجی) هسی ښیرا

کول مستبعد نه دی. حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله لیکی «کله چه د کوم سری یا جماعت د

سمی لاری له راتللو ځنی بیخی بی هیلی توب (ناامیدی) او مأیوسی ولیده شی او پیغمبر د

هغوی د استعداد په پوره ډول (طریقه) سره تحقیق وکړی او ځان پری په به شان سره خبر کړی

د او بیا ورښکاره شی چه خیر د نفوذ ګنجانش په هغوی کښی مطلق نشته. بلکه د هغه وجود

داسی وقت کښی د هغه د پری کولو او د هستی د صفحی ځنی د محو کولو ځنی سوا بل کوم

داسی وقت کښی د هغه د پری کولو او د هستی د صفحی څنی د محو کولو څنی سوا بل کوم

علاج نه لیمل کیږی. که د قتال حکم وی نو د قتال په وسیله دی هغوی فناء کړل شی او د دوی

قوت دی مات کړ شی تر څو د هغه بد اثر متعدی نشی او نورو ته سرایت ونه کړی. که نه

وروستنی صورت نی هم دا دی چه له الله تعالیٰ څخه داسی غوښتنه وکړه شی چه د هغه وجود له

ورات خخه واخله! او د هغه د وژونکیو جراثیمو څنی نور وساته! چه لکه پخپله پاک قرآن فرمائی

دنیا څخه واخله! او د هغه د وژونکیو جراثیمو څنی نور وساته! چه لکه پخپله پاک قرآن فرمائی

علیه السلام هغه نیرا چه د یونس علیه السلام په سورت کښی تیره شوه له هم دی قبیلی څخه

ده والله اعلم.

### مِمّاخَطِينَا يَهِمُ أُغُرِقُوا فَالْدَخِلُوا فَارًا فَ

په سبب د ګناهونو خپلو سره ډوب کړل شول (په دنیا کښی په ډیرو دریابی اوبو کښی) نو داخل به کړل شی (آخروی) اور ته .

تفسیر: یعنی غیان (طوفان) راغی او په ښکاره ډول (طریقه) د لوی بحر په اوبو کښی ډوب شول خو په رښتیا سره د برزخ عذابونو ته ورسیدل چه ورپسی متصل د آخرت اور هم هغوی ته تیار دی.

### فَكَوْيَجِدُوْ اللَّهُ وَمِّنْ دُوْنِ اللَّهِ اَنْصَارًا ۞

بیا نه موندل دوی د خپلو ځانونو لپاره پرته (علاوه) له الله مدد ګاران (چه له عذاب څخه ئی خلاص کړی).

تفسیر: یعنی هغه بتان ود \_ سواع \_ یغوث او نور د دوی د دی اړتوب (مجبورئ) په وقت کښی هیڅ په کار ورنغلل او نه ئی مرسته (مدد) له هغوی سره وکړه او هم داسی بی له پوښتنی او بی تبرك الذي (٢٩)

له پالنی په بد وضعیت سره مړه شول او د خولی خبره ئی په خوله او د زړه خبره ئی په زړه کښی یاتی شوه.

### وَقَالَ نُوُمُّرُّتِ لِاَتَنَارُعَلَى الْاَرْضِ مِنَ الْكِفِرِ بْنَ دَيَّارًا۞ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمُ يُضِلُّؤُا عِبَادَكَ وَلَايِلِدُوۤ الِّلَافَاجِرًا كَفَّارُا۞

او وویل نوح ای ربه ځما مه پریږده! پر ځمکه باندی له کافرانو څخه هیڅ اوسیدونکی (یا ګرځیدونکی او ټول هلاک کړه) بیشکه ته که چیری پریږدی ته دوی نو ګمراهان به کړی دوی (مؤمنان) بندګان ستا او نه ځیږوی دوی مګر خو فاجر بیباکه ناشکره بدکاره له حقه منکره.

تفسیر: یعنی یو کافر هم ژوندی مه پریوده! ځکه چه له دوی ځنی هیڅ یو کافر د دی خبری لایق او وړ (قابل) نه دی چه ژوندی پریښود شی. که له دوی ځنی کوم یو ژوندی پاتی شی نو ځما تجربه دا راښیی چه د هغه له نطفی څخه به هم بی حیا بیباک د حق منکر او بی شرم او ناشکره محوات (ذریه) پیدا کیږی او تر هغه پوری چه له دوی محات یو سری هم پاتی وی نور خلق نه پریودی چه په سمه لاره راشی او کرد (تول) به سره کمراهان کړی.

### رَبِّ اغْفِرْ لِى وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَّلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ

ای ربه ځما وبښه ما او مور پلار ځما او هغه څوک چه ننوځی کور بیړی مسجد ځما ته حال دا چه ایمان لرونکی وی او (وبښه) ګرد (ټول) ایمان لرونکی نارینه او ګردی (ټولی) ایمان لرونکی ښځی.

تفسیو: یعنی که سم ځما د مرتبی سره له ما نه کوم تقصیر شوی وی هغه پخپل فضل او کرم سره راوبنه ا او ځما د مور او پلار او هغه ایمانداران چه ځما په کور یا بیړی ـ یا مسجد کښی دی د هغوی ګردی (تولی) خطاوی ورمعاف کړه ! بلکه تر قیامت پوری هرخومره نارینه او ښځی چه د ایمان په شرف رسیدلی وی هغوی ګرد (تول) وبیه! ای اله! د نوح علیه السلام د دعا په برکت دا عاصی او خاطی بنده هم پخپل رحمت او کرم سره وبنمی! او بی له دنیوی او آخروی

تبركالذي(٢٩)

تعذيب نى د خپلى رضاء او كرامت محل ور په برخه كړى! «انك سميع قريب مجيب الدعوات» .

### وَلَا تَزِدِ الْعُلِينِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿

او مه زیاتوه (ای ځما پروردګاره) ظالمانو (کافرانو) لره مګر خو بربادی هلاک (لکه چه هغوی هلاک شول).

#### تمت سورة نوح بفضل الله وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة الجن مكية وهى ثمان وعشرون آية و فيها ركوعان رقمها (٧٢) تسلسلهاحسب النزول (٤٠) نزلت بعد سورة «الاعراف».

د «الجن» سورت مکی دی (۲۸) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۲) او په نزول کښی (۴۰)

سورت دی وروسته د «الاعراف» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

### قُلُ أُوجِي إِلَىَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ فِينَ الْجِينَ

ووایه (ای محمده دوی ته) وحی راغلی ماته چه بیشکه شان دا چه واوریده (قرأت ځما) یوه تولی له پیریانو نه.

ت**فسیر:** د جناتو او د پیریانو په وجود او حقیقت باندی حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه پخپل تفسیر کښی په هم دی سورت کښی یو مبسوط او مفصل بحث کړی دی. او په عربی ژبه کښی یو کتاب دی چه «**اکام الموجان فی احکام الجان**» نومیږی په دی کتاب کښی هم په دی موضوع باندی نهایت جامع خبری شوی دی که د چا مینه وی هغه دی وګوری. دلته د داسی خبری د لیکلو ځای نشته. تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

### نَقَالُوَّالِنَاسِمُعْتَاقُرُّانًا عِبُكُ يَلَهُدِئَ إِلَى الرُّشُدِفَالْمَكَادِمِ ۗ وَكَنُ تُشُولِكَ بِرَيِّنِنَا آحَدًا ۞

نو وویل (دوی نورو قومونو خپلو ته کله چه بیرته ورغلل چه) بیشکه موند وامو وریدو یو قرآن عجیب (په فصاحت او بلاغت سره) چه هدایت کوی لاره ښیی رشد (ایمان او حق) ته نو ایمان راووړ مونډ پر هغه (قرآن) او هرګز به شریک نه کړو (پس له دی ورځی) له رب خپل سره بل هیڅوک.

تفسیو: د «احقاف» په سورت کښی تیر شوی دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د سهار په لمانځه کښی قرآن کریم لوست چه یوه ډله پېریان له هغه ځایه تیریدل \_ کله چه د قرآن مجید غږ ئی واورید \_ تول په هغه باندی مین او د زړه له کومی مسلمانان شول \_ بیا خپلو تبرو ته بیرته لاړل \_ او دا گردی (تولی) خبری ئی هلته وویلی چه مونږ داسی یو کلام واورید چه پخپل نصاحت ، بلاغت \_ حسن الاسلوب \_ قوت تأثیر \_ خوږ والی \_ موعظت \_ علومو او مضامینو او پندونو په اعتبار ډیر عجیب او غریب دی. د معرفت ربانی او رشد دنیوی او فلاح آخروی په لوری لار ښیی \_ او د خیر د طالب لاس اخلی \_ او د نیکی او د تقویٰ په خوا ئی بیائی \_ نو گکه په مجرد د آوریدلو بلاتوقف پر هغه مو یقین وکړ. او هیڅ یو شک او شبهه ځمونږ په زړونو کښی پاتی نشوه چه داسی خبری پرته (علاوه) د الله تمالیٰ د بل چا نه دی. اوس مونږ سم د هغه له تعلیم او هدایت سره عهد کوو چه وروسته له دی نه مونږ هیڅ یو شی د الله شریک نه ګڼو. د دی دا تولی خبری د الله تمالیٰ له لوری په رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د وحی په ډول (طریقه) ورزازلی شوی \_ وروسته له دی نه مین پریانو جرګی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په مخ کښی حاضریدی \_ او د ایمان په شرف مشرفیدی \_ او قرآن کریم به ئی یادولو.

### وَّاتَّهُ تَعْلَىٰ جَثُرَتِبَّامَا اتَّخَذَ صَاحِبَةٌ وَلَا وَلَدًا ﴾

او بیشکه شان دا دی چه لوی دی شان لوئی د رب محمون و نه ده نیولی (الله) بنجه او نه اولاد (لکه چه وائی د بیریانو او د انسانانو کفار او مشرکان).

تفسیر: یعنی ښځه او اولاد لرل د الله تعالیٰ له شان او عظمت څخه منانی دی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «چه هغه کمراهی او خرابی چه په انسانانو کښی ده هغه توله په پیریانو کښی هم ده. هغوی هم د عیسایانو په شان الله ته ښځه او ځامن جوړول. تبركالذي (٢٩) الجن (٧٢)

### وَّ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيْهُنَا عَلَى اللهِ شَطَطًا ۞

او (وویل پیریانو قوم خپل ته داسی) بیشکه شان دا دی چه ویل به ناپوه ځمونږ (ابلیس) پر الله باندی خبری لوئی لری له حق صواب

تفسیر: یعنی ځمونی په منځ کښی هغه به وقوفان چه د الله تعالیٰ په نسبت داسی چتی (بیکاره) خبری له خپل ځانه جوړؤی او لوئی ئی کړی وی د هغوی په منځ کښی له ګردو (ټولو) څخه لوی ناپوه اېلیس دی. ښائی خاص هم دغه شیطان د (د سفیه) له لفظ څخه مراد وی.

### وَّٱتَّاظَنَّٱآنَ لَنَ تَعُوْلَ الْإِشْ وَالْجِثُّ عَلَى اللهِ كَذِبًا<sup>نَ</sup>

او بیشکه موند گمان کاوه چه هیڅکله به نه وائی انسانان او پیریان پر الله باندی دروغ.

تفسیو: یعنی محمونه په خیال کښی داسی راتلل چه دومره زیات انسانان او پیریان چه په دوی کښی لوی سری او پوهان هم شته څرنګه سره یو ځای شوی د الله تعالیٰ په نسبت دروغ خبری جوړوی او داسی جرأتونه کوی په هم دی چرت (خیال) کښی مونږ لاره غلطه کړه . اوس د پاک قرآن له اوریدلو څخه هنه ګردی (ټولی) غلطی خبری او دروغ راښکاره شوی او د خپلو مشرانو د بی لزوم تقلید محخه مو ځانونو وژغورل (وساتل).

# وَّاَتَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوُذُوْنَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوْهُوْ رَهَفَالُ

او بیشکه شان دا دی چه ؤ به ډیر سری له انسانانو څخه چه پناه به ئی غوښتله په سړیو له پیریانو څخه نو زیاته کړه دغو انسانانو دغو پیریانو لره سرکشی (په سبب د استعاذی پناه غوښتو د دوی له جناتو نه)

تفسیو: په عربو کښی جهالت ډیر و \_ له پیریانو ځنی به ئی د پټو خبرو پوستنی کولی او د هغوی په نامه به ئی نذرونه په غاړه اخیستل او ورکول به ئی. کله به چه د کومی جوپی (قافلی) پړاو یا د تیریدلو لاره پر کومی ویروونکی کندی یا ځای باندی لویده ویل به ئی چه مونږ د دی ځای د پیریانو د هغه مشر په حلقه کښی ننوځو او ننګ وروړو چه د دی سیمی د پیریانو سردار تابركالذي (۲۹)

دی. تر څو مو هغه د خپل لاس لاندی د پیریانو له شره وساتی. له داسی خبری به پیریان لا مغروریدل او په سر به نی ختل. او له بل لوری د داسی شرک لامله (له وجی) د انسانانو عصیان او طغیان لا پسی زیاتیده کله چه دوی پخپله پر خپلو ځانونو باندی پیریان مسلطول نو هغوی به هم د هغوی په اغواء کښی هیڅ لږ والی نه کاو. په پای (آخر) کښی پاک قرآن د دی ګردو (تولو) خرابیو بیخ وویست.

### وَّانَّهُمُ ظُنُّواكُمَاظَنَ نُتُوْ آنَ لَنَ يَبْعُثَ اللهُ اَحَلُكُ

او بیشکه دوی ګمان کړی دی لکه چه ګمان کړی دی تاسی چه هرګز به پورته نه کړی الله هیڅوک (پس له مرګه له قبره).

تفسیو: مسلمانان پیریان دا گردی (تولی) خبری له خپلو قومونو سره کوی. یعنی لکه چه تاسی خیال کوئ د ډیرو سریو خیال هم داسی دی چه الله تعالیٰ به مری هیخ کله له هدیرو محخه نه پورته کوی. یا به وروسته له دی نه بل کوم پیغمبر نه مبعوثوی هغه پیغمبران چه پخوا له دی نه مبعوث شوی دی اوس له قرآنه راښکاری چه الله تعالیٰ یو عظیم الشان رسول رالیپړلی چه گودو (تولو) خلقو ته دا ور په یادوی چه تاسی تول له مرینی محخه وروسته بیا ژوندی کیږئ او د ذری حساب به ورکوی!.

### وَّ أَنَّالَمَسُنَا السَّمَأَءُ فَوَجَدُنْهَا مُلِئَتُ حَرَسًا شَدِيْدًا وَّشُهُبًا ﴿وَانَّا كُنَّا نَقُعُ لُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمُعِ فَمَنُ يَّسُتَعِعِ الْانَ يَحِدُلُهُ شِهَا بَاتَصَدًا ﴿

بیشکه مونږ ورسیدو آسمان ته (لپاره د غوږ نیوو خبرو د ملائکو ته) نو ومو موندو هغه (آسمان) ډک کړی شوی له څوکیدارانو سختو (چه ملائکی دی) او له ستوریو سوځوونکیو څخه او بیشکه وو مونږ چه کیناستلو پخوا له لیږلو د دی پیغمبر له دی آسمانه په ځایونو د کیناستلو کښی دپاره د اوریدلو نو هغه څوک چه اوریدل غواړی اوس مومی به دپاره د ځان د اور لمبه منتظره (چه سوځوی ئی).

تفسیو: یعنی موندِ الوتلی نژدی آسمان ته ورسیدو نو هلته مو ولیدی چه ډیری سختی جنگی

تابركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

پیری دریدلی دی چه هیخ یو شیطان نه پربیدی چه غیبی خبری واوری او هر هغه شیطان چه داسی اراده ولری پر هغی باندی د اور لمبه او انکار وریدی. پخوا له دی نه دومره سختی او ساتنه او مخ نیونه نه وه پیریان او شیطانان به آسمان ته نژدی په پت ځای کښی کیناستل او د یوه لوری او بل لوری څخه به ئی څه خبری اوریدلی مگر اوس دومره سختی او انتظام او لار نیونه شته چه هر څوک د اوریدلو خیال وکړی سم د لاسه پری شهاب ثاقب د اورونو ډک مردک (کولوع) اوری او د هغوی تعاقب کیډی. دا بحث پخوا له دی نه د حجر په سورت او نورو ځایونو کښی تیر شوی دی هلته دی وکټل شی!

### وَّاتَالَانَدُرِیِّ اَشَوُّ اُرِیْک بِمَنْ فِی الْاَدْضِ اَمُ اَدَادَ بِهِــُومَ بُهُمُ وَرَشَدًانُ

او بیشکه مونړ نه پوهیږو (چه دغه منع کیدل ځمونډ له آسمانه) آیا شر بد دی چه اراده کړی شوی ده په هغه چا باندی چه په ځمکه کښی دی یا اراده کړی ده په دوی باندی رب د دوی د رشد د لار ښوونی.

تفسیو: یعنی دا نوی انتظامات او د لارو تینگونه الله تعالیٰ ته بنه معلومه ده چه ولی شوی دی؟ په دی خو مونی پوهبدلی یو چه د قرآن کریم نزول او د عربی محمد صلی الله علیه وسلم بعثت د هنه سبب دی. ولی آیا د هغه نتیجه به څه کیږی؟ آیا د ځمکی هستیدونکی دا پاک قرآن منی او د هغه په بوونی باندی عمل کوی؟ او الله تعالیٰ به پر دوی باندی خپل خصوصی الطاف مبنول فرمائی؟ یا ئی په دی باندی اراده تاکلی (مقرر) شوی ده چه خلق د قرآنی هدایاتو د مخ اړولو په بدل باندی تباه او بربادوی. د دی علم تول د هغه علام الغیوب سره دی بل هیڅوک په دغه مورد کښی هیڅ نشی ویلی.

### وَّاكَامِنَّاالصَّلِحُوْنَ وَمِنَّا دُوْنَ ذَلِكَ ۖ كُنَّا طَرَآبِقَ قِدَدُاكُ

او بیشکه موند چه یو ځینی له موند څخه نیکان دی (پس له اوریدلو د قرآن) او ځینی له موند غیر له دوی دی وو مونډ ناست پر لارو مختلفو (د ادیانو).

تفسیر: یعنی د قرآن مجید له نزول شخه پخوا هم کرد (تول) پیریان په یوه لاره نه تله، ځینی ئی ښه او ښائسته و او ډیر ئی بدکار او بدرنګ و. په هغوی کښی هم فرقی او جماعتونه دی. ځینی مشرکان ـ ځینی عیسایان څینی یهودان او نور دی او په عملی ډول (طریقه) باندی د هر تبركالذي (٢٩) الجن (٧٢)

یوه د عمل لاری بیلی او فکر \_ عقیده جلا (جدا) ده وروسته له هغه چه قرآن کریم راغی د هغه جونه د اختلافاتو او تفرقو لری کول دی زیاتره پیریان مسلمانان شول او ځینی همغسی پاتی دی ځکه چه داسی خلق چیری پیدا کیږی چه تول د حق په منلو کښی لاسونه سره یو کړی او په یوه سمه لاره باندی لاړ شی نو هرومرو (خامخا) اوس هم د هغوی په منځ کښی اختلاف او جگړه شته!.

### وَّأَنَّا ظَنَتَّا اَنَّ لَنَّ نُعُجِزَاللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَنَّ نُعُجِزَهُ هَرَبًا ﴿

او بیشکه مونږ یقین مو کاؤ چه له سره به مونږ عاجز نه کړو الله په ځمکه کښی (چه تری پټ او خلاص شو) او له سره به نه عاجز کوو مونږ دغه (الله) په تیښتی سره (که تری وتښتو).

تفسیر: یعنی که مونی قرآن ونه مانه د الله تعالیٰ له سزا محخه نشو محان ژغورلی (بیج کولی) نه په محمکه کمبی چیری تری پتیدی شو ـ نه دی خوا هنوی خوا چیری تری تښتیدلی یا په هوا کښی الوتلی شو.

### وَّأَتَّا لَمَّا سَمِعُنَا الْهُكَآى الْمَثَابِهِ ﴿

او بیشکه مونر کله چه واورید هدایت (د قرآن) نو ایمان راوړ مونر پر هغه

تفسیر: یعنی موند لره د فخر موقع ده چه په پیریانو کښی له ګردو (تولو) مخخه پخوا مونډ قرآن واورید او بی له ډیله مو ومانه ـ او په ایمان راوړلو کښی مو یوه شیبه (لحظه) څنډ (تاخیر) ونه کړ.

### فَمَنَ يُؤُمِنَ إِرَتِهٖ فَلا يَغَافُ بَغُمَّا وَلارَهَقًا ﴿

نو هغه چه ایمان راوړی په رب خپل باندی نو نه ویریږی له نقصان (د خپلی نیکی) او نه له زیادت څخه (په تزئید د بدی).

تفسیر: یعنی رستین ایماندار لره د الله تعالیٰ له لوری هیخ یوه اندیبننه نشته او نه نقصان وررسیږی نه نی کومه نیکی او محنت خوشی ځی او نه بل څوک پری څه زیادت او زبردستی کولی شی چه د بل جرم او گناه یه هغه باندی ورواړوی لنډه ئی دا چه ایمانداران له هر نقصان ـ تبركالذي (٢٩) الجن (٧٢)

تكليف \_ ذلت او رسوائي او نورو څخه مأمون او مصون دي.

### وَّٱتَّامِتَّا الْمُسُلِمُونَ وَمِتَّاالْقُسِطُونَ قَمَنَ اَسُلَمَ فَاوْلَلِكَ تَعَرَّوَاسَتَكَا۞ وَامَّنَا الْقُسِطُونَ فَكَانُوْ الْجَمَّةُمَ حَطَلِكَا<sup>©</sup>

او بیشکه مونږ چه یو ځینی له مونږه مسلمانان دی او ځینی له مونږه ظالمان کاږه دی (له لاری د حقه په کفر سره) نو هر هغه چه (الله ته) غاړه کیږدی (او ایمان راوړی) نو دوی قصد کړی دی د سمی صافی لاری. او هر څه کړیدونکی له سمی لاری نو وی به دوی دوزخ لره لرګی د (سوځولو).

تفسیر: یعنی د قرآن له نزول څخه وروسته په مونږ کښی دوه ډوله (قسمه) خلق دی یو هغه چه د الله تعالیٰ پیغام اوری او د هغه د احکامو په مقابل کښی غاړه ېدی او مسلمانیږی دوی همغوی دی چه د حق په تلاش کښی بریالیان (کامیاب) شوی دی او د خپل تحقیق ـ تفحص او تعمق په وسیله سمی لاری ته رسیللی دی. بل هغه د بهانصافانو ډله ده چه کړه لاره ئی خوښه کړی او د بهانصافی له لوری د خپل پروردګار احکام دروغ بولی او د هغه له حکم منلو څخه انحراف کوی دا هغه کسان دی چه هغوی ته د دوزخ دړی او د جهنم خس وایه شی.

تنبیه: تر دی ځای پوری د مسلمانانو پیریانو د هغه کلام نقل و چه هغوی خپل قوم ته کړی و و وروسته له دی الله تعالیٰ د خپل لوری څخه د نصیحت څو خبری ارشاد فرمائی ګویا د ﴿ وَاَنْ اَلَّهُ اَسْتَعَامُوا ﴾ عطف پر ﴿ اَلَهُ اسْتَعَامُوا ﴾ باندی شوی دی او محقق مترجم رحمة الله علیه په ترجمه کښی د «او بله وحی راغلی» الفاظ زیات کړی دا ئی راوښوود چه له دی ځایه تر آخره پوری د ﴿ فَالْمَعَالَ ﴾ لاندی داخل دی.

## وَّانَ لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَة لِأَسْقَيْلُهُمْ مَّا أَءْ غَدَاقًا ﴿ لِنَفْتِنَهُمُ وَيْـهُ

او (بله وحی راغلی ده ماته چه) که دا (خلق اهل د مکی) برابر شی پر طریقه (سمی لاری د اسلام) نو هرومرو (خامخا) به وڅښوو دوی ته اوبه ډیری (پس له قحطه) تر څو وازمویو مونډ دوی په دغه (نعمت) کښی.

تفسیو: یعنی که پیریان او انسانان په سمه لاره باندی تلل نو مونیر به هم د ایمان او اطاعت په ظاهری او باطنی خورو او برکاتو سره دوی خروبول او په هغه کښی به هغه هم د هغوی ازموینه مقصد وه چه د دی نعمتونو د ګټور (منتفع) کیللو په وقت کښی دوی ځمونیړ شکر ادا کوی او تبرك الذي (٢٩) الجن (٧٢)

په طاعت كښى ښه ترقى او زيادت ليده كيږى؟ يا په كغران د نعمت كښى اخته شوى هغه اصلى سرمايه او پنگه هم له لاسه وباسى؟ په ځينو رواياتو كښى راغلى دى چه په دى وقت كښى د مكيانو د ظلم او د شرارت لامله (له وجى) او د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم د ښيرا په وسيله څو كاله قحط (سوكړه) ولويده خلق له وچكالى څخه پريشان شوى ؤ نو ځكه ئى وفرمايله كه گرد (تول) خلق له ظلم او شرارت څخه لاس وكاړى او تول د الله تعالىٰ په سمه لاره تك وكړى لكه چه مسلمانان پيريان هغه ځان ته غوره كړى دى نو دا قحط او سوكړه لرى كيږى او د رحمت له وريدو او باران څخه به گرد (تول) ملك خروب او زرغونيږى او پر دوى به روزى فراخيږى.

# وَمَنْ يُغُرِضْ عَنْ ذِكُورَتِهٖ يَسُلُكُهُ عَنَا اَبَاصَعَلُافٌ

او هغه څوک چه مخ واړوی له ذکر (قرآن) د رب خپل نو داخل به ئی کړی (الله) عذاب سخت ته.

تفسیو: یعنی که سری د الله تعالیٰ له ذکر او یاده مخ واړوی هغه ته به هیڅ ډاډینه (سکون) او خوشالی نه په برخه کیږی او تل به د هغه تګ په داسی یوه لاره باندی وی چه له پریشانی او له رېړو (تکلیفونو) څخه ډک وی او عذاب ئی ګړی په ګړی زیادت مومی.

### وَّآنَ الْسَلْجِكَ لِللهِ فَلَاتَنُ عُوْامَعَ اللهِ أَحَدًالُ

او (بله وحی راغلی ده ماته) دا چه بیشکه مسجدونه (او د سجدی اعضاء) دیاره (د یاد) د الله دی نو مه بولئ تاسی (په دغو مساجدو کښی) سره له الله بل هیڅوک.

تفسیر: اکر که الله تعالیٰ ګرده (ټوله) ځمکه د محمدی صلی الله علیه وسلم امت دپاره مسجد جوړه کړی ده ـ لیکن په خصوصیت سره هغه ځایونه چه د مسجدونو په نامه خاص د الله تعالیٰ د عبادت دپاره جوړ شوی دی هغه لره زیات امتیاز دی هلته تللی پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د بل چا بلل لوی ظلم او ډیر بد شرک دی مطلب دا دی چه د خالص واحد الله په لوری راځئ! تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

او له هغه سره بل خوک مه شریکوئ او له هغه سره ئی مه بولئ! خصوصاً په مسجدونو کښی چه د الله تعالیٰ په نامه او یواځی د هغه د عبادت دپاره جوړ شوی دی. ځینو مفسرینو له «مساجد» څخه هغه اعضا مراد اخیستی دی چه د سجدی په وقت کښی پر ځمکه باندی ایښودل کیږی په دی وقت کښی به ئی مطلب داسی وی چه د الله تعالیٰ دا در کړی شوی او جوړ کړی اعضاء نه ښائی چه پرته (علاوه) د هغه خالق او مالک له عبادت څخه د بل چا په مخ کښی راښکته کړی شی.

#### وَّانَّهُ لَتَنَاقَامَ عَبْدُاللهِ

او بله (وحی کړی شوی ده ماته) دا چه بیشکه کله چه ودرید (لمانځه ته) بنده د الله (محمد).

تفسيو: يعنى كامل بنده حضرت محمد رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم.

### يَى عُوْهُ كَادُوْ الكُوْنُونَ عَلَيْهِ لِبَدَّا اللَّهُ

چه باله ئی دغه (الله) نژدی ؤ دغه (پیریان) چه کیدل به پر ده باندی سر په سر پریوتونکی (له جهته د ازدحامه)

تفسیو: یعنی کله چه محمد صلی الله علیه وسلم ودریږی او پاک قرآن لولی نو خلق ډلی ډلی په کڼ ډول (طریقه) پر دوی باندی توئیږی، مؤمنانو د شرق ـ د مینی او رغبت لامله (له وجی) قرآن اوریده او کافرانو او منافقانو د عناد او عداوت په سبب پر دوی باندی هجوم کاوه . ځینی مفسرین د دی آیت دغسی ترجمه کوی! او بله وحی شوی ده ماته چه په تحقیق سره کله چه پورته شو لمانځه ته په بطن نخله کښی بنده د الله محمد صلی الله علیه وسلم چه باله ئی الله او عبادت ورته کاوه او قرآن ئی لوست او پیریانو قرائت د ده واوریده نو نژدی ؤ دوی چه کیدل به په ده باندی پریودونکی له جهته د ډیر شوقه او د ازدحامه. کله چه کفار د مکی حضرت ته وویل چه عجیبه کار دی نیولی دی پریوده او را وگرځه تری چه مونی ستا مدد کاری او ملگرتیا کوو نو د الله تعالی اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه دغه آیت نازل شو.

### قُلُ إِنَّكُمَّا أَدْعُوارَبِّنُ وَلَا أَشْرِكُ بِهَ آحَدًا۞

ووایه (ای محمده دوی ته) په تحقیق زه بولم (عبادت کوم د) رب خپل او

#### شریک نه نیسم له دغه (الله) سره هیڅوک.

تفسیر: یعنی کافرانو ته ووایه چه تاسی د مخالفت په لاره کښی دومره هجوم او بیره (تلوار) ولی کوئ کومه خبره داسی ده چه په هغی باندی تاسی خفه یی زه کومه خرابه او بامعقوله خبره نه کوم ـ زه خو یواځی خپل رب بولم او هیڅوک د هغه شریک نه ګټم ـ نو په دی کښی د جنګ او جگړی سبب غه شی دی؟ که تاسی ګرد (تول) هجوم راباندی کوئ نو په یاد ئی ولوئ چه ځما توکل یواځی پر هغه الله باندی دی چه له هر راز (قسم) شرک څخه پاک او بی نیاز دی

# قُلْ إِنِّ لَا آمُلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلاَرَشَكَ ا

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه مالک نه یم نه توانیږم تاسی لره د څه ضرر (ګمراهی) او نه د څه رشد خیر رسولو (ځکه چه پخپله الله هم ضار او هم نافع دی)

تفسیو: یعنی دا ځما په اختیار کښی نه ده چه تاسی په سمه صافه لاړه راولم. او که رانشئ تاسی ته کوم ضرر او نقصان درورسوم. ګردی (تولی) ښیکتی (خوبئ) او خرابی هدایت او ضلالت د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی دی.

# قُلْ إِنْ لَنُ يُجِيْرُنِ مِن اللهِ اَحَدُّ لا وَكَنَ اَجِدَ مِنُ اللهِ اَعْدَالِ

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه چه یم هرګز به می خلاص نه کړی له (عذابه) د الله (که چیری می په عذاب کړی) هیڅوک او له سره به بیا نه مومم بی له دغه (الله) څخه ځای د پناهی

تفسیر: یعنی تاسی ته ځما کته (فائده) رسول چیری ځما خپله ګټه (فائده) او زیان هم ځما په قبضه او واک (اختیار) او لاس کښی نه دی. که بالفرض زه پخپلو فرائضو کښی څه سستی او تقسیر وکړم نو هیڅوک می د الله تعالیٰ له عذابه نشی ژغورلی (بج کولی) او هیڅ یو ځای هم داسی نشته چه هلته وتښتم او پناه حاصله کړم.

تبركالذي (٢٩) الجن (٧٢)

#### إلكابكا ين الله ورسلته

مگر خو (مالک یم د) تبلیغ (د شریعت تاسو ته) له (طرفه د) الله او (تبلیغ د) رسالت د دغه (الله).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له لوری پیغام راوړل ـ او هغو بندګانو ته رسول هم دا یو شی دی چه ځما په اختیار کښی دی. او هم دا فرض دی چه د هغه د اداء کولو لامله (له وجی) زه د الله تعالیٰ په پناه او حمایت کښی پاتی کیدی شم.

### وَمَنْ يَعْضِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَجَهَ تُمَ خِلِدِيْنَ فِيهُمَّا أَبَّدُالَهُ

او هر هغه څوک چه نافرمانی کوی د الله او د رسول صلی الله علیه وسلم د دغه (الله) نو بیشکه هغه لره دی اور د دوزخ حال دا چه تل به وی په هغه کښی همیشه (چه نه به خلاصیږی تری هیچیری).

تفسیر: یعنی زه د تاسی د ګتی او د زیان مالک نه یم. خو دومره تاسی ته وایم چه د الله تعالیٰ او ځما د خبرو د نه منلو په سبب تاسی ته ضرور زیان رسیږی. مشرکان ضعیف ګنی محمد او نور مسلمانان.

### حَتَّى إِذَا رَأَوُامَا يُوْعَدُونَ فَسَيَعُلَمُونَ مَنْ آضُعَفُ نَاصِرًا وَاقَالُ عَدَدُاهِ

تر هغه پوری چه ووینی دوی هغه (عذاب) چه وعده نمی ورسره شوی ده نو ژر به پوه شی دوی (په وقت د تعذیب کښی چه) څوک دی ډیر ضعیف له جهته د مددګاره او ډیر لږ له پلوه د شمیره (آیا مؤمنان دی که کافران بلکه کافران دی)

تفسیو: یعنی تاسی چه سره راغوندیوی. او پر مونږ باندی هجوم راوړی. او داسی ګنی چه د محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه د ملکریو قوت او شمیر لږ دی او ورسره ضعیفان او کمزوران هم دی. نو کله چه د وعدی وقت راشی هلته به درښکاره شی چه د چا ملګری کمزوری او شمیر ئی لږ و؟ وویل بعض کافرانو چه دا وعده به څه وقت وی؟ نو الله فرمائی: تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

### قُلُ إِنْ ادْرِيْ اَتْرِيْبٌ مَّا نُوْعَدُونَ آمُرِيجُعَ لُ لَهُ رَبِّي آمَـكَا ١٠

ووایه (ای محمده دوی ته) نه پوهیږم چه آیا نزدی دی هغه (عذاب) چه وعده ئی درسره کړی شوی ده او که ئی مقرره کړی ده ده لره رب ځما یوه زمانه لری. (بلکه خامخا به په عذاب کړی شغ تاسو لیکن زه نه پوهیږم چه آیا دا به فیالحال وی او که وروسته له دی نه واقع کیږی ژر به وی یا به په ډیل سره؟)

تفسیو: یعنی د دی خبری علم ماته نه دی راکړی شوی چه هغه وعده ژر راتلونکی ده؟ که غمو مدت څخه وروسته؟ ځکه چه د قیامت وقت الله تعالیٰ نه دی ټاکلی (مقرر کړی) او نه ئی چاته ورښکاره کړی دی. دا له هغو پتو خبرو څخه دی چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ ځنی بل هیڅوک په هغی باندی نه دی خبر.

### عَلِوُ الْغَيْبِ فَلَا يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِ ۗ اَحَدًا اللهِ إِلَّا مَنِ الرُّ تَضَى مِنُ تَرَسُوُ لِ فَإِنَّ لَهُ يَسُلُكُ مِنْ بَكِيْنِ يَكَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَّدًا اللهِ

(الله) عالم دی پر غائبو (اشیاؤ) باندی نو نه خبروی په غیبو خپلو باندی هیڅوک مگر هغه څوک چه راضی وی تری (او غوره کړی ئی وی په اطلاع د غیبیاتو) له رسول خپله څخه نو بیشکه هغه (الله) روانوی په مخ د هغه (رسول محمد) کښی او وروسته له هغه ځنی ساتونکی څوکیداران له هر طرفه (له ملانکو).

تفسیو: یعنی د خپلو پتو خبرو احرال هیچا ته نه ورکوی، هو! پیغمبرانو ته په همغه اندازه چه د هغو له شان او میر به دی سره د دی سره د یوربی په وسیله خبر ورکوی، له دی سره د پربتی پیری او څوکئ هم وی تر څو ئی کوم شیطان وانه وری او څه مداخله پکښی ونه کړی، او د رسول صلی الله علیه وسلم نفس هم په هغه باندی په به ډول (طریقه) سره وپوهیډی د دی خبری هم دا معنی ده چه پیغمبرانو ته په علومو او اخبارو کښی هسی یو عصمت حاصل دی چه نور ئی نه لری. د انبیاؤ په معلوماتو کښی د شک او شبهی اندیجنه هیڅ نشته او د نورو په معلوماتو کښی د شک او شبهی اندیجنه هیڅ نشته او د نورو په معلوماتو کښی د څو خو ډولو (طریقو) احتمالاتو اندیجنی کیږی نو ځکه د صوفیه ؤ محققینو فرمایلی دی چه ولیان دی خپل کشف قرآن او سنت ته ور وړاندی کړی او ودی کوری که له هغه ځنی

تابركالذي(٢٩)

چپ (خلاف) نه وی نو غنیمت دی وګنی که نه بلا تکلف دی رد کړی !.

تنبیه: د دی آیت نظیر د «آل عمران» په سورت ۱۷۹ آیت کښی هم داسی راغلی دی

تنبیه: د دی آیت نظیر د «آل عمران» په سورت ۱۷۹ آیت کښی هم دانسی راغلی دی

تنایک اَن اَن اَنْکُونُکُونُکُونُلُونُکُونُکُنُکُالِهِمُنْکُونُکُنُکُالُهٔ ﴾ او په نورو سورتونو کښی هم

د غیب مسئله بیان شوی ده چه په هر یوه باندی د هغه مفصل کلام د هغه په تفاسیرو کښی
لیکلی شوی دی نو هلته دی وکنلی شی!. او دغه انضباط ځکه شوی دی:

### لِّيَعْلَمَ أَنْ قَدُ أَبْلُغُوْ إرسْلَتِ رَبِّهِمْ

تر څو چه پوه شی (رسول یا الله په علم ظهور سره) په دی چه بیشکه پوره رسولی دی (جبریل او نورو پرښتو ملګرو د هغه یا رسولانو) پیغامونه د رب خپل(بی له نقصانه او تزئیده).

تفسیو: یعنی ځکه زبردست انتظامات کاوه شی چه الله تعالیٰ دا راښکاره کړی چه پرښتی پیغمبرانو ته ـ او پیغمبران نورو بندګانو ته دا پیغامونه په ښه ډول (طریقه) سره بی له تزئیده او بی له تنقیصه ورسوی.

## وَاحَاطَ بِمَالَدَ يُهِمُ وَآخُطَى كُلُّ شَيُّ عَدَدًا ﴿

او نیوونکی دی (علم د الله او چاپیر دی) په هغه (علم) باندی چه په نزد د دغو (ملانکو او رسولانو) دی او شمیرلی ساتلی دی (الله) هر شی د شمیر او عدد له مخی. (په ډیر ښه انضباط سره).

تفسیو: یعنی هر شی د هغه الله تعالیٰ تر کتنی او نگرانی لائدی دی. هیڅوک د دی خبری طاقت نه لری چه د الله تعالیٰ په وحی کښی څه تغیر او تبدیل او قطع او پریکړه وکړی. او دا پیری او څوکئ د حکومت د شان د اظهار او د محافظت د اسبابو د سلسلی دپاره ډیرو حکمتونو لره نیوونکی دی. که نه هغه لوی ذات چه په علم او قبضه کښی یبی هر شی شته داسی شیانو ته هیڅ احتیاج نه لری او نه ورته اړ (محتاج) دی.

#### تمت سورة الجن بفضله وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة المزمل مكية الا الآيات (١٠) و (١١) و (٢٠) فمدنية وهي عشرون آية و ركوعان رقمها (٧٣) تسلسلهاحسب النزول (٣) نزلت بعد سورة «القلم».

د «المزمل» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۰ ؤ ۱۱ ؤ ۲۰) یته څخه چه مدنی دی شل آیته او دوه رکوع لری په تلاوت کښی

(۷۳) او په نزول کښي (۳) سورت دی وروسته د «القلم» له سورت څخه نازل شوی دی

#### يئــــــواللوالرَّحْمٰن الرَّحِيُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

#### **يَايَتُهَا الْمُزَيِّلُ**

ای نغښتونکيه د ځان په جامه کښي (له هیبته د وحي).

تفسیر: دا سورت له ابتدائی سورتونو ځنی دی چه به مکه کښی نازل شوی دی. به صحیحو روایاتو کښی دی چه په شروع کښی کله چه د وحی له ثقل او دهشته د رسول اکرم صلی الله عليه وسلم بدن ريږديده نو دوی خپلي کورني ته وفرمايل (زملوني زملوني! په کاليو (جامو) کښي مي ونغاړئ! په کاليو (جامو) کښي مي ونغاړئ!) لکه چه دوی په کاليو (جامو) کښي ونغښتل شول. الله تعالیٰ په دی سورت کښي او په لایدني سورت کښي ځمونړ پیغمبر صلي الله علیه وسلم یه هم دی نامه سره یادوی. او یه ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه قریش یه «دارالندوه» کښي ټول شوی و او د دوی په نسبت ئي مشوري سره کولي چه د دوې له حال سره مناسب کوم لقب ورکړ شي ځينو ئي «کاهن» ځينو ئي «مجنون» ځينو ئي «ساحر» وويل خو يو هيڅ يوي خبری باندی د دوی د رأیو اتفاق حاصل نشو ـ په پای (آخر) کښی د «ساحر» په لوری ئی رجحان حاصل شو. کله چه ځمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم له دی جرګی څخه خبر شو نو خفه یه کالیو (جامو) کښي ئي خپل ځان ونغښتو کیناست لکه چه په عام ډول (طریقه) سره د غم او خپګان یه وقت کښي هم داسي وضعیت له ښه سړیو ځنې لیده کیږي. نو یه دې مناسبت سره حق تعالیٰ د تأنیس او ملاطفت دیاره به دی عنوان سره ورته خطاب فرمائی لکه چه ځمونږ پیغمبر صلى الله عليه وسلم يو ځلى حضرت على رضى الله تعالىٰ عنه ته هم داسى خطاب فرمايلى و چه «قم ابا تراب» کله چه هغوی له کوره مرور شوی او د مسجد پر ځمکی باندی غځیدلی و. حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه لیکی چه یه دی سورت کښی د کند اغوستلو (خرقه پوشی) لوازم او شرائط بیان شوی دی. گواکی دا سورت د هغه سری سورت دی چه د فقیرانو کند اغوندی او ځان ته هم دا رنګ او شکل غوره کوی. د عربو په لغت کښی «مزمل» هغه سړی ته

وایه شی چه ډیر ارت کالی (جامی) پخپل ځان باندی ونغاړی او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هم دا معمول و. کله به چه د تهجد یا د قرآن شریف د تلاوت دپاره د شپی له مخی پاڅیدل نو یوه اویده کمبله به ئی اغوسته چه له یخنئ ځنی پری ساتلی وی او د لمانځه او اوداسه په حرکاتو کښی هیڅ ډول (طریقه) ربر (زحمت) او تکلیف دوی ته عائد نشی. او هم د دی عنوان له غوره کولو ځنی د هغو خلقو ویښول مقصد دی چه خپل څانونه په کالیو (جامو) کښی نغاړی او له ماښامه تر سحره پوری مست اوده کیږی تر څو هغوی هم له خوبه پاڅیدلی د شپی یوه معتدبه برخه د الله تعالیٰ په یاد سره تیره کړی.

### قُوِ اللَّهُ لِلا قِلْهُ لُكُنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ودریږه (لمانځه ته) په شپه کښي مګر خو په لږه (له ټولي شپي نه).

تفسیو: یعنی که کومه شپه اتفاقاً ونه شوه نو معاف دی. د ډیرو مفسرینو په نزد د (الاتلیلاً) مطلب دا دی چه د شپی په کومه مطلب دا دی چه د شپی په کومه لیه کرمه این کیدی. نو څه مضائقه نشته، اغلباً له لیو څنی به مطلب دلته نیمائی وی. ځکه شپه چه د هوسائی (آرام) دپاره ده کله چه نیمه ئی په عبادت باندی تیره شوه نو په هغه اعتبار پاتی نیمی ته ئی لیر ویل موزون ښکاری. ودریږه ای محمده لمانځه ته په لیره د شپی کښی.

### نِّصْفَةَ أَوِانْقُصُ مِنْهُ قِلْيُلاَّ الْوَزِدُ عَلَيْهِ

(چه هغه نیمه د شپی ده) یا لږه کړه له هغی (نصفه) لږ څه (چه ثلث دی) یا زیاته کړه په هغی (نیمی شپی) باندی (چه ثلثان دی)

تفسیو: یعنی له نیمی شپی ځنی څه لږه چه تر دریمی برخی پوری ورسیږی یا له نیمائی ځنی څه زیاته چه تر دوو ثلثو پوری ورسیږی په قرینی د هغی وینا د الله تعالیٰ چه وروسته له دی نه ئی داسی لولو ﴿ ﴿ آَوَنَکِكَیۡکُوۡلَاکَتُوۡکُوۡرُادُوۡنِ مِنۡکُوۡلِیۡ اِیۡلِ رَیۡصَنَّهُ ۖ ﴾ الآیة ۔ ،

### وَرَتِّلِ الْقُرْانَ تَرْبِيْكُانُ

او ښکاره واضح لوله قرآن په ښکاره واضح لوستلو سره (چې وشميرلي شي حروف لي) تابركالذي (٢٩)

تفسیو: یعنی په تهجد کښی قرآن په وضاحت سره لوله چی یو یو توری ئی په صاف ډول سره وپوهیدی شی ځکه چی له داسی لوستلو څخه فهم او تدبر ته ډیر مدد رسیږی او په زړه باندی زیات اثر کوی او په شوق او ذوق کښی زیادت راولی.

### إِنَّا سَنُلُقِيْ عَلَيْكَ قَوْلًا تَقِيَّكُ

بیشکه موندِ غورځوونکی یو پر تا باندی قول دروند (قرآن ځکه چه مشتمل دی په اوامرو او نواهیو سخت دی پر مکلفینو باندی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی ریاضت وکره چه دروند پیتی دی آسان شی!» او هغه بیتی (بار) داسی دی چه د هغه یه مخامخ کښی د شپی ویښتوب ډیر آسان وګاڼه شی. مطلب دا دی چه وروسته له دی نه به بر تاسی باندی برله یسی مونیز قرآن کریم راښکته کوو چه د خپل قدر او منزلت به اعتبار ډير قيمتدار او وزندار او د خپلو کيفياتو او لوازمو په اعتبار ډير دروند او ګران بار دی. په احاديثو کښې راغلي دی چه د قرآن کريم د راښکته کيدلو په وقت کښي ير رسول اکرم باندي ډيره سختي او تکليف تيريده د يخنځ په موسم کښي هم دوي خولی کیدل. که د وحی یه وقت کښی یر هر یوه بوده (څاروی) باندی سور ؤ هغه به د دوی د سورلي توان نه درلود (لرلو). يو ځلي د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم يتون د زيد بن ثابت ير یتون باندی و یه دی وقت کښی وحی نازله شوه زید بن ثابت ته داسی محسوسه شوه ګواکی د هغه پتون له ډیره باره ماتیږی . برسیره په دی په شاؤخوا کښی د قرآن کریم دعوت او تبلیـغ او د هغه د نورو حقوقو یوره اداء کول او په دی لاری کښي ګردی (تولی) سختې په روڼ تندې سره تیرول هم ډیر لوی او مشکل کار و. او همغسی چه له یوه حیثیته دا کلام بر دوی باندی دروند و یه بل حیثیت بر کافرانو او منکرانو باندی هم ډیر شاق ؤ. الغرض د دی ګردو (تولو) وجوهو یه ملاحظه بر رسول اکرم صلی الله علیه وسلم باندی امر صادر شو چه هومره قرآن کریم چه نازل شوی دی د هغه په تلاوت باندی د شپی له لوری مشغول شع! او د دی خاص عبادت په انوارو باندی خیل ځان مشرف او منور کړئ! او د دی عظیم فیض د قبولیت استعداد یخپل مبارک وجود كښي لا مستحكم وفرمايئ.

### إِنَّ نَاشِئَةً الَّيْلِ هِيَ اَشَكُّ وَطُأَوَّا قُومُ قِيلًا ۗ

بیشکه پورته کبدل د شپی (له خوبه) دغه (پاڅیدل) ډیر سخت دی له پلوه د مشقته پائمال کولو د نفس (یا له حیثیته د موافقته د سمع له قلبه سره) او

ډير ښه ثابت محکم دی (دا پورته کيده له خوبه لپاره د ويلو د قرآن).

تفسیر: یعنی د شپی له مخی له خوبه پاغیدل کوم آسان کار نه دی ډیر دروند ریاضت او نفس وژل دی او له هغه څخه نفس او هوس پایمال کیږی او خوب او آرام او نوری نفسانی غوښتنی خرابیږی او د شپی په منځ کښی دعاء او د الله تعالیٰ یاد په ډیر ښه ډول (طریقه) سره کاوه شی. زړه او خوله سره ملکرتیا کوی او هغه خبری چه له ژبی څخه راوځی په ذهن کښی ښه ځای نیسی ځکه چه په دی وقت کښی شورماشور نه وی او د الله تعالیٰ له نزول څخه د دنیا په آسمان کښی نړه ته یو راز (قسم) عجیب سکون او قرار، لذت او د اشتیاق کیفیت ورمیسر او حاصلیږی.

### إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِسَبْعًا طَوِيْ لأَنْ

بیشکه تا لره (ای محمده!) په ورځی کښی شغل دی په کارونو اوږدو کښی (له مخلوق سره).

تفسیو: یعنی په ورځ کښی د خلقو پوهول او نور راز راز (قسم قسم) مشاغل او چاری ستاسی په مخ کښی دی اګر که هغه هم بالواسطه عبادت دی خو سره له هغه هم د پروردګار د بلا واسطی عبادت او مناجات دپاره د شپی اوقات تاکل (مقررؤل) هم لاژم دی که د شپی د مشغولتیا لامله (له وجی) محینی د شپی چاری پاتی کبیری نو د هیڅ فکر کولو ځای نه دی او د هغو تلافی د ورځی له مخی هم کیدی شی.

# وَاذْكُوِ السُّوَرَبِّكَ وَتَبَيَّلُ إِلَيْهِ تَبُرِّتِيْلًا۞

او یادوه نوم د رب خپل او جلا (جدا) شه له هر شی څخه په لوری د دغه (رب خپل) جلا (جدا) کیدل کامل.

تفسیر: یعنی علاوه د شپی له قیامه د ورځی له مخی هم اګر که په ښکاره ډول (طریقه) له مخلوقاتو سره معاملات او علائق ساتلی کیږی خو په زړه کښی د هغه الله تعالیٰ علاقه ډیره زیاته وساتئی!. او په تللو او راتللو ناستی ملاستی کښی هم د الله تعالیٰ په یاد او فکر کښی مشغول اوسځ! پرته (علاوه) له الله تعالیٰ نورو شیانو ته مه متوجه کیږئ! بلکه له ګردو (تولو) تعلقاتو ځنی څان وساتئ! او یواځی له هغه سره خپل تعلق او علاقی تینګی ولرئ.! یا داسی ووایئ چه ښائی ګرد (تول) تعلقات په همغه یوه تعلق کښی مدغم شی چه صوفیه د هغه تعبیر بی له ګردو

(تولو) او سره له گردو (ټولو)» یا د «ځان ته کینلو په ټولنه کښی» سره کوی. یادوه! ای محمده! نوم د رب خپل هغه چه:

### رَبُّ الْمُشُوِقِ وَالْمُغُوِبِ

(هم دغه الله) رب د مشرق د لمرختو دی او (رب) د مغرب لمرپريوتو دی (بلکه د ټولو شيانو دی).

تنفسیر: مشرق د ورځی او مغرب د شپی نبټه ده . ګواکی اشاره ئی وکړه چه شپه او ورځ دواړه د هغه مشرق او مغرب د مالک اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه په رضاء غوښتلو سره ښایی صرف کړی شی.

#### لآالة اِلاَهُوَفَا تَّخِذُهُ وَكِيْلًا ۞

نشته بل هیڅوک حقانی معبود مګر خو هم دی دی یواځی نو ونیسه دغه (الله) وکیل کار ورسپالی شوی کار جوړوونکی لپاره د امورو خپلو.

تفسیر: یعنی بندګی هم د هغه وکړئ! او توکل هم پر همغه باندی ښائی چه سړی ولری.! کله چه هغه وکیل او کار چلوونکی وی نو له نورو ځنی د جلا (جدا) اوسیدلو څخه هیڅ ویره نه ده په کار.

#### وَاصْبِرُعَلِ مَا يَقُولُونَ

(نو فرمائی الله) او صبر کوه (ای محمده!) په هغه څه باندی چه وائی ئی دوی (ځما او ستا په حق کښی)

تفسیو: یعنی کفار تاسی ته ساحر ـ کاهن ـ مجنون ـ مسحور او نور وائی او مانه د ښځی او ولد نسبت کوی تاسی داسی خبری په ډیر صبر او استقلال سره واورځ! تحمل وکړی.!

#### وَاهُجُرُهُمُ هَجُرًا جَمِيْكُ

او پریږده دوی پریښوول نیک (یعنی صبر کړه! او شورماشور مه کوه!).

تفسیر: به پریبوول دا دی چه اول په ښکاره ډول (طریقه) سره د هنوی صحبت ترک کړئ! او په په په په بده د هنوی له احوال ځنی خبردار شئ! چه څه کوی؟ او څه وایی؟ او پاک الله څرنګه یادوی ـ دوهم دا چه د هغوی د بدسلوکی شکایت د نورو په مخ کښی ونه کړئ! او نه په انتقام اخیستلو پسی وګرځئ!. او نه د ویلو او د مکالمی او مقابلی په وقت کښی د خپګان اظهار وکړئ!. دریم دا چه سره د بیلتانه او مفارقت د هغوی په نصیحت کښی قصور ونه کړئ! بلکه په هر ډول (طریقه) چه کیدی شی د هغوی په هفایت او لارښوونه کښی سمی وکړئ! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی له ګردو (تولو) څخه یواځی شه! مګر په جنګ او شور سره نه بلکه په به سلوک سره » مګر په یاد ئی ولرئ چه دا آیت مکی دی او د قتال آیت مدنی دی.

### وَ ذَرْنِي وَالْمُكَنِّ بِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِّلْهُمْ قَلِيلًا ۞

او پریږده ما او دروغ کوونکی چه خاوندان د نعمت دی او مهلت ورکړه دوی ته (مهلت) لږ.

تفسیو: یعنی د حق او صداقت د دروغجن کوونکی معامله چه په دنیا کښی په عیش او آرام دی مانه وسپارځ! زه به له هغوی سره پوهیږم مګر لږ څه وروسته.

### ٳؾۘڶٮؘؽٵۧٲڰٵڷڒۊۜڿؚؽؖؗڡٵؗؗٚۊٞڂۼٲٵڎؙڶڠ۫ڞٙڐ۪ۅٞۼۜڶٵٵؘڸؽؠٵؙ

بیشکه په نزد ځمونږ دی (لپاره د منکرانو په آخرت کښی) ځنځیرونه درانه او اور سوځوونکی. او طعام نښتونکی په مری کښی (چه د زقوم او ضریع ونه ده) او عذاب دردناک.

**تفسیر:** یعنی عناب دردناک د مارانو ، ل<sub>و</sub>مانو او الله پوهیږی په نورو څه څه راز (قسم) عنابونو (العیاذ بالله).

### يَوْمَ تَرْجُفُ الْرَصْ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَيْنَبَّامُّهِيْكُ

(دا واقع عذابونه په هغی) ورځی کښی دی چه وخوځیږی ولړځیږی ځمکه او غرونه او شی به دا غرونه لکه د شګو ډیری روانی شوی (تیت پیت (خواره واره) له ډیره هیبته).

تفسیر: یعنی د هغه عذاب تمهید له هغه وقت راهیسی شروع کیږی کله چه د غرونو بیخونه سست شی او په خوځیدو او لرځیدلو سره توټی توټی والوځی او داسی راښکاره شی لکه د شګی دلی چه څوک به قدم پری نشی ایښودی.

### ٳػۧٲۯؘڛؙڷؽۜٲٳڷؽؙؙڴۄ۫ۯڛ۠ۅؙؙۛؗؗڒڵۺٚٳۿڴٵۼڵؽڴۄ۫

بیشکه مونږ لیږلی مو دی تاسی ته (ای محمدی امته!) رسول (محمد) شاهد په (اعمالو د) تاسی باندی (په ورځی د قیامت کښی)

تفسیو: یعنی دا پیغمبر به د الله تعالیٰ په مخ کښی شاهدی ورکوی چه کوم سری د الله تعالیٰ وحدانیت او د انبیاؤ رسالت او شریعت منلی دی؟ او کوم سری نه دی منلی؟.

### كَمَّأَ ارْسُلْنَا إلى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿

لكه چه ليږلى وو مونږ فرعون ته رسول (موسىٰ عليه السلام).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د حضرت موسیٰ علیه السلام په شان تاسی ته هم ای محمده صلی الله علیه وسلم! مستقل دین او عظیم الشان کتاب درکری دی. ښائی چه دا د هغی پیشګوئی په لوری اشاره وی چه د (سفر استثناء) په تورات کښی مرقومه ده چه «زه په هغوی کښی له وروڼو د تاسی یعنی د بنی اسمٰعیل ځنی تاسی غوندی یو نبی پاڅوم»

### فَعَصٰى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذُنهُ أَخُذُا وَبِيلاً®

نو عصیان نافرمانی وکړه فرعون له هغه رسول (موسیٰ علیه السلام) څخه پس ونیو مونږ دغه (فرعون) په نیولو سختو سره.

تفسیو: کله چه الله تعالیٰ د موسیٰ علیه السلام منکران په سختی سره ونیول او د غرق له لاری ئی حرق ته واستول نو د محمد صلی الله علیه وسلم منکرین به ولی نه نیسی چه له گردو (ټولو) پیغمبرانو ځنی افضل او برتر دی.

### فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنَ كَفَرُاثُو يَوُمَّا يَّجُعُ لُ الْوِلْدَانَ شِيْبَاكُمُّ

پس څرنګه به وساتئ (ځانونه خپل) که چیری کافران منکران شئ (تاسی په دنیا کښی) له (عذاب د) هغی ورځی څخه (چه له هیبته) به وګرځوی هلکان واړه سپین ږیری (چه ورځ د قیامت ده).

تقسیو: یعنی که په دنیا کښی خلاص شوئ نو په آخرت کښی به غرنګه خلاصیوئ چه د هغی ورځی د ډیر اوپدوالی سختوالی لامله (له وجی) به هلکان زاړه کیږی. که څه هم په حقیقت کښی خو هلکان نه زاړه کیږی خو د هغی ورځی د سختی اوپدوالی اقتضاء به هم داسی وی.

### إِلسَّمَا أَءُ مُنْفَطِرٌ لِهِ ثَكَانَ وَعُدُلاً مَفْعُولًا

آسمان به (وچوی په سبب د هیبت شدت د دغی ورځی) ده وعده د هغه (الله په راتلو د دغی ورځی سره) کیدونکی خامخا.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ وعده ضروری ده اګر که تاسی هغه ډیره لری وګنځ او غیر ممکنه ئی وبولئ.

### إِنَّ هَلْوَا إِنَّ كُورَةٌ \* فَمَنَّ شَآءًا تُغَذَّ إِلَّ رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿

بیشکه دا (آیتونه) ویروونکی تذکره پند دی (خلقو لره) نو هر هغه نحوک چه اراده کوی (چه) نیسی رب خپل ته لاره (د ایمان په دغه نصیحت سره ودی نیسی).

تفسیو: یعنی نصیحت کړی شوی دی نو اوس که څوک خپله فائده غواړی پر هغه نصیحت باندی دی عمل وکړی! او خپل پروردګار ته دی ځان ورنژدی کړی او ملجاء دی ونیسی! ځکه چه لاره خلاصه ده او هیڅ ممانعت نشته او نه له هغه څخه الله تعالیٰ ته څه فائده رسیږی بلکه په هغه کښی ستاسی ډیری فائدی او ګټی دی نو پر صافه سمه لاره لاړ شځ!.

تمبیه: د شپی د ویمپیللو امر چه د دی سورت په شروع کښی یاد شو تقریباً تر یوه کال پوری وروسته له هغه هغه آیت یه دغه راتلونکی آیت سره منسوخ شو.

# إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَعْوُمُ أَدُنَّى مِنْ ثُلْثِي الَّيْلِ

تبرك الذي (۲۹) المزمل (۷۳)

### وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطُلَّبِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكُ<sup>ا</sup>

بیشکه رب د تا عالم دی په دی بیشکه ته چه نی پاخیږی لمانځه ته په شپه کښی لږ له دوو برخو د شپی او دریمه برخه د شپی او دریمه برخه د شپی او (هم دا رنګه پورته کیږی لمانځه ته) یوه طائفه له هغو کسانو څخه چه له تاسره دی (په دین کښی له مؤمنانو).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته بکاره ده چه تاسی او ستاسی ملکرو د دی امر تعمیل په جه شان سره کری دی کله مو نیمه شهه کله مو دوه برخی کله مو تر دریو برخو د شهی پوری د الله تعالیٰ عبادت کری دی لکه چه په روایاتو کښی راغلی دی چه د لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم پښی د ډیرو ودرینلو لامله (له وجی) پرسینلی وی او د ځینو ئی له ډیر پرسوبه چاودی شری وی بلکه ځینی حضراتو به خپلی څنی (ویښته) پاس په سقف او چت کښی تړلی تر څو د ویدیدلو په وقت کښی ترلی تر

### وَاللهُ يُقَدِّرُ الكِيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ كُنُ تُحُصُونُهُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ فَاقُرُونُوا مَاتَيَسَّرَمِنَ الْقُرُ إِنْ

او الله اندازه کوی ساتی شپه او ورځ پوه دی (الله) په دی شان دا دی چه هرګز به طاقت ونه لرئ تاسی د هغی (شپی چه پورته کیږئ پکښی په هغه ټاکلی (مقرر کړی) وقت) نو معافی ئی ولیږله پر تاسو باندی (او درآسانه ئی کړه او د قیام فرضیت ئی ساقط کړ) پس ولولئ (په لمانځه کښی) هومره چه آسان وی له قرآنه.

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی پوره اندازه او میچ الله تعالیٰ ته معلوم دی هم دی په یوی ځان 
ته (خاصی) اندازی سره کله شپه او کله ورځ اویدوی ـ لنډوی او برابروی ئی خپل ګرد (ټول) 
بندګان د هغوی د خوب او د غفلت په وقت کښی چه کله نیمه او کله دری برخی او کله دوه 
برخی او کله پر ګردی (ټولی) شپی پوری اویدییی په جه ډول (طریقه) سره ئی ساتی او حفاظت 
ئی کوی په تیره بیا په هغو وقتونو کښی چه لکه اوس د ګریو او ګریالونو او نورو سامان او 
اسباب نه و او د وقت معلومولو کار دومره آسان نه و اصحابو ته ئی داسی توفیق وباجه چه پوره 
یخپل وقت باندی یخپل عبادت ودریږی دا یواځی د هغه له مهربانئ څخه و اګر که ځینی کسان

گرده (توله) شپه له دی ویری څخه نه ویدیدل چه په تاکلی (مقرر) وقت به ویښ نشم او د تهجد لمونځ او د شهی قبام به راڅخه پاتی کیږی. نو د دی تکالیفو لامله (له وجی) الله تعالیٰ پخپل رحمت سره د معانی امر هغوی ته ولیږه او وئی فرمایل چه تاسی په دی ډول (طریقه) سره تر آخره پوری نشخ دریدلی نو ځکه هر چا لره چه د ویښیدلو توفیق وی پا دی څیږی! او هر محومه ئی چه نوښه وی هومره قرآن دی پکښی ولولی!. نو اوس پر محمدی امت باندی نه د تهجد لمونځ ورض دی او نه ئی د وقت مقدار او نه د قرآن شریف د تلاوت او د لوست انداز ئی تاکلی (مقرر) شوی دی.

### عَـلِوَانُسَيكُوْنُ مِنْكُوْمُرْضَى ۗ وَالْخَرُوْنَ يَضْرِئُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُوْنَ مِنْ فَضُـلِ اللهِ لَوَاخَرُوُنَ يُقَارِتلُونَ فِيُ سَدِيثِلِ اللهِ لِكَاقُرَءُوُا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ لِاَوْقِهُوُ الصَّلَوْةَ وَ اتْوَاالَّؤَكُوةَ

پوه دی (الله) شان دا دی چه ژر به شی بعض له تاسی ځنی مریضان ناروغان او وی به نور له تاسی څخه چه سفر مزل به کوی دوی په ځمکه کښی لتوی به دوی له فضله رزقه د الله او وی به نور له تاسی څخه چه جنګونه به کوی دوی په لاری د الله کښی نو لولئ تاسی (په لمانځه کښی) هومره چه آسان وی له دغه (قرآنه) او قائموئ سم ودروئ لمونځ (سره له تولو حقوقو ئی) ورکوئ زکوة .

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ ولیده او سه ورته معلوم و چه په تاسی کښی به رنځوران او پردیسیان هم وی چه د خوړو د ګټلو یا د علم د زده کولو یا د نورو دپاره به سفرونه کوی او هم به غازیان او مجاهدین وی چه د الله تعالیٰ په لاری کښی جنګونه کوی نو سره له دی حالاتو د شپی ویښیدل او د هغه په احکامو باندی عمل کول به ډیر سخت کار وی نو ځکه ئی هغه پر تاسی باندی تخفیف کړ او وئی فرمایل چه په لمانځه کښی هومره قرآن چه لوستلی شئ وئی لولئ! او پر خپلو څانونو باندی نور زیات خه تکلیف وانه خلئ! هو! فرص لمونځونه پر ډیر اهتمام او توجه سره وکړئ!! او له شریعت سره برابر زکوة ورکوئ!! او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپل مالونه ولګوئ! چه د دی چارو له کولو څخه ډیری روحانی فائدی او توقیات حاصل کیدی شی. تنبیه: په پهومبنیو اصحابو باندی تر یوه کال پوری په ډیر تاکید او تحتم سره دا شاقه ریاضت ښائی له دی چهته کړی شوی وی چه دا حضرات د ګرد (تول) راتلونکی امت هادیان او معلمان کیدونکی ؤ او ضرورت ئی درلود (لرلو) تر څو دوی ډیر ښه پاخه او په داسی رنګ سره رنګ

کړل شی چه ګرده (توله) دنیا د هغوی په هنداره (آئینه) کښی د محمدی کمالاتو ننداره (نظاره) وکړی ـ او دا قدسیه نفوس د تول امت د اصلاح پیتی پر خپلو اوړو باندی واخیستی شی. والله اعلم.

### وَاقْرِضُوااللهَ قَرُضًاحَسَنًا ۗ

او قرض کوئ تاسی له الله سره قرض ښه مال ورکوئ په لاره د الله کښی (په خوښی له حلالو).

تفسیر: په پوره اخلاص سره د هغه الله تعالیٰ په لاری کښی د هغه له احکامو سره سم مال او شته لګول هم هغه ته د ښه پور (قرض) ورکولو په شان دی. که بندګانو ته حسنه قرض ورکړ شی نو هغه په هم دغه عموم کښی داخل دی ـ کماثبت فضله فی الحدیث.

### وَمَانُفُرِّهُ وَالْاِنْفُسِكُمْ مِّنَ خَيْدٍ تَجِدُونُهُ عِنْدَ اللهِ هُوَخَيُرًا وَآعُظَمَ آجُرًا "

او هر هغه چه وړاندی لیږئ تاسی دپاره د ځانونو خپلو له څحه خیر نیکی څخه نو بیا به مومئ تاسی هغه (نیکی) په نزد د الله دا (پخوا لیږل د حسناتو) خیر ډیره غوره ده او ډیره لویه ده له پلوه د اجر ثواب.

تفسیو: یعنی هغه نیکی چه تاسی ئی دلته کوئ د هغه بدل به هلته په ډیر به صورت سره مومئ او ډیر زیات اجر ثواب به تاسی ته له هغه څخه دررسیږی او داسی ئی مه ګڼئ هغه نیکی چه مونږ ئی په دنیا کښی کوو هم دلته ختمیږی به بلکه هغه ګرد (ټول) سامان له تاسی څخه د مخه هلته رسیږی او په عین حاجت او اړتیا (احتیاج) کښی ستاسی په کار درځی.

#### وَاسْتَغُفِرُوااللهُ اللهُ عَنْوُرُو اللهُ عَنْوُرٌ رَّحِيْدُهُ ﴿

او بښنه وغواړئ له الله په هر حال کښي بيشکه الله دی ښه مغفرت کوونکي (د خطياتو) ډير رحم والا. (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو: یعنی تاسی کرد (ټول) شرعی حکمونه په ځای راوړځ! او بیا د الله تعالیٰ له حضوره معافی وغواړځ! څکه هر محومه معافی وغواړځ! څکه هر محوم محتاط سړی چه وی بیا هم له هغه مخخه محه نه محه ګناه او خطاء کیږی. څوک به دعوی وکړلی شی چه زه د الله تعالیٰ د پوره بندګی حق اداء کولی شم. بلکه هر محومه لوی سړی چه وی دغومره دی خپل ځان قاصر ګڼی او د خپلو تفصیراتو مغفرت او بښنه دی غواړی. ای بښونکیه پخپل فضل او کرم سره ځمونږ ګردی (ټولی) خطاوی او تقصیرات راوبښه!.

#### تمت سورة المزمل بفضل الله ومنه فله الحمد والمنة

سورة «المدثر» مكية وهي ست وخمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٤) تسلسلهاحسب النزول (٤) نزلت بعد سورة «المزمل».

د «المدثر» سورت مکی دی (۹۰) آیته او (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی

(٤) سورت دى وروسته د «المزمل» له سورته نازل شوى دى.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### يَاكِتُهَا الْمُكَتِّرُ ۗ قُورُ فَأَنُذِنَ

ای په جامه کښی نغښتونکیه (له هیبته د وحی) پورته شه! (له ځایه د خوبه خپله) نو وویروه (خلق له عذابه د الله که ایمان رانه وړی).

تفسیو: دلته دی د «المدثر» په نسبت د «المزمل» تفسیر دی ځمونږ دغه تفسیر کښی ولوستله شی یعنی د وحی له ثقاله او د پرښتو له هیبته نه ښائی چه تاسی وویرییژئ یا وډار شئ؟ د تاسی کار خو دا دی چه ګردی (ټولی) هوسائی (راحتونه) او آرامی مو ېری ایښی دوی له الله څخه وویروئ او د کفر او د معصیت له خراب انجام څخه ئی وډار کړئ.

#### وَرَتَبُكَ فُكَبِّرُ<sup>®</sup>

او رب خپل پس په لوئی سره يادوه .

تفسیو: ځکه چه د الله تعالیٰ د لوئی د ویلو او د هغه عظمت او بزرګی له بیانولو مخخه د هغه ویره په زړونو کښی پیدا کیږی او د الله تعالیٰ تعظیم او تقدیس داسی یو شی دی چه د هغه معرفت ښائی له ګردو (ټولو) اعمالو او اخلاقو مخخه پخوا حاصل شی. په هر حال د هغه پر کمالاتو او انعاماتو باندی نظر اچول په لمانځه کښی یا د باندی له هغه څخه د هغه لوئی اعلان کول او د ګردو (ټولو) اقرار پر هغه باندی اخیستل ستاسی کار دی.

### وَتِيَابِكَ فَطَهِّرُ ﴿ وَالرُّبُحُزَ فَاهْجُرُ ۗ

او کالی (جامی) خپل پس پاک وساته! (له پلیتی نه لکه چه ځان دی پاک ساتی) او ګندګی ګناه او بتان پس ترک کړه( دائم اوسه په ترک ئی لکه چه له نورو ګناهونو څخه په ځنګ ئی!)

تفسیر: د دی سررت په نازلیدلو کښی حکم شوی دی چه کرد (تول) مخلوق د خالق په لوری وبلل شی! بیا د لمانځه او نورو حکم شوی دی. د لمانځه دپاره شرط دی چه کالی (جامی) پاک وی او له پلیتی ځنی ځان وژغورل (وساتل) شی! دا دی چه هغه شیان ئی هم دلته بیان وفرمایل. دا بکاره ده کله چه کالی (جامی) پاک ساتل له حسی او معنوی نجاستونو ځنی ضروری دی نو د بدن پاکی به په طریق اولیٰ سره حتمی او ضروری وی نو ځکه د هغه د بیان ضرورت پاتی نه شو. څینو عالمانو د کالی (جامی) له پاک ساتلو ځنی له بدو اخلاقو ځنی د نفس پاک ساتل مراد کړی دی. او د ګندګی له لری کیدلو څخه دا معنی مرادوی چه د بتانو له ګندګی څنی لری شع! لکه چه تر اوسه پوری لری یع. به هر حال په دی مبارک آیت کښی د ظاهری او باطنی طهارت تأکید مقصود دی ځکه چه پرته (علاوه) له هغه د الله تعالیٰ لوئی هغسی چه بائی پر زړونو باندی دومره اغیزه او اثر نشی اچولی!.

### وَلا تَمْنُنُ تَسُتَكُثِرُ ۗ وَلِرَيِّكَ فَاصْلِرُ ٥

او مه کوه داسی (لږ) احسان چه بدل ئی ډیر غواړی او دپاره د رب خپل پس صبر کوه (او هیله (امید) ورته ولره احکامو ته ئی منتظر اوسه)

تفسیو: دلته الله اعظم برهانه همت او اولولعزمی راشیبی چه هر شی مال ـ دولت ـ علم لار جوونه یا نور چه چاته ورکوئ نه جائی چه د هغه بدل عوض او ونج وغواړئ یواځی د الله تعالیٰ پر ورکړه باندی شاکر او صابر اوسئ! او هغه شدائد چه د تبلیغ او دعوت په لاره کښی تاسی ته

پیښیږی د هغه په مقابل کښی له صبر او تحمل څخه کار واخلئ! او د هغه د امر لاری ته سترګی ونیسئ! او وپوهمیږئ چه دا عظیم الشان کار پرته (علاوه) له پوره نړه ورتیا حوصلی صبر او استقلال څخه هیڅ کله انجام ونه مومی. د دی آیتونو تفسیر په بل ډول (طریقه) سره هم شوی دی خو د دی حقیر په خیال دغه تفسیر بی تکلف دی.

### فَإِذَانُقِمَ فِي النَّاقُورِ فَ فَذَالِكَ يَوْمَهِذٍ يَّوَمُّ عَسِيرٌ ٥

کله چه پو کړه شی په صور (شپیلی) کښی نو د هغه (وقت د) پوکی په دغه ورځ کښی ورځ سخته ده.

تفسیر: یعنی د هغی ورځی په واقعاتو او پیجو کچی د صور نفخ او د شپیلی پوکل ګواکی یوه مستقله ورځ او ځان ته پیجه ده چه له سره تر پایه پوری به له مشکلاتو ځنی ډکه وی.

### عَلَى الْكُفِيرِائِنَ غَنُوُكِيدِيْرٍ ۞

پر (منکرانو) کافرانو باندی نه به وی آسانه (په دوی باندی هغه ورځ).

تفسیو: یعنی پر منکرانو کافرانو باندی به هیڅ ډول (طریقه) آسانی نه وی. بلکه د هغی ورځی سختی به لحظه په لحظه پر هغوی باندی زیاتیږی پرته (علاوه) له مؤمنانو څخه چه که دوی سختی هم ووینی څو د څه مدت له مخی به وی او وروسته له هغه به بیا په دی باندی ډیره آسانی شی.

### ذَرُنِ وَمَنْ خَلَقُتُ وَحِيْدًا<sup>®</sup>

پریږده ما او هغه څوک چه پیدا کړی می دی یواځی (بی له ماله او بی له مددګاره اولاده).

تفسیو: هر سری د مور له گیدی څخه یواځی او جره راځی مال، اولاد \_ فوج \_ لښکر \_ سامان \_ او نور شیان له ځان سره نشی راوړی. یا به له وحید څخه مراد خاص ولید بن مغیره وی چه د هغه په باره کښی دا آیات نازل شوی دی. ځکه چه ولید د خپل پلار یو ځوی و او د دنیوی ثروت او لیاقت له اعتباره په عربو کښی یو نومیالی سړی و. مطلب دا دی چه د داسی منکرانو په معاملو کښی چابکتیا مه کوئ! او مه د دوی له مهلت موندلو څخه خغه کیږئ! بلکه د هغوی کردی (ټولی) خبری ماته پریودئ! زه به ټول پخپل هیداد (انجام) او سزا ورسوم نو نه ښایی چه

تاسی خفه او پریشان شئ.

### وَّجَعَلْتُ لَهُ مَالِالمَّهُ مُودًا ﴿ وَّبَنِينَ شُهُودًا ﴿

او بیا می وګرځاوه ور می کړ ده ته مال ډیر زیات (له هر قسمه چه تل زیاتیده) او ځامن حاضر (کیناستونکی له ده سره په هره مرکه مجلس کښی).

تفسیر: یعنی ولید ځوی د مغیره د ډیر مال او اولاد او د ډیرو شتو خاوند و. لس واړه ځامن ئی تل د هغه په مخ کښی ؤ. په جرګو او مرکو کښی به ئی د خپل پلار عزت او وقار ډیر زیاتؤو او نور به تری ویریدل ـ د سوداګری چارو او د نورو کارونو دپاره به د هغه په مخ کښی ډیر سری ؤ او هیڅ ضرورت نه پیښیده چه ځامن ئی د پلار له مخی څخه غائب شی.

### وَّمَهَّىُ ثُلُهُ تَبْهِيدًا ﴿

او تیاری می وکړه فراخی می وکړه ده لره تیاری (په عیش \_ عمر \_ مال \_ اولاد \_ ریاست سره).

**تفسیر:** یعنی ولید ځوی د مغیره په دنیا کښی ډیر د عزت خاوند و ـ او خپل ځان ته ئی د ریاست او حکومت ډیر ښه مسند تیار کړی و لکه چه ګرد (ټول) قریش به هر مشکل کار کښی هغه ته ورتلل او دی به ئی د خپلو ځانونو حاکم او مشر ګاڼه.

#### ثُمِّ يَظْمَعُ أَنْ أَزِيْكَ ﴿

بيا طمع كوى اميد لرى دى چه لا به ښه زيات كړم (ده لره دغه ټول شيونه).

تفسیو: یعنی د ولید محوی د مغیره له ژبی هخه سره له دغه ډیر نعمت او ثروت د شکر توری به نی هیڅکله نه وتو. بلکه تل به د بت پاللو او د مال تولولو په حرص او طمع کښی بوخت (مشغول) او ډوب ؤ او که رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د هغه په مخ کښی کله د جنت د نمعتونو ذکر فرمایه نو ده به ویل «که دا سری پخپل بیان کښی رښتین وی نو زه کامل یقین لرم چه د هغه محای نعمتونه هم ماته رارسیږی.» نو د هغه په نسبت فرمائی چه سره له دومره ناشکری او حق نه پیژندلو داسی هیله (امید) هم لری چه الله تعالیٰ هغه ته د دنیا او آخرت نمعتونه لا زیاتوی.

دغه خوبی له ایمانه او شکرانه له سره کیدونکی نه دی. لکه پخپله الله اجل شانه واعظم برهانه داسی فرمائی:

### كَلَّ إِنَّهُ كَانَ لِايْتِنَا عَنِينُكُ الله

نه کوم داسی (چه مال رجال او نعماء ئی ډیر کړم) بیشکه هغه وو آیتونو ځمونږ لره عناد کوونکی مخالف.

تفسیر: یعنی کله چه د هغه حقیقی منعم له آیتونو ځنی ولید ځوی د مغیره مخالف دی نو دی هیڅ حق نه لری چه داسی توقع او هیله (امید) ولری او هسی خیالی پلاؤنه پاخه کړی. وائی چه د دی آیتونو له نازل کیدلو ځنی د وروسته پرله پسی د ده په مال او اسباب کښی نقصان پیښیده تر خو چه ملنگ او فقیر شو او په ډیره خواری او ذلت سره مړ شو.

#### سَأْرُهِقُهُ صَعُودًا الله

ژر ده چه مکلف به ئی کړم په مشقت عذاب سخت سره (یا) وبه ئی خیژوم پر لوړ (اوچت) غره د اور باندی.

تفسیو: یمنی اوس هغه ولید محوی د مغیره ته ډیر په لوړه (اوچته) باندی ختل پاتی دی او په خورا (ډیر) سختو مصائبو کښی ئی اخته کیدل په مخ کښی دی، او په مخینو روایتونو کښی راغلی دی چه «صعود» په دوزخ کښی د یوه غره نوم دی چه په هغه باندی کافران تل خیژول کیږی او بیا د هغه له مخوکی مخنی راښکته رغړول کیږی چه دا هم بالذات یو قسم عذاب دی. تغییه: ولید یو محلی الله علیه وسلم په حضور کښی مشرف شو دوی ولید ته د قرآن کریم خو آیتونه واورول چه ولید د هغو له اوریدلو مخخه لیر خه متأثر شو مگر ابوجهل ئی وغلاو په قریشو کښی یو شورماشور ونښت چه که ولید مسلمان شی نو کفارو ته به سخته خرابی قسم) خبری وشوی محیدو ویل چه شاعر دی او محینو کاهن او نور ویل ولید وویل چه « زه پخپله قسم) خبری وشوی محیدی ویل چه شاعر دی او د کاهنانو خبری می هم دیری آوریدلی دی خو دا قرآن نه شعر دی نه سحر او نه کهانت » خلقو وویل «آخر ستا فکر د هغه په نسبت څه دی؟» وئی ویل چه «ماته کردی خو دا وئی ویل چه «هیځ شی نه دی هغه کودی دی چه له وندی) تریو او خوله ئی ورانه کړه او وئی ویل چه «هیځ شی نه دی هغه کودی دی چه له بابلیانو مخنی نقل شوی دی » حال دا دی چه ده پخوا له دی نه د قرآن د آوریدلو په وقت

تبركالذي(٢١)

کښی ویلی و چه دا نه کوډی دی او نه د لیونیانو د خبرو په شان دی بلکه د الله تمالیٰ کلام دی مگر یواځی د نورو خپلوانو د خوښولو ډپاره ئی وروسته له خپله څانه ئی هسی یوه خبره جوړه کړه لکه چه وروسته د هم دی په لوری اشاره شوی ده.

### إِنَّهُ فَكُرَّ وَقَكَ رَهَّ فَقُتِل كَيْفَ قَدَّ رَهِّ ثُتُو ثُعِلَ كِيفَ قَدَّرَهُ

بیشکه هغه فکر وکړ (چه څرنګه طعن وکړم په قرآن) او اندازه ئی وکړه په زړه خپل کښی (کار د محمد) ووژلی شو (ملعون کړ شو) څرنګه ئی اندازه کړه بیا د ووژلی شي (ملعون د کړ شی) څرنګه ئی اندازه وکړه (په طعن د قرآن او محمد کښی).

تفسیر: یعنی دی بدبخت ولید پخپل زړه کښی خبره جوړه او داسی ئی غوره کړه چه قرآن کودی دی الله تعالیٰ دی دی غارت کړی او ملعون ئی وګرڅوی او ودی وژنی دا ئی څومره چټی (بیکاره) او مهمل تجویز وکړ بیا ئی الله تعالیٰ غارت کړی او ملعون ئی وګرڅوی او ودی وژنی چه ده د خپل قوم د جنباتو لحاظ داسی وکړ چه سم د هغوی له خوبی سره ئی یوه هسی خبره وویله چه ګرد (تول) تری خوبی شول.

### تُوَّ نَظَرَ ﴿ ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ ﴿ ثُحَّةً آدُبَرَ وَاسْتَكَبَرَ ﴿ فَقَالَ إِنْ هٰنَا اِلَّاسِحُرُّ يُنُوُّ ثَرُ ﴿ إِنْ هَا نَا اِلَّا فَتُولُ الْبَسَرِ ﴿

بیا ئی وکتل (محمد یا قرآن ته) بیا ئی مخ تریو کړ او وچولی (تندی) ئی غوته کړ (له کراهیته) بیا ئی شا واړوله (له محمده) او غاړه ئی وغړوله (له اسلامیته) نو وئی ویل نه دی دا (قرآن) مګر خو سحر دی چه نقل کاوه شی (له نورو ساحرانو نه) نه دی دا (قرآن) مګر خو خبره د بشر بنی آدم ده.

تفسیر: یعنی ولید د کفارو تولنی ته وکتل او خوله ئی ورانه کره بیا ئی په وینا شروع و کره تر څو لیدونکی وپوهیږی چه دی د قرآن په نسبت سخت کراهیت او انقباض لری بیا ئی هسی شا واړوله لکه چه د یوه منفور شی په نسبت وینا کوی او حال دا دی چه پخوا ئی د ده د حقانیت په نسبت اقرار کړی و اوس دی د خپلوانو د خوښی لامله له هغی وینا څخه واوښت او په ډیر غرور او تکبر سره ئی وویل چه «بس بل شی نه دی دا هغه سحر او جادو دی چه له پخوانیو نقل شوی راځی ـ او په یقین سره دا د سړی خبره ده چه د جادو په ډول (طریقه) پلار له ځوی

ـ میره (خاوند) له ماندینی (ښځی) ـ دوست له دوسته جلا (جدا) کوی!».

نو اوس الله اعظم شانه واكرم برهانه د ده د دغى وينا داسى ترديد فرمائي:

#### سَأُصُلِيُهِ سَقَرَهِ

(نو فرمائی الله) ژر به داخل کړم دی سقر (اور د دوزخ) ته.

تفسیو: یعنی ژر به هغه په اور کښی واچوم او د ده د عناد او تکبر خوندونه هغه ته وروڅکوم.

### وَمَا آدُرُىكَ مَاسَقَرُ اللهُ اللهُ عَيْ وَلاتَ نَدُرُ اللهُ

او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه دی اور د سقر چه نه پاتی کیږی (تری هیڅ شی د غوښو بی له سوځولو او نه پریږدی (هډوکی بی له سوځولو نه).

تفسیر: یعنی د دوزخیانو هیڅ یو شی به داسی نه پاتی کیږی چه ونه سوځی بیا له سوځیدلو څخه وروسته به په همغه خپل حال باندی هم نه پاتی کیږی بلکه دوهم څلی به بیا پخپل هغه اصلی حالت باندی بیرته اوړی او بیا سوځی او دا سلسله به تل جاری پاتی کیږی (العیاذ بالله). تنبیه: له زیاترو اسلانو ځنی هم دا معنی منفوله ده مګر ځینو مفسرینو د دی توجیه په بل ډول (طریقه) سره هم کړی ده.

## لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴿ عَلَيْهَا لِسْعَةً عَشَرَ ۞

سوځوونکی توروونکی دی (دغه اور بشره د کافرو) سړیو لره په هغه (اور د سقر) باندی مؤکلی دی نولس پرښتی.

تفسیر: یعنی د بشری پوستکی او نور هر هغه شیان چه د انسان پر بدن په نظر راځی تول وریژیږی او تک تور به اوړی او د دوزخی حیثیت به بیخی خرابوی. حضرت شاه صاحب لیکی لکه چه اوسپنه په اور کښی سره شی او تکه سره بریښی د کافرو بنی آدمانو د ساقونو او د پنډی پوستکی او پردی به همغسی رابریښی. څینی د ﴿ لَوَاَحَمُ اَلْلِبَکُو ﴾ ترجمه داسی کوی ظاهر کیدونکی خلفو لره یا په نظر راتلونکی پر بدن باندی ﴿ کَلِهُ اِلْتُمَعُ مُثَكَّرٌ ﴾ ـ پر هغه اور د سقر باندی مؤکلی دی نولس پرجتی) یعنی د دوزخ د انتظام دپاره هغه پرجتی لښکری چه تاکلی

(مقرر) شوی دی د هغوی مشرتوب او لار ښوونی ته نولس مشران مقرر دی چه د دوی په منځ کښی د لوی افسر نوم «مالک» دی.

تنبیه: حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله علیه به ډیر تفصیل سره د «نولسو» د عدد حکمتونه بیان کړی دی چه د کتلو وړ (لايق) دی. لنډه ئی دا چه په جهنم کښې د مجرمينو د تعذيب دپاره نولس وظیفی چاری او دندی دی چه د هری یوی دندی (وظیفی) په ځای راوړل د یوی پرښتی تر کتنی لاندی کیږی. یه دی خبری کښی هیڅ د شک او شبهی ځای نشته چه برښتی د ډیر زور او قوت خاوندانی دی او د یوی برښتی له لاسه دومره کار پوره دی چه په لکونو انسانان د هغه له کولو څخه عاجز یاتي کیږي. خو په یاد ئې ولري چه د هرې پرښتي قوت په همغې دائرې کښې محدود دی چه دا یه هغه کښی په کار کولو سره مأموره ده لکه ملک الموت چه د ملیونو سریو ارواح او ساوی په یوه دقیقه (لحظه) کښې ایستلې شي مګر د ښځو په ګیډو کښې د یوه وړوکی ساه نه شی اچولی. حضرت جبریل علیه السلام به یوی لمحی او ربی کښی وحی راوړی شی خو باران ورول د هغه کار نه دی. لکه چه غوږونه لیدی نشی او سترګی اوریدی نشی اګر که هر یو له دوی ځنی یخپلی مخصوصی وظیفی او دندی کښی که هر څومره سخت هم وی کار کولی شی لکه غور کولی شی چه یه زرهاؤ غیونه واوری او دومره ستری نشی ـ او سترکی یه زرهاؤ رنگونه ووینی او په لیدلو ئی چندان ستری نشی هم داسی که یوه پرښته د یو راز (قسم) عذابولو دپاره پر دوزخیانو باندی مقرره کیږی نو د دی له لوری یو راز (قسم) عذاب پر دوزخیانو باندی عائد کیږی ـ او هغه بل قسم عذاب چه د دی د استعداد له دائری څخه د باندی دی ممکن نه دی نو ځکه د دی نولس قسم عذابونو دېاره چه د هغوی تفصیل په تفسیر عزیزی کښې شته نولس مسؤلي لوئی پرښتی مقرری شوی عالمانو د دی عدونو په حکمتونو باندی ډیری خبری کړی دی مګر د دی احقر په خیال کښې د حضرت شاه صاحب کلام په دی مورد کښې ډیر عمیق او لطیف دی. والله تعالى اعلم.

### وَمَاجَعَلُنَا اصلاب النَّارِ إلَّا مَلَيْكَةً

#### او نه دی ګرځولی مونږ خازنانی مؤکلاتی د دوزخ مګر پرښتی (ډیری قوتناکی)

تفسیر: د نولسو د شمیر له اوریلو مخخه کافرانو خندل او ملندی ئی بری وهلی او ویل به ئی چه محموند شمیر له زرگونو مخخه زیات دی نولس پرختی پر موند باندی مجه کولی شی؟ که هغوی دیر زور ولری نو هرومرو (خامخا) محموند د لسو تنو له مقابلی مخنی یوه پرجته نشی وتلی. یوه غید باسی (پهلوان) د دوی له منځه اوولسو تنو لره بس یم. د دوو نورو ساتنه ستاسی په غاړه ده » نو په دی مناسبت دا آیت رانازل شو. یعنی تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

دوی خو په شمیر نولس دی ولی پرجتی دی بنیآدمان نه دی اُو د هری یوی پرجتی قوت دومره زیات دی چه د لوط علیه السلام تبر او کلی ئی په یوه لاس لکه چه ډوډی په تبی باندی پر بل مخ اړوی واړول.

## وْمَاجَعَلْنَاعِلَّاتُهُمُ إِلَّافِتُنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ۗ

او نه دی ګرځولی مونږ (دا لږ) شمیر د دوی مګر فتنه ازموینه دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی (چه استهزاء او ټوکی پری کوی چه دا څه عدد دی چه مقرر شوی دی).

تفسیو: یعنی د کافرانو د علابولو دپاره د نولسو پرښتو شمیر پر یوه خاص حکمت باندی مبتنی دی چه د هغه په لوری د «علیها تسعة عشر» په تفسیر کښی اشاره وشوه. او د دی شمیر له بیانولو مخخه د منکرانو ازموینه مقصد ده چه آیا د دی له اوریدلو مخخه کوم یو ویریډی؟ او کوم یو پری خاندی او ملنډی پری وهی.

او بل مو ذکر د نولسو پرښتو وکړ دېاره د دی:

## لِيَسْتَيُقِنَ الَّذِيْنَ أُوْتُواالْكِيْبُ وَيَزْدَادَ الَّذِيْنَ الْمُنُوَّالِيُمَانَاۚ وَلَا يَرْتَابَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ وَالْغُوَّمِنُوْنَ ۚ

تر څو چه یقین وکړی هغه کسان چه دوی ته ورکړی شوی دی کتاب (چه یهود او نصاریٰ ځکه چه د دوی په کتابونو کښی د خازنانو د اور هم دغه عدد و) او (بل لپاره د دی چه) زیات کړی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په محمد له اهل کتابو نه له جهته د ایمان ایمان ئی زیات کړی (او لپاره د دی) چه ونه کړی شک هغه کسان چه دوی ته ورکړی شوی دی کتاب او (غیر له مذکورینو نه نور) مؤمنان.

تفسیر: یعنی اهل د کتابونو ته دا شمیر لا پخوا معلوم و لکه چه د ترمذی په یوه روایت کښی راغلی دی. یا لد تر لد د نورو سماوی کتابونو په ذریعه به دومره پوهیدلی وی چه یوه پرښته څومره زور او قوت لری. او حال دا دی چه نولس پرښتی هم دومره لد شمیر نه دی. بله دا چه د تعذیب د انواعو په اعتبار ښائی چه مختلفی پرښتی پر دوزخ باندی ماموری وی او دا کار یواځی د یوی پرښتی له لاسه پوره نه دی. په هر حال له دی بیان څخه د اهل کتابونو په زیونو کښی د

تيركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

قرآن د حقیت یقین پیدا کیپی او د مؤمنانو په زړونو کښی له دی ځنی د ایمان قوت لا زیاتیپی او د دی دواړو ډلو په زړونو کښی د پاک قرآن په بیان کښی هیڅ یو شک او تردد او اشتباه نه پاتی کیپی. او نه مؤمنان د کافرانو په دی مسخرو او ملنډو باندی تیروځی او غولیپی. او بل مو ذکر د نولسو پرښتو وکړ دپاره د دی:

## وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُّ مَّرَضٌ وَّالْكَفِرُونَ مَاذَاً آزادَ اللهُ بِهٰذَامَتُكُرُ

او چه ووائی هغه کسان چه په زړونو د هغوی کښی مرض ناروغی (د نفاق) ده او (ووائی) کافران څه شی اراده کړی ده الله پر دی شمیر (د ملائکو) سره له جهته د مثاله.

تَفْسيو: له ﴿ الَّذِيْنَ} لِمُطْوِهِمْ مُؤَمَّى ﴾ محنه منافقان يا ضعيفالايمان سرى مراد دى. او له «كافرون» محنه ښكاره منكران مطلب دى.

یعنی د نولسو له بیان ځنی مقصد څه و؟ داسی ناموزونه خبره څوک منلی شی؟ (العیاذ بالله).

## كَنْالِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنُ يَتَنَاءُ وَيَهْدِيُ مَنْ يَتَنَاءُ وُ

هم داسی (په شان د ګمراه کولو د منکرانو) ګمراه کوی الله هر هغه څوک چه اراده وفرمائی د ضلالت ئی او سمه لاره ښیی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د هدایت ئی)

تفسیو: یعنی له یوه څیز ځنی یو بداستعداده سری ګمراه کیډی او یو سلیم الطبع انسان لاړه مومی څوک چه غواړی کومه خبره ونه منی نو خامخا ښه خبره په بدی باندی اړوی او له هغی څخه مسخری او ملندی (توقی) جوړوی. او د هر چا په زړه کښی چه د الله تعالیٰ ویره او ایمان وی نو د هغه له آوریدلو څخه د ده ایمان تینګیږی او یقین ئی ترقی کوی.

## وَمَا يَعُ لَوُ جُنُودُ رَبِّكِ إِلَّاهُورُ

او نه پوهیږی په لښکر د رب ستا مګر هم دغه (الله پری پوهیږی او ورته معلوم

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

#### دی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د بیشمیرو لښکرو شمیر یواځی هغه ته معلوم دی دا نولس تنه پرښتی خو یواځی د دوزخ د کارکرونکیو پرښتو مشرانی دی.

## وَمَاهِيَ إِلَّاذِكُرُاي لِلْبَشَرِقُ

او نه دی دا (سقر ـ عدد ـ قرآن) مگر خو ذکر پند دی خلقو ته (چه پری پند ونیسی).

تقسیو: یعنی د دوزخ ذکر یواځی د عبرت پند او نصیحت دپاره دی تر غو د هغه د احوال له آوریدلو څخه خلق د الله تعالیٰ له غضبه وویریږی او د هغه له نافرمانی څخه مخ واړوی.

## كَلَاوَالْقَتَرِ فَي وَالْيُلِ إِذْ أَدْبُرَضُّوَ الصُّبُحِ إِذَ اَلَسُفَرَضُّ إِنَّهَ الْحِثْنَى الْكُبْرِقُ

نه ده داسی (چه څوک به انکار وکړی له سقره) او قسم دی په سپوږمی باندی او په شپی باندی کله چه شا واړوی او په ګهیځ (سحر) باندی کله چه روڼ شی، بیشکه دا (اور د سقر) خامخا (یو له بلاګانو) لویو څخه دی.

تقسیر: یعنی هغه خورا (ډیر) لوی ویروونکی او ډیر عظیم الشان شیان چه په قیامت کښی ظاهر کیدونکی دی دوزخ له هغو لویو شیانو ځنی یو شی دی.

## نَوْنِيُوالِلْبَشَرِ ﴿لِمَنْ شَأَءُ مِنْكُوْ أَنَّ يَتَعَكَّمَ أَوْيَتَأَخَّرَ ﴿

ویروونکی دی (سقر) بشر بنی آدمانو لره هغه چا لره چه غواړی له تاسی ځنی چه وړاندی شی (نیکی جنت ته په ایمان سره) یا وروستی شی (شرور ته په کفر سره).

قصیر: که وړاندی لاړ شي د نیکي یا د جنت به لوری درومي که بیرته باتي شي به بدی اخته

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

کیږی یا په دوزخ کښی لویږی په هر ډول (طریقه) سره مقصود دا دی چه دوزخ ګردو (ټولو) مکلفینو لره ډیر ویروونکی شی دی څرنګه چه د هغه ویرولو عواقب او نتائج په قیامت کښی بخکاره کیدونکی دی نو ځکه ئی پر داسی شیانو باندی قسمونه یاد کړی دی چه له قیامت سره ډیر مناسبت لری لکه د سپوږمی اول زیاتیدل او بیا لویدل د دی نړی او جهان د نشوونما ـ او د اضمحلال او فنا مثال او نمونه ده هم داسی د دی دنیا د ژوندون نسبت د آخرت له ژوندانه سره د اختفا او اکتناف له پلوه داسی دی لکه د شپی نسبت له ورځی سره ګواکی د دی دنیا ختمیدل به هسی وی لکه د شپی پائ (آخر) ته رسیدل او د هغی دنیا ظهور به هسی وی لکه د سپیه داغ د رڼا (رنړا) خوریدل، والله اعلم.

## ڬڽؙٛڹؘڡؙٞڛٵڽؠٵڛۜڔؘؾؙۯۿؚؽڹڎؙڞٳٚڒٙٳڞڂڹٳڶؽٮؚؠؽڹؖ ۣؿؙڿێؖؾؙۜؿۺٵٛٷؽ۞۫ۼڹٳڷؠؙڿڔڡؚؽڹٛ

هر نفس په سبب د هغه چه کړی ئی وی ګروبندی به وی (په سقر کښی). مګر خو خاوندان د ښی لاس وی به په جنتونو کښی چه پوښتنی به سره کوی یو له بل له حال د مجرمانو (ګنهګارانو).

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د میثاق په ورځ کښی د حضرت آدم علیه السلام د شا له بسی لوری څخه وتلی وی، او په دنیا کښی ئی هم بنی چاری کړی وی او په سمه لاره تللی وی او په موقف
کښی د عرش په بنی خوا چیری چه جنت وی ودریږی او په همغه طرف رهی (روان) کیږی او د
هغوی عملنامی هم په بنی لاسی کښی ورکړی شوی وی نو دا خلق نه یواځی له قیده او رنځ څخه
خوشی دی بلکه د جنت په باغونو کښی خوښ \_ خوشاله او په خپل واک (اختیار) سره کرځی
او په خورا (ډیر) بی فکړی او فارغ البالی سره له خپلو نورو ملگرو یا پرښتو څخه د ګنهګارانو
احوال پوښتی چه هغوی چیری دی؟ چه دلته نه ښکاری؟.

#### مَاسَلَكُنُورِ فِي سَقَرَ اللَّهُ وَ فَي سَقَرَ

(نو وبه وائی مؤمنان منکرانو ته داسی چه) خه شی داخل کړی یئ تاسی (ای منکرانو) په دوزخ کښی.

تفسیر: یعنی کله چه واوری چه ګڼهګاران په دوزخ کښی اچولی شوی دی نو دوی د دی ګڼهګارانو په لوری متوجه کیږی او داسی پوښتنی تری کوی چه تاسی سره له پوهنی او عقل تبركالذي(٢١) المدثر(٤٧)

څرنګه د دوزخ په اور کښي لويدلي يئ؟.

# قَالُوَالَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ ﴿ وَلَهُ نَكُ ثُطُعِهُ الْمِسْكِيْنَ ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْمُالِيقِينَ ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْمُنَا لِيَقِينَ ﴾ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْمُنَالِيقِينَ ﴾ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْمُنَا لِيَقِينَ ﴾

وبه وائی (مجرمان په جواب د مؤمنانو کښی چه) نه وو مونږ (په دنیا کښی) له لمونځ کوونکیو څخه او نه وو مونږ چه طعام خواړه مو ورکړی وی مسکینانو ته او وو به مونږ چه ننوتلو شغل مو کاوه په (باطلو) خبرو کښی سره له ډیرو خبرو کوونکیو او وو به مونږ (په دنیا کښی) چه دروغ به مو ویل په ورځ د جزاء (قیامت) باندی تر هغه پوری چه راغله مونږ ته (هغه) یقینی خبره (مرګ).

تفسیو: یعنی نه ئی د الله تعالیٰ حق وپیژنده او نه ئی د بندګانو خبر واخیست. هو! د نورو خلقو په شان به ئی د حق په خلاف بحثونه کول او په بدو صحبتونو کښی کیناسته تر څو د شکوکو او شبهاتو په دلدل کښی کیواته (ونختل) او له ګردو (ټولو) څخه لویه خبره دا ده چه د هغوی باور نه و چه د انصاف ورځ به هم راتلونکی وی او تل به هغو رښتیا خبری دروغ ګڼلی تر څو چه د مرګی په کنده کښی ولویده او پخپلو سترګو ئی ولیده او په هغو ګردو (ټولو) خبرو چه دروغ ئی بللی پوره باور وشو،

## فَمَا تَنْفُعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّفِعِينَ

(نو فرمائی الله) پس نفع گته (فائده) به ونه رسوی دوی ته شفاعت د سپارښت کوونکيو.

تفسیو: د کافرانو یه حق کښې به هیڅوک سپارښت ونه کړی او که ئې وکړی نه به منلي کیږی.

## فَمَالَهُمُ عَنِ التَّذُكِرَةِ مُعْرِضِيْنَ ٥

پس څه شوی دی په دوی باندی چه له تذکره پنده (قرآنه) مخ ګرځوونکی دی.

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

تفسیر: یعنی سره له دی چه دا مصیبتونه د دوی په مخ کښی دی او ښه پندونه هم اوری خو هیڅ نه متأثر کیږی بلکه د هغو له اوریدلو ځنی هم غاړه غړوی.

## كَأَنَّهُم حُمُوم مُنْ تَنْفِي أَفْ فَرَّتُ مِنْ قَنُورَةٍ ٥

کواکی دوی (صحرائی خره) کوره خر دی تښتیدونکی چه تښتی له ځمری (یا له غال مغال) څخه.

تفسیر: یعنی د حق او حقیقت د شورماشور له اوریدلو محخه او د الله تعالیٰ د محمریانو له غرمبیدلو محخه لکه محنکلی کدی او وحشی خره لری تبشی.

## بَلْيُرِيْدُ كُلُّ امْرِيُّ مِّنْهُمُ اَنَ يُؤْتِي صُحُفًا مُنَشَّرَةً فَ

بلکه غواړی هر يو سړی له دوی نه دا چه ورکړی شی ده ته پاڼی خوری شوی (په متابعت د محمد کښی).

تفسيو: يعنى نه غواړى چه د پيغمبرانو خبرى واورى بلکه له دوى ځنى د هر سړى غوښتنه دا ده چه پخپله په ده باندى د الله تعالىٰ صحيفى رانازلى شى او دى هم پيغمبر وپيژنده شى لکه چه د الانمام په پينځلسمه رکوع ١٢٤آيت ځمونړ دغه تفسير کښى راغلى دى ﴿ کَمُوْتُوْقُومِمُّلَمَّالُوْقَيُّ اللهِ ﴾ يا دا چه د دوى د هر يوه په نامه بلاوسيله د الله تعالىٰ له لورى يوه داسى ليکه

راشی چه په هغی کښی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د اتباع امر لیکلی شوی وی لکه چه د بنی اسرآئیل د سورت په لسمه رکوع ۹۳ آیت ځمونږ دغه تفسیر کښی دی ﴿ خَقْتُلْوَلَکَلِیَمُالِیَمُالِلَوَلَةُ ﴾

#### كَلَّابِلُ لِلا يَخَافُونَ الْلِخِرَةَ ٥

داسی نه ده (ور به نه کړی شی دوی ته دا پاڼی) بلکه نه ویریږی دوی له (عذابه د) آخرت څخه.

تفسیر: یعنی هیڅ کله به داسی نه کیږی ـ ځکه چه نه په هغو کښی دا لیاقت شته او نه د دی خبری د اجرا. ډپاره څه اړه (احتیاج) او ضرورت دی. یعنی که چیری دغه پاڼی هم دوی ته ورکړی شی نو بیا هم دوی ایمان نه راوړی نو پس څنګ کول د دوی له ایمانه په سبب د نه

## كَلَّا إِنَّهُ تَذُكِرَةٌ ﴿ فَمَنْ شَأَءَذَكُرَهُ ﴿

نه ده داسی چه دوی وائی (قرآن ته چه سحر کهانت دی) بیشکه دا (قرآن) تذکره پند دی. پس هر هغه څوک چه غواړی پند دی واخلی له دغه (قرآن).

تفسیر: یعنی داسی له سره نشی کیدی چه هر یوه ته بیل بیل کتاب ورکړ شی هم دا یو کتاب پاک قرآن د پند دپاره بس او کافی دی ﴿ فَمَنْشَآءُوّکَرُهُ ﴾ ۔ پس هر هغه څوک چه غواړی پند دی واخلی له دغه قرآن مخخه) حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی که دا کتاب په یوه باندی نازل شو نو څه وشوه دا خو ستاسی د تولو د ښکنو (فایدو) دپاره دی.

#### وَمَا يَنُ كُرُونَ إِلَّا أَنْ يَتِنَا أَوَاللَّهُ \*

او نه آخلی پند (له قرآنه) دوی مگر که اراده وفرمائی الله (د هدایت ئی)

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ غوښتل او نه غوښتل اګر د ده په حکمت باندی مبنی دی چه هیڅ یو بشر په هغه باندی احاطه نشی کولی هم دی د هر سری استعداد او لیاقت په ښه ډول (طریقه) سره پیژنی او سم له هغه ورسره معامله کوی.

#### هُوَاهُـُـلُ التَّقُوٰى وَآهُلُ الْمُغُفِرَةِ ﴿

همغه (الله) دی اهل (وړ) د ویری (چه تری ویریږو) او اهل د بښنی (چه بښنه تری غواړو)

تفسیو: یعنی سری هومره ګناه چه وکړی خو هر کله چه د تقویٰ په لاری باندی لاړ شی او له

تبركالذي (٢٩)

الله تعالىٰ محخه وويربرى نو دى به ئى كرد (تول) كناهونه وبسبى او د هنه توبه به ومنى. له انس ابن مالک رضى الله تعالىٰ عنه محخه روايت شوى دى چه رسول اكرم صلى الله عليه وسلم په دى محاى كښى د منهبى حاشبى په ډول (طريقه) د دى آيت له لوستلو محخه وروسته وفرمايل چه د هغه الفاظ دا دى رهال وربكم عزوجل انا اهل ان اتقىٰ فلا يشرك بى شئ فاذا اتقانى العبله فانا اهل ان اغفى للا يشرك بى شئ فاذا اتقانى وييريوى او له ما ناخه له ما محنى دوي خبرى لاتق او وړ (قابل) يم چه بنده له ما محنى اخلاص له شرك محخه وويريوى او د زړه په اخلاص له شرك محخه محان وژغورى (وساتى) نو محما شان دا دى چه زه ئى كناهونه وبسم » الله تعالىٰ مو دى پخپل فضل او كرم سره په توحيد او ايمان باندى قائم او دائم تينك ولرى او پخپلى مهربانى مو دى تول كناهونه راوبښى.

#### تمت سورة المدثر بمنه وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة القيَّمة مكية وهي اربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٥) تسلسلهاحسب النزول (٣١) نزلت بعد سورة «القارعة».

د «القیامة» سورت مکی دی (٤٠) آیته او (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۵) او په نزول کښی (۳۱)

سورت دی وروسته د «القارعة» د سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ \_\_\_\_\_ راللو الرَّحْمَلِ الرَّحِيثُون

شروع کوم یه نامه د الله چه ډیر زیات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### لاَ أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيمَةِ قُ

#### قسم خورم زه په ورځی د قيامت باندی.

تفسیر: یعنی د قیامت د ورځی امکان د عقل له مخی او متیقزالوقوع کیدل ئی د داسی مخبر صادق په وینا سره ثابت شوی دی چه د هغه په صدق باندی قطعیه دلائل قائم دی. زه په هغه باندی قسم خورم چه تاسی په یقین وروسته له مرینی څخه بیا ژوندی کیږئ او ضرور به د ښو او د بدو حساب کیږی.

تنبیه: ښکاره دی وی چه په دنیا څو راز (قسم) داسی شیان دی چه خلق په هغو باندی قسمونه خوری . په خپل معبود باندی ، په معظمو او محترمو شتو باندی په کوم مهتم بالشان څیز باندی تبركالذى(٢٩) القيامة(٧٥)

پر کوم عجیب او نادر شی باندی د هغه د خیکتی (فایدی) او ندرت ورښوولو دپاره. لکه چه وائی چه د فلامی په قسمت باندی قسم یاد کړئ! بیا بلغاء د دی خبری رعایت هم کوی چه د مقسم به او مقسم علیه په منځ کښی څه مناسبت هم وی ـ او دا هم ضروری نه ده چه په هر ځمای کښی خامخا مقسم به د مقسم علیه دپاره شاهد وګرځاؤ شی لکه په دی بیت کښی

هومره ستا د توری د ښيګڼې (فايدی) يم زيمنه

لوړمه په سر دی چه سر مي دی درښکته

په دی بیت کښی د خپل سر تیتوالی او د خپل محبوب په سر باندی لوړل (قسم خوړل) محبوب په سر باندی لوړل (قسم خوړل) محبوب په او موزون دی. اسلامی شریعت مسلمانانو ته پرته (علاوه) له الله تعالیٰ پر بل شی باندی قسم یادول حرام کړی دی. خو د الله تعالیٰ شان له بندګانو مخنی جلا (جدا) او بیل دی هغه لوی ذات پرته (علاوه) له خپل مخان په بل باندی هم قسم یادوی او عموماً پر هغه شیانو باندی قسم یادوی چه د ده په نزد محبوب یا نافع یا وقیع او مهتم بالشان وی. یا مقسم علیه لپاره په ډول یادوی چه د ده په نزد محبوب یا نافع یا وقیع او مهتم بالشان وی. یا مقسم علیه لپاره په ډول (طریقه) د شاهد او حجت ودراوه شی. دلته د قیامت په ورځ لوړل (قسم خوړل) د هغه د نهایت وقیع او مهتم بالشان او عظمت له حیثیته دی او په هغه مضمون باندی کی چه قسم یاد کړی دی د هغه مناسبت ښکاره دی ځکه چه د بعث او د مجازاتو ظرف هم دغه قیامت دی. والله تعالیٰ اعلم.

#### وَلَآ أُقِيمُ بِإِلنَّفْسِ النَّوَّا مَةِ ©

او قسم خورم زه په نفس ملامت کوونکی (عجان خپل لره په خرابی باندی اګر که کوشش ئی کړی وی په نیکو کارونو. جواب د قسم دا دی چه خامخا به ژوندی کړی شی دوهم وار).

تفسیو: محققینو لیکلی دی چه د سری نفس یو شی دی خو همنه یو نفس د دریو حالاتو په اعتبار دری نومونه لری. اول که نفس د علوی عالم په لوری مائل وی او د الله تعالیٰ په عبادت او اطاعت کښی خوښی ورته حاصله وی ـ او د شریعت په پیروی کښی ئی اطمینان او تسلی په برخه وی د دی نفس ته «مطمئنه» وائی لکه چه د جزه ۳۰ «سافجر» په سورت ۳۰ آیت کښی ئی لولو په کَیْکَنْهُاالْقَمْنُ النَّقَمْنُاالْقَمْنُ الْمَنْهُا الْمَنْهُ الْرَبِی مائل وی او په دنیوی لذاتو ـ غوښتنو او خواهشونو کښی مبتلا او اخته وی او د بدی په لوری ئی رغبت او د شریعت له اطاعته مباعدت خوښوی نو دی نفس ته (اماره) وائی. ځکه چه هغه سری ته امر ورکوی چه په بدو چارو کښی مشغول او بوخت شی. لکه چه د جزه ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په اوومه

تابركالذي (٢٩) القيامة (٥٧)

ركوع ٥٣ آيت كښى محموند دغه تفسير كښى راغلى دى ﴿ وَمَٱلْمَرِّئُ تَقْمُونُ إِلَىَّاللَّقْفَى ٓ لَوْمَالْةَ لْإِللَّهُوْء إِلاَ مَارَجِمَرَيْنَ ﴾ دريم نفس كله د عالم سفلى په لورى ميلان كوى او په شهوت او غضب کښی اخته کیږی او کله د عالم علوی په لوری رجحان غوره کوی او له ګردو (ټولو) خرابو شیانو محخه لری تښتي او که کومه خرابي یا تیرواته تري وشي نو په هغه باندي شرمیږي او خیل ځان ملامتوی نو دی نفس ته «لوامه» وائی حضرت شاه صاحب رحمهٔ الله علیه لیکی چه «د سړی نفس په اول کښې په لوبو او مزو کښې ډوب وی ـ او هیڅ د نیکې په لوری رغبت نه کوی \_ نو داسی نفس ته «نفس امارة بالسوء» وایه شع بیا چه لږ څه عقل او هوش ورته پیدا کیږی ـ ښه او بد پیژنی ـ نو له بدو ځان ساتی ـ او کله یه غفلت کښی بیا یه بدو یسی منډی وهی \_ خو بیا چه ویش شی \_ ژر تر ژره خپل ځان ملامتوی او ډیر پښیمانیږی \_ نو داسی نفس ته (نفس لوامة) وایه شی ـ بیا چه کله ښه یاک او صاف شی ـ او د زړه له کومی د ښو په لوری تمائل پیدا کوی ـ او له چتی (بیکاره) او خرابو چارو ځنی پخپله لری تښتی ـ او د بدی او خرابی له تصوره ډیر ورته رېړ (زحمت) او تکلیف رسیږي ـ نو داسي نفس ته «نفس مطمئنة» وایه شی (انتهیٰ بتغییر یسیر) دلته ئی یه نفس لوامی باندی قسم یاد کر چه که د چا فطرت صحیح وی نو دی یخپله د خپل نفس له لوری یه دنیا کښی یه خرابی او تقصیراتو باندی ملامتی آړوی او هم دا شي دی چه یخپل خورا (ډیر) لوی او ښه او بهتر صورت سره په قیامت کښي به راڅر ګنديږي (ښکاريږي).

#### أَيَعُسُبُ الْرِنْسَانُ أَكِّنَ نَّجُمَعَ عِظَامَهُ ٥

آیا ګمان کوی (کافر) انسان چه له سره به نه ټولوو مونږ (خواره واره) هډوکی د ده (لپاره د ژوندون په ورځ د قیامت).

تفسیو: یعنی کافر انسان داسی خیال کوی چه تر هډوکی پوری هم مات او ګوډ او خواره واره شوی دی او د هغو وړوکی بڅرکی هم په خاورو او نورو کښی ګډوډ شوی دی نو ښه اوس به هغه څرنګه یو ځای کیږی؟ او بیا به په څه ډول (طریقه) سره جوړ او پیوندیږی؟ داسی خو ډیر سخت او محال ښکاری داسی نه ده چه مونږ به جمع نه کړو خواره واره شوی هډوکی د ده.

## بَلِي قَدِرِئِنَ عَلَى أَنْ تُسَوِّى بَنَانَهُ ۞

هو! (بلکه جمع به ئی کړو) حال دا چه قادر يو مونږ په دی باندی چه برابر تول کړو هډوکي او بندونه د ګوتو د ده. تبركالذي (٢٩) القيامة (٧٥)

تفسیو: یعنی مونی خو د ګوتی بندونه هم جوړولی شو. د بندونو تخصیص ښائی د دی لامله (له وجی) وی چه دا د بدن له اطرافو ځنی دی او د هر غیز تکمیل د هغه په اطرافو باندی کیږی لکه چه ځمونږ په محاورو کښی هم په داسی مواردو کښی داسی ویلی کیږی چه ځما بندونه خویږی، او له هغه څخه مراد ګرد (ټول) بدن وی بله دا چه په بندونو کښی سره د هغو د وړوکیټوبه د صنعت رعایت زیات دی او عادتاً دا ډیر سخت او نری کار دی. نو ځکه هغه ځوک چه په سخت کار باندی قادر وی نو هغه په آسان کار باندی په اولیٰ طریقه سره قادر دی

## بَلْ يُوِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفَجُرَ امَّامَهُ فَيسَعُلُ آيَّانَ يَوْمُ الْقِيلَمَةِ ٥

بلکه اراده لری (کافر) انسان چه دروغ ووائی (په هغه څیز باندی چه) په مخ کښی د ده دی (له قیامت او حسابه) پوښتنه کوی (کافر انسان استهزاء چه) کله به وی (ورځ د) قیامت (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «بلکه غواړی انسان چه بی حیائی وکړی د ده (یا پخپل) مخ کښی (یعنی ګناه وکړی اوس یا په راتلونکی زمانه کښی) پوښتنه کوی کله به وی قیامت»).

تفسیر: یعنی هغه مخلق چه له قیامت مخخه انکار کوی \_ او دوهم محلی ژوندون محال گئی \_ د هنه سبب دا نه دی چه دا خبره ډیره مشکله ده \_ او د الله تعالیٰ کامل قدرت او نبیی ښکاره نه دی \_ بلکه بنی آدم غواډی چه د قیامت له راتگه پخوا پخپل راتلونکی عمر کښی چه پاتی دی بالکل بیباک او بریپروا شی او په فسوقو او فجورو کښی مشغول پاتی وی. که چیری د قیامت اقرار وکړی او د اعمالو د حساب او کتاب ویره ئی په زړه کښی مخای ونیسی نو په فسق او فجور کښی دومره بی حیائی او بیباکی نشی کولی نو محکه له داسی خیال مخخه ئی زړه تل په ده کرځی چه تری عیش منغض نشی او په لذت کښی ئی غه خلل ونه لویږی. بلکه د استهزاء او تعنت او د سپین سترګی له مخی پوښتنی کوی چه به خانه! هغه ستاسی قیامت به کله راځی؟ که په رښتیا سره راتلونکی وی نو میاشت او کال او نیته ئی په ښکاره ډول (طریقه) سره راوښه!.

## فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَمُ ٥ وَخَسَفَ الْقَمَوُ

کله چه خړی متحیری شی سترګی له هیبته او توره شی سپوږمی (رڼا (رنړا) نی لاړه شی). تبركالذي(٢٩) القيامة(٥٧)

تفسیو: یعنی د حق تعالیٰ د جلامی تجلی له سببه سترګی تیغی وخیژی او د حیرت او ویری لامله (له وجی) ئی سترګی خړی پاتی شی او لمر به هم سر ته ډیر نژدی راشی او سپوږمی بی نوره شی سپوږمی ئی ځکه جلا (جدا) ذکر کړه چه عربو د قمری حساب لامله (له وجی) هغی ته په ډیر زیات اهتمام سره کتل ـ او د هغی له احواله به تل خبر و.

## وَجُوِمَ الشَّمُسُ وَالْقَمَرُ ﴿ يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَيِنِ اَيْنَ الْمَقَرُّضَّكُلُالُاوَزَرَهُ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَيِنِ إِلْمُسُتَقَرُّهُ

او جمعه شی لمر او سپوږمی (له طرفه د مغربه په قیامت کښی یا جمع شی په تور والی کښی په تلو د رڼا (رڼړا) د دواړو سره یعنی په بی نوری او تت والی کښی به دواړه سره شریک او مله وی). نو وبه وائی (کافر) انسان په دغه ورځی کښی چیرته ځای د تیښتی شته؟ نه دی مناسب طلب د تیښتی نشته ځای د پناه خاص (مشیت د) رب ستا ته په دغی ورځی کښی ځای د قرار د خلقو دی (نو حساب ورسره کړ شی او جزاء ورکړه شی).

تفسیو: یعنی اوس خو وائی چه هغه ورځ چیری ده؟ او په هغه وقت کښی به له ویری بدحواس کیږی او داسی به وائی چه نن زه چیری وتبتم؟ او په کوم ځای کښی پټ شم؟ نو داسی ارشاد به کیږی چه نن نه د تبتیللو موقع ده او نه د پوښتنی وقت نن هیڅ یو طاقت هم تاسی نشی خلاصولی او نه پناه درکولی شی نن گرد (تول) د خپل پروردگار په مخ کښی حاضریږی او د هغه د علل او انصاف په مخ کښی ودریږی او هغه هره فیصله چه وغواړی د هر چا په حق کښی ئی کوی.

## يُنَبِّؤُ الْإِنْسَانُ يَوْمَهِ إِن بِمَاقَكَامَ وَأَخْرَهُ

خبر به کړ شی انسان په دغی ورځی (د قیامت) کښی په هغو (اعمالو) چه مخ کښی ئی لیږلی دی (نیک وی که بد) او (په هغو اعمالو چه) وروسته ئی پری ایښی وی (نیک وی که بد).

تفسیو: یعنی ګرد (ټول) پخوانی او وروستنی اعمال ښه وی که بد وی هغه ته ورڅرګندیږی (ښکاریږی) او پری پوهیږی. تبركالذي (۲۹) القيامة (۷۰)

# بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيْرَةٌ ﴿ وَلَوَ اللَّهِ مَعَاذِ يُوكُو

بلکه انسان په ځان خپل باندی حجت لیدونکی شاهد دی که چیرته وړاندی کړی عذرونه خپل (قبول به نشی).

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی انسان که پخپلو احوالو باندی غور وکری نو د خپل رب په وحدانیت به او په دی باندی چه د گردو (تولو) ورتگ د ده په لوری دی ویوهییی، که څوک ووائی چه زه پری نه یم پوهیللی نو دا گردی (تولی) به پلمی (تلبیرونه) او بهانی وی» خو زیاترو مفسرینو د دی تعلق له ﴿ یَتَیَّوْالاَئِانَکِیَّمَوْنا ﴾ الآیة - سره اخیستی دی یعنی په ورخولو باندی هم موقوف د دی تعلق له ﴿ یَتَیُواالاَئِانَکِیَّمَوْنا ﴾ الآیة - سره اخیستی دی یعنی په ورخولو باندی هم موقوف د دی انسان به پخپل احوال باندی پخپله مطلع وی که څه د کری ـ لکه چه کافران به وائی ﴿ وَالْمُورَّهُالْکَانَّمْیُواَنِی ﴾ بلکه دلته په دنیا کبنی هم هغه انسان چه د هغه ضمیر بالکل مسخ شوی نه وی پخپل حال باندی په به ډول (طریقه) سره پوهیږی، اگر که د نورو په مخ کبنی حیلی او بهانی جوړی کری او د هغه په مخالفت کبنی ډیر کوښنی وکړی، کله چه به جریل محمد صلی الله علیه وسلم ته وحی لوسته نو ده به ژر ژر ورسره لوسته چه هیر ئی نشی او په ډیر مشقت کبنی و نوا الله فرمائی چه:

## لَاثُحَرِكَ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعُجَلَ بِهِ شِانَ عَلَيْ نَاجَمُعَهُ وَقُوْلَانَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ فَإِذَا قَرَانَهُ فَالْتَهِعُ قُولًا نَهُ شَعُورًا إِنَّ عَلَيْ نَابِيَا نَهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ

مه خوځوه په دی (قرآن) سره (ای محمده پخوا له وحی) ژبه خپله چه تعجیل به کوی په دی (قرآئت سره) بیشکه پر مونډ باندی دی جمع کول ئی (په سینه ستا کښی) او لوستل ئی (په ژبه ستا) بیا مو کله چه ولوست دا (قرآن په ژبی د پرښتی) نو متابعت کوه ته د لوستلو د ده (غوږ ورته نیسه) بیا بیشکه په مونډ باندی دی ښکاره بیانول د هغه (په اعتبار د فهم سره).

قفسیو: لکه چه مو ولیکل ړومبی به کله چه حضرت جبریل علیه السلام د الله تعالیٰ له لوری د قرآن وحی راوړه د جبریل علیه السلام له لوستلو سره به یو مُحای مُحمونو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هم هغه لوسته چه ژر ئی یاد او زده ئی کړی او د جبریل علیه السلام له تللو مُخه وروسته وحی ئی په مه ډول (طریقه) په یاد پاتی وی. مگر په دی صورت کمبی دوی ته ډیر تکلیف پیمیده کله به چه دوی هغه ړومبی کلمه لوستله دوهمه کلمه به د دوی په فهم کمبی په مه ډول تأبركالذي (٢٦) القيامة(٧٥)

(طریقه) سره نه راتله ـ او د هغو یه یوهیدلو کښی به هم دوی ته لږ ډیر دقت پیښیده نو ځکه الله تعالیٰ وفرمایل چه به دی وقت کښی ستا د ژبی د خوځولو او لوستلو هیڅ ضرورت نشته تاسی بالکل د زړه له کومی د وحی اوریللو ته متوجه شئ! او داسی اندیښنه مه کوئ! چه دا به می نه یادیږی ـ او بیا به ئی څرنګه ولولم؟ او خلقو ته به ئی په څه ډول (طریقه) ویوهوم؟ ـ د هغو کردو (تولو) تورو ستاسو به نتر (سینه) کښي حرف په حرف ټولول او ستاسي له ژبي څخه د باندی راایستل ـ او یه خلقو ئی لولول ځما کار دی کله چه پرښته یاک قرآن ځما له لوری تاسی ته ولولی ـ نو تاسی چپ اوسئ! ـ يوره او ښه ئی واورئ! ـ د هغه اوريدل د هغه يادول ـ او د هغه علومو او معارفو ورونه درخلاصول او ستاسی له ژبی څخه نورو ته د هغه رسؤل او روښانول ـ دا ګرد (ټول) ځمونږ له کارونو ځنی دی. وروسته له دی څخه رسول الله صلی الله علیه وسلم له جبریل علیه السلام سره یو ځای لوستل یری ښودل. نو دا هم یوه معجزه شوه چه یو ځلی گرده (ټوله) وحي له سره تر پايه يوري واوري ـ او يو توري ئي هم له خولي څخه ونه باسي ـ او نه ئی ضبط او گردان کړی ـ خو د پرښتی له ورتګ څخه وروسته پوره وحی لفظ په لفظ په پوره ترتیب سره بی له کومی فتحی او ضمی او نور د تزئید او تنقیص ولولی ـ او وئی لولوی ـ او وئى پوهوى دا په دى دنيا كښى يوه وړوكى نمونه له ﴿ يُنَبُّوُ الْإِنْسَانُ يُوْمَهِ نِا پِمَاقَتُكُمُ وَاخْرَ ﴾ څخه ده یعنی څرنګه چه الله تعالیٰ په دی قادر دی چه خپله وحی د پرښتې له ورتګه وروسته په يوره ترتيب سره حرف په حرف پرته (علاوه) له كومي ادنيٰ خطاء او تيروتو د خپل پيغمبر صلى الله علیه وسلم یه تتر (سینه) کښی تولوی ـ نو آیا هغه یه دی باندی قادر نه دی چه د بندګانو پخوانی او وروستنی هغه ګردی (ټولی) چاری چه ښائی ځینی ئی د هغوی د کوونکی له فکره هم وتلی وی ـ گرد (تول) سره تول کړی او په يوه وقت کښې هغه د دوی په مخ کښې وروړاندی کړی او په هغه باندی هغوی ګرد (ټول) سره ښه ویوهوی. او هم داسی د هډوکی منتشر ذرات او رژیدلی بخرکی سره راتول کړی؟ او بیا له نوی سره هغه ړومېنی انسان ورځنی بیدا کړی؟ بیشکه هغه الله اكرم شانه واعظم برهانه له دى څخه لا يه لويو كارونو باندى هم قادر دى.

# كَلَا بَلْ تُعِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴿وَتَذَرُونَ الْاِحْرَةَ الْ

نه دی داسی (لکه چه انکار کوی کفار له بعثه) بلکه خوښوئ تاسی ځغلیدونکی (ژر فانی کیدونکی دنیا) او پریږدی تاسی آخرت (چه باقی او وروسته راتلونکی دی او د هغه دپاره هیڅ عمل نه کوئ)

تفسیر: یعنی ستاسی دا د قیامت او د نورو حقائقو انکار کول هیڅ یو په کوم یوه صحیح دلیل باندی مبنی نه دی بلکه د دی سبب د دنیا انهماک دی. کله چه دنیا نقدی او ژر رسیدونکی شی دی نو څکه ئی تاسی غواړئ. آخرت تاسی پور (قرض) کنئ او بربپددئ ئی او

تبرك الذي (٢٩) القيامة (٧٥)

وایئ چه د هغه رارسیدل لری دی. د انسان په طبیعت کښی ژر غوښتل او جلتبازی داخله ده ـ
لکه چه د جزه ۱۷ انبیاء په دریمه رکوع ۳۷ آیت ځمونږ دغه متبرک تفسیر کښی مونږ داسی یو آیت لولو ﴿ لِلِقَالِاَمُنْنَکِیْنَ ﴾ فرق دومره دی چه نیکان د ښو شیانو په حاصلولو کښی جلتی کوی چه د هغه یو مثال اوس په ﴿ ﴿ لَاُتَحْیَاتُ هِیمُلاَلَکیٰکِتَمَکْنَ یه کیم تیر شو. او بدان هغه شی غوره کوی چه ژر ئی په لاس ورځی اګر که د هغه نتیجه هلاک هم وی.

## وُجُو هُ يُومَمِنٍ تَاضِرَةٌ ﴿ إِلَّ رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴿

ځینی مخونه (یعنی د مؤمنانو به) په دغی ورځی (د قیامت) کښی ښائسته تازه روښانه وی خاص ذات د رب خپل ته به کتونکی وی.

تفسیر: دا د آخرت بیان دی یعنی د مؤمنانو محیری به په دی ورځی کښی ډیری روبنانه علیدونکی تر او تازه او ډیری خوبی او بشاشی وی، او د دوی سترګی به د حقیقی محبوب په لقاء او کتلو سره رنی وی. له ترآن کریم او متواترهؤ احادیثو محنی په یقینی ډول (طریقه) سره معلوم شوی دی چه په آخرت کښی به د الله تعالیٰ لیننه وی ـ خو ګمراهان له دی محمه منکر دی ـ محکه چه دا نعمت د هنوی په برخه کښی نه دی. اللهم لاتحومنامن هذه النعمة التی لیس فوقها نعمة

# وَوُجُوهٌ يُومُمِينٍ بَاسِرَةٌ ﴿ تَظُنُّ أَنَ يُقْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴿ كَالَّا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِ ﴾ كَالَّا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِ ﴾

او ځینی مخونه (یعنی د کفارو) په دغی ورځی (د قیامت) کښی به تریو بدڅیره وی یقین به کوی چه کاوه شی واقع کیږی په دغو (مخونو) باندی دوی ته بلا لویه چه ماتوونکی وی هډوکی د شا لره نه ده داسی (چه دنیا خوښوی پر آخرت) کله چه ورسیږی (سا) هډوکی د ستونی ته.

تفسیر: یعنی باور لری چه هغه ناکاره معامله کیدونکی ده او هغه عذاب د گاللو (تیرولو) دی چه بالکل به ملا ماتوونکی وی.

﴿ كَالْآَوْلَكُنَاكِتُوالَّكُوْلَقَ ﴾ ـ نه ده داسی چه دنیا خوښوی پر آخرت کله چه ورسیډی سا هموکۍ د ستونی ته)

یعنی آخرت مه لری گنئ ځکه چه موت د دی سفر ړومبی منزل دی چه هغه ډیر نژدی له هم دی

تبركالذي (٢٩) القيامة (٧٥)

ځایه د نورو منزلونو په تللو باندی شروع کیږی تر څو چه وروستنی منزل ته ورسیږی ګواکی د هر سړی مرګ هغه لره د لوئی ورځی (قیامت) یوه وړوکی نمونه ده هر کله چه د مریض روح ګرد (ټول) سره غونډ شی او چنغرک هډوکی د تتر (سینمی) او ورمیږ ته ورسیږی ـ او سا ئی په مری کښی ونښلی ـ نو وپوهیږه چه د آخرت منزل ئی شروع شو.

# وَقِيْلَ مَنْ سَرَاقٍ ﴿ وَكُلَّ آتَهُ الْفِرَاقُ ﴿

او وبه ویلی شی (یعنی وبه وائی هغه څوک چه چاپیر له مریضه دی) څوک دی دم کوونکی (په هغه رنځور باندی چه جوړ شی او روح ئی بیرته ور وګرځی) او یقین کړی هغه مریض) چه بیشکه په ده (باندی راغلی) دی وقت د فراق جدائی (له دنیا او خپلوانو).

تفسیر: د داسی مایوسی په وقت کښی د طبیبانو او ډاکترانو له لاسه هیځ شی نه وی پوره کله چه خلق له ظاهری علاج او تببیر ځنی عاجز شی نو د دم او دعاء \_ تعویذ په فکر کښی لویډی او یو له بل سره وائی «خانه! کوم داسی به سړی راولئ چه په دی رنځور څه دم او دعاء وکړی. ګوندی وی چه جوړ شی ځینو اسلاقو ویلی دی چه «من راق» د پرښتو وینا ده چه له ملک الموت سره د روح د قبضولو دپاره راځی او له دوی سره داسی وائی چه د دی مړی سا څوک وباسی او وړی ئی؟ د رحمت پرښتی؟ که د عذاب؟ نو په دی تقدیر سره (راقی) له (رقی) څخه مشتق ګاڼه کیډی چه معنی پاس ختل دی او د (رقیه) څخنی به نه وی چه معنی ئی دم او دعاء او تورکه او افسون دی.

﴿ وَتَلَقَآتُكُالُوْرَاقُ ﴾ = او یقین کړی هغه محتضر چه بیشکه په ده باندی راغلی دی وقت د فراق جدائی له دنیا او خپلوانو) یعنی مر کیدونکی به وپوهیږی چه دی اوس له ګودو (ټولو) عزیزانو او اقاربو او محبوبو او مألوفو شیانو څخنی بیلیدونکی دی. یا ئی دا مطلب چه سا ئی له بدنه تلونکی ده.

## وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ فَ

او تاویږی یوه پنډی (د ده) له بلی پنډی (د ده) سره (له هیبته د مرګ).

تفسیر: یعنی په ځینو اوقاتو کښی د موت د سکراتو لامله (له وجی) یوه پنډی له بلی پنډی سره لگیږی. او هم د بدن د لاندنی برخی څنی د روح د تعلق له منقطع کیدلو څخه وروسته د پنډیو خوځول او یوه له بلی ځینی بیلول به د ده په واک (اختیار) کښی نه پاتی کیږی نو ځکه یوه تبركالذي(٢٩) القيامة(٥٧)

پنډی له بلی پنډی څخه بېړواکه لویډی، ځینی اسلاف وائی چه د عربو په محاورو کښی «ساق» کنایه ده له سخت مصیبت څخه ـ نو په دی تقدیر به د دی آیت ترجمه داسی کیډی، «یوه سختی به له بلی سختی سره یو ځای کیډی» څکه چه مړ کیدونکی ته په دی وقت کښی دوه سختی وروړاندی کیډی یوه دا چه له دنیا ځنی داسی درومی چه مال او اسباب \_ اهل او عبال \_ کور او کهول ـ جاه او حشم کرد (ټول) ځنی پاتی کیډی ـ غلیمان پری خوښیږی او پیغورونه ورکوی ـ او خپلوان ئی خفه کیډی ـ او په رنځ او خپکان کښی لویډی، بله ئی له دی ځنی ډیره لویه او ویروونکی ده چه هغه د قبر او آخرت هسی پیښی او احوال دی چه د هغه کیفیت په بیان نشی راتلی یعنی سختی د دنیا له سختی د آخرت سره یو ځای کیډی.

## إلى رَبِّكَ يَوُمَ إِنْ إِلْمَسَاقُ ﴿

په لوری د رب ستا په دغی ورځی کښی ورتله دی (د ټولو مخلوقاتو لپاره د مجازاتو).

تفسیر: یعنی د آخرت د سفر ابتدا<sub>ء</sub> له دی ځای ځنی ده. کواکی اوس د بنده راښکوول د خپل پروردګار په لوری شروع شو مګر افسوس چه له خپل غفلت او حماقت څخه ئی د سفر هیڅ سامان تراوسه پوری نه دی جوړ کړی او نه د دی اوږده منزل لپاره کومه توښه له ځان سره لری.

# فَلَاصَتَّقَ وَلاَصَلِّ وَلاَصِلِ فَالْكِنْ كَنَّبَ وَتَوَلَٰى ﴿ فَكُلَّمَتُ وَتُولَٰى ﴿ فَكُلِمَ لَا مَا لِهِ لَكُنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهُ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَ

بیا یقین ونه کړ (په مؤمن به باندی) او نه ئی لمونځ وکړ مګر دروغجن ئی کړ (قرآن لره) او مخ ئی وګرځاؤ (له ایمانه) بیا لاړ اهل خپل ته (له مجلس نه) په تکبر سره.

تفسیر: یعنی د رښتین ګڼلو او باور لرلو په ځای پینمبران دروغجنوی ـ او د لمانځه کولو او د الله تعالیٰ په لوری د متوجه کیدلو په ځای تل له هغه ځنی غاړه غړوی ـ او په دی باندی یواځی اکتفا نه کوی بلکه په خپل تکبر او غرور د خپلو متعلقینو او خپلوانو په لوری ځی ـ او داسی راښکاروی چه لکه کوم ښه لوی کار او ډیره میرانه (بهادری) او د پوهنی کار ئی کړی دی.

#### آوُلى لَكَ فَأُولِي ﴿ نُعُمَّ آوُلِي لَكَ فَأُولِي لَكَ فَأُولِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وړ لایقه ده تاته (ای کافر انسانه هغه شی چه بد ئی بولی سختی د مرګ) پس وړ لایقه ده (هغه شی چه بد ئی بولی چه سختی د قبر ده) بیا وړ لایقه ده تا لره) هغه شی چه بد ئی بولی چه سختی د ورځی د قیامت ده) پس وړ لایقه ده (تا لره هغه شی چه بد ئی بولی چه همیشه عذابیدل ستا دی په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی ای بدبخته! اوس ستا د هلاک، افسوس او کمبختی وار دی. یو عُلی نه بلکه څو څو عُلی اوس پاتی خرابی پر خرابی او تباهی پر تباهی ده پرته (علاوه) له تانه به بل هیڅوک د الله تعالیٰ د نوی نوی سزا وړ (لاکټ) او مستحق نه وی.

ت**نبیه:** ښائی اوله خرابی په باور نه لرلو او لمونځ نه کولو او دوهمه په بل یو لوی ځنردوالی (ضد) باندی چه دروغجنول او غاړه غړول دی او دریمه او څلورمه د دی دواړو امورو ځنی په هره یوه باندی چه دی ئی د افتخار وړ (لاتق) ګڼی بنا دی لکه چه د هغه په لوری په ﴿ مُوّهَمُهُمْ إِلَّی آمَـلِهِ یَکْتَمْلُی ﴾ کښی اشاره ده والله اعلم.

## آيحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتَوَلِكُ سُدًى الْمُ

آیا گمان کوی (کافر) انسان چه پری به ښود شی دی چتی (بیکاره) بی قیده مهمله بیکاره (په دنیا او عقبا کښی مکلف به نه شی په احکامو د ده).

تفسیر: یعنی آیا بنی آدم داسی ګڼی چه دی به هم داسی چتی (فضول) بیکاره او مهمل پری خوده شی؟ او د امر او نهی هیڅ یو قید به په ده باندی نه وی؟ یا له مرینی څخه وروسته به بیا نه ژوندی کیږی؟ او له ده څخه به د نیکیو او د بدیو ګرد (ټول) شمیر نه اخیست کیږی؟ او هیڅ حساب او کتاب به ورسره نه کیږی.

 تبركالذي(٢١) الدهر(٧٦)

آیا نه ؤ دغه (انسان اول) یو څاڅکی له منی څخه چه تویوه شی (اچوه شی پر رحمونو د ښځو کښی). بیا و دی یوه ټوټه د وینو نو پیدا کړ الله (اندامونه ئی) پس برابر کړ (صورت ئی او روح ئی پکښی وپوکلو) نو پیدا کړ له هغه (اوبو د منی) څخه جوړه (دوه صنفه) نارینه او ښځه آیا نه دی دغه (ذات) قدرت لرونکی کوونکی د دغو افعالو قادر په دی باندی چه ژوندی کړی مړی (بلکه ښه قادر دی).

تفسیر: بعنی انسان له نطغی محنی د غوته شویو وینو په شکل کرځی بیا الله تعالیٰ د دی د پیدایښت کرد (تول) مراتب پوره کری او انسان تری جوړوی ـ او ټول ظاهری اعضاء او باطنی قوتونه ئی برابروی ـ او د یوی بیځانی نطغی محنی یو عاقل انسان جوړوی ـ او هم له هم دی نطغی محنی دوه ډوله (قسمه) بنی آدم پیدا کوی چه د دوی د هر یو ظاهری او باطنی خصوصیات سره بیل وی. آیا هغه مطلق قادر چه له اوله ئی کرد (تول) خلق په داسی یو حکمت او قدرت سره پیدا کوی بیا په دی باندی قادر نه دی چه دوی بیا راژوندی کړی؟ «سبحانک الملهم فبلیٰ» پاک دی ستا ذات ای اله ولی به ئی نه پیدا کری! ته بیشکه قادر ئی.

#### تمت سورة القيامة بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الدهر (سورة الانسان) مدنية وهي (٣١) آية وركوعان رقمها (٧٦) تسلسلهاحسب النزول (٨٨) نزلت بعد سورة الرحمٰن.

د «الدهر» د «الانسان» سورت مکی دی (۳۱) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی (۸۸) سورت دی وروسته د «الرحمٰن» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### هَلُ ٱلْيَعْلَى الْإِنْسَانِ حِيْنٌ مِّنَ التَّهْرِلَوْ يَكُنُ شَيْئًا مَّذُ كُوْرًا ۞

آیا راغلی دی (یعنی په تحقیق سره راغلی دی) پر انسان څه وقت له زمانی څخه چه نه و دی یو شی یاد کړی شوی (په یوه نامه سره). تبركالذي(٢٩) الدهر (٧٦)

تفسیر: بیشکه پر انسان باندی داسی یو وقت تیر شوی دی چه هیخ نوم او نښه ئی نه وه بلکه یو غیر مذکور په انسانیت څیز و. او یو جز وو له اجزاؤ د عناصرو او د نطفی بیا ئی څومره مدت طی کړ چه د نطفی په شکل راووت ـ دا حال ئی هم د دی د موجوده شرافت او کرامت لامله (له وجی) د ویلو وړ (لایق) نه دی او نه ښائی چه پری ژبه وخوځوله شی.

#### إِتَّاخَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ تُطْفَةِ ٱمْشَارِجٌ ۗ

بیشکه پیدا کړی دی مونږ انسان له نطفی څخه چه ګډوډه شوی ده (د نر او د ښځی)

**تفسیر:** یعنی د نارینه او د ښځی د دوو ډولو (قسمونو) اوبو ځنی کی پیدا کړ . **تنبیه:** د (امشاج) معنی مخلوط دی نطفه د هغو غذاؤ خلاصه ده چه له مختلفو شیانو څنی روغه

ده نو ځکه د ښځی له اوبو څخه پرته (علاوه) یواځی همغه یو اوبو ته هم (امشاج) وایه شی. او پیدا کړ مونږ دغه انسان لره په دغه حال کښی چه:

## نَّبْتَلِيُهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا لِمَعِيرًا ﴿ إِنَّاهَ مَدَيْنَاهُ السَّعِيثُ لَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ۞

ازمایو ئی نو ومو کر عمو موند دغه (انسان) اوریدونکی بیشکه موند ور ښوولی ده دغه (انسان) ته سمه لاره (په لیږلو د رسولانو او په دلانلو د عقل سره) یا نه وو دی شکر کوونکی او یا به وی دی ناشکره.

تفسیر: یعنی له نطفی مخنی د وینی غوته او له هغی مخنی ئی د غوښی یوه توته جوړه کړه هم دا راز (قسم) له نحو څو مخلی اړولو او ګرځولو څخه ئی هغه دی درجی ته ورساؤ چه دی پخپلو غرړونو سره اوری او په سترګو سره وینی او له هسی قوتونو څخه کار اخلی چه بل کوم حیوان له هغو محنی نشی کار اخیستی. ګواکی نور ګرد (تول) د ده په مخ کښی کانه او ړانده دی. تنبیه: د «نبتلیه» معنی اکثرو مفسرینو (امتحان) او ازموینه اخیستی ده د بنی آدم له پیدایښته دا غرض دی چه دی د الله تعالیٰ په احکامو امر انهی او نورو مخاطب شی او امتحان تری واخیست شی او ولیده شی چه دی تر کومی اندازی پوری د خپل الله تعالیٰ د احکامو تعمیل او خپل اخلاص او وفاداری غرګندوی (ښکاره کوی)؟ نو محکه هغه ته ئی د آوریدلو ـ پوهیدلو او

تبركالذي (٢٦)

لیدلو قوتونه وروبښل چه پر هغو باندی د شرعی تکالیفو مدار دی.

#### إِتَّا اَعْتَدُنَا لِلْكَفِيرِينِ سَلْسِلَا وَآغْللاًوَسَعِيْرًا۞

بیشکه موند تیار کړی مو دی کافرانو ته ځنځیرونه او طوقونه او تود اور (لمبی وهونکی چه تل به په کښی سوځی).

تفسیر: یعنی هغو خلقو چه د رسمونو او رواجونو او اوهامو او ظنونو په مخنفیرونو کښی مخانونه تړلی دی او بی د الله تعالیٰ له اقتدار او حکومته ئی د نورو د حکومت او اقتدار طوقونه او غاړکی له خپلو غاړو مخنی نه دی ایستلی بلکه د حق او د حق د عاملینو په خلاف د د بسمنی او د جګړی د اورونو په لګولو کښی خپل عمر تیروی، او کله په تیروتلو سره هم د الله تعالیٰ د نعمتونو شکر نه اداء کوی ـ او نه ئی په زړه کوی نو داسی خلقو ته په آخرت کښی د دوزخ طوقونه او غاړکی ـ مخنځیرونه او ډیر سخت سوځوونکی اور تیار دی.

## اِتَّ الْاَبْرَارَيْشُرَبُونَ مِنْ كَايِّ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ عَيْنًا يَتْمُرُبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ

بیشکه ابرار نیکان محنبی (په جنت کښی) له جامونو د شرابو ځنی چه وی ګډ له هغو سره (جنتی) کافور. چینه چه محنبی به له هغی محخه (نیک) بندګان د الله.

تفسیر: یعنی د شرابو هسی جامونه به شمیمی چه لږ شمه کافور به په کښی ګډ وی دا کافور د دی دنیا د کافورو په شان نه دی بلکه د جنت د یوی خاصی چینی نوم دی چه د الله تعالیٰ له تبركالذي(٢٩) الدهر(٧٦)

لوری په خاص ډول (طریقه) د الله تعالیٰ مخصوصو او مقربو بندګانو ته د هغه له اوبو څخه ورکولی کیږی. ښائی چه د دی سوړوالی ـ ښه رائحه او وړم ـ مفرح ـ خاصیت ـ او د تک سپین رنگ لامله (له وجی) هغه ته کافور وایه شی.

## يُفَجِّرُ وَنَهَا تَفُجِيرًا ۞يُوَفُونَ بِالنَّنَارِ

چه بیائی به (مؤمنان) دغی (چینی) لره (هر چیرته چه ئی خوښه وی په بیول) وفا کوی (ابرار) په (هغه) نذر سره (چه ئی واجب کړی وی په طاعت د الله کښی پر ځانونو خپلو باندی)

تفسیر: یعنی دا چینه د هغو بندگانو په واک (قبضه) او اختیار ده چه په هر لوری دوی اشاره وکړی د دی د اوبو ویالی به په همغه لوری بهیږی. ځینی وائی چه د دی چینی اصلی منبع به د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په لوړه (اوچته) مانی کښی وی چه له هغه ځایه به د ګردو (تولو) انبیاؤ ـ اولیاؤ ـ صلحاؤ او مؤمنینو مانیو ته د هغی ویالی وبهیږی والله اعلم وروسته له دی نه اکرم شانه واعظم برهانه د ابرارو د خصائلو داسی بیان فرمائی.

﴿ يُؤُونَ بِالنَّدَادِ ﴾ ـ وفا كوى ابرار په هغه نذر سره چه ئى واجب كړى وى په طاعت د الله پر ځانونو خپلو)

یعنی هغه نذرونه چه پخپلو ځانونو باندی ئی منلی وی ادا<sub>ء</sub> کوی ئی ښکاره ده کله چه پخپل ځان باندی لارم کړی څیز پوره کاؤ شی نو هغه خبری چه د الله تعالیٰ له لوری لارمی شوی دی څرنګه به پری ښودی شی؟.

#### وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيْرًا ۞

او ویریږی (ابرار) له هغی ورځی چه شر ئی ښکاره او تیت (څرګند) دی

تفسیو: یعنی د دی ورځی سختی او خرابی به درجه په درجه پر تولو عامه او ګردو(تولو) لره نیموونکی وی او هیڅوک به په کلی ډول (طریقه) له هغه څخنی محفوظ نه وی. الا من شاء الله!

## وكطعِمُون الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَّيَتِيكًا وَّ أَسِيُرًا

او (ابرار) ورکوی طعام خواړه پر محبت مینی د دغه (الله یا د طعام) مسکین اړ (مجبور) ته او یتیم پلار مړی ته او اسیر بندی ته. تاركالذي(٢٩) الدهر (٧٦)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په محبت کښی خپل طعام او خواړه سره له دی چه دی پخپله ورته اړ (مجبور) او محتاج دی او ډیر خواهش ئی ورته کیږی په ډیر اخلاص ـ شوق او ذوق سره مسکینانو ـ یتیمانو او بندیانو ته ئی ورکوی.

تنبیه: بندی عام دی مسلمان وی یا کافر. په حدیث کښی راغلی دی چه د بدر د بندیانو په نسبت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه «له هر مسلمان سره چه کوم بندی وی چائی چه له هغه سره چه سلوگ و کړی!» لکه صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم د دی حکم په تعمیل بندیانو ته له خپلو ځانونو ځنی چه خواړه ورکول او حال دا چه هغه بندیان مسلمانان نه ؤ د مسلمان ورور حق خو له دی څخه هم لا زیات دی. که د «اسیر» په لفظ کښی لو څه توسیع وکړه شی نو دا آیت مریی او پور وړی (قرضداری) لره هم شامل کیدی شی ځکه چه هغوی هم یو راز (قسم) بندیان دی.

## ٳۺۜٲٮؙٛڟڝؚؠؙڬؙۄ۫ڸڗۼ؋ٳٮڵٷڵڔ۫ڔؽؽؙڡؚٮۜڬ۠ۄ۫ۘۼۯٙٳٞٷٞڵٳۺ۠ڴۏۯ؈ ٳٮۜٵۼۜٵؽ۫ڡؚڽ۫ڗؾؚڹٵؽۅ۫ڡٵۼؠٛۏۺٵۊؠڟڕؽٷ؈

(وائی ابرار) بیشکه چه مونږ طعام خواړه درکوو تاسی ته خاص دپاره (د ثواب) د الله نه غواړو مونږ له تاسی څخه جزاء بدل او نه شکر ایستل بیشکه مونږ ویریږو له ربه خپله له عذابه د ورځی تریو مخی (غمجنی) ډیری سختی تریو مخی نه

ت<mark>فسیو:</mark> یعنی دا طعام او خوا<sub>ل</sub>ه ورکوونکی به د حال په ژبی سره داسی ویونکی وی او که چیری مصلحت وی او لارم نی وکنی د قال به ژبی سره نی هم ویلی شی.

یعنی ولی به مونر نورو ته طعام او خواړه نه ورکوو؟ او له خوړو ورکولو څخی وروسته به ولی د بدل او شکریری هیله (ارزو) او امید ونه لرو چه مونړ له خپل پروردګاره او له هغی لوی ورځی څخه ویرپدونکی یو چه هغه ورځ به ډیره غمجنه او سخته تریو تندی وی مونړ په ډیری مینی او اخلاص مستحقینو ته طعام او خواړه ورکوو او سره له هغه ویریږو چه آیا ځمونړ دا عمل به د الله تمالیٰ په دربار کښی منلی کیږی؟ که نه؟ نه چه د هغه په اخلاص او نورو شرائطو کښی څه لړتیا پاتی وی او بالعکس دا اعمال ځمونږ د ځان وبال نه شی. تبركالذي(٢٩) المهر(٧٦)

## فَوْقُهُمُ اللهُ شَرَّذَ لِكَ الْيَوْمِ وَكُفَّهُمُ نَضَرَةً وَسُرُورُلَّ

نو وبه ساتی دوی لره الله (په سبب د حسناتو د دوی) له شره سختی د دغی ورځی او ملاقی ور به کړی دوی ته تازګی او حسن د مخونو (او خوشالی د زړونو).

تفسیر: یعنی له هغه شی ځنی چه دوی ډیر ویریلل الله تعالیٰ دوی له هغه ځنی محفوظ او مأمون وساتل او د هغوی مخونو ته ئی ښائست او تازګی او زړونو ته ئی خوښی او سرور ورعطاء کړ.

## وۜۼۯ۬ؠؙٛؗٛؗؠؙؠؚؠٵڝۘڹڔؙۉٵڿؾٛڎؖۊۜڿڔۣؽڗؙٳؗؗ

او جزاء به ورکړی دوی ته (الله) په سبب د صبر د دوی (تول نعماء د) جنت او (جامی) وریښمینی.

تفسیر: یعنی کله چه دی خلقو د دنیا پر تنکسی او سختیو باندی صبر کاؤ ۔ او له ګناهونو او مماصیو څخی ئی ځانونو ساتل او په طاعت او عبادت کښی قائم اوسیدل نو څکه الله تعالیٰ د هغوی د آرام او راحت دپاره دوی ته د جنت به نعماء ۔ اعلیٰ باغونه او فاخره لباسونه مرحمت کمل. اوس الله اکرم شانه واعظم برهانه د دغو جنتیانو یو بل بنه وضعیت داسی بیان فرمائی:

# مُتَّكِيْنَ فِيهَا عَلَى الْأَرَابِكِ لَايَرَونَ فِيفَ شَمْسًا وَلا زَمْهُرِيُوا اللهُ

حال دا چه تکیه کوونکی به وی په هغه (جنت) کښی پر تختونو باندی د باچایانو او تولواکانو په ډول (طریقه) نه به وینی دوی هلته شمس لمر (ګرمی) او نه زمهریر (ساړه یا به نه وینی په دغه جنت کښی لمر سپوږمی چه رڼا (رنړا) به ئی له بل څه وی).

تفسیر: یعنی د جنت موسم به ډیر معتلل او برابر وی نه د تودوخی او نه د یخنی او نه به نور څه رېړ (زحمت) او تکلیف هلته وی.

## وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلْلُهَا وَذُلِلَتُ ثُطُونُهَا تَثَالِيُلُا۞

حال دا چه نژدی به وی پر دوی باندی سیوری (د ونو) د هغه او مسخری

تْركالذي(٢١) الدهر(٧٦)

تیتی کړی شوی به وی میوی د هغو په مسخریللو تیټیللو سره (چه شوکول به ئی اسان وی).

تفسیر: یعنی د ونو څانگی د خپلو میوو سره دوی ته ډیری نژدی کیږی او د هنوی میوی به ورځوړندی او د دوی په واک (اختیار) کښی به وی او جنتیان په هر حالت او هر ځای کښی چه وغواړی اعم له دی محخه چه ولاړ وی یا ناست یا ملاست بی له تکلفه هغه تولولی او شرکولی شی. قنبیه: جائی د ونو څانگی ئی دلته په ظلال سره تعبیر کړی وی یا به دا واقعی سیوری وی ځکه که د لمر رڼا (رنړا) هلته نشته بل راز (قسم) کومه رڼا (رنړا) خو به هرومرو (خامخا) هلته وی او د دی رڼا (رنړا) په سیوری کښی به جنتیان د ارام او تغریح دپاره به کینی والله اعلم

## ۘٷؽڟڬٛٵڮۿؚۄؙڔٳٝڹؽۊٟؾڽؙۏڞۧۊۊٵڰٵۑ؆ٵڹؘؾۘٷٳڔؽڗٲؖٛ ٷٙٳڔؙۯٟٲٙڡؚڽؙۏڞۊ

او ګرځولی به شی پر دغو (ابرارو) باندی (په دغه جنت کښی) جامونه له سپینو زرو او ګلاسونه صراحی چه وی به (دغه ظروف) په شان د ښیښو هسی ښیښی چه له سپینو زرو به وی (صاف به وی د ښیښو په شان چه ظاهر به ئی له باطن او باطن به ئی له ظاهره ښکاری)

تفسیر: یعنی دا ظروف لوشی به په اصل کښی د سپینو زرو محخه جوړ وی او ډیر سپین بی داغه او خوښی بښونکی ـ او داسی صاف او شفاف او ځلیدونکی به وی چه لکه ښیښی غوندی به ښکاری او د هغه د منځ شیان به له باندی څخه له لری لیده کیږی.

#### قَدَّرُوْهَاتَقَدِيرًا⊛

په اندازه کړی به وی هغه (جامونه ساقیانو د جنت جنتیانو ته) اندازه کول.

تفسیر: یعنی یو جنتی هومره چه څښلو ته ضرورت لری او زړه ئی وغواړی په هغه میچ او اندازه سره به سم او برابر په هغه کښی شراب وی چه نه به تری لویږی ـ او نه به تری زیاتیږی ـ یا په هره اندازه چه جنتیان پخپلو زړونو کښی تاکلی (مقرر کړی) او ګرڅولی وی بی له تزئید او بی له تنقیص سم د دوی له غوختنی سره ورته وړاندی کیږی.

## وَيُهْقُونَ فِيهَا كَأْمًا كَانَ مِزَاجُهَازَغِبِيلًا

او ورڅښول کیږی به جنتیانو ته په جنت کښی جامونه د شرابو چه وی به ګه له (پاکو شرابو د) هغه سره (لپاره د خوشبوئ جنتی) زنجبیل.

تفسیر: یعنی د شرابو جام یو هغه و چه د هغه ګه جنتی کافور دی. دوهم ئی هغه دی چه زنجبیل(سونډ) ورسره ګډوی مګر دا د دی دنیا زنجبیل او سونډ ونه ګاڼه شی څکه هغه یوه چینه ده چه «سلسبیل» نومیږی د سونډ تأثیر تود دی او په غریزیه حرارت کښی انتعاش پیلا کوی ـ او عرب هغه ډیر خوښوی.

په هر حال سره په کوم خاص مناسبت سره دی چینی ته «زنجبیل» وائی. د نیکانو په جامونو کښی د هغه لږ څه ګډون کاوه شی په اصل کښی دا چینه لویو عالی مقامو مقربینو لره ده. والله اعلم.

## عَيْنَا فِيُهَا تُسَلِّي سَلْسَبِيلًا ۞

چینه په دغه (جنت کښی چه) نوم ئی ایښودلی شوی دی په سلسبیل سره (چه د حلقه آسانه للیله تیریږی).

تفسیر: د سلسبیل معنی صافی بهیدونکی اوبه دی. کنا فی الموضح، او څکه ورته «سلسبیل» وائی چه آسانه تیریوی له حلقه او ډیری لذیذی او خونده وری دی په څښلو کښی او هر چیرته چه د جنتی زړه وغواړی همغلته ورته بهیږی.

#### وَيُطُونُ عَلَيْهُمْ وِلْدَاكُ فَخَلَدُونَ

او کرځی پر دغو جنتیانو باندی هلکان تل پاتی شوی (پخپل حال د ځوانی باندی).

تفسیر: یمنی تل به هلک پاتی کیډی یا به له جنتیانو څخه هیڅ نه اخیست کیډی او تل ترتله د هغوی په خدماتو کیبی مشغول وی.

#### ٳۮؘٵۯٳؽؙؾؘۿۄ۫ڂڛؽؾۿۄ۬ڵٷٝڵٷٵڡٞٮٛٚؿٛٷۯٳ؈

تبركالذي(٢٩) الدهر(٧٦)

کله چه ووینی ته دوی گتی به هغوی (په صفائی کښی) لکه مرغلری خوری شوی.

تفسیو: یعنی پخپل حسن - جمال - صفائی - او جائست سره په هر لوری ګرځی او داسی خوش منظر معلومیږی لکه چه د ډیرو ځلیمونکیو او جائسته مرغلرو په شان پر ځمکی باندی خواره شوی وی. او تخصیص د «متثور» دپاره د دی دی چه دا جائسته او چی جکاریږی له مرغلرو منظومؤ او پیپلو شویو څخه.

## وَإِذَارَايَتَ ثَوَرَايَتَ نَعِيمًا وَمُلَكًا لَبِيرًا ®

او هر کله چه وګوری ته دغه (جنت) ته نو وبه وینی ته نعمتونه (ډیر چه صفت ئی کیدی نشی) او ملک پاچائی لویه (لارواله چه انتهاء او زوال نه لری).

تفسیر: یعنی د جنت حال او احوال څه ووایه شی \_ که غوک ئی ووینی نو ور معلومیړی چه په جنت کښی به څه عظیمالشان نعمتونه او څومره لویه لارواله بیمثاله باچائی یوه معمولی او ادنیٰ جنتی ته ور په برخه کیړی رزقنا الله تعالیٰ منها بمنه و فضله.

## عْلِيَهُمْ رِثِيَابِ سُنْكُسٍ خُفَرٌ وَ إِسْتَبُرَقُ ۚ

د پاسه پر دوی باندی به کالی (جامی) د نریو وریښمو وی چه شنه به وی او د پریرو (غتو) وریښمو نه

**تفسیر:** یعنی نری او پریر (غت) دوه ډوله (قسمه) د وریښمو کالی (جامی) به جنتیانو ته ورکاوه کیږی.

#### وَّحُلُوا السَاوِر مِنْ فِضَادً

او وابه غوسته شی (دوی ته) باهوګان له سپینو زرو.

تفسیر: په دی سورت کښی دری ځایه د سپینو زرو ـ د لوښیو- ګانو (زیوراتو) او نورو ذکر راغلی دی ـ په بل ځای کښی د سرو زرو ذکر شوی دی. ممکن دی چه دا هم وی او هغه هم وی. ځینو ته به دا ورکاؤ شی ـ او ځینو ته به هغه یا به کله دا او کله به هغه وروړاندی کیږی.

#### وَسَقْنَهُمُ رَبُّهُمُ شَرَابًا طَهُورًا ا

او ور وبه څښی دغو (جنتيانو ته) رب د دوی شراب طهور (څښاک ښه پاکيزه)

تفسیو: یعنی له گردو (تولو) نمعتونو وروسته د شراب طهور یو جام به د حقیقی مالک له لوری ورکاوه شی چه نه په کیبی نجاست وی او نه کهورت نه به ورسره څه درد او الم او نه به بدبوئی وی او د هغه له څنی به زړه پاک او گیډه صفا کیږی. له څنیلو څخه وروسته له بدن څخه به داسی عرق او خولی وځی چه د هغه وږمه او خوشیوئی به د مښکو په څیر زړونه خوښوی.

## ٳؾۜٙۿڬؘٵػٳؽۘڵڴۄؙڂڒؘٲٷڰڮڶڛؘۼؽؙڴۄ۫ۺٞڴۅؙۯٳۿ۠ٳ؆ٞؽڂؽ ٮۜڗ۠ڶٮٚٵۼؽؽڰٳڶڠؙۯٳڮؾؙڹؚۯؽڵڒۿٙۏٵڞؚۑۯڔڮٛڮٛۄڔؾٟڰ

(او وبه فرمائی الله دوی ته چه) بیشکه دغه (نعمتونه) ؤ تاسی لره جزاء بدل (د اعمالو ستاسی) او دی سعی عمل زیار (کوشش) ستاسی مشکور مقبول. بیشکه مونی هم دا مونیز نازل کری مو دی په تا باندی (ای محمده!) قرآن نازل کول نو صبر کوه حکم امر د رب خپل ته (په نصرت د تا).

تفسیو: یعنی د زیات اعزاز او اکرام او د زړونو د خوښی دپاره به ویلی شی چه دا ستاسی د اعمالو بدل دی ستاسی زیارونه (کوششونه) مقبول او مشکور او سعی مو ومنلی شوی ـ د دی زیری له آوریدلو څخی به جنتیان لا خوښیږی.

﴿ إِنَّالَتَهُنُ ﴾ الآية -بيشكه مونډ نازله كړى مو دى په تا باندى اى محمده قرآن نازلول نو صبر كوه حكم امر د رب خپل ته په نصرت د تا )

چه ستا زړه مضبوط شی او خلق ورو ورو پخپلو ښو او بدو باندی ښه وپوهیږی او معلوم ئی کړی چه جنت د کومو اعمالو په وسیله موندل کیږی ـ که په داسی پوهولو سره هم ونه پوهیده او پخپل ضد او عناد کښی تینګ پاتی شو نو تاسی د خپل پروردګار په حکم باندی همغسی تینګ ودریږی او د وروستنی فیصلی انتظار وکړئ.

## وَلَا تُطِعْمِ مِنْهُمُ الِثِمَّا أَوْكَفُوْرًا ﴿

تبركالذي(٢١) الدهر(٧٦)

او مه منه خبره له دوی څخنی د هیڅ یو ګنهګار او ناشکره (چه تا بولی کفر ته).

تفسیو: یعنی عتبه او ولید او د قریشو نور کفار تاسی ته دنیوی ترغیبونه درکوی او شنه باغونه درخوی او شنه باغونه درجیی او په دی تحریص ـ تطمیع سره غواړی چه تاسی د تبلیغ له فرضه واړوی ـ نو الله تعالیٰ تنبیه فرمائی چه تاسی د دوی په خبرو باندی مه تیروځی ځکه چه د ګنهګار ـ فاسق او ناشکر کافر له وینا منلو څخه پرته (علاوه) له نقصانه بل څه په لاس نه درځی نو د داسی شریرانو او بدبختانو خبرو ته غوړ نیول نه دی په کار.

## وَاذْكُرِ الْسُمَرَتِيكَ بُكُرَةً وَ آصِيلًا اللَّهِ

او يادوه نوم د رب خپل صباح ګهيځ (سبا) او بيګا ماښام.

تفسير: يعنى تل هغه پخپل زړه کښى ولره! په تيره بيا په دى دوو وقتونو کښى ئى هرومرو (خامخا) يادوه! ګردو (تولو) اندييمنو علاج هم دا د الله تعالیٰ ذکر دى.

## وَّمِنَ اللَّيْلِ فَاسُجُلُ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيْلًا ۞

او په څه برخه د شپی کښی نو سجده کوه هغه (الله) ته او نسبت د پاکی کوه دغه (الله) ته په شپه اوږده کښی (یعنی تهجد کوه او)

تفسیو: لمونځ وکړه ! ښائی چه له دی ځمنی د مغرب او عشاء لمونځونه یا به تهجد مراد وی که له هر قرت کو که له ﴿ وَتَنَ آئِلُو کَالَمَهُنْ ﴾ خخه تهجد مراد وی نو دلته به له تسبیح ځمنی د هغه متبادره معنی اخیسته کیږی. یعنی د شپی له لوری علاوه پر تهجد پر ډیرو تسبیحو او تهلیلو کښی مشغول شئ! که له ړومبی «فاسجد» څخه نه تهجد که له ړومبی «فاسجد» څخه تهجد مراد وی.

## إِنَّ لَمْؤُلِآءِ يُعِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَنَا رُوْنَ وَرَآءَ هُمُ يَوُمَا قِقَيْلًا

بیشکه دا (خلق چه کفار دی) خوشوی ژر تیریدونکی (دنیا) او پریږدی وروسته له ځانه ورځ سخته (د عقبیٰ چه د هغی دپاره څه تیاری او عمل نه تبركالذي(٢٩) الدهر (٧٦)

#### کوی).

تفسیر: یعنی دا خلق که ستاسی پند او هدایت نه منی د هغه سبب د دنیا مینه ده. کله چه دنیا یو ژب که چه دنیا یو ژب که چه دنیا یو ژب په لاس راتلونکی څیز دی دوی هم دا غوایی. او د قیامت له درنی ورځی څخه غافل شوی دی او هیڅ د هغه په راتللو باندی باور هم نه لری او هسی ئی گنی کله چه مونږ ومرو او له خسا کیدلو څخه پس وراسته او تجزیه کیږو بیا به مو څوک راژوندی کوی؟ وروسته د دی پوستنی جواب ورکوی.

# نَعَنُ خَلَقْنَاهُمُ وَشَدَدُنَا ٱسْرَهُمُ وَاذَاشِئُنَابِدُّ لَنَّا ٱمُثَالَهُمُ سَّبُونِيلًا

مونږ پیدا کړی مو دی دوی او بیا مو مضبوط کړل پیدایښت بندونه اندامونه د دوی او کله چه اراده وفرمایو بدل به راوړو مونږ امثال د دوی (په خلقت کښی) بدل.

تفسیو: یعنی اول مو تاسی پیدا کری او ستاسی ګرد (ټول) بندونه او اندامونه مو جوړ کړی دی نن ځمونږ هغه قدرت نه دی سلب شوی. هر کله چه مونږ وغواړو ستاسی دا موجوده ژوندون پائ (انجام) ته ورسوو او هم داسی یوه بله هستی بیا پیدا او ودرولی شو. یا دا مطلب که دا خلق ئی ونه منی نو مونږ قادر یو هر کله چه وغواړو د دوی په ځای به نور داسی سړی راولو چه ګرد (ټول) سره به مطیع او فرمانبرداران وی او د دوی په شان به سرکشان نه وی.

## إِنَّ هَانِهُ تَذْكِرَةٌ ۚ فَمَنَّ شَأَءَ الْخَذَ إِلَّى رَبِّهُ سَبِيلًا ۗ

بیشکه دغه (سورت) تذکره پند دی (خلقو لره) نو هر هغه څوک چه اراده کوی نیسی طرف د رب خپل ته لاره (په خیر او طاعت سره ـ پس و دی نیسی!).

تفسیو: یعنی په جبر او زور سره په دوی باندی د دی خبری منل ستاسی کار نه دی ـ د پاک قرآن په وسیله پند ورکوئ! وروسته له دی د هر چا اختیار دی هر څوک چه زړه ئی غواړی د خپل پروردګار تر خوشی پوری د رسیدلو لاره ځان ته جوړه کړی!.

## وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا اَنْ يَشَاءُ اللَّهُ أَنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا كَأَ

تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

او اراده نشئ کولی تاسی (د هیڅ لاره د طاعت) مګر هغه چه اراده وفرمائی الله (تاسو ته) بیشکه الله دی (پر هر شی باندی) ښه عالم دانا ښه حکمت والا.

تفسیر: یعنی ستاسی غوښتنه هم پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له غوښتنی نشی کیدی ـ ځکه چه د بنده مشیت د الله تعالیٰ د مشیت تابع دی دغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم او ښکاره ده چه د چا استعداد او قابلیت څه قسم دی؟ نو سم له هغه سره د هغه مشیت کار کوی. بیا پاک الله هر چا لره چه پخپل مشیت په سمی لاری باندی بیائی یا په کمراهی کښی پریږدی.

## يُّهُ خِلُ مَنْ يَّشَا ۚ فِي رَحْمَتِهِ وَالطَّلِمِينَ اعَدَّ لَهُ مُعَدَابًا الِيمَا ﴿

داخلوی (الله) هغه مخوک چه اراده (د دخول ئی) وفرمائی په رحمت خپل کښی او ظالمان (کافران چه دی) تیار کړی دی (الله) دوی ته عذاب ډیر دردناک.

تفسیر: یعنی د هر چا استعداد چه ښه وی هغه ته به په نیکی باندی د تللو توفیق وروبښی او د خپل رحمت او فضل مستوجب به ئی وگرځوی.

#### تمت سورة «الدهر» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه.

سورة المرسلات مكية الا آية (٤٨) فعدنية وهي خمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٧) تسلسلهاحسب النزول (٣٣) نزلت بعد سورة «الهجزة».

د «المرسلات» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۴۸) آیته څخه چه مدنی دی (۰۰) آیته (۲) رکوع لری

په تلاوت کښی (۷۷) او په نزول کښی (۳۳) سورت دی وروسته د «الهمزة» د سورت څخه نازل شوی دی

#### بِهُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## وَالْمُرْسَلَتِ عُرْفًا كُفَالْعُصِفْتِ عَصْفًا كُ

تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

قسم دی په هغو بادونو چه لیږلی شوی دی (د الله له طرفه) پی در پی پرله پسی (چه زړونه خوښوی) (یا) قسم دی په هغو ملائکو لیږلیو شویو په نیکیو سره (چه امر او نهی دی). بیا قسم دی په هغو سختو خوځوونکیو بادونو باندی چه الوځی په زور سره (یا) پس قسم دی په هغو ملائکو تلونکیو په حکم د الله سره ګړندی تلل

تفسیر: یعنی اول پسته او ښه نری هوا چلیږی چه له هغی سره به د مخلوقاتو ډیر توقعات او منافع تړلی وی بیا لیړ مخه وروسته همغه یوه نرمه او پسته هوا د یوی سختی سیلی او طوفان جکړ پشان به الوځی او داسی خرابی او ورانی به راولی چه خلق به په نارو سورو شی. هم دا د دنیا او د آخرت مثال وکنئ! ډیر داسی کارونه دی چه خلق هغه اوس مفید او نافع ګڼی او پر هغه باندی د دوی لوئی هیلی (امیدونه) تړلی وی او ډیر توقعات تری لری خو همغه کار کله چه د قیامت په ورځ پخپل اصلی او ډیر سخت او ویروونکی صورت سره راښکاره شی نو ګرد (تول) خلق به تری بناه غواړی.

## وَّ النَّشِ رَتِ نَشُرًا الْ فَالْغِي قُتِ فَرُقًا الْ

قسم دی په هغو خواره کوونکیو بادونو باندی (باران لره) پورته کول خورول بیا (قسم دی) په (هغو ملائکو یا آیتونو د قرآن چه) جدائی کوی (په منځ د حق او باطل کښی) جدائی کول

تفسیر: یعنی پر هغه هواؤ باندی قسم دی چه بخارات او نور له ځانه سره راپورته کوی او وریځی پیدا کوی او په فضاء کښی ئی خوروی ـ بیا په هر هر ځای کښی چه د هغوی رسونه مقصود وی د الله تعالی په امر هغه هم هغلته رسوی او ویشی نی او له وریا (باران) څخه وروسته بیا وریځی یوه لوری بل لوری ته خوروی. هوا یوازی له وریځی سره مخصوصه نه ده بلکه د هغه عمومی خاصیت دا دی چه د گردو (ټولو) شیانو کیفیات لکه ښی او بدی وږمی او نور خوروی او د هغوی لطیف اجزاء مخنی بیلوی او له مخان سره نی وړی او یو څیز له یوه مخایه جلا (جدا) کوی او له بل سره نی لکوی غرض دا جمع او تفریق چه د هوا خاصه ده د آخرت یوه نمونه ده چه هلته د حشر او نشر څخه وروسته به وگړی (خلق) سره بیلول شی او پس له یوه ټولیدلو ځنی به بیلو بیلو څنی ورسول شی هو هنایو گڼی افتکار کالاکانی کیک

## فَالْمُلُقِيلِتِ ذِكْرًاكُ عُدُرًا أَوْنُذُرًاكُ

تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

پس قسم دی په هغو (پرښتو) چه راښکته کوونکی د ذکر وحی پند دی لپاره د لری کولو د عذر (الزام د مؤمنانو) او لپاره د ویرولو (الزام د کافرانو).

تفسیو: حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه له «الملقیات ذکراً» څخه هم هوا مراد کړی ده ځکه چه د وحی غږ د خلقو غوړونو ته رسوونه هم د هوا کار دی.

تنبیه: «المرسلات ـ العاصفات ـ الناشرات ـ الفارقات ـ الملقیات» د پنځو واړو مصداق ځینو هواوی تاکلی (مقرر کړی) دی ځینو پرښتی ځینو پینمبران او ځینو مضرینو لکه چه ړومبنیو ځلورو څخه هواوی مراد کړی دی او له پنځمی ځنی ئی پرښتی اخیستی دی چه په ترجمه کښی شکاره ده نوری خبری هم په دی مورد کښی شته چه د هغوی ګرد (تول) تفصیلات په (روح المعانی) کښی شته.

حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی چه «له وحی شخه د کافرانو د دغه الزام لری کول منظور دی چه د سزا په وقت کښی ونه وائی چه مونږ نه وو خبر او هغو کسانو ته چه په برخه کښی نی ایمان دی د ویری اورول دی چه ایمان راوړی» حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه فرمائی چه «د الله تعالیٰ هغه کلام چه پر امر - نهی عقائدو او احکامو باندی مشتمل دی هغه د عنر کولو دپاره دی چه د اعمالو د پوښتنی په وقت د دی سړی دپاره عذر او دستاویز وی چه ما هغه کار سم د الله تعالیٰ له امره سره کړی دی - او د ده د هغه امر په نسبت می له هغه کار ځنی شخان ساتلی دی او د الله تعالیٰ هغه کلام چه پر قصصو - اخبارو او نوروو باندی مشتمل وی عموماً د منکرانو د ویرولو او ډارولو دپاره دی». په دی سورت کښی د خبری مخه زیاتره د عموماً د منکرانو د ویرولو او ډارولو دپاره دی». په دی سورت کښی د خبری مخه زیاتره د مکنبینو او منکرینو په لوری ده نو ځکه د بشارت ذکر ئی ونه کړ . والله اعلم په هر حال سره وحی راوړونکی پرښتی او وحی رسوونکی هواوی دواړه شاهدانی دی چه یو وقت هرومرو (خامخا) داسی راتلونکی دی چه په هغه کښی به مجرمان پخپلو حرکاتو باندی پر او ملزم کیږی - او له الله داس وریدونکی به بیخی مأمون - مصنون او بی فکره وی.

#### إِنَّهَا تُوْعَدُونَ لَوَاقِعُنْ

بیشکه څه وعده چه له تاسی سره کړی شوی ده (د قیامت) خامخا واقع کیدونکی ده .

تفسیو: یعنی د قیامت او د آخرت د حساب او کتاب او جزای او سزا وعده هرومرو (خامخا) پینهیدونکی ده. تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

## فَإِذَا النُّبُوْمُ كُلِمسَتُ ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُوجَتُ ٥

نو کله چه ستوری تور شی رڼا (رنړا) نور یی ورک شی. او کله چه آسمان څیری کړ شي.

**تفسیو:** یعنی ستوری محوه بی رنا خریر کیږی آسمان به توتی توتی را لویږی او د څیریدلو له وجی به په هغه کښی ورونه او کړکی څرګندیږی

#### وَإِذَا الِجُبَالُ نُسِفَتُ ٥

او کله چه غرونه والوځولی شی (وایستل شی له ځایونو خپلو نه) او روان شی.

تفسیر: یعنی د پاغوندو په شان په هوا کښی الوځی او دی خو او هغی خوا ګرځی.

#### وَإِذَا الرُّسُلُ أُقِّنَّتُ اللَّهِ الرُّسُلُ أُقِّنَّتُ اللَّهِ

او کله چه د پیغمبرانو وقت وټاکلی (مقرر) شی (او جمع کړل شی دپاره د شهادت).

**تقسیو:** چه له وړاندی وروسته ټاکلی (مقرر) وقت سره سم د خپلو امتیانو سره د رب العزت په دربار کښی حاضر شی.

## لِأَيِّ يَوْمِ أُجِّلَتُ ﴿لِيَوْمِ الفُصُلِ ﴿

دپاره د کومی ورځی وروستی کړی شوی دی (دا څیزونه) دپاره (د شهادت) د ورځی د فیصلی.

تفسیر: یعنی پوهیدئ چه دا فیصله کومی ورځی دپاره ساتلی شوی ده؟ هغی ورځی ته چه په هغی کښی به د هری خبری بیخی او آخری او قطعی فیصله وی بیشکه که الله تعالیٰ غوښتلی اوس به هم د هر څیز فیصله لاس په لاس او سم د لاسه هم کوله خو د ده د حکمت اقتضاء داسی نه ده چه اوس هر څوک پخپلی سزا ورسوی. تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

# ومَا ادُرلكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ ﴿ وَيُل مَيْدِ إِللَّهُ كُنِّ بِينَ @

او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه ده ورځ د فیصلی افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په ورځی د قیامت باندی).

تفسیر: یعنی هیڅ مه پوښته چه د فیصلی ورځ به څرنګه وی؟ بس دومره وپوهیډه چه دروغ ویونکیو لره به د تباهی ډیره سخته ورځ وی او له سختو مصائبو او رېرو (تکلیفونو) سره به په کښی مخامخ کیدونکی وی ځکه چه د هغه څیز له لیدلو څنی چه د دوی په فکر او خیال کښی هم نه ؤ تیر هر کله چه ورسره مخامخ شی سخت وار خطاء کیږی او د حیرت او ندامت لامله (له وجی) ئی حواس خرابیږی.

# ٱلَمُ نُهُلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴿ ثُمُّ نُثَبِعُهُمُ الْلِخِرِيْنَ ﴿ كَثَالِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِيْنَ ﴿ كَثَالِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِيْنَ ﴿

آیا نه دی هلاک کړی مونږ مجرم خلق ړومبنی بلکه هلاک کړی مو دی په سبب د تکنیب سره بیا ورلیږو په هغو پسی وروستنی (مجرمان هم لکه چه له دوی سره مو معامله وکړه) هم داسی کار کوو مونږ له ټولو مجرمانو ګنهګارانو سره.

تفسیر: د قیامت منکرانو داسی ګڼل چه د دنیا دا لوی ژوندون به په څه ډول (طریقه) پای (آخر) ته رسیږی؟ او څرنګه به باور کیدی شی چه دا کرد (ټول) بنی آدمان به په یوه ورځ کښی سره مړه \_ او انسانی نسل به بیخی فنا کیږی؟ دا دوزخ او عذاب ویرول ګرد (ټول) سره فرضی او ساختګی راښکاری \_ نو د دی چتی (بیکاره) خبرو په جواب کښی فرمائی چه پخوا له دی څخه ډیر خلق مړه شوی دی \_ او ډیر اقوام او تبرونه د خپلو ګناهونو په بدل د تباهی سره مخامخ شوی دی \_ د ورستنیو په نسبت به هم داسی د موت او هلاکت سلسله جاری وی نو پاک الله فرمائی کله چه ځمونږ قدیمی عادت د مجرمانو په نسبت معلوم او څرګند (ښکاره) دی نو وپوهیږئ چه د دی پیری کفار به هم په همغو پخوانیو کفارو پسی شرو. هغه لوی ذات چه په بیلو بیلو زمانو کښی ئی لوی لوی مضبوط او تکړه سړی وژلی دی \_ او ډیر طاقتور مجرمان ئی هلاک بیلو زمانو کښی ئی لوی لوی مضبوط او تکړه سړی وژلی دی \_ او ډیر طاقتور مجرمان ئی هلاک کړی دی \_ نو آیا هغه اوس په دی باندی قدرت نه لری چه په دی ګردو (ټولو) مخلوقاتو باندی په یوه وقت کښی د عذاب خوند وڅکی؟ او ټول یو ځلی فنا کړی بلکه ښه قادر او کولی ئی

تبركالذي (۲۹) المرسلات (۷۷)

#### ( سبحان ذى العزة والعظمة والكبرياء والجبروت!).

## وَيُلُّ يُوْمَيٍ ذِ لِلْمُكَنِّ بِيُنَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په بعث بعد الموت باندی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د قیامت راتک ئی د دی لهاره دروغ گانه چه گرد (تول) انسانان به محرنگه یو محلی پناه کیږی؟ او په محه ډول (طریقه) به گرد (تول) مجرمان په یوه وقت کښی گرفتار او په سزا رساوه کیږی؟.

## ٱڬۄ۫ڹؘڂٛڵؙڡؙۛٚڴؙۅؙٛ؈ۜٞ؆ؙۧ؞ؚۭؗؗؗؗٛ؆ٞۿؚؽؙڹۣ۞ٚڹؘۼۼڵڹ؋ٛڹٛٷۯٳڗٟ؆ؚڮؽڹٟ۞ٚ ٳڵۊػڔڔۣ؆ۘۼڵؙؙؗؗٷۄٟ۞ٚ

آیا نه یئ پیدا کړی مونږ تاسی له اوبو سپکو (د منی) ځنی نو ومو ساتلی مونږ هغه (اوبه) په ځای د قراری ټینګ کښی (چه د مور رحم دی) تر نیټی معلومی (وقت د ولادت) پوری.

تقسیور: یعنی د یوی وقفی په ځای کښی ئی محفوظ وساته. له دی ځنی مراد د مور رحم دی چه هغه ته (بچه دان) هم وایه شی. او علیالاکثر ووړکی هلته تر نهو میاشتو پوری وی او خپل خلقت کاملوی.

#### فَقَكَ رُنَا اللهِ عُمَ الْقَدِرُون ؈

پس قادر یو موند په دغو کارونو باندی پس ښه تیک قادران یو موند

تقسیر: یعنی د اوبو هغه محائحکی نی او تر نیتی معلومی پوری په هغه تینگ او مضبوط ځای (رحم) کښی چه اکثر نهه میاشتی وی وساته په تدریج سره یی پوره کړ او له هغه محخه یی په ورو ورو یو کامل انسان جوړ کړ له دی محنی ځمونږ په قدرت او قوت باندی وپوهیډئ نو آیا دا الله تعالیٰ دا انسان وروسته له مړینی محخه نشی ژوندی کولی. تبرك الذي (٢١) المرسلات (٧٧)

تغییه: ځینو د «قدرنا» معنی اندازه کول اخیستی دی یعنی «اندازه مو کړ» او مونږ یو ښه اندازه کوونکی یو چه په دومره مدت کښی له مونږ څنی هیڅ یو ضروری څیز نه دی پاتی او نه مو کوم زائد او بیکار شی پیدا کړی دی.

#### وَيُلُّ يَوْمَدٍ إِللْمُكَدِّبِيْنَ @

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په ایمان او په نعمت باندی).

تفسیر: چه داسی به ئی ویل کله چه مونډ په خاورو کښی داسی ګډوډ شو چه ځمونږ د هډوکو بڅرکی بیخی نری او ګرد (تول) سره خاوری ایری شی نو آیا بیا به په څه ډول (طریقه) ژوندی کیډو؟ نو په هغه وقت کښی به دوی پخپلو دی چتی (بیکاره) او پلیتو شبهاتو باندی وشرمیږی او د ندامت او ارمان ګوتی به په غاښونو وچیچی.

(اوس الله تعالیٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه ذکر کوی د خپل احسان پر خپلو بندگانو او داسی فرمائی):

#### ٱلدِّنجُعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا ۞ ٱحْيَآ ۚ وَٱمُوَاتًا۞

آیا نه ده گرځولی مونږ ځمکه جمع کوونکی (په شا خپلی) ژوندیو لره او مړیو لره (په ګیډه نس خپل کښی).

تفسیر: یعنی ګرد (ټول) ژوندی مخلوقات پر هم دغی ځمکی باندی د خپل ژوندون چاری برابروی او د دوی مړی هم په هم دی ځمکی کښی خښیږی او ورته رسیږی، انسان ته ژوندون د هم دی خاوری په وسیله په برخه شوی دی او له مړینی څنی وروسته ئی هم دا خاوره د هستوګنی ځای دی. نو آیا بیا دوهم کرت له دی خاوری ځنی د هغه پورته کینل کومه مشکله خبره ده؟.

### وَّجَعَلْنَافِيْهَا رَوَاسِيَ شَلِيخْتٍ قَ ٱسْقَيْنَكُوْمَٱٓءُفُرَاتًا<sup>©</sup>

او پیدا کړی دی مونړ په دی (ځمکه) کښی غرونه لوی او لوړ (اوچت) او در ومو څښلی تاسی ته اوبه خوړی تنده ماتوونکی.

تفسیر: یعنی په هم دغی ځمکی کښی مو لکه غر غوندی دروند او سخت جسم پیدا کړی دی چه

تبركالذي (٢١) المرسلات (٧٧)

له خپله هایه هیخ نه خوعجیږی. او په هم دی محمکی کښی مو د اوبو چینی در بهولی دی چه د خپلی نرمی او سیلان په سبب تل تر تلله بهیږی او په ډیر سهولت سره ئی مخبونکی خروبیږی ـ پس هغه الله تعالیٰ چه په دی حقیری محمکی کښی ئی پخپل قدرت سره داسی متضادی نمونی رابولی دی او د موت او حیات او د سختی او نرمی ډیری منظری او ننداری ئی رابواندی کړی دی نو آیا هغه د حشر په میدان کښی د سختی او د نرمی او د نجات او د هلاک مختلف مناظر او ننداری نشی راښوولی؟ او هم د هغه ذات په قبضه کښی چه د پیدا کولو هلاک کولو او د حیات او بقاء کرد (ټول) سامان او وسیلی شته نو آیا د هغه قدرت او نعمت دروغ گڼل څرنکه جانز کیدی شی؟.

#### وَيُلُّ يَوُمَيٍذٍ لِلْمُكَدِّبِيْنَ ٠

افسوس هلاک خرایی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په دغو مخلوفاتو او نعمتونو باندی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه داسی ئی گڼل چه په یوه ځای او یوه وقت کښی به د ګردو (ټولو) ړومبنیو او وروستنیو د اثابت او تعنیب په دی اندازه مختلفی او متضادی چاری څرنګه پای (آخر) ته رسیږی او وبه ویل شی دغو مکنبینو ته د الله اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه د قیامت په ورځی کښی داسی چه:

#### ٳٮٛٚڟڸڠؙٷٙٳٳڸؗڡٵڴؙؙؙڬؙؿؙۯۑ؋ؾؙڰڐؚؠٷؽ۞۫

ځځ لاړ شځ! هغه څیز ته چه وئ تاسی چه په هغه (عذاب د اور) به مو دروغ وئیل په دنیا کښی.

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ کښی به منکرانو ته داسی ویل کیږی. بیا به وویل شی د الله له جانبه منکرانو ته داسی چه:

# ٳٮٛٚڟڸڠؙۅٛٳٳڸ ڟؚڔۣڷۮؚؽؾؙڵؿۺؙۘۼۑ۞

ځۍ لاړ شئ تاسي! هغه سيوري ته چه خاوند د دريو خاښونو څانګو دي.

تفسير: له قتادة رضي الله تعالیٰ عنه او نورو څنې مروی دی چه د کافرانو د سيوری دېاره يو

تبركالذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

لوګی له دوزخه راوځی چه په چاودلو سره به په دریو ځانګو ویشل کیږی وائی چه دا لوګی به داسی وی چه له هر یوه منکر به له دری خواؤ راچاپیر وی ـ یوه توته به ئی د سر له لوری د چتری په ډول (طریقه) ولاړه وی او دوهمه به ئی په جی لاس او دریمه به ئی په کیڼ لاس. د حساب تر خلاصیدو پوری به دا خلق تر هم دی سیوری لاندی وی او ایمانداران او نیک کرداران به د عرش عظیم تر سیوری لاندی په ډیره هوسائی (راحت) او آرام سره ولاړ وی.

#### لَا ظَلِيْلٍ وَلَا يُغْنِىٰ مِنَ اللَّهَبِ أَنَّ

چه نه به وی (دا سیوری) یخ او نه به دفع کوی (له دوی نه هیڅ شی) له لمبی د اور نه).

**تفسیر:** یعنی یواځی په نامه سره به سیوری وی. داسی کوم ګڼ سیوری به نه وی چه د هغه په وسیله د لمر له تودوخی یا د اور له لمبو ځنی منکرین ځان وژغوری (وساتی) یا د تندی د داخلی او خارجی تودوخی مخه ونیسی.

#### إِنْهَا تَرْمِيُ بِشَرِيكَا لْقَصْرِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ

بیشکه هغه (اور) ویشتل کوی په هسی بڅرکو سرو سکروټو سره (چه هره یوه به ئی وی) لکه لوړه (اوچته) غټه ماڼی.

تفسیو: یعنی د دوزخ دغه سکروتی به دغومره لوړی (اوچتی) وی او هغه سکروتی به د لوئی مانی د وچتوالی په میچ راالوځی. یا به د هغه د سکروتو لویوالی د لوئی مانی له لویوالی سره برابر وی.

#### كَأَنَّهُ جِلْلَتُّ صُغُرُّهُ

ګواکی هغه (بڅرکی سکروتی قطار د) اوښانو زیړو تورو دی.

تفسیو: یعنی که له مانی سره تشبیه په لوړوالی (وچتوالی) کښی وی نو له اوښ سره به په لویوالی کښی هم وی. که هغه تشبیه په لویوالی کښی وی نو د ﴿ کَانَّهُ عِلْکَاسُمُو ۗ ﴿ مطلب به داسی وی چه وړمبی به د اور هغه بڅرکی او سکروتی له مانی سره برابری وی بیا به ماتی او وړی شوی د اوښ په اندازه به کیږی. یا به له اوښ سره په رنگ کښی تشبیه ولری خو په دی تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

صورت کښی هغو کسانو چه د ﴿ چِنلَٽَشُمُوۗ ﴾ ترجمه په «تورو اوښانو» سره کړی ده هغه زیاته ښه لګیږی ځکه چه له روایتونو څخه دا ثابته شوی ده چه د دوزخ اور تک تور دی او عرب تورو اوښانو ته د دی لامله (له وجی) «صفر» وائی چه هغه عموماً زیروالی ته مائل وی. والله اعلم.

### وَيُلُ يَوْمَيِدٍ إِللَّهُ كَذِّبِ يُنَ۞

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (د داسی عنابونو).

تفسیو: چه داسی به ئی ګڼل چه قیامت نه دی راتلونکی او که را هم شی نو مونډ به هلته په آرام او هوسائی (راحت) کښی یو.

#### هٰذَايُومُ لَاينُطِقُونَ اللهُ

دا هغه ورځ ده چه (مفیدی) خبری نه کوی (پکښی کفار یا به نشی نیولی هیڅ حجت یر الله باندی).

تفسیر: یعنی منکران به محینو مواطنو کښی بالکل خبری ونه شی کړی او په هغو مواطنو کښی چه وینا کوی هغه به نافع نه وی. نو په دی لحاظ سره به د هغوی ویل او نه ویل ګرد (ټول) سره برابر وی.

#### وَلَا يُؤُذُنُ لَهُمُ فَيَعْتَذِرُوُنَ©

او اذن حکم به ونه کړ شی دوی ته چه عذر وغواړی (او نه به معذرت ورته څه نفع ورسوی).

تفسير: ځکه چه د معذرت او د توبي د قبلېدلو وقت تير شوي دي.

#### وَيُلُ يُوْمَيِذٍ لِلْمُكَدِّبِيْنَ ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په دغی ورځی د قیامت باندی). تابرك الذي (٢٦) المرسلات (٧٧)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه دغه ورځ د دنیا په عدلیو او محکمو باندی قیاس کوی او داسی ئی ګڼلی وی چه که هسی کومه موقع راوړاندی شوه نو هلته به هم په غوړو خبرو او په عذرونو او ننواتو سره ځانونه خلاصوو.

#### هٰذَايَوْمُ الْفَصُلِ جَمَعُنكُمُ وَالْأَوَّلِينَ۞

دا ورځ د فیصلی ده ټولوو مونږ تاسی (ای مکنبانو) او پخوانی خلق هم.

تفسیو: د دی لامله (له وجی) چه ګرد (ټول) سره راټول کړو او بیبا ئی بیل بیل سره ودروو او وروستنی او آخری حکم او فیصله ورواوروو.

#### فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيُثُ فَكِينُدُونِ®

پس که وی تاسی لره څه کید مکر چل (په دفع د عذاب کښی) نو وکړئ دغه کید مکر چل مو په ما باندی.

تفسیو: هو که ا دا ګرد (ټول) مو دلته سره راټول کړی اوس دی یو له بله سره جرګی او مشوری وکړی هر هغه چم (چل) کید او مکر فریب او تدبیر چه ځمونږ د نیولو دپاره جوړولی شی هغه دی جوړ کړی او راودی ښیی په دنیا کښی خو مو د حق په باطلولو او پټولو کښی ډیر تدبیرونه کړی ؤ نن مو هم له همغو تدبیرونو څخه هر یو مو چه زړه غواړی راد مخه نمی کړئ!.

#### وَيُلُّ يُومَ<sub>ع</sub>ٍ ذِ لِلْمُكَذِّبِيُنَ هَ

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په حساب کتاب باندی).

تقسیو: چه په نورو باندی ئی هیله (امید) او اسره کړی وه چه هغوی به مونډ په هر ډول (طریقه) سره چه وی خلاصوی ځینو سپین سترګو خو د دوزخ د پرښتو شمیر نولس اوریدلی داسی ئی هم ویلی دی چه د دوی له منځه اوولسو تنو ته یواځی زه کافی یم.

#### ٳۜۜؾؘٵڷؙؠؙؾۜٞۊؽؘؽؘؽ۬ٷ۫ڟؚڵڸٟ

تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

خامخا پرهیزګاران ویریدونکی به (د جنت د ونو) په سیوری کښی وی.

تفسیو: یعنی ویریدونکی له عذابه د الله چه کوی پرهیز له کفر او عصیان محخه ړومبی د عرش بیا د جنت په سیوریو کښی به وی.

# وَّغُيُونِ ۚ فَوَالِكَهُ مِثَايَشُتَهُونَ ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيَكَا ۗ بِمَا كُنْتُو وَاشْرَبُوا هَنِيَكَا ۗ

او په (غاړه د) چینو کښی به وی او په (منځ د) میوو کښی به وی له هغه قسمه چه غواړی ئی دوی (او وائی به مومنانو ته پرښتی چه) خورئ تاسی او څښځ تاسی (ای متقیانو) په داسی حال کښی چه لذت اخیستونکی او هضمیدونکی به یځ په بدل د هغو (صالحه ؤ اعمالو) چه وئ به تاسی چه کول به مو (یه دنیا کښی)

**تفسیر:** د مکنبینو په مقابل کښی ئی دا د متفینو حال بیان وفرمایه څکه «الاشیا<sub>ء</sub> تعرف باضدادها».

# ٳ؆ؙڬڬٳڮ ڹڿؙڔ۬ؽٵڶؠؙؙڂڛڹؿڹ۞ۏؽڵؙؾۜۅؙڡٙؠٟڹؚڗؚڶؠؙڰؙڎؚڔؠؽڹ۞

(لکه چه جزاء مو متقیانو ته ورکړه) بیشکه مونږ دا رنګه ښه بدل ورکوو نیکانو ته (پس نیکی دی کوی چه ښه جزاء بیامومی دغسی) افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په نعماؤ د جنت سره).

تفسیر: چه په دنیا کښی به ئی مسلمانانو ته ویل که له مرینی څخه وروسته بیا ژوندون وی نو هلته به هم مونږ له تاسی څخه ښه یو اوس چه هغوی تاسی په عیش او عشرت کښی وینی او خپل ځانونه په تکلیف او زحمت کښی مومی نو دوی ته لا زیات رېړ (تکلیف) رسیږی او رسوا او ذلیل کیږی، او وائی به منکرانو ته پرښتی داسی چه:

### كُلُوْا وَتَمَتَّعُوْا قَلِيلًا إِنَّكُوْ مُّخْوِمُوْنَ ۞

تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

خورئ تاسو! او نفع اخلئ (ای مکنبانو له نعمتونو د فانی دنیا) لیری ورځی بیشکه یئ تاسی مجرمان (ګنهګاران په عقبیٰ کښی).

#### وَيُلُّ يُوُمَدٍ إِللَّهُ كَذِبِينَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (له عذاب دردناک څخه).

**تفسیر:** چه د دنیا په عیش ـ عشرت ـ ساعت تیری او لفتونو کښی ډوب تللی وی ـ له دی څخه خبر نه وی هغه نحیز چه تاسی ته د ګلاتو امیل ښکاریده او هغه مو پخپلو غاړو کښی اچول هغه یو تک تور سخت چیچونکی مار او منګرر دی.

#### وَإِذَ اقِيْلَ لَهُمُ ازْكَعُوالْاِيْزُكَعُوْنَ @

او کله چه وویل شی (په دنیا کښی) دغو (مکذبینو) ته چه رکوع وکړئ لمونځ وکړئ تاسی (الله ته) نه کوی دوی رکوع لمونځ (الله ته).

تفسیو: یعنی مکذبین په لمانځه کښی رکوع نه کوی یا د الله تعالیٰ د عامو احکامو په مقابل کښی غاړه نه ږدی.

#### وَيُلُ يُّوْمَيِنٍ لِلْمُكَدِّبِيْنَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په اوامر او نواهی د الله). تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

تفسیر: په هغی ورځی کښی به ارمان او افسوس کوی چه په دنیا کښی مو ولی د الله تعالیٰ د احکامو په مقابل کښی سرښکته نه کړ که مو په دنیا کښی د هغه الله تعالیٰ په مقابل کښی سر تیت کړی وی نو دلته به هرومرو (خامخا) معزز محترم او سرلوړی (سرفراز) وم.

# فَيِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

پس په کومی خبری باندی وروسته ما سوا له دی (قرآنه) په ایمان یقین راوړی (دغه منکران) بلکه په بل شی باندی ممکنه نه ده پرته (علاوه) له (قرآن).

تفسیر: یعنی له قرآن مجید څخه لوړ (اوچت) او کامل او مؤثر بیان به د چا وی؟ که دا مکنبین په دی باندی باور نه کوی نو پر کومی خبری به ایمان راوړی آیا له دی پاک قرآن ځنی وروسته د بل کوم کتاب د راتللو په انتظار کښی دی چه له آسمانه به راښکته شی؟.

(آمنا بالله وبماانزل الله فاكتبنامع المؤمنين)

تمت سورة «المرسلات» بفضله ولله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة

عم(٣٠) النبا(٧٨)

سورة النبلِ مكية وهى اربعون آية و فيها ركوعان تسلسلها حسب النزول (٨٠) رقم تلاوتها (٧٨) نزلت بعد سورة المعارج

د «النبا» سورت مکی دی (۱۰) آیة (۲) رکوع لری په نزول کښی (۸۰) او په تلاوت کښی (۷۸) سورت دی وروسته د المعارج له سورته نازل شوی دی

#### بِ اللهِ الرَّحْيُون الرَّحِيُون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# عَمَّرِيَتُسَاءَ لُوُنَ<sup>0</sup>

له څه شی څخه پوښتنه کوی (کفار) يو له بله (يا له مؤمنانو څخه په طريقه د مسخری سره).

تفسیر : یعنی خلق د کومی خبری پته لګولو او د کوم غیز په تحقیق او تفتیش کښی مشغول دی؟ آیا په هغو کښی داسی مجه قوت او استعداد شته چه له ډیرو پوښتنو مخه په هغه غیز باندی وپوهیږی؟ هیڅ کله به ونه پوهیږی یا دا چه کافران د انکار او استهزاء او د نه منلو او مسخرو په ډول (طریقه) په خپلو منځونو کښی او هم له پیغمبر او مسلمانانو مخخه پوښتی خانه ! هغه لویه ورځ کله راځی؟ ولی دومره وڅنډیده (ایساره شوه) اوس ولی نه راځی؟» تاسی پوهیږئ چه دوی د مخه دپاره داسی پوهیږئ چه دوی د مخه دپاره داسی پوهیږئ چه دوی د مخه دپاره داسی پوهیز کاخی انداره ده چه د هغه علم او پوه دوی ته عنقریب راځی او دوی به ئی ژر په خپلو سترګو ووینی او پری وبه پوهیږی.

# عَنِ النَّبَا الْعَظِيْوِ اللَّذِي هُمُ فِيْهِ مُعْتَلِفُونَ ٥

پوښتنه کوی (کفار) د لوئی خبری (قیامت یا قرآن مخخه چه مشتمل دی په بعث او نورو اخروی امورو) هغه (قرآن) چه دوی په کښی مختلف دی (مؤمنان ئی په حقانیت اقرار لری او کافران تری انکار کوی).

تفسیو : یعنی د قیامت لویه ورځ چه د خلقو په منځ کښی په هغی کښی اختلاف او شخره

(جگره) ده او کفار په هغه کمبی سره مختلف دی په انکار او په شک کښی یا به تپوس کاوه مؤمنانو او کافرانو له جهته د مسخری نه نحوک لی مؤمنانو دپاره د زیادت د ویری او کافرانو له جهته د مسخری نه نحوک لی راتگ منی غوک لی نه منی نحوک لی په خیال کښی ورته تللی دی نحوک وائی جسم پورته کیږی غوک وائی گرد (ټول) رنځ او خوند په روح او په سا باندی تیریږی او په جسم پوری هیڅ نحیز اړه (مجبوری) نه لری ځینی وائی قیامت شته او بتان به محمونږ شفاعت کوی او مخینی وائی تیامت شته او بتان به محمونږ شفاعت کوی او نوری داراز (قسم) جگړی.

#### كُلاسَيَعْلَمُوْنَ۞۫ثُرُّكَلاسَيَعْلَمُوْنَ⊙

نه دی کوی( دا اختلاف او پوښتنې) ژر به وپوهیږی (دا کافران په عذاب د انکار باندی) بیا هیڅکله دی نه کوی (پوښتنی او اختلاف) ژر به وپوهیږی (په عذاب د انکار) دغه منکران په هغه باندی چه حق دی په هغه وقت کښی چه مړه شی او وڅکی عذاب.

تفسير : يعنی پيغببرانو د دنيا له اوله تر اوسه پوری خلق ډير پوهولی دی خو خلقو هيڅ کله له خپلو جگړو او پوښتنو څخه مخ نه دی اړولی اوس نژدی ده چه هغه ويروونکی ننداره هغوی ته په مخ کښی راشی نو هلته به وپوهيږی چه د قيامت لويه ورځ څه شی ده؟ او د هغی پوښتنی او جگړی په څه ډول (طريقه) دی؟.

#### ٱلَوۡ نَجُعَلِ الْاَرۡضَ مِهٰدًا<sup>ن</sup>ُ

آیا نه ده ګرځولی مونږ ځمکه فرش (بلکه ګرځولی ده مونږ ځمکه فرش لپاره د هستوکني د خلقو).

تفسیر : چه خلق په سکون او اطمینان پری ولکوی او هستوګنه پری وکړی او په آرامی او هوسائی (راحت) سره ناسته ملاسته پکښی وکړی.

#### وَّ الْجِبَالَ أَوْتَادًانُ

او (آیا نه دی ګرځولی مونړ) غرونه میخونه (بلکه ګرځولی دی مونړ غرونه د ځمکی میخونه چه په سبب د هغو برقراره ده). عم(٣٠) النبا(٧٨)

تفسیر : لکه چی یو شی د میخونو په وهلو سره تینګیږی او نه سره بیلیږی او نه له خهل ځای څخه دی خوا او هغی خوا ته خوځیږی هم دا راز (قسم) د ځمکی هغه ابتدائی خوزیدل او سره بیلیدل د غرونو د شته والی په سبب شول او د الله تعالیٰ په امر ئی په ښکاره ډول (طریقه) یو راز (قسم) آرام په برخه شو.

#### وَّخَلَقُنْكُمُ أَزُواجًا

او پیدا کړی یځ مونږ تاسی جوړه (نر او ښځه).

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ د نارینه د سکون او راحت او هوسائی (آرام) او وخت تیرولو دیاره ښځه د ده جوړه کړی ده لکه چه د «الروم» په دریمی رکوع ۲۱ آیت محمونی د دغه تفسیر کښی داسی یو آیت شته ﴿ وَيُنْ اَلْيُهَانَ كُلُّنُ اَلْشِهُ اِلْدَائِمُ اِلْشَائِمُوْلِلَهَائِيَهُ اَلَّهُ مُؤَوَّةً وَمُسَهُ ﴾ یا به له ازواج محخه مراد راز راز (قسم قسم) اشکال (انواع اقسام) او نور شیان مراد وی.

#### وَّجَعَلْنَا نَوْمُكُو سُبَاتًا<sup>۞</sup>

او ګرڅولی دی مونډ خوب ستاسی قطع د کارونو آرام راحت (د ابدانو د تاسی).

تفسیو : یعنی سری چه په اوپدی ورځی کښی له ډیر کاراو بار او خوځیدو ستری ستومانه کیږی نو هر کله چه اوده شی نو ګرده (ټوله) ستومانی او سترتیا ئی لری کیږی ګواکی خوب د آرامی او هوسائی (راحت) نوم دی وروسته له دی د خوب په مناسبت شپه هم یادیږی.

#### وَّجَعَلُنَا الَّيْلَ لِبَاسًا ﴾

او ګرڅولی ده مونږ شپه لباس (پټوونکی د هر څيز په تياری خپلی سره).

تفسیر : همغسی چه سری پخپلو جامو سره ځانونه پتوی کواکی د شپی تیاره هم د خلقو پرده ساتی او هغه چاری چه د پتیدلو وړ (لاکق) وی زیاتره ئی د شپی په تیاره کښی کولی شی په هسی او ښکازه ډول (طریقه) هم سری له ورځی څخه زیاتره د شپی له مخی د یخنځ او نورو شیانو لامله (له وچی) جامی اغوستلو ته اړ (مجبور) او محتاج کیږی.

#### وَّجَعَلُنَا النَّهَارَمَعَاشًا الْمُ

او ګرځولی ده مونږ ورځ (وقت د طلب د) معاش (او د کارونو).

تفسیر : زیاتره هر راز (قسم) چاری او ګتی د ورځی له مخی کبړی چه له هغو مخخه هر محوک د خپل کور او کهول حوائج او اړتیاوی (محتاجی) لری او خپل زړه ډاډه کوی. د شهی او ورځی په مناسبت د آسمان او لمر خبره هم کیږی یا دا چه د ځمکی په مقابل کښی د آسمان بیان هم کاوه شی.

# وَبَنَيْنَا فَوُقَاكُمُ سَبُعًا شِكَادًاكُ

او جوړ کړی دی مونږ د پاسه د تاسی اووه محکم (اسمانونه چه نشته پکښی هیڅ نښه د خلل او د زوال).

تفسیر : یمنی اووه کلک آسمانونه جوړ شوی دی چه سره له دومره زیاتو پیریو ملتو د تیریلو اوس هم د پخوا په شان دی او هیڅ یو کنډو په کښی نشته او داسی تینګ او کلک دی چه له سره نه نمیږی او هیڅ یو چاود او درز په کښی نه ښکاری.

#### وَّجَعَلْنَا سِرَاجًا وَّهَاجًا هُ

او ګرځولی پیدا کړی ده مونږ (په آسمان کښي) ډیوه روښانه .

تفسير : يعنى لمر چه تودوخي او رڼا دواړه اوصاف په کښي شته.

#### وَ ٱنْزَلْنَامِنَ الْمُعْصِرَٰتِ مَأْءٌ تُجَاجًا ٥

او نازلی راښکته کړی دی مونږ له نښيځونکيو (نچوړونکو) او ورونکيو (وريځو) څخه اوبه ډيری توئيدونکي پاکي صافي.

تفسيو : محمدونكي وريعي يا محمولي هواوي.

# لِنُخْوِجَ بِهِ حَبَّاوَّ نَبَاتًا ﴿ وَجَذَّتِ ٱلْفَافًا ۞

لپاره د دی چه راوباسو مونړ په هغو (اوبو) سره دانی او واښه او باغونه يو له بل سره ګڼ نژدی.

تفسیر : یعنی خورا (دیر) ګڼ باغونه یا دا چه په یوی څمکی کښی ئی راز راز (قسم قسم) ونی او باغونه شنه کړی دی.

تنبیه : د قدرت عظیم الشانی نبی ئی ویلی او مکاره کری ئی دی چه هغه الله جل جلاله چه داسی قدرت او حکست لری آیا بیا تاسی نشی ژوندی کولی؟ او د حساب او کتاب دپاره ستاسی پورته کول کومه مشکله او سخته خبره ده بلکه نه ده آیا دا خبره به د هغه له حکمت خخه غلطه نه وی چه دومره لویه دنیا او ډیر شیان هم داسی ګډوډ پریډی، هیڅ نتیجه او ګټه (فائده) تری څرګنده (محکاره) نشی؟ په رمبتیا سره جائی چه د دنیا د دی طویلی سلسلی او اوږد لر پایی او د دی ګډو وډو شیانو کومه میکاره نتیجه هرومرو (خامخا) وی چه هغه ته مونږ ( آخرت ) وایو . لکه چه وروسته تر خوبه ویښتیا او په شپی پسی ورڅ راځی نو هم داسی ویوهیږی . چه په دنیا پسی د آخرت راتلل هم یقینی دی.

#### إِنَّ يَوْمُ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاتًا ﴾

بیشکه ورځ د فیصلی (په مابین د خلقو کښی قیامت دی) وقت (مقرر لپاره د ثواب او عقاب په حکم د رب ستا).

تفسیو : د فیصلی ورځ به هغه وی چه ښه او بد داسی سره بیخی په کښی بیلیږی چه په هیڅ دول (طریقه) اشتراک او اجتماع به پکښی پاتی کیږی. هره نیکی خپل معدن ته او هره بدی خپل مرکز ته ورځی. بکاره ده چه داسی کامل امتیاز او افتراق په دی دنیا کښی نشی کیدی. گمکه چه د دی دنیا ګرد (تول) موجودات لکه ځمکه آسمان، لمر، سپوږمی، شهی، ویدیدل، ویښیدل، وریځ، وریا، باخ، نارینه ښځه ووړکی او نور د ښو او بدو سریو په منځ کښی سره ګد او مشترک دی. او کافر او مسلمان دواړه له دغو وسائلو او وسائطو نه یو رنگ منافع او ګتی اخلی. نو ځکه د دی شیانو د بیلولو دپاره یوه بیلوونکی ورځ یوم الفصل په کار ده چه هغه د دی موجوده نظام عالم په پای (آخر) کښی ده او د هغه وخت تمین او مقرری د الله تمالیٰ په ازلی او ابدی علم او پوه کښی ممین او تاکلی (مقرر) دی. چه د هغه لړ څه تعریف اوس الله اکرم شانه واعظم برهانه دغسی فرمائی چه

#### يُّوْمُ يُنْفَخُرِ فِي الصُّوْرِ فَتَأْتُوْنَ أَفْوَاجًا ﴿

هغه ورځ چه وپوکل شی (دوهم ځلی) په صور (شپیلی) کښی نو راڅئ به تاسی ډلی ډلی (له قبرونو نه موقف ته)

تفسیر : یعنی ډیر زیات غوندونه او فرقی سره تولیږی چه د هغوی ویشونه د هغو په چارو، عقائدو او اعمالو پوری تړلی او مربوط دی.

#### وَّ فُتِحَتِ السَّمَأَ فَكَانَتُ أَبُوابًا ﴿

او پرانستلی څیری به شی آسمان (په دغه ورځ د قیامت کښی) نو شی به دروازی دروازی.

تفسیر : یعنی آسمان به داسی ویرانیستلی او توتی توتی شی چه له لری به دروازی پکښی ښکاری د دی خبری تائید په یوه بل آیت سره هم کیږی چه د فرقان په دریمی رکوع څمونږ دغه متبرک تفسیر کښی ئی داسی لولو. ﴿ وَيُرْتَكُمُ الْعَبَالْهِ اَلْهِالْمِثِلَّالِ اَلْهِاْتُهُ تَعْمِیْكُ ﴿ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ﴿ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّ

#### و سُرِيْرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَا بَالْ

او روان به کړل شی غرونه نو شی به لکه سراب (شګی ګل ځلیدونکی ځمکه لکه اوبه).

تفسیر : لکه چه په ځلیدونکو شګو باندی له لری څخه د اوبو ګمان کیږی هم داسی په هغو غرونو باندی فهم انکل کاوه شی ځکه چه هغه به غرونه نه وی بلکه د شګو ګل (سراب) به وی.

### إِنَّ جَهَنَّمُ كَانَتُ مِرْصَادًا ﴿ لِلسَّاخِينَ مَا كُبَّا ﴿

بیشکه دوزخ چه ځای د انتظار (د کتو لپاره د تیریدونکیو دی) سرکشو لره د ورتللو او د هستوګنی ځای دی

تفسیو : یمنی دوزخ د شریرینو په انتظار کښی دی او هلته د دوی د ورتللو او د هستوګنی ځای دی یا بیشکه دوزخ محارونکی دی او ځای د تیرینلو د خلقو دی نو مؤمن به تری تیر شی او کافر به پکښی پریوځی.

# لْمِتْئِنَ فِيْهَا آخْقَابًا اللهِ

ځنډ (ایسارتیا) کوونکی به وی دغه (سرکشان) په هغه (دوزخ) کښی ډیری زمانی (بلکه همیشه به په کښی پاتی کیږی.)

تفسیو : چه د شمیرلو میچ ئی نشته سره له دی چه ډیری زمانی او پیری تیریډی خو د دوی مصیبت به پای (آخر) ته نه رسیډی.

### لَايَنُ وَقُونَ فِيهُمَا بَرُدًا وَلا شَرَا بَا الْهِ الْاَحِيمُ الْتَغَسَّاقًا اللهِ

نه به محکی دغه (سرکشان) په هغه (دوزخ) کښی سړه (هوا اوبه) او نه د څښلو (یخ) څیز. مگر پرته (علاوه) له ډیرو تودو اوبو او بهیدونکیو زوو له وینو سره (د دوزخیانو له زخمونو).

تفسیو : یمنی نه د یخنی راحت او هوسائی (آرام) مومی، نه به د محبلو کوم خوند هنوی ته پیدا کیږی یواځی تودی اوبه وررسیږی چه له هغو محخه د هغوی خولی سوځی او کولمی ئی پری کیږی او له ګیډی محخه د باندی لویږی او بل هغه تکی زیړی بهیدونکی زوی وررسیږی چه د نورو دوزخیانو له پرهارو څخه راووځی الله تمالیٰ مو له دی او له نورو دنیوی او اخروی هر راز (قسم) رېړو (تکلیفونو) محخه وساتی.

# جَزَآءُ وِفَاقًا ﴿ اِنَّهُ مُ كَانُوُ الْا يَرُجُونَ حِسَابًا ﴿ وَلَا يَرُجُونَ حِسَابًا ﴿ وَكُنْ بُوا إِلَا يَنَا لِكُنْ لِنَا ﴿

جزا<sub>ء</sub> (ورکوله شی دغو سرکشانو ته) موافقه (له اعمالو د دوی سره) بیشکه وو دوی (په دنیا کښی) چه نه ویریده امید هیله ئی نه لرله د حساب (ځکه چه منکر ؤ له بعث نه) او دروغ ئی ګڼل آیتونه ځمونږ

تقسیر : یعنی د هغه شی چه دوی نه ویریدل او هیله (امید) ئی چه دوی نه لرله هم هغه وردمخه شو او هغه خبره چه دروغ ئی بلله پخپلو سترګو ئی ولیدله اوس ګورو چه دوی څنګه تکذیب او انکار کوی. عم(٣٠)

#### وَكُلَّ شَيِّ أَخْصَيْنَاهُ كِتْبًا ﴿

او هر څيز (له طاعته او معصيته) شميرلی دی مونږ هغه په ليکلو سره (په لوح محفوظ کښې لپاره د جزاء).

تفسیر : یعنی هر خیز د الله تمالیٰ په ازلی او ابدی علم او پوه کبی شته او د هغه د علم المحیط سره سم د لوح محفوظ په دفتر کښی لیکلی دی هیڅ یو ښه او بد کار د الله تمالیٰ د علم له احاطی څخه د باندی نه دی د یوی وړی او ذری پوښتنه او شمیر هم کوی، او وبه ویل شی دغو منکرانو سرکشانو ته په آخرت کښی په وقت د وقوع د عذاب کښی پر دوی باندی د الله اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه داسی چه

# فَدُوْتُوْافَكَنَ تَزِيْكِكُوْ إِلَّاعَذَابًا هَ

پس و څکځ (سزا خپله) چه له سره نه زياتوو مونږ پر تاسي پرته (علاوه) له عذابه (د ياسه په بل عذاب باندي).

تفسیر : یمنی همغسی چه تاسی په تکذیب او انکار کښی تیری او وړاندی تګ کوی نو که بی واکه مرگ او مړینه. تاسی ته درپیښه شی تل به مو هم دا وړاندی تګ وی. اوس د لویو ربړو (تکلیفونو) خوند وڅکو ا مونډ به هم ستاسی عذاب داسی زیاتوو چه هیڅ تخفیف او سپکتیا به په کښی نه وی. او د یوه عذاب د پاسه به بل عذاب درکاوه کیږی. او دغه آیت ډیر سخت دی له آیتونو د قرآنه په حق د دوزخیانو کښی اوس الله تعالیٰ اعظم برهانه و اعلی شانه د مؤمنانو کرامت داسی بیان فرمائی

#### إِنَّ لِلْمُثَّقِيْنَ مَفَارًا ﴿ حَنَ آبِقَ وَأَحْنَابًا ﴿ وَكَاحِبَ أَتُرَابًا ﴿

بیشکه خاص متقیانو ته (په آخرت کښی) ځای د خلاصی بری کامیابی دی باغونه (د میوی) او د انګورو (ونی) دی او پیغلی انارتیونی همځولی دی.

تفسیر : یعنی داسی انارتیونی پیمخی پیغلی چه دوی د خپل پیغلتوب، وروستنی میچ ته رسیدلی وی. او گردی (تولی) په یوه عمر (منگ) او یوه ونه وی متقیانو ته ورعنایت کیږی.

مه(۳۰) النبا(۷۸)

#### وَّكَانْسًادِهَاقًا شَ

او (متقیانو ته په جنت کښی د شراب طهور) پیالی ډکی تر څنډو (غاړو) دی.

تفسیو : یعنی د پاکو خوړوبی (شراب طهور) په څنډو (کنارو) اوښتی جامونه به پر متقیانو مؤمنانو ور محښولی کیږی.

#### ڵ<u>ڒ</u>ؘؽٮؙؠۘۼؙۅؙؽۏؚؽؠٵڵۼؙۅؙٳۊؖڵٳڮڎ۠ڹٵۿؖ

نه آوری په دغه (جنت کښی متقیان) لغو چتی (بیکاره) خبری او نه دروغ.

تفسیو : یعنی په جنت کښی چنی (بیکاره) خبری اتری نه وی. او ملندی نه پکښی اوریدلی کیږی. درواغ او فریب او درغلی (خیانت) په کښی نه وی. نه څوک له چا سره جنګ جنجال کوی څکه چه هلته د جګړی او شخړی هیڅ یوه پیښه نه وی او نه څه ضرورت ورته واقع کیږی.

# جَزَآءُ مِّنْ رَّ تِكَ عَطَآءُ حِسَابًا ﴿

(جزاء به ورکوله شی متقیانو ته) جزاء ورکول له ربه ستا نه عطاء ډیره (په حساب د اعمالو سره).

تفسیو : یعنی د یوی یوی ذری شمیر به کیږی او ښه بىل او کافی اجر ئی د دوی د رب او پالونکی له جانبه ورکاوه کیږی. هسی رب اکرم شانه واعظم برهانه.

#### رُّبِ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَالِيَنْهُمَا الرَّحُلنِ

چه رب د آسمانونو او (رب د) ځمکی او (رب د) هغو شیانو دی چه په منځ د دغو دواړو (ځمکی او آسمان) کښی دی ډیر مهربان دی.

تفسیر : دغه جزاء او بدل یواځی د الله تعالیٰ رحمت او لورینه (مهربانی) ده کنه د هیچا په الله تعالیٰ باندی زور یا پور (قرض) او حق نشته که سری د خپلو ښو اعمالو او چارو په وسیله له عناب او ربړو (تکلیفونو) محخه ځان وژغوری (وسانی) نو دا خو لوی بری او سخت مشکل کار عم(۳۰)

دی. پاتی شو جنت نو دا پرته (علاوه) د الله تعالیٰ د خالصی لورینی (مهربانی) او فضل او مرحمت محخه مشکل دی. که جنت محمونی د نبو چارو په صله او عوض کښی راکوی نو دا د هغه یوه بله مهربانی ذره نوازی او عزت افزائی ده.

#### لَايَمُلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿

نه به مالکان کیږی (د شفاعت، نه به توانیږی خلق) له دغه (الله) سره د خبرو کولو.

تفسیر : یمنی نه به قادریږی هیڅوک چه خبری وکړی له الله سره له ویری یا نه به مالکان کیږی د شفاعت دپاره د چا مګر خو په اذن د الله تعالیٰ، او سره له دومره لطف، مرحمت د هغه الله تعالیٰ عظمت، جلال او لورینه (مهربانی) داسی ده چه هیڅوک د الله تعالیٰ په مخ کښی خبری نشی کولی او شونډی نشی خوځولی.

### يَوْمَ نَقُومُ الرُّوْمُ وَالْمَلَيِٰكَةُ صَفَّا أَ

په هغی ورځی (د قیامت) کښې چه ودریږی روح او د ملائکو صفونه صفونه.

تفسیر : له روح څخه مقصد ګرد (تول) ساکنبان (جاندار) دی یا به له هغه څخه (روح القدس) مراد وی چه حضرت جبریل علیه السلام دی. او د څینو مفسرینو په تصور او جاج له دی څخه لوی روح (روح الاعظم) مراد ده چه ډیر ارواح له هغه څخه جوړ او منشعب شوی دی. والله اعلم.

#### الكيتَكَامُونَ إلامَنُ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا

نه به کوی خبری (هیڅوک له ویری په باب د شفاعت کښی مګر) پرته (علاوه) له هغه چه اذن حکم وکړی ده ته رحلمن (د خبرو یا د شفاعت) او ویلی ئی وی صواب ښه خبره (په دنیا کښی چه لا اله الا الله ده).

تفسیو : یعنی په هغه دربار کښی هر څوک هر څه چه وائی د هغه الله تعالیٰ په اذن او حکم اشاره وائی او څه چه وائی هم داسی خبری کوی چه د ویلو او کولو وړ (لاکټن) او خورا (ډیر) (درستی) او معقولی وی. لکه د کوم غیر مستحق سپارښت نه کوی په هغه ورځ کښی او د الله تعالیٰ په حضور کښی به د سپارښت وړ (لاکټ) بواځی هغه مخوک کیدی شی چه په دنیا کښی له عه(۳۰) النازعات(۷۱)

رمبتینو او جوتو خبرو محخه زیاتره رمبتیا او جوتی خبری ئی له خولی محخه وتلی وی او د «لا اله الا الله» پاکه کلمه ئی ویلی وی یعنی مسلمان وی نه کافر ولی چه نه کوی شفاعت مګر خو د مستحق مومن ای الله تعالیٰ تل دا کلمه ځمونږ په ژبو جاری لره!.

# ذلك الْيُؤمُ الْحَقُّ فَكُنَّ شَكَّا الَّهَ خَذَا إِلَّى رَبِّهِ مَا كُالَ

دا هغه ورځ ده حقه پس هر هغه چه اراده وکړی نیسی طرف د رب خپل ته مرجع (ځای د ورتلو په طاعت سره پس ودی نیسی څو مأمون شی له عذابونو).

تفسیو : یعنی هغه د فیامت ورځ خامخا راتلونکی ده اوس هر هغه څوک چه خپلی ښه او بهټری غواړی ښالی چه د هغی ورځی ډپاره څان تیار کړی او په زړه پوری تیاری ورته ونیسی !.

# ٳڰۜٵۘٲٮؙڬۯ۫ٮ۬ڬؙۯؙۼڬۯٵڴ۪ٷڔؽڔؙٳڐۧڲۏۛۯؽؽ۬ڟ۠ۯٳڶٮۯٷٛؗؗؗؗڡٵۛۛڰڰؘڡۘ ؘؽڶٷؙۅؘؽڠؙؙۅؙڵٛٳڷػٵڣؚۅؙؽڵؽؾۜڣٛػؙۮؙؾؙۺؙۯٵؚٵ۞۫

بیشکه مونږ چه یو ویروو مونږ تاسی (ای کفارو) له یوه عذاب راتلونکی نژدی څخه (چه عذاب د آخرت دی) هغه ورځ چه وبه وینی هر سړی هر هغه محه چه په مخ کښی لیږلی ده دواړو لاسو د ده (عمل د خیر وی که د شر جزاء به ئی مومی) یعنی ښه او بد، وړاندنی، وروستنی چاری او اعمال ئی وروړاندی کیږی. او وبه وائی کافر (په ورځ د قیامت کښی) کاشکی چه وی زه خاوری.

تفسیر : یعنی کاشکی زه خاوری وی په دنیا کښی چه هیڅ کله پیدا شری نه وی! ځکه چه د هم دغه پیدایښت له سبه د حساب او کتاب په علاب اخته شوی یم او چا ویلی دی خاوری شوی وی په دی ورځ کښی چه هیڅ بیا پیدا شوی نه وی.

#### تمت سورة النبإ بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة النازعات مكية وهمى ست و اربعون آية و فيها ركوعان رقم تلاوتها (٧٩) تسلسلها حسب النزول (٨١) نزلت بعد سورة «النبإ » د «النازعات» سورت مكى دى (٤٦) آيته (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٧٩) په نزول كښى (٨١) سورت دى وروسته د «النبإ » له سورت څخه نازل شوى دى.

عم(۳۰) النازعات(۷۹)

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### وَالنُّوزِعْتِ غَرْقًا لا وَّالنَّشِظْتِ نَشُطًاكُ

قسم دی (په ملائکو) سخت وښکونکيو (ارواحو د کفارو لره) سخت وښکل (او قسم دی) په ملائکو آسان وښکونکيو (ارواحو د مؤمنانو لره آسان وښکل)

تفسیر : یعنی قسم دی په هغو پرښتو باندی چه د کافرانو په رګونو کښی ورننوځی او د هغوی ارواح په راښکلو سره له سرونو د ګوتو او نوکونو نه په ډیره سختی سره وباسی یا قسم دی په ستوریو څخلیدونکیو باندی له مشرق نه مغرب ته.

(﴿وَالْتِلْطَاكُونَاكُما ﴾: او قسم دی په ملائکو وښکونکيو ارواحو د مؤمنانو لره آسان وښکل) يمنی هغه پرښتای چه له مؤمنانو څخه د روح غوټه پرانيځی او بيا دوی په ډيری خوښی سره د پاکی نړی په لوری ورځغلی. خو په ياد ئی ولرئ چه دا ذکر د روح دی او د بدن نه دی لنډه ئی دا چه ښه سری په ډيری خوښی سره د پاکی نړی په لوری ورڅغلی او بد سړی تری تښتی نو ئی په راښکودلو سره بيرته بيائی يا قسم دی په هغو ستوريو باندی چه وځی له يوه برجه بل برج ته.

# وَّالسِّمِاتِ سَبُعًا ﴿فَالسَّمِقْتِ سَبُقًا ﴿

او (قسم دی) په تیزو غوټه وهونکیو (ملائکو په تعمیل د احکام الله) تیز غوټه وهل نو قسم دی په وړاندی کیدونکیو (ملائکو) باندی وړاندی کیدل (په ارواحو د مؤمنانو جنت ته).

تفسیر : یعنی هغه پرښتی چه روح له ځان سره اخلی او د ځمکی څخه د آسمان په لوری په داسی سرعت او سهولت سره څخلی لکه چه بی له کوم تکلیفه په اوبو باندی ګړندی لامبو وهی بیا نو د دی ارواحو په باره کښی هر هغه امر چه د الله تعالیٰ له خوا کیږی د هغه په ځای راوړلو ته په ډیر شوق، ذوق او تلوار سره ورځغلی یا قسم دی په تسبیح ویونکی باندی په تسبیح ویلو سره یا په هغو ستوریو باندی قسم دی چه وړاندی کیږی یو له بل نه په تللو راختلو او نورو.

#### فَالْمُكُرِبِّرُتِ آمُرًا۞

پس (قسم دی) په تدبیر جوړوونکیو (ملائکو) د حکم د الله (په دنیوی چارو کښی جواب د قسم دا دی چه خامخا به راپورته کړی شئ تاسی لپاره د حساب او کتاب).

تفسیر : یعنی وروسته له هغه د دی ارواحو په نسبت که د ثواب حکم کیږی که د عقاب د دی دوایو احکامو تدبیر او انتظام په هم دغو پرښتو پوره اړه (تعلق) لری. او د هر حکم په کولو سره مشغولیږی، یا به مطلقاً له هغو پرښتو څخه مراد وی چه د عالم تکوین په انتظام او تدبیر باندی مسلطی دی، بکاره خبره خبره خو هغه ړومېنی خبره ده. د «النازعات» او د «الناشطات» او د نورو داسی کلمو د تعیین په نسبت نوری خبری او اثری هم ډیری کیږی او د هغو په تعیین او تاکلو (مقررولو) کښی دیری ویناوی دی نو خو مونږ د الله بېلی مترجم په خوښه (مناق) دا خبری لیکلی دی لکه چه پاس مو په ترجمه کښی اشاره وکړله. جواب د دی قسمونو محذوف دی یمنی قسم دی چه خامخا به راپورته کړی شیځ تاصو لهاره د حساب او کتاب.

# يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴿ تَتُبُعُهَا الرَّادِفَةُ ٥

هغه ورځ چه ولړځیږی لړځیدونکی (چه اوله شپیلی ده) پس راځی پس له دی نه هغه وروسته راتلونکی (چه ثانی نفخه ده)

تفسیر : یعنی د قیامت ورغ کښی به وارغیږی غرونه او ځمکه له اول څلی شهیلی او صور له پوکلو څخه. حضرت شاه صاحب لیکی چه پرله پسی څمکه لرځیږی ډیرو مفسرینو له «رادفة» څخه مراد دوهم صور او شهیلی اخیستی دی. والله تعالیٰ اعلم. او په منځ د دواړو نفخو کښی به څلویښت کاله وی چه په اوله شهیلی سره تول مخلوقات مری او په دوهمه شهیلی سره به ګرد (تول) مخلوقات بیا ژوندی کیږی.

# قُلُوْبٌ يَوْمَهِنٍ وَّاحِفَة ۗ ۞ آبِصَارُهَا خَاشِعَة ۗ۞

زړونه (د منکرانو د بعث) په هغی ورځی کښی به بی قراره رپیدونکی ویریونکی وی. سترګی د هغو به سپکی ذلیلی ښکته وی (له ویری).

تفسیر : یعنی د پریشانی او ویریدلو له سببه به زړونه رېیږی او ځانونه به لرځیږی د دوی سترګی

عم(۳۰) النازعات(۷۱)

به خواری او سپکی او ښکته وی او د ذلت او ندامت او پښیمانی ګردی (ټولی) نښی به په هغوی کښی له لری ښکاری.

# يَقُولُونَ ءَ إِنَّالْمَرُدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ شَّ مَلِدَالْمُنَّا عِظَامَانَّخِرَةً شَّ قَالُوا تِلُكِ إِذًا كَرَّةً ثُخَاسِرَةً شَ

وائی به (دغه منکران د بعث تمسخراً) آیا مونږ به بیا وګرځولی شو په ړومبی حالت (بیا به ژوندی کیږو؟) آیا کله چه وګرځو مونږ هډوکی زاړه ریژیدونکی (نو بیا به هم ژوندی کیږو؟) وویل (منکرانو تمسخراً) دغه (ګرځیدل ځمونږ ژوندون ته) په هغه وقت کښی ګرځیدل نقصانمن زیانمن دی.

تفسیو : یعنی د هدیری په ژوره (خکته) کښی له خمپیدلو مخخه وروسته به بیا مخنګه مونږ ژر تر ژره بیرته ژوندی کیږو؟ مونږ خو په دی خبری نشو پوهیدی چه په رژیدلی زاړه هډوکی کښی به بیا مخنګه روح ننوځی؟ که داسی کومه پیښه وشی نو بیا به ژوندی کیدل ډیر ضرر لرونکی او زیانین وی. ولی چه مونږ هغه ژوندون لره څه تیاری نه دی کړی او هیڅ شی او سامان نه ورته لرو. دا خبری دوی په ملنډو او مسخرو سره کوی او داسی ښکاروی چه مسلمانان محمونډ په نسبت داسی ویناوی کوی او حال دا دی چه تر مړینی وروسته بیا هیڅ ژوندون نشته نو د دی ژوندون او زیان خبره بالکل مهمله او چتی (بیکاره) ده . نو بیا فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه چه سخت مه ګڼئ قیامت محکه چه

#### فَإِنَّمَاهِي زَجْرَةٌ وَّالِحِكةٌ ﴿فَإِذَاهُمُ رِبِالسَّاهِي وَصَّ

پس بیشکه دا (ثانی نفخه) خو پوکل یو دی (ډیرآسان چه پری ژوندی کیږی ګرد (ټول) مخلوقات) په مخ د ځمکی (پس له مرګه). ځمکی (پس له مرګه).

تفسیر : عمینی د «ساهرة» مصداق شام بولی او عجینی ئی د دوزخ نوم ګنی یعنی منکر خلق دا خبره ډیر سخته ګنی. او حال دا دی چه داسی چاری پاک الله ته ډیری آسانی دی تر دی چه د یوی سلګی وهلو په میج دا ګردی (تولی) چاری کیدونکی دی. یعنی د یوی چغی او د صور په پوکلو سره بی له ډیله ګرد (ټول) پخوانی او وروستنی مړی له ځمکی څخه د حشر په ډګر کښی سره تولیږی. وروسته له دی یوه لنډه خبره او لږ په قهر کیده دوی ته ورپه یادوی چه په جهان او عم(۳۰) النازعات(۷۹)

نړی کښی یو لوی متکبر او خورا (ډیر) لوی باچا ته کړی شوی وه او منکرینو ته دا پیښه ور په زړه کوی چه له تاسو څخه د مخه د نورو منکرانو او متکبرانو او کافرانو حال څرنګه و؟ او په څه څه جزاو رسیدلی دی؟.

#### هَلُ اَتُلكَ حَدِيثُ مُولِينَ مُولِينَ

آیا راغلی ده تاته (ای محمده! بلکه بیشکه رسیدلی ده تاته ای محمده!) خبره د موسیٰ (چه پری متسلی شی ای محمده! او زیری ورکړی مؤمنانو ته په نمیم او منکرانو ته په جحیم).

تفسير : دا قصه په محر محر محايونو کښې په تفصيل سره ذکر شوی ده. يعني په تحقيق راغلي. ده تاته خبره د دغه موسيٰ.

#### إِذُ نَادْ لَهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّى ﴿

کله چه ور غږ کړ دغه (موسٰی) ته رب د ده په پاکه کنده میدان د طویٰ کښي.

تفسیر : یعنی د طور له غره سره نزدی. او موسیٰ ته الله اکرم شانه واعظم برهانه دغسی امر وفرمایه چه.

# إِذُهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ اللَّهُ مَلَ لَكَ مِالَ أَنُ اللَّهِ أَنَّ اللَّهِ اللَّهِ أَنَّ اللَّ

لاړ شه (په رسالت ځما) طرف د فرعون ته چه بیشکه ده سر غړولی (تجاوز ئی کړی) دی (له احکام الله). نو ووایه ورته آیا مینه لری ته په طرف د دی چه پاک شی له شرک او معاصی نه). او (رغبت لری دی ته چه) لاره دروښیم تاته طرف د رب ستا ته پس وویریږی ته (له عذابه).

تفسيو : يعنى كه ته خپل بنه والى او اصلاح غواړى، نو زه د الله تعالىٰ په امر ستا اصلاح

عم(٣٠) النازعات(٧٩)

کولی شم، او داسی لاره درجیم چه پر هغی باندی له تللو محخه ستا په زړه کمبی د الله تعالیٰ ویره او د هغه کامل معرفت بینگ شی، محکه چه د ویری شته والی بی له پوره معرفت متصور نه دی. بنکاره شوه چه د حضرت موسی علیه السلام له بعثت محخه مقصد د فرعون اصلاح هم وه او یواغی د بنیاسر آئیلو نجات او ژغورنه (ساتنه) له قیده نه وه. پس موسیٰ علیه السلام فرعون ته ورغی او هغه تری معجزه وغوجته.

#### فَأَرَٰلُهُ الَّائِيةَ الْكُبُرِٰي ۚ فَأَ

پس وښودله (موسٰی) دغه (فرعون ته) معجزه لویه (همسا او سپین لاس او نور).

تفسیو : یعنی هلته رسیدلی د الله تعالیٰ پیغام ئی ورساوه . او موسیٰ فرعون ته د حجت د تمامولو دپاره له کردو (ټولو) څخه لویه معجزه له همسا څخی د ښامار جوړول وروښودل.

#### فَكُذَّبَ وَعَطَىٰ ﴿ ثُورًا دُبُرَيْسُغِي ۗ

پس تکنیب وکړ (فرعون د مولمی) او وئی نه مانه بیا ئی شا کړه (له ایمانه) لاړ په ډیره بیړه سره (په فساد پسی)

تفسیو : یمنی هغه ملعون فرعون نه وو منونکی. او په دی فکر کښی ولګید چه ډیر سړی سره راټول کړی او کوډګران ولتوی او پر دی باندی ئی وګماری چه د موسٰی علیه السلام د معجزاتو مقابله په سحر سره وکړی.

#### فَحَشَرَ فَنَادَى ﴿ فَقَالَ آنَارَ لَكُو الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّ

پس (فرعون کرد (ټول) ساحران) راټول کړل پس غږ ئی وکړ. پس وويل (فرعون داسی چه) زه رب پالونکی ستاسی يم ډير لوی لوړ (اوچت).

تفسیو : یعنی له کردو (تولو) محخه لوی رب خو زه یم نو دا موسیٰ علیه السلام د کوم رب رسول او استاځی دی؟ معاذ اللہ.

#### فَأَخَذُهُ اللهُ نَكَالَ الْإِخِرَةِ وَالْأُولِي

عه(۳۰) النازعات(۷۹)

پس ونيو دغه (فرعون لره) الله په عذاب (د حرق) د آخرت او (په عذاب د غرق د دنيا .

تفسير : يعنى دلته د دنيا په اوبو كښى ډوب شو او هلته د عقبيٰ په اور كښى سوځي.

#### ٳڹۜ؋ٛڎٳڮڶۅؠۘۯٷٞڷؚٮؽؙؿٚؿ۠ؽڰٛ

بیشکه په دغه (اغراق او احراق) کښی خامخا عبرت دی هغه چا لره چه ویریږی (له الله نه).

تفسیر : په دی قصی کښی ډیری خبری د سنجولو (فکر کولو) او عبرت او نصیحت اخیستلو دپاره شته په دی شرط چه د سری په زړه کښی لږ څه د الله تعالیٰ ویره وی.

(ربط): د موسیٰ علیه السلام او د فرعون قصه په منځ کښی استطراداً راغلی ده. وروسته له دی نه بیا هغه مضمون د قیامت په لوری اوړی. لکه چه اوس د قیامت منکرانو ته الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی

#### ءَانْتُوْ أَشَكُ خَلْقًا أمِرالتَّمَا أُبُنَّهُا ﴿

آیا تاسی ډیر سخت یئ د پیدائښت لامله (له وجی) که آسمان؟ جوړ کړی دی (الله) دغه (آسمان).

تفسیر : یمنی د تاسی پیدا کول هغه هم وروسته له دی نه چه یو عجلی پیدا شوی یئ له عجمکی او آسمانونو او میندونو او نورو موجوداتو محخه گران دی. کله چه تاسی د داسی لویو لویو شیانو خالق او مالک الله تعلمانی پیژنی، بیا نو په خهلو بیا پیدا کیدلو کهی ولی تردد او شهه لرئ!. جوړ کری دی الله آسمان.

#### رَفَعُ سَمُكُهُا فَسَوِّ بِهَا ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجُ فَعُلَمَا اللَّهِ

پورته کړی دی (الله) چت لوړوالی (اوچتوالی) د هغه (آسمان) نو سم صاف بی عیبه ئی کړ. او توره تیاره ئی کړه شپه د دغه (آسمان) او راوئی ایسته ورځ رڼا د دغه (اسمان). عه(۳۰) النازعات(۷۹)

تفسیو : یعنی په آسمان کبی فکر ووهی ! چه خومره زیات هسک او اوچت دی؟ غرنگه کلک او مضبوط دی؟ په څه اندازه منظم او مرتبیی عیبه او بی نقصانه دی؟ څنګه صاف او هوار دی؟ څه ډول (طریقه) انتظام او تدوین او ترتیب د هغه په موجوداتو او مربوطاتو کبی شته ؟ د هغه له لمر او سپویمی او ستوریو څخه خومره گتی (فائدی) اخلی؟ او په څه اندازه د اوقاتو او اطرافو په پیژنلو او نورو شیانو کبی ورځنی گتور کیپئ ! د آسمان ننداری ته د ورځی له خوا او د شپی له خوا بیل بیل څیر شئ چه خرنگه دربکاری. او د تعجب او د حیرت وړ (لاتق) در بریغی؟.

#### وَالْأَرْضُ بَعْثُ ذَالِكَ دَحْهَاهُ

او ځمکه وروسته له دغه (پیدایښت د آسمان) صافه وغؤړوله (الله) دا (ځمکه).

تفسیر : یعنی د محمکی او د آسمان له منځه کوم یو وړاندی او کوم یو وروسته جوړ شوی دی؟ د دی په نسبت وړاندی له دی نه په بل کوم ځای کښی څه خبری شوی دی محمونړ د دغه تفسیر د حُمّ السجدة سورت وګورئ!.

تنبیه : «راغب» د «دحیٰ» معنی د یوه شی له خپل اصلی ځای محخه بیرته کول او په بل ځای کښی د یندودل لیکلی دی. نو جائی له دی لفظ محخه دلته د هغو تحقیقاتو په لوری اشاره وی چه نن ورځ د پوهانو تحقیقات دی ځای ته رسیدلی دی چه ځمکه په اصل کښی د کوم لوی سماوی جرم کومه برخه ده چه له هغه محخه بیله شوی ده والله تمالیٰ اعلم بالصواب. اوس الله اعلیٰ شانه واعظم برهانه د ځمکی د غوړولو لو څه نور تشریح داسی فرمائی

# ٱخْوَجَرِمِنْهَا مَآءُ هَا وَمَرْعُهَا اللهِ

را ایستلی دی (الله) له دغی (ځمکی) څخه اوبه د دی او واښه ورشو د دی.

تفسیر : یعنی الله تعالی سیندونه او چینی بیولی دی او د هغو اوبو په وسیله ئی قسم قسم نباتات، واجه پیدا کری دی

#### وَالْجِبَالَ أَرْسُهَا ﴿

او غرونه (په مخ د ځمکې) ودرول ثابت محکم کړل (الله) هغه (غرونه)

عم(٣٠) النازعات(٧١)

تفسیر : چه له خپل ځای څخه نه خوځیږی. او د ځمکی مخصوص اضطرابات او خوځیدل ئی هم ورک کړی دی او دغه اثبات د ځمکی او جریان د اوبو پری او ایستل د محصولاتو تری کړی دی الله اکرم شانه واعظم برهانه.

#### مَتَاعًا لَكُوْ وَلِانْعَامِكُوْ

دپاره د نفعی ستاسی او دپاره د نفعی د چارپایانو ستاسی (ای بندگانو ځما!)

تفسیر : یمنی که دا انتظام نه وی نو ستاسی او ستاسی د حیواناتو چاری به غرنگه پوره کول کیدی؟ د دی گردو (تولو) شیانو له پیدا کولو مخحه ستاسی د ایتیاؤ (احتیاج) پوره کول راحت او هوسائی (آرام) رسول او نوری گتی مراد دی. نو جائی چه تاسو د هغه حقیقی منعم شکر اداء کرئ او وبوهیدئ چه هغه حکیم برحق او قادر مطلق چه داسی لوړ (اوچت) انتظامات او لوی ترتیبات کولی شی خائی چه سری د الله تعالیٰ د قدرت اقرار وکری او د ده د نعمتونو شکر په مخای راویی! که نه د قیامت په ورڅ سخت پریشان او خچه کیدی کله چه د ده گرد (تول) اعمال وروپاندی شی او د افسوس او د حسرت گوتی وچیچی. لکه پخپله الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی:

# وَاذَاجَاءَتِ الطّاَمَةُ الكُبُرَايُ ﴿ يَوْمَرَيْتَذَكُو الْإِنْسَانُ مَاسَعَى ﴿ وَبُرِّزَتِ الْجَحِيمُ لِينَ يُرِي ۞

پس کله چه راشی آفت بلاړ لویه (قیامت یا وقت د ورتګ د کفارو جحیم ته او د مؤمنانو نعیم ته) په هغه ورځ به یاد کړی انسان هغه څه چه کړی ئی وی (که خیر وی یا شر په دنیا کښی) او څرګند (ښکاره) به کړی شی دوزخ هر هغه چاته چه وینی ئی (د لیلو خاوند وی).

تفسیر : یعنی دوزخ به داسی په عام منظر کښی راویست شی چه هر لیدونکی به ئی وینی او هیڅ یو غر او یوه پرده به په منځ کښی نه وی.

#### فَالْمَامِنُ طَغَيْ هُوَالثَّرَ الْعُيُوةَ الدُّنْيَا ﴿

پس هر هغه چه سرکشی کړی وی (په کفر سره) او غوره کړی ئی وی ژوندون لږ خسیس (پر آخرت باندی).

تفسیو : یعنی دنیا ته پر آخرت باندی ترجیح ورکوی او هغه بنه ګنی او غوره کوی ئی او آخرت بالکل هیروی.

#### فَإِنَّ الْجَحِيْمَ فِي الْمُأْوَى ۞ُوَامَّامَنُ خَافَ مَقَامَرَتِهِ وَنَهَى التَّفْسَ حَنِ الْهُوٰي ۞فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوْي ۞

پس بیشکه دوزخ هم دا (دوزخ د ده) د هستوګنی څای دی او هر هغه څوک چه ویریږی له ودریدلو (په مخ د) رب خپل او منع کړی ئی وی نفس خپل له هوا فاحشاتو بدو غوښتنو څخه نو بیشکه جنت هم دا (جنت د ده) د هستوګنی ځای دی.

تفسیو : یعنی هغه نحوک چه د دی خبری لامله (له وجی) ویریپری چه زه یوه ورځ د الله تعالیٰ په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره دریږم. او د دی ویری لامله (له وجی) ئی د خپل نفس په خواهش ناکاره کار ونه کړ، او د الله تعالیٰ ګرد (تول) احکام ئی ومنل. او له نواهیو څخه ئی ځان وژوره (وساته)، نو د هغه ځای خامخا په جنت کښی دی.

#### يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ آيَّانَ مُرْسِهَا ﴿

پوښتنه کوی له تا څخه (ای محمده! منکران) د قیامت چه کله به وی وقوع د هغه (قیامت).

تفسیو : یعنی ای محمده! منکران پرله پسی له تانه دغسی پوستنی کوی چه آخر هغه ګړی کله راځی؟ او قیامت به کله راښکاره شی؟ او حساب او کتاب به کله قائمیږی؟.

# فِيُوَانَتُ مِنْ ذِكْرَهَا ﴿ إِلَّى رَبِّكِ مُنْتَهٰمِهَا ﴿

عم(٣٠) النازعات(٧٩)

په څه کښی ئی ته (ستا څه کار دی) له ذکره پوهیدلو څخه د هغه (قیامت څخه بلکه تا لره علم نشته) خاص رب ستا ته ده انتهاء د دغه (علم د قیامت چه کله به وی)

تفسیر : یعنی د هغه پوره ورښوول ستا کار نه دی که هر مخومره پوښتنی وشی هیچا ته دا پته خبره ښکاره کیدونکی نه ده او د دی کار پوره علم الله تعالیٰ ته معلوم دی. حضرت شاه صاحب لیکی چه له دیرو پوښتنو څخه هم دی ځای ته رسیعلی دی چه پرته (علاوه) له الله اکرم شانه واعظم برهانه نور ګرد (تول) خلق تری بی خبر دی.

#### ٳؖؾٚؠٵۘٲڹٛؾؙڡؙڹؙۮؚۯڡؘڽؾۼۺ؆ڰ

بیشکه ته (ای محمده) ویروونکی ئی د هغه چا چه ویریږی له (عذاب د) هغه (قیامت) نه.

تفسیر : یمنی ای محمده ستا کار د قیامت د خبرو اورول او د خلقو ویرول دی که د چا په زړه کښی د بلی ورځی څه ویره وی یا د آخرت د ویری استعداد پکښی وی نو هغه به ویریړی او د قیامت له خوفه ورته تیاری کوی ګواکی ستا د ویرولو د نتیجی اعتبار یواڅی د هغو کسانو په حق کښی دی چه له هغو څخه د ګټی (فائدی) اخیستلو امید وی او اهلیت ئی لری، که نه نااهل سړی له انجامه غافل شوی هم داسی په فضولو بحثونو کښی لویږی چه قیامت به کله او په کوم تاریخ او په کوم کال کښی واقع کیږی؟.

# كَأَنَّهُمُ يُومُ يَرُونَهَا لَهُ يَلْبُثُواً اللَّاعَشِيَّةً أَوْضُلَهَا ﴿

ګواکی دغه (منکران) په هغی ورځی کښی چه ووینی دغه (قیامت داسی به ګڼی) لکه چه نه ئی ؤ کړی ځنډ (ایسارتیا) (په دنیا یا قبورو خپلو کښی) مګر (په قدر د) ماښام آخر د ورځی یا په قدر د نحاښت.

تفسیر : یمنی اوس خو شور لکوی چه د قبامت په راتلو کښی ولی دومره محمند (ایسارتیا) او ډیل وشو؟ ولی ژر نه راځی؟ مکر په هغه وقت کښی به دوی ته غرګنده (ښکاره) شی چه قیامت خورا (ډیر) ژر راغلی او هیڅ معطلی او ډیل په کښی پیښ شوی نه دی. تمت سورة النازعات بفضل الله تعالیٰ ومنه وکومه عم(۳۰)

سورة عبس مکیة وهی (۴۲) آیة وفیها رکوع واحد رقمها (۸۰) تسلسلها حسب النزول (۲۴) نزلت بعد سورة النجم د «عبس» سورت مکی دی (۴۲) آیته (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۸۰) په نزول کښی (۲۲)

سورت دی وروسته د «النجم» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

#### شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

حضرت رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم د قریشو له ځینو غتانو سره د اسلام په نسبت محه خبری کولی او دوی ئی پوهول په دی منځ کښی يو ړوند مسلمان عبد الله بن ام مکتوم رضی الله تعالیٰ عنه د دوی یه خدمت ورحاضر شو او د رسول الله صلی الله علیه وسلم توجه ئی ځان ته ورآړوله چه «يا رسول الله د دی آيت مراد څه دی؟ ماته له هغه څخه يو څه راوښيځ همغسي چه الله تعالیٰ تاته درښوولی دی!» حضرت د دی ړانده له دی بی وخته پوښتنی څخه لږ خپه شو او ښائي چه د ده مبارک په زړه کښي داسي کومه خبره هم تيره شوي وي چه زه اوس په مهمو خبرو کښی مشغول او بوخت یم که د قریشو دا غتان په ښه ډول (طریقه) ویوهولی شم ګوندی وی چه دوی د اسلام په لوری راشي او د دوی له سببه نور ډير کسان هم مسلمانان شي او حال دا دی چه عبد الله بن ام مکتوم مسلمان دی او د هغه دیاره نور ډیر وقتونه هم شته چه یه هغو کښی خپلی داسی یوښتنی وکړی او تعلیم حاصل کړی هغه نه ګوری چه که زه له دغی بااثرو او بارسوخو خلقو څخه سترګی واړوم او ده ته التفات وکړم نو ځما دا وضعیت به په هغو باندی لږ شاق تیر شی او شاید چه هغوی به بیا ځما خبرو ته لکه اوس غوږ ونه نیسی. لنده ئی دا چه دوی منقبض شول او د انقباض نښي د دوی په وچولي (تندی) کښي ښکاره شوی په دی خبره باندی دا آیت نازل شول. په روایاتو کښی راغلی دی چه وروسته له دی کله به چه دغه ړوند د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم په مخ کښی راتللو نو دوی به د ده زیات تعظیم کاوه او ورته ویل به ئی «مرحبا بمن عاتبنی فیه ربی».

# عَبَسَ وَتُوكِّى أَنْ جَأَءُ الْأَعْلَى الْأَعْلَى الْأَعْلَى

وچولی (تندی) تریو کړ (محمد) او مخ ئی وګرځاوه د دی لامله (له وجی) چه راغی ده ته ړوند (عبد الله او قطع ئی کړ کلام د محمد په منځ د ده او عه(۳۰)

#### د اشرافو د قریشو کښی)

تفسيو : يمنى د پيغمبر په وچولى (تندى) كښى د يوه ړانده له راتللو څخه كونځى ولويدى او خپل مخ ئى ترى واړاوه او بمائى چه ده ته د دى ړانده د معذورى د مات زړه او د طلب صادق لحاظ كول ډير په كار و حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «دا خبره كواكى د نورو په مخ كښى له حضرت رسول صلى الله عليه وسلم څخه كله ده نو ځكه ئى د غائب په صيغه ذكر كړى دى په مخ كښى ئى پخپله رسول صلى الله عليه وسلم ته خطاب فرمايلى دى» محققين وائى چه دا د متكلم د تكرم او د استعباء او د مخاطب د زيات شرافت او كرامت نبه ده چى د عتاب په وقت كښى هم مخامخ د دى خبرى نسبت نه ورته كوى او په مخ كښى د خطاب په صيغه د التفات صنعت خطاب ورته كوى چه د اعراض شبهه وركه شى. برسيره په دى هغه خبره له خورى څخه نرمه پسته ده ، والله اعلم.

# ۅؘ؆ٚؽڎڔٮڲڶۼڵۘ؋ؙۑڗؙػۣۨ۞ٚٲۅ۫ڽؘڎٛڴۯؙڣؘؾۜڣٛۼۘ؋ؙٳڶڐؚٚػڒؽ<sup>۞</sup>

او څه شی پوه کړی ئی ته (ای محمده له احواله د دی ړانده) ښائی چه هغه (ړوند) به پاک شی (په تعلیم د تا له معاصیو له بدو اخلاقو) یا به ذکر پند واخلی پس نفع به ورسوی ده ته ذکر پند (د تا).

تفسیر : یعنی هغه ړوند طالب صادق وه تاسی ته څه معلومه ده چه ستاسی د توجه له فیضه به د هغه حال زیات اصلاح کیده او د هغه نفس به لا پاکیده . یا به ستاسی کومی خبری د دوی په غوړونو کښی ځای نیوه ښائی چه ستاسی په اخلاص پوهولو څخه به هغه په یوه شی پوهیده او بله ورځ به ورته په کار ورتله.

### آمَّامَنِ استَغْنَى ﴿فَأَنْتَ لَهُ تَصَدُّى ﴿ وَمَاعَلِيكَ ٱلَّايِزُّ لَى ٥

او هر هغه څوک چه استغناء ئی کړی ده (پروا نه کوی د هدایت) نو ته هغه ته قصد کوی (د هغه د مسلمانی په فکر کښی ئی) او نشته پر تا باندی هیڅ الزام چه هغه پاک نشی (په اسلام سره).

تفسیر : یعنی هغه خلق چه د خپلی مغروری او متکبری او لوئی په سبب د حق پروا نه لری او لوئ هغوی ته اجازه نه ورکوی چه الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم ته سر ښکته کړی، ته ولی په هغوی پسی ګرځی او غواړی چه هرومرو (خامخا) هغوی مسلمانان شی او د هغوی د عم(۳۰)

اسلام اثر په نورو هم ولویږی. حال دا دی چه د الله تعالیٰ له پلوه (طرفه) پر تاسی باندی هیڅ یو الزام نشته چه دا متکبر مغرور او لوئی خوښوونکی سری ولی په لاره نه دی راغلی؟ په تاسی دا فرض ؤ چه هغوی ته دعوت او تبلیغ و کړی او دا کار تاسی وکړ زیات له دی نه د دی بی پروا متکبرانو په فکر کښی په دی اندازی لویدل په کار نه دی چه رښتینی طالبان او مخلص ایمانداران ستاسی له توجه محخه بی برخی پاتی شی. یا د داسی معاملی ظاهری سطحی ته کتلی، د خلقو په زړونو کښی داسی یو خیال پیدا شی چه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم زیاده توجه لویانو بډایانو ته ده او غریبانو او بی و گلو ته نی فکر نشته. د داسی چنی (بیکاره) خیالاتو له خوریدلو محخه هغه بد اثرونه چه د اسلام په عام دعوت باندی لویږی له دی ګتی (فائدی) مخخه خورا (ډیر) زیات تاوان لری چه تاسی د دی محو متکبرانو غتانو له مسلمانی محخه په خپل زړه کښی غوره

#### وَامَّا مَنْ جَآءَكَ يَسُعَى ﴿ وَهُو يَخْسَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

او هر هغه څوک چه راشی تاته په تلوار سره (لپاره د طلب د خیر) حال دا چه دی ویربیری (له الله نه)

تفسیر : یعنی دغه د خیر طالب عبد الله بن ام مکتوم رضی الله تعالیٰ عنه له الله جل جلاله محخه ویریهی یا دا چه دی پوند دی ویریهی یا دا چه دی پوند دی له دی نه ویریهی یا دا چه دی پوند دی له دی نه ویریهی یا له کوم شی سره ونه لگیهی یا داسی خیال وکړی چه زه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم زیارت ته محم کیهی چه غلیمان (دبمنانان) په لاره کنبی ماته محم فرر راورسوی.

#### فَانْتُ عَنْهُ تَلَقَّى أَ

پس ته (ای محمده) له هغه (ړوند طالبالخیر څخه) مخ ګرځوی (مشغولیږی تغافل کوی له کفارو سره خبری کوی).

تفسیو : حال دا دی چه له هم داسی سری څخه ګټه (فائده) واخلی او د اسلام دپاره کار وکړی. وائی چه هم دی ړانده ابن ام مکتوم څخره واغوسته او د اسلام بیرغ ئی په اوړه کیښوده. او د قادسیی په جهاد کښی شریک شو تر دی چه په جهاد کښی ئی شهادت وموند رضی الله تعالیٰ عنه و ارضاه ا روایت دی چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د دی آیت له نزوله وروسته هیڅکله مخ نه و تریو کړی په مخ د فقراؤ کښی.

# كُلَّا إِنَّهَا تَذُكِرَةً أَهَّ فَمَنَّ شَأَءً ذُكَّرَهُ ۞

مه کوه بیا داسی (ځکه چه) بیشکه دا (سورت) یوه تذکره پند دی (له جانبه د الله تولو ته) نو هغه څوک چه غواړی ودی منی دغه (پند د قرآن)

تفسیر : یعنی که منکبر اغنیا، قرآن کریم ونه لولی او د هغه پند ته غور کښینېدی نو ځان ته ضرر رسوی ځکه چه قرآن مجید د هغو څه پروا نه لری نه تاسی ته ښائی چه دومره زیات د هغوی فکر وکړئ. پر تاسی باندی دومره دی چه خپل عمومی تبلیغ او پند ووایئ که څوک خپله ګټه (فائده) غواړی نو ځان دی پری پوه کړی او ودی لولی او عمل دی پری وکړی.

# فَيُصُعُفِ مُكَرَّمَةٍ ﴿ مَّرُفُوعَةٍ مَّطَهَّرَةٍ ﴿

(دغه قرآنی آیات لیکلی شوی دی) په پاڼو عزتناکو (عند الله په لوح محفوظ کښی)چه پورته دی په قدر او عظمت کښی پاک کړی شوی دی(له رسیدو د شیاطینو او له نورو ټولو عیبونو نه).

تفسیر : یمنی آیا د دی مغرور او لوئی خوضوونکی له منلو څخه د قرآن عزت او وقعت زیاتیږی؟ قرآن مجید خو هغه پاک کتاب دی چه آیتونه ئی په آسمان کښی نهایت معزز او لویه مرتبه لری او په پاکو پانو کښی لیکلی شوی دی او په ځمکه کښی هم اخلاصمن مسلمانان د هغه خورا (ډیر) زیات عزت او احترام ساتی او په ډیر تقدیس او تطهیر ئی په لوړو (اوچتو) خو ځایونو کښی ږدی.

### يَايُدِي سَفَرَةٍ له كِرَامِربَرَرةٍ ٥

#### په لاسونو د (ملائكو) ليكونكيو عزتمنو نيكو.

تفسیر : یعنی هلته ئی پربستی لیکی او سم له هغه سره وحی راځی او دلته ئی هم په پاڼو باندی لیکونکی او تولوونکی د دنیا د خورا (ډیر) لویو سریو او بو خلقو محخه پربسته خوی د پاک الله بندگان دی چه هغوی د قرآن کریم د هر راز (قسم) تزئید، نفس او تحریف، تبدیل محخه محانونه ژغوری (ساتی) او هغه تل همغسی پاک ساتی.

#### قُيِّلَ الْإِنْسَانُ مَا ٱكْفَرَا وُفَ

لعنت (هلاک) کړی شوی دی په (کافر) انسان چه څه شي کافر کړی ئي دی (باعث کړی ئي دی په کفر).

تفسیو : یعنی د قرآن کریم غوندی د لوی نعمت هیخ قدر او عزت ئی ونه پیژنده او د الله تعالیٰ حق ئی پر محای نه کر. او له دی نه ئی هیخ اندیتهنه ونه کره چه.

#### مِنُ أَيَّ شَيٌّ خَكَقَهُ ﴿ مِن نُكُلُفَةٍ ﴿

له محه شی محخه پیدا کړی دی (الله) هغه (انسان فرمائی الله) له نطفی (قطری د منی) محخه.

تفسیر : یمنی که او غه دغه انسان خپل اصل ته فکر وکړی چه دی له څه شی څخه پیدا شوی دی؟ د یوه ناغیز او بی قدر محانحکی له اوبو محخه پیدا شوی دی چه هیم حس، شعور، حسن، جمال، عقل، کمال، ادراک، واک (اختیار) او نور په کښی نه و. او دا کرد (ټول) شیان الله تمالیٰ له خپلی مهربانی محخه وربښلی دی چه اوس ئی عمومی حقیقت داسی ښکاری آیا ده ته دا لوئی، غرور محه مناسبت لری؟ او ښه نه ورښکاری او نه ښائی چه خپل اصلی حقیقت او د الله دا کرکرد (ټول) انعام او اکرام هیر کړی؟ او د الله تمالیٰ د داسی پند ورکولو او وینا مورد وکرځی؟ محوک چه خپل محان او حقیقت نه پیژنی او د الله تمالیٰ د دی کردو (ټولو) احساناتو او نعمتونو قدر نه کړی نو داسی احسان هیروونکی ته شرم په کار دی.

# خَلَقَهُ فَقَتَدَرُهُ اللَّهُ السَّمِيلَ يَتَدَرُهُ الْ

پیدا کړی دی (الله) دغه (انسان) پس په اندازه ئی کړ ده لره (هیئت او صورت اندامونه د مور په نس کښی) بیا ئی لاره ورآسانه کړی ده ده ته (لاره د وتو د ده له ګیډی د موره).

تفسیر : یمنی لاسونه، پښی او نور ګرد (تول) اعضاء او قواوی ئی له هم هغه یوه محامحکی اوبو محخه د مور په نس کښی د احسن الخالقین توب په اقتضاء په یوه محان ته شکل او خاص اسلوب او اندازه ورجوړ کړی او هیڅ یو شی ئی نامناسب او خراب او خلاف له حکمت نه دی ورروغ کړی. بیا ئی لاره ورآسانه کړی ده ده ته یعنی د ایمان او د کفر د جو او د بدو پوه ئی الم(٣٠)

ورکړه . يا دا چه د مور له نس څخه ئې په آساني سره راوويست.

#### ثُو آمَاتَهُ فَأَقْبُرُهُ اللهِ

بيا (الله) مر كر هغه (انسان لره) نو يه قبر كښي ئي كيښود ده لره.

تفسیر : یعنی وروسته له مړینی څخه د هغه مړی د خیمولو هدایت ئی ورکړ تر څو چه د ژوندیو په نزد بی حرمته نه شی.

#### ثُعِّ إِذَاشًاءً أَنْثُرَهُ ﴿

بیا هر کله چه اراده وفرمائی (الله د انسان د بیا ژوندیتوب نو ئی) ژوندی کوی ده لره (لپاره د جزاء).

تفسیر : یمنی هغه الله تعالیٰ چه یو محلی انسان ته حیات او بیا ممات ورکوی او خبوی ئی اختیار لری چه هر وخت ئی وغامی مجکه چه اوس هم هیچا د هغه قدرت نه دی سلب کړی. په هر حال هغه غوک چه خلق پیدا کوی او دنیا ته ئی راولی بیا ئی وژنی او برزخ ته ئی بیائی او بیا ئی ژوندی کوی او د حشر په میدان کجی ئی ودروی. نو د داسی قادر او مقتدر ذات پند آیا د اعراض او انکار و (لایق) دی؟ چه گرد (تول) امور ئی په واک او اختیار کښی دی آیا د هغو نعمتونو سپکتیا کوم سری لره ښائی؟ بلکه هر انسان ته لارم دی چه د رب العنان د احسان قدر وکړی.

#### كَلَّالَمَّا يَقُضِ مَّا آمَرَهُ ٥

بیخی نه دی کړی (کافر) هغه شی چه امر حکم کړی دی ده ته (دغه الله د هغه).

تفسیو : یعنی سری هیڅ کله د خپل خالق حق نه دی پیژندلی او هر څه حکم ئی چه ورکړی وی تر اوسه یوری ئی یه څای نه دی راوړی.

تنبیه : ابن کثیر رحمهٔ الله علیه «کلا لما یقض ما امره» له «ثم اذا شاء انشره» سره لکولی دی یعنی کله چه غواړی هغه ژوندی کوی او پورته کوی ئی. اوس داسی نه کوی ځکه چه د دنیا د ودانی په نسبت د ده حکم (کونی) او (قدری) دی او دا ئی تر اوسه پوری پای (آخر) ته نه دى رسولى، نو هيڅوک داسى نشى ويلى چه ولى اوس قيامت نه قائميږى؟

#### فَلْيَنْظُو الْإِنْسَانُ إِلَّا طَعَامِهُ ﴿

نو ودی کوری انسان طرف د طعام خپل ته.

تقسیو : پرومی د انسانانو د پیلا کیللو او م کیللو ذکر اوس د هغه د ژوندون او د بقا<sub>ء</sub> د سامان داسی یادونه کوی چه.

#### ٱٵڝۜؠؘڹٵڷؠٵٚءؘڝؘڹٞۿؾٛۊۺؘڠڠٙٵڵڒۯۻؘۺؘڠٙٵ**ۨ**

بیشکه موند توئی کړی دی اوبه (له وریځو محخه) تویول بیا محیری کړی ده موند ځمکه محیرول.

تفسیر : یمنی د یوه تنکی واجه غه طاقت دی چه ځمکه غیری کوی او زرغونیپی دا د قدرت لاس دی چه ځمکه غیروی او هغه او نوری راز راز (قسم قسم) غلی، دانی، میوی او نور ترکودی (ترکارئی) او نباتات څنی راوباسی.

#### فَأَنْبُتُنَافِيهُا حَبًّا ﴿ وَعِنْبَا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونَا وَغَلُا ۗ وَحَمَالِينَ غُلُكِا ﴿ وَقَالِهُ ۚ وَابًا ﴿ مَنَاعًا لَكُوْ وَلِانْعَامِكُو ۗ

بیا مو زرغونی کری دی په هغی (ځمکی) کښی دانی او انګور او مڼه، ترکاری. او زیتون خوونه او خرما او باغونه ګڼ (له جهته د ډیروالی د ونو نه). او (تازه) میوی او (وچی میوی یا) واښه (ومو کړل دغه ټول څیزونه) دیاره د نفم د تاسی او د حیواناتو د تاسی.

تفسير : يعني ځيني شيان ستاسي په کار درځي او ځيني ستاسي د حيواناتو په کاريږي.

#### فَإِذَا جَآءَتِ الصَّأَحَّةُ أَنَّ

عم(۳۰)

نو کله چه راشی سخت آواز غوږونه کنوونکی (د دوهمی نفخی).

تفسير : يعني داسي سخت غړ چه په هغه غوړونه کنيږي له دې څخه مراد د نفخ الصور غړ دي.

# ؽۅؙڡڒؽۼڗؙٳڶٮۘڒٷ؈ؙٲڿؽٷ۞ۅٵڝ۫؋ۅٙڵؠؽٷ۞ۅڝٳجڹؾ؋ ۅؘڽؚڹؽٷۿڸػؙڸٙٵڡؙڔؚڴٞؿڹۿؙۏؙؽۏمؠۣۮۣۺڵٛؿ۠ؿؙؙڂڹؽڰ

هغه ورځ چه تښتی به سړی له خپله وروره او له خپلی مور او له پلاره او له خپلی ملګری (ښځی) او له خپلو ځامنو. هر سړی لره له هغو محخه په دغی ورځی کښی به یو حال وی چه بی پروا کوی ئی (له نورو له احوالو نه).

تفسیر : یعنی په هغی ورځی کښی به هر څوک د خپل ځان په فکر کښی وی هیڅ یو له احبابو او خپلوانو څخه به د بل په فکر کښی نه وی بلکه له دی ویری چه بل څوک ځما نیکی وانخلی یا د خپل حق غوښتنه ونه کړی یو له بله تښتی.

# ۉۼۅٛٷڲۏڡؠۣۮؚٳؠ۫ۺڣٵٷڞڶۘڂڰ؋ۺؾڹۺڗڰؖ

ځينی مخونه به په دغی ورځی کښی روښانه (وی د ايمان له رڼا) خنديدونکی خوشاله به وی (په موندلو د کرامت چه مؤمنان دی)

تفسیو : یعنی د مؤمنانو له محیری محخه به خندا او خوشالی شکاری چه شکر له عذابه خلاص او د الله تعالیٰ په کرامت سره مو اختصاص وموند او د ایمان له نوره به ئی مخونه روضانه وی او له ډیره مسرته به خاندی او خوشاله به اوسی.

# ۅؘۯٷٷؖٷؿۅؘؠؠؠ۬ؠ۬ۼڷؽۿٵۼۺڗڰ۠۞ڗۜۯۿڠؙۿٵڡ<del>ۘ</del>ڐڗڰ۫ؖۿ

او ځینې مخونه په دغې ورځې کښې په دوې باندې به ګرد وې پټ کړې به وې هغه مخونه (ګرد) ظلمت او توروالي.

تفسیر : یعنی د کافرانو یه محیرو باندی به د غم او کنورت او خپگان دوړی بریښی او د فسق

او فجور ظلمت او تياره به ئي ښي توري کړي.

## أُولَيْكَ مُمُ الْكَعْرَةُ ﴿

دغه تول (تورمخی) هم دوی دی (بی شرم) کافران فاجران.

تفسیو : یعنی بی حیا کافرو ته هومره چه وویل شی دوی له خپلی خبری محمخه نه اوړی، نه له الله جل جلاله شرمیږی او نه له خلقو او نه له لوئی ورځی محمخه ویریږی او په حقوق الله او حقوق العباد کښی خیانت او تری انکار کوی څرنگه چه دوی جمع کړی دی کفر سره له فجوره نو جمع به کړی الله تعالیٰ توروالی د مخونو سره ئی گرد.

تمت سورة عبس بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة التكوير مكية وهى تسع و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقمها (٨) تسلسلها حسب النزول(٧) نزلت بعد سورة تبتت

د «التکویر» سورت مکی دی (۲۹) آیة یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۱) په نزول کښی (۷) سورت دی وروسته د «تبت» د سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### إِذَا الشَّمُسُ كُورَتُ ﴿

كله چه (د) لمر (رڼا) ونغښتله شي (نور ئي لاړ شي).

تفسیر : ګواکی د لمر هغه اویدی شنلی به چه تودوخی رڼا ورڅخه وځی ونغیتلی شی او لمر به بی نوره شی او د خیدک (پنیر) چکی ته به ورته وی یا به هیڅ نه ښکاری.

#### وَإِذَا النَّجُوْمُ إِنَّكُنَ رَبِّ <sup>6</sup>

او کله چه ستوری خر شی (یا راولویږی یه ځمکه).

عه(۳۰) التكوير(۸۱)

تفسیر : یعنی ستوری به راولویوی او رڼا به نه لری.

#### وَإِذَا الْجِبَالُ مُسِيِّرَتُ ۞

او کله چه غرونه روان کړل شي.

تفسيو : يعنى غرونه به له خپلو ځايونو څخه روانيږي او په هوا کښي به الوځي او ګرځي به.

#### وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ۗ ۗ

او کله چه د لسو میاشتو بلاربی اوښی خوشی کړی شی (اوښیانه به ورسره نه وی).

تفسیر : اوښ د عربو له ښو بودهؤ (مخاروو) څخه دی او هغه اوښه چه د لسو میاشتو بلاربه وی او له هغی د شودو او جونکی (بچی) ځیګیدلو هیله (امید) نژدی وی پر دوی ډیر ګرانه وی خو د قیامت د ویروونکی زلزلی په وخت کښی به د هغه نفیس او عزیز او ګران مال پوښتنه به هم ونه کړه شی یا د هغه خاوند به دغومره خپه او پریشانه وی چه د داسی عزیز او ګران مال له احواله به غانل وی یا دا چه وریځ به معطله کړه شی له بارانه. یا ځمکه پاتی کیږی له فصله دا خبر چه «د ریلونو او موټرو او د طیارو او د نورو عصری نواقلو له تګ او راتګ څخه به اوښان نشی تللی» محض یو ظرافت دی.

#### وَإِذَ الْوَكُونُ خِثْرَتُ

او کله چه وحشی ځناوران راټول کړل شي (لپاره د قصاص اخيستو يو له بله).

تفسیر : یمنی هنه ځنګلی څناوران به چه تل د سریو له ویری لری تبټی له ډیری ویری مبارونو ته راځی او له کورنیو بودهؤ (غاروو) سره به ملګرتوب خوښوی لکه چه اوس هم ډیر ځلی د خوف او ویری په وقت کښی هم داسی لیمل کیږی څو کاله پخوا له دی نه د (هند) ګنګا او جمنا په سیند کښی سخت سیلاب راغی خلقو وکتل چه یو لوی تل اوبه وړی او په هغه باندی سړیو بودهؤ (غاروو) مارانو او نورو ژوندیو ځانونه تینګ نیولی دی او یو په بل باندی څه تعرض نه کوی هر یو د خپل ځان په فکر کښی دی پرته (علاوه) له دی د یخنځ په وخت کښی کله

کله لیدلی شوی دی چه ځینی غیروونکی ځناوران کلیو او ښارونو ته ننوځی. **تنبیه :** ځینو مفسرینو د «حشر» معنی مره کول او ځینو مره کول بیا ژوندی کول لیکلی دی والله اعلم.

# ۅٙٳڎؘٳٳڶ۪ۼٵۯڛؙڿؚؖۯؾٛ<sup>۞</sup>

او کله چه بحرونه سیندونه سره ګډ کړل شی (تریخ له خواږه سره یا ډیر سخت ګرم شی یا وچ کړی شی نو پکښی به پاتی نشی یو څاڅکی د اوبو).

تفسیو : یعنی د لویو لویو سیندونو اوبه به له ډیرو خوتیدلو څخه د بخار او براس په ډول (طریقه) کیږی چه د هغو له تودوخی څخه به په محشر کښی کفارو ته سخت ربر (تکلیف) پیښیږی او د تناره په شان به د سیندونو له منځه سخت سوځوونکی اور او د بخار او براسونو غروسکی پورته کیږی یا کله چه دریابونه بل کړ شی نو وګرڅی اور.

#### وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتُ 6

او کله چه نفسونه جوړه کړل شی (پیوست کړل شی ارواح له جثو سره یا یو ځای کړل شی هر څوک له مثل خپل سره نیکان له نیکانو بدان د بدانو سره)

تقسیر : یعنی مسلمان له مسلمان سره او کافر له کافر سره بیا هر راز (قسم) عمل کوونکی که بنه وی که بد لکه له نحپل همچنس عمل کوونکی به سره مله شی د عقائدو، اعمالو، اخلاهو او نورو په اعتبار به له هر یوه څخه بیل بیل تولگی جوړیږی یا دا چه ارواح به له خپلو اجسامو سره جوړه کړل شی.

# وَإِذَا الْمَوْءُدَةُ سُلِكَ كُلْإِلَيِّ ذَنْكٍ قُتِلَتُ ۗ

او کله چه له جینځ ژوندی خبه کړی شوی څخه وپوښتیدله شی (داسی) چه په کومی ګناه وژلی شوی ده (دا جینځ).

تفسیو : د جاهلیت په عربو کښی قاعده وه چه پلار به خپله جینئ په ډیره بیرحمی سره ژوندی په ځمکه کښی خښوله. ځینو به د نیستی او غریبی، یا د هغی د واده د اخراجاتو له ویری داسی کول. او څینی به له دی شرمیدل چه څنګه به خپله جینئ بل چاته ورکړم چه هغه می څوم

وباله شی قرآن کریم خبر ورکړ چه د دی مظلومانو په نسبت به هم په قیامت کښی پوښتنی وشی چه په کومه ګناه ژوندی خبنی شوی دی؟ داسی ئی مه ګټیځ چه دا مو اولاد دی په دوی باندی مو هر څه چه زړه غواړی هغه کولی شی بلکه د اولادتوب له پلوه ستاسو دا جرم لا درنیږی.

## وَإِذَاالصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴾ وَإِذَاالسَّمَاءُ كُشِطَتُ ﴿

او کله چه اعمال نامی وغوړولی خواره کړی شی او کله چه آسمان د پوستکی په شان وویستلی شی (له خپله ځایه).

تفسیر : لکه چه د حیواناتو له حلالولو او پوستکی وښکلو څخه وروسته د هغه ګرد (ټول) اعضاء او رګونه او پلی او نور ښکاری هم داسی د آسمان له پرانیستلو څخه وروسته ګرد (ټول) پاس شیان لیدل کیډی او د غمام نزول به وشی چه د هغه ذکر به نولسمه پاره کښی په « ویوم تشقق السمآء بالغمام» سره شوی دی.

#### ۅٙٳۮؘ۩ڰٛڿؽۿؙڛ۠ۼرؿٛ۞ٚۅٳۮؘ۩ڰٛڹۜڎؙٵۯ۫ٳڣؘؾٛ<sup>۞</sup>

او کله چه دوزخ بلی لمبی کر شی (کافرانو ته) او کله چه جنت نژدی کر شی (مؤمنانو ته).

تفسیو : یعنی کفارو ته دوزخ په ډیر زور او شور او بلو لمبو سره ورښکاره کاوه شی او جنت متقیانو ته ورنژدی کیږی چه د هغه ډول او سینګار به جنتیانو ته خورا (ډیر) به خوښوونکی او مسرت بښونکی وی نو په دغه وقت کیمی.

#### عَلِمَتُ نَفْشُ مَّا احْضَرَتُ اللهُ

پوه به شي هر نفس په هغه شي چه حاضر کړي ئي وي (له خير او له شره).

تفسير : يمنى هر يوه ته به دا پته ولګيږى او ورمعلومه به شى چه له ده سره د نيکى يا د بدى څومره پنګه (ذخيره) او سرمايه شته چه له ځان سره ئى راوړى وى.

# فَلَا أُقْدِمُ بِالْخُنَّسِ الْهَالْجَوَارِ الْكُنَّسِ الْ

عم(۳۰) التكوير(۸۱)

نو قسم خورم زه په (ستوريو) بيرته ګرځيدونکيو سمو تلونکيو پټيدونکيو باندي.

تفسیو : ډیر ستوری لکه زحل مشتری مریخ زهره او عطارد کله له مشرق محخه د مغرب په لوری کله سم کله کاږه څی کله ګړندی او کله ورو خوځیږی کله د لمر کله د سپوږمی مخنګ ته نژدی کیږی بیا غو ورځی پتیږی.

#### وَالَّيْلِ إِذَا عَسُعَسَ فَ وَالصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ فَ

او (قسم خورم زه) په شپی کله چه راوخیژی مخ راوګرځوی (په تیارو خپلو سره) او (قسم خورم زه) په صبا کله چه سا ووهی راوخیژی (روښانه شی).

تفسير : يا كله چه شپه راشي يا لاړه شي. د «عسعس» لفظ دوه معني لري.

حضرت شاه عبد العزیز رحمه الله علیه لیکی گواکی لمر ته ئی په لامبو وهونکی کب او مهی سره تشبیه ورکړی او د لمر هغه وړانکی ئی چه له لمر څخه پخوا خیژی او خوریږی د مهی لکی ته مشابه او ورته کړی دی هغسی چه مهی په سیند کښی پت تیریږی او د هغه له سا وهلو څخه اوبه تیندکی وهی او سره خوریږی هم دا راز (قسم) لمر هم پخوا تر سپیده داغ او لمر بریښی، ځینی وائی نه سهار له سا څخه مراد د سهار هغه نسیم او وړمه ده چه د پسرلی په موسم کښی له سپده داغه راهیسی چلیږی.

تنبیه : د دی قسمونو مناسبت له راتلونکی مضمون او خبری سره دا دی چه د دی ستوریو تلل، ودریدل بیرته گرگیدل پتیدل او د پخوانیو پیغمبرانو د پرله پسی وحی د راتللو یوه نمونه ده چه تر یو مدت پوری د هغی له نبیی پاتی کیدلو مخخه وروسته د هغو پاتی کیدل او پتیدل شهی ته ورته دی په ربنتیا سره چه هغه توره تیاره پیری چه د حضرت خاتم المرسلین د ولادت باسعادت مخخه پخوا پر دنیا تیره شوی ده چه د حق او باطل فرق او توپیر (تفاوت) پکیبی نه کیده او د وحی علائم او نبی پکیبی نه کیده او د وحی علائم او نبی پکیبی نه بخوانیو پیغمبرانو رنا لکه د ستوریو رنا وه او دا نور الاعظم او لویه رنا لکه لویی پلوشی لرونکی لمر دی. څنگه جه ویلی شوی دی.

فانه شمس فضل هم كواكبها يظهرن انوارها للناس في الظلم حتىٰ اذا طلعت في الكون عم هدا ها العالمين و احيت سائر الامم

انبیا دی لکه ستوری، د فضل لمر دی محمد به رنا د دوی تل درومی، خلق به لوری د احد

په بعثت د محمد شوه، دنیا ټوله منوره

سپین تور زیر او سور ټول منتفع شول له احمد

شحینی علماء وائی چه د ستوریو دا سم او کور تک او پتیل بیرته گرشحیدل په علم ملکوت کښی د پرښتو تک او راتک او پتیدلو ته ورته دی. د شپی تیریدل او د سهار راتلل د قرآن کریم په سبب د کفر او ظلمت لری کیدل او د هدایت د نور له ښو ښکاره کیدلو سره مشابه دی. سم له دی وینا سره د مقسم به مناسبت له مقسم علیه سره له لری ښکاری والله اعلم او د پاس قسمونو جواب دا دی چه الله اکرم شانه و اعظم برهانه داسی فرمائی:

## ٳٮۜۧۼؗڵڡۜٙۅؙڵؗڕڛؙۘۅؙڸۣڪٙڔۣؽؠۅؚ۞ٚۮؚؽڠؙۊۜۊ۪ۼٮ۬ۮۮؽٳڵۼۯۺ ڡؘڮؽڹۣ۞ؗۺؙڟٳۼٟڎؘۊۜٳڡؽڹۣ۞

بیشکه دا قرآن خامخا قول وینا د رسول عزتمن (جبریل) ده چه خاوند د قوت زور په نزد د نحیښتن (خاوند) د عرش مرتبه والا دی منلی شوی دی هلته امین دی.

تفسیو : دا د حضرت جبرئیل علیه السلام صفتونه دی یعنی قرآن کریم چه د الله جا جلاله له لوری مونی ته رارسیدلی دی د وصول دوه وسیلی لری یوه وحی راویونکی پرښته جبریل علیه السلام دوهم محمونی پیغمبر عربی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د دوی دوایو صفتونه داسی دی چه د هغو له ښکاره کیدلو مخخه بیا هیچانه د قرآن مجید په منزل من الله او صداقت کښی هیڅ شک او شبهه نه پاتی کیږی. د یوی خبری په رستیا منلو کښی لوی دلیل دا دی چه راوی ئی په اعلیٰ درجه سره ثقه، عادل ، ضابط، حافظ او امین وی او له هغه چا څخه چه روایت کوی د ده په مخ کښی عزت او حرمت لرونکی وی او خورا (ډیر) معتبر ثقات د هغه په امانت باندی ډاډه وی. کلی اعتماد ولری او د هغه خبری بی له وړاندی وروسته کولو څخه د زړه له کومی ومنی. دا کور (ټول) صفتونه په حضرت جبریل علیه السلام کښی شته عزتمن او کریم هغه څوک دی چه متقی او ډیره پاکی ولری او له الله تمالیٰ څخه خورا (ډیر) ویریدونکی وی «ان اکرمکم عندالله کامل قوت ته او د الله تمالیٰ په مدین دی کښی هغه د لوئی درجی خاوندی دی یعنی د گردو (ټولو) پرښتو څخه د الله تمالیٰ په مدبار کښی شغه د لوئی درجی خاوندی دی یعنی د گردو (ټولو) چه هغوی گردی (ټولی) د هغه په امانت اعتبار او عزت باندی خبری دی. دا خو د ملکی رسول خبره ده اوس د بشری رسول خبری هم واوری.

### وَمَاصَاحِبُكُمُ بِمَجُنُوْنٍ<sup>®</sup>

عم(۳۰)

او نه دی دا صاحب ملګری ستاسی (محمد) لیونی (لکه چه پری ګمان کوئ تاسو بلکه ښه پوه او هښیار دی).

تفسیر : یعنی له بعث پخوا تر محلویښتو کلونو پوری تاسی له (محمد) سره لیدلی دی او په دی او پد دی او پد دی او پد دی او پد دی او پده کری ده خو هیڅکله مو د هغه فریب دروغ او لیونتوب نه دی لیدلی او تل مو د هغه د رستیا، امانت، عقل او پوه اعتراف او ستاینه (صفت) کوله اوس نو ولی بی سببه هغه ته لیونی او دروغجن ویل کیږی؟ لکه چه دا ستاسی هغه رفیق او ملکری نه دی؟ چه د هغه گرد (تول) احوال تاسی ته ښکاره دی نو اوس داسی سری ته لیونی ویل آیا لیونتوب نه دی؟ بلکه لیونتوب دی!.

#### وَلَقَدُدُوالا بِالْأُفْقِ الْمُبِينِ ﴿

او خامخا په تحقیق لیدلی و (محمد) هغه (جبریل د آسمان) په مخنډه (غاړه) روښانه کښي.

تفسير : يعنى په مشرقى مخنده (غاړه) كښى د هغى پرښتى يعنى جبريل عليه السلام بڼه ئى په اصلى صورت او ښه شان سره وليده نو ځكه نشى ويلى چه د هغه په ليدلو كښى به محه تيرواته او منالطه پيښه شوى وى. او هغه محوك ئى چه ليدلى په رښتيا سره پرښته وه پخوا له دى نه د «النجم» په سورت كښى راغلى دى «فاستوئ وهو بالاقق الاعلىٰ».

#### وَمَاهُوَعَلَى الْغَيْبِ بِضَينيُنِ ﴿

او نه دی دغه (محمد د وحی) پر پتو خبرو باندی بخیل (چه پتوی ئی او تعلیم د هغی تاسی ته نه کوی).

تفسیر : یعنی دا پیغمبر تاسی ته د هر راز (قسم) پتی خبری که په تیره که په راتلونکی پوری اړه (تعلق) لری خبر درکوی یا د الله تعالیٰ د اسماؤ او صفاتو یا د شرعیه ؤ احکامو یا د مناهبو د حقیقت او بطلان یا د جنت او دوزخ د خبرو یا له مرینی مخخه وروسته د پیښو او په هغو پوری تړلی خبرو په درخولو کښی لډ بخل هم نه کوی او محه اجرت او باړه نه غواړی نذرانی، بخشش او تعارف ته ئی سترګی نه دی نیولی نو بیا د کاهن لقب ولی ورته ورکاوه کیږی؟ کاهن د پتو خبرو د یوی وړوکی او جزوی خبری سره ډیر دروغ ګډوی او د هغه په درسوولو کښی دومره بخل کوی تر څو چه زیاته نذرانه او بخشش وانه خلی هغه نه وائی او یو

توری ئی له خولی څخه نه وځی د پیغمبرانو لوړ (اوچت) سیرت د کاهنانو له رتلیو اخلاهو سره څه نسبت نه لری.

# وَمَاهُو بِقُولِ شَيْطُون رَّحِيْمٍ ﴿

او نه ده دا (قرآن) خبره د شیطان رتلی ویشتلی شوی (په شغلو سره).

تفسیر : هیڅ کله شیطان د هغو جو چارو جوونه نه کوی چه په هغو کښی د بنیادمانو ګته (فائده) او د هغه ملعون تقبیح او مذمت وی بلکه دغه (قرآن مجید) د الله اکرم شانه واعظم برهانه حق کلام دی.

#### فَأَيْنَ تَذُ هَبُوُنَ<sup>©</sup>

نو چرته ځئ تاسو (ای منکرانو کافرانو په دی انکار او په څنګ کولو کښی له قرآنه).

تفسیر: یعنی کله چه دروغ او لیونتوب تخیل، توهم، کهانت او نور کرد (تول) احتمالات لری شول نو پرته (علاوه) له حق او رښتیا څخه نور څه پاتی شول بیا نو ای منکرانو دا سمه صافه لاره ولی پریږدی؟ او بی لاری ولی څخځ؟.

#### إِنْ هُوَالَّاذِكُرُ اللَّهُ لَكِينَ ﴾

نه دی دا (قرآن) مګر ذکر پند دی (له جانبه د الله) دپاره د خلقو (انس وی که جن).

تفسیر : هغه کرد (تول) احتمالات چه د قرآن کریم په نسبت نی پیدا کړی، هغه کرد (تول) سره غلط دی که تاسی د دی قرآن په خبرو او جوونو کښی جه فکر او جاج ووهئ. نو دا به در دیکاره شی چه دغه قرآن ټول جهان ته ډیر جه لار جوونکی او مکمل دستور العمل دی چه په عمل کولو نی د دواړو دارینو فلاح او ګټی په لاس راځی. نه دی دا قرآن مګر ذکر پند دی له جانبه د الله اکرم شانه واعظم برهانه دپاره د خلقو مخصوصاً.

#### لِمَنْ شَاءً مِنْكُوْ آنُ يَيْسُتَقِيْمَ اللهِ

هغه چاته چه غواړی قصد کوی له تاسی د سمیدلو خپلو (داسی چه سم برابر لاړ شی بر لاره د الله تعالیٰ باندی).

تفسير : يعنى دغه قرآن مجيد په تيره بيا هغو لره پند دى چه په سمه لاره تلل غواړى، كوږ تك او عناد ئى نه وى خوښ ځكه چه داسى سړى له داسى پند څخه ډيره ګټه (فائده) اخلى.

#### وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا آنَ يَّشَاءُ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿

او نه شئ قصد کولی تاسی (د سمی لاری) مګر هغه چه اراده وفرمائی الله (د قصد د تاسی د سمی لاری) چه رب پالونکی د (ټولو) عالمیانو دی.

تفسیر : یمنی پخپله قرآن کریم پند دی ولی تاثیر ئی د الله تعالیٰ په مشیت پوری اړه (تعلق) لری چه ځینو باندی اثر کوی او په ځینو نورو باندی د ځینو نورو حکمتونو په سبب څه اثر نه کوی او نور استعدادات هغوی ته ورکوی.

#### تمت سورة التكوير بفضل الله القدير فلله الحمد والمنة

سورة الانفطار مكية وهي تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٢) تسلسلها حسب النزول (٨٢)

نزلت بعد سورة «النازعات»

د «الانفطار» سورت مکی دی (۱۹) آیته یوه رکوع لری په نزول او په تلاوت په دواړو کښی (۸۲) سورت دی

وروسته د «النازعات» له سورته نازل شوی دی.

#### بِسُـــــواللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيمُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## إِذَا السَّمَآءُ انْفَطَرَتُ فَوَ إِذَا الْكُواكِ انْتَثَرَتُ صُورِ إِذَا الْبِحَارُ فُتِرَتُ صُ

او کله چه آسمان وچوی څیری شی او کله چه ستوری راولویږی تیت په تیت

عه(۳۰) الانفطار(۸۲)

(ګډوډ) شی او په هغه وقت کښی چه دریابونه ګډ شی (یو له بله سره او ټول یو دریاب شی).

تفسیو : یعنی د ترخو اوبو سیندونه به سره وخونیږی او د دی تندوبی له سببه به ترخی او خوړی اوبه سره گډی وډی شی.

#### وَإِذَا الْقُبُورُيْعُ ثِرَتُ

او کله چه قبرونه سره څیری لاندی باندی کړل شی (او مړی ژوندی تری رایورته کړل شی).

تفسیر : یعنی هغه شیان چه د ځمکی په منځ کښی وی د باندی به راغورځی او مړی به له خپلو قبرونو څخه (ژوندی) راوځی. هر کله چه وشی دا کارونه قیامت قائمیږی نو

# عَلِمَتُ نَفْسٌ مَّا مَّدَّمَتُ وَ آخَرَتُ ٥

پوه به شی هر نفس (په دغه وقت کښی) په هغه خیر او شر خپل باندی چه وړاندی ئی لیږلی وی او چه وروسته ئی پری ایښی وی.

تفسير : يعنی هغه ښی او بدی چاری چه کړی ئی وی يا ئی نه وی کړی د خپل عمر او منګ په اول کښی ئی کړی وی يا په آخر کښی د هغی نښی بيرته ورڅخه پاتی وی او که نه وی پاتی هغه ګرد (تول) هلته د ده په مخ کښی راڅی.

#### يَايُّهُا الْإِنْسَانُ مَا عَرَّكَ بِرَيِّكَ الْكَرِيُعِ ﴿

ای انسانه (کافره!) څه شی مغروره کړی ئی ته پخپل رب کریم باندی (چه کافر شوی ئی پری).

تفسیر : یعنی هغه کریم رب آیا د دی خبری وړ(لائق) و چه ته د خپل جهل او حماقته د هغه په حلم او کرم باندی ډاډه شوی سر به دی ورځنی غراوه؟ تاته خو دا ښه وه چه د هغه له دی کرم مخخه به شرمیدی او د حلیم له قهر محخه به ډیر ویریدی ولی چه الله تعالیٰ ډیر کریم دی خو ورسره منتقم او حکیم هم دی نو که دا تیرواته او غرور نه دی نو څه دی چه ته ئی په یوه صفت عه(۸۲) الانفطار (۸۲)

پیژنی او له بل صفت ئی سترگی یتوی؟.

#### الذِي خَلَقَكَ فَسَوْلِكَ فَعَدَاكَ فَ

هغه (رب الکریم) چه پیدا کړی ئی یی ته نو برابر کړی ئی ته (یعنی اندامونه ئی پوره درکړی دی) پس برابر معتلل کړی ئی ته (په خلقت کښی).

تفسیر : یمنی پیدا ئی کم یو لاس په اندازه د بل سره او یوه سترګه په مقدار د بلی سره. په دی کښی اشارت دی دی ته چه هر کله دغه رب قدیر په دغه شان سره قدرت لری نو قادر دی په بیا پیدا کولو سره لپاره د حساب او کتاب او جزاء او سزا حضرت شاه صاحب لیکی «جوړ ئی کر بدن او درسم ئی کم خصلت». یا مطلب دا چه په حکمت سره ئی ستا د اعضاؤ جوړښت او تناسب در سم کری دی او ستا په مزاج او اخلاطو کښی ئی اعتدال درپیدا کری دی.

#### فَأَنَّ يُصُورُةٍ مَّا شَأَءُرُكُبُكُ٥

په هر شان (کامل) صورت سره چه وئی غوښته ترکیب پیوند ئی کړی ته.

تفسیو : یمنی د گردو (تولو) په بنو (صورتونو) کښی له او ډیر توپیر (فرق) او تفاوت پینا کړ او هر یوه ته ئی بیل رنگ، شکل او ډول عنایت کړ او په مجموعی ډول سره ئی انسانانو ته د نورو ساکښانو (جاندارو) په نسبت په بنه (شکل) ورکړه، ځینو پخوانیو پوهانو له دی څخه دا مراد اخیستی دی که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی له هغه څخه به ئی خر، سوډر، سپی او نور ځناوران جوړول سره له دی قدرته دا د الله تعالیٰ ډیره مهربانی او خورا (ډیر) احسان دی چه تامی ته ئی د سری بنه (شکل) درکړه نو هغه الله تعالیٰ چه له تاسی سره ئی دومره ښیکنی (نیکئ) کړی او انعامات ئی درسنلی دی آیا د دی خبری وړ (لائق) دی چه سری ئی امر او حکم ونه منی؟، بلکه مونډ تولو مسلمانانو ته ښائی چه د الله اکرم شانه واعظم برهانه گرد (تول) احکام له زړه ومنو.

# ػؙڒڹۘڷؙؙؙٛٛػؙڵڎؚٚڹؙٷؘؽۑؚٳڶڐؚؽؙڹ<sup>۞</sup>

نه دی (دا غرور ستا مناسب) بلکه دروغ وایئ تاسی په ورځی د جزاءِ باندی.

تفسير : يمنى د تيروتلو بل هيڅ سبب نشته تاسى چه د جزاء ورځ نه منځ نو ځکه هر شى مو

عه(۳۰) الانفطار(۸۲)

چه زړه غواړی هغه کوی. او وايئ چه په مخ کښی د حساب او کتاب او پوښتنی ورځ نشته مونړ دلته هر غه چه کوو څوک ئی لیکی؟ او شمیر پسی ئی ګرځی؟ او محفوظ ئی ساتی؟ کله چه مړه شو دا تولی خبری پای (آخر) ته رسیږی.

# ۅٙٳڽۜۼڵؽؙڒٛٷڵۏڟؚؿڹؙ۞ٛڮۯٳۄٞٵڵؾؠؚؿڹ۞ٚؽۼڵٮۯؙڹٙ؞ٵؾۛڡؙۼڵۏٛڹ۞

حال دا چه بیشکه په تاسی باندی خامخا ساتونکی ملائکی (د عمل، مقرر دی) عزتمنی (په نزد د الله) لیکونکی (د اعمالو د تاسی) پوهیډی (دغه ملائک) په هغه څه چه کوئ ئی تاسی.

تفسیر : یعنی دغه ملائکی چه کرام الکاتبین نومیپی د الله تعالیٰ داسی عزتمنی بندگانی دی چه نه خیانت او درغلی کوی او نه کوم کار نالیکلی پریپدی او نه له هغوی محنه ستاسی کارونه پتیپیی. کله چه گردی (تولی) چاری داسی یو په یو په اهتمام سره لیکلی کیپی نو آیا دا گرد (تول) دفترونه هم داسی مهمل او بیکاره پری جودلی شی؟ نه بلکه هرومرو (خامخا) په کار اچول کیپی او بیشکه د هر سری عمل د هنه په مخ کښی راویل کیپی چه د هنه جه یا بده جزاړ ومومی چه جوونه ئی په تفصیل سره په دغه راتلونکی آیت کښی داسی شوی ده.

#### إِنَّ الْأَبْرَارَكِفِي نَعِيبُو ﴿

بیشکه چه ابرار(نیکان-مؤمنان) خامخا په نعمتونو (د جنت) کښی دی.

تفسیر : چه هلته به تل هر راز (قــم) بخششونه او نمعتونه مومی او تل به خوشاله او آرام وی او د هیڅ یوه شی غم او اندیښته به د جنتیانو سره نه وی. او نه به ئی له جنت مُخه د وتلو او د راحت له قلته مُعه پروا وی.

# وَّ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفِيُ جَحِيْدٍ ﴿ يَّصُلُونَهَا يَوْمُ اللِّيُنِ ۞ وَمَا هُمُ عَنْهَا بِغَالٍ بِينَ ۞

او بیشکه چه فجار بدکاران (کافران) خامخا په دوزخ کښی دی ننوځی دوی په هغه کښی په ورځی د جزاء کښی او نه به وی دوی هیڅ له هغه (دوزخ) عه(۳۰) الانفطار(۸۲)

#### څخه پټيدونکي.

تفسیر : یعنی نه به په تیبته له دوزخه جلا (جما) کیدی شی او نه به له ننوتلو څخه وروسته له هغه ځای ووځی بلکه تل به هلته په کښی وی.

# وَمَا اَدُرْكَ مَايُومُ الدِّيْنِ هُ ثُوِّمَا اَدُرْكَ مَا يَوْمُ الدِّيْنِ هَيُومُ لِانتَبْكِ نَعْشُ لِنَعْسِ شَيْئًا

او څه شی پوه کړی ئی ته څه ده ورځ د انصاف جزاء بیا څه شی پوه کړی ئی ته څه ده ورځ د انصاف جزاء (یعنی بل څوک پری نه پوهیږی بی له الله نه. د جزا ورځ ده) هغه ورځ چه نه به وی مالک نشی کولی هیڅوک له هیچا سره هیڅ شی (د نفعی او د ضرر).

تفسیر : یمنی هومره چه فکر او جاج ووهی. او په غور او خیال کښی ډوب لاړ شخ بیا به هم د دی ویروونکی ورځی په پوره کیفیت باندی نه پوهیوځا خو لنډه ئی دا چه دومره اوپوهیوځا چه په هغه ورځ به دا تول خپلوی او خیبهی، آشنائی او یارانی ورکی شی او هر سری به «نفسی! نفسی! ایناری وهی، هیڅوک به پرته (علاوه) د مالک الملک له امر څخه د بل چا شفاعت نه کوی عاجزی، چاپلوسی، صبر، او استقلال او نور هیڅ کار نشی کولی «الا من رحم الله».

#### وَالْأَمْرُيُومَ إِنَّ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

#### او امر حکم په هغه ورځ کښی خالص الله لره دی.

تفسیر : یعنی لکه چه په دنیا کمی د تولواک (حاکم) او باچا حکم په رعیت باندی او د مور او پلار خبره په اولادو باندی او د بادار وینا په نوکرانو چلیډی په هغه ورځ کمیی به دا تول حکمونه پای (آخر) ته رسیډی او د هیچا امر په بل چا باندی نه چلیډی او پرته (علاوه) د هغه مطلق شهنشاه او لوی ستر تولواک (حاکم) له احکامه محنی بل څوک سا هم نشی و هکلی او هیڅ قوت او قدرت به نه لری او الله تعالیٰ به بی له ملتویه او شرکته او د بل چا د هکاره او پتی مرستی (مدد) څخه خپل احکام صادروی او کردی (تولی) خبری ئی ژر تر ژره چلیډی او کردی

عم(۳۰) المطففين(۸۳)

(تولى) چارى به صورتاً او معناً، حساً او مادتاً د الله تعالىٰ د قدرت به قبضه او لاس كنبى وى. تمت سورة الانفطار بفضله تعالىٰ ومنه وكومه

سورة المطففين مكية وهى ست و ثلثون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٣) تسلسلها حسب النزول (٨٦)

نزلت بعد سورة العنكبوت وهي آخر سورة نزلت بمكة

د «المطففین» سورت مکی دی (۳۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۳) په نزول کښی (۸۱) سورت دی. وروسته د العنکبوت له سورته نازل شوی دی او د مکی سورتونو آخری سورت دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَيْلُ لِلْمُطَقِّفِينَ فَالَّذِينَ إِذَا الْمُتَالُّوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴿ وَإِذَا كَالُوهُ وَاوْ وَزَنُوهُ وَيُغِيرُونَ ﴿

افسوس هلاک خرابی یا کنده د دوزخ ده کم کونکیو لره (په پیمانه او تول کښی) هغه (کسان) هر کله چه ځان ته اخلی پیمانه نو پوره اخلی او کله چه پیمانه ورکوی یا ئی تلی هغوی ته نو کمی کوی (پوره ئی نه ورکوی).

تفسير : له خلقو محخه خو خپل حق او برخه پوره اخيستل بد او منعوم نه دى دلته د دى خبرى بد ويل مقصود نه دى. بلكه د لړ وركولو د منعت د تاكيد دپاره دى. يعنى اگر كه لړ خبرى بد ويل مقصود نه دى. بلكه د لړ وركول په خپله نى نفسه هم منعوم دى خو كه له دى سره د اخيستلو په وقت كښى د نورو بالكل رعايت نه كيږى نو دا لا منعوم دى پرته (علاوه) له رعايت كرونكى محخه چه كه په هغه كښى يو عيب شته خو يو هنر هم لرى نو دا دى په هغه پسى نو ځكه د هغه ړومېنى سرى عيب لا شديد شو څركه د هغه ړومېنى سرى عيب لا شديد شو غرنكه چه اصلى مراد د لړ وركولو منعت دى نو څكه ئى دلته پيمانه او ژى او وزن، تلل دواړه ياد كړل تر څو خبره جه بكاره او جوته شى چه د پيمانه كولو او تللو د دواړو په وقت كښى لړ وركوى. او څنكه چه پوره اخيستل پخپله فى نفسه كومه بده خبره نه ده. نو يو

ځلی ئی د تاکید دپاره یاد کړ. د پیمانی او اوژی (تول) تخصیص ښائی د دی دپاره وی چه په عربو په تیره بیا په مدینی منوری کښی زیاتره د کیل او پیمانی سره پیرودلو (اخیستلو) او پلورلو (بیج و شراء) رواج درلود (لرلو). پرته (علاوه) له دی د دی تخصیص نور وجوه هم شته.

# ٱلاَيْظُنُّ أُولَلِّكَ أَنَّهُمْ مَّبُعُونُونَ ۞ لِيَوْمِ عَظِيْمٍ ۞

آیا یقین نه کوی (ډیر اخیستونکی لږ ورکوونکی دغه) چه بیشکه دوی راپورته به کړل شی دپاره (د حساب) د لوئی ورځی (د قیامت).

تفسیو : یعنی که هغوی داسی خیال لری چه وروسته له مر کیدلو بیا ژوندون شته او د الله تعالیٰ په مخ کبیی د ګردو (ټولو) حقوقو او فرائضو او چارو حساب او شمیر ورکول حق دی نو هیڅ کله به ئی داسی حرکت او خوځیدل نه کول.

#### يَّوُمَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ٥

هغه ورځ چه وبه دریږی خلق لپاره (د احکام) د رب د ټولو مخلوقاتو.

تفسير : چه الله تعالیٰ کله تجلی کوی او څه وخت ځمونږ حساب او کتاب ګوری او په حق مو رسوی او څه وقت مونږ ته ځمونږ چاری او فیصلی رااوروی.

#### كَلَّاإِنَّ كِتْبَ الْفُجَّارِلَفِي سِجِّيْنِ ٥

داسی پکار نه ده (او نه دی کوی ډیر اخیستل او لږ ورکول په تجارت او غفلت له قیامت نه) بیشکه لیکلی شوی اعمال د فاجرانو (کافرانو) خامخا په سجین کښی دی.

تفسیر : یمنی له سره هسی گمان ونه کر شی چه داسی ورځ به نه راځی څکه چه هغه ورځ هرومرو (خامخا) راتلونکی ده نو د هغی ورځی د راتګ دپاره د ګردو (ټولو) نیکانو او بدانو عملنامی لیکلی د کرام الکاتبین په دفترو کښی مرتب ایښودلی شوی دی. (اوس الله اجل شانه واعظم برهانه ویروی فاجران بالعموم او داسی فرمائی).

# وَمَا اَدُرْكَ مَاسِجِينُ ٥ كِتَكُ مُرْفُورُ فُورُ

او څه شی پوه کړی ئی ته (ای محمده) چه څه دی سجین یو دفتر دی لیکلی شوی (د فجارو د اعمالو).

تفسیر ؛ یعنی سجین یو داسی دفتر دی چه په هغو کښی د گردو (ټولو) دوزخیانو نومونه لیکلی شوی دی او د بندگانو د چارو لیکونکی پرښتی چه د هغوی د نامه یادونه په پخوانی سورت کښی وشوه د دی بدکارانو د مره کیدلو او د عمل له پریکیدلو څخه وروسته د هر یوه سری چاری په بیلو بیلو دفترو کښی لیکی او په دی دفتر کښی ئی داخلوی د هر یوه دوزخی د نامه دپاره یوه بیله علامه او نښه ایښودله شی چه هغه دوزخی دی او د هغه د لیدلو څخه هر څوک پوهیږی چه پکښی خیر نشته له ځینو روایتو څخه دا ښکاری چه د کافرانو ارواح په هم دغه ځای کښی وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د هغو نومونه لیکل کیږی تر خو وروسته له مرینی هلته یوړل شی» ځینی پخوانی مفسرین وائی چه دا ځای تر اوومی ځمکی لالدی دی الله تعالیٰ اعظم برهانه په داسی خبرو ښه پوهیږی.

## ۅؘؽؙڷ۠ؿۅٛڡؠٙڹٟڐؚڵؠؙڬڒٙڔؚ؞ؽٙ۞ٚٲڷۮؚؽ۬ؽڲػڔٚۘڹٛۅؙؽڔؚؠۘ<u>ۅؙڡؚ</u> ٵڵڋؿؙؽ۞ؖۅؘڡٵؽڴڔٚٮؙؠ؋ٳڵاڰؙڷؙڡؙۼؾٙڔٳؘڎؽؙۄؚ۞۫

افسوس هلاک خرابی یا کنده د دوزخ ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره هغه کسان چه دروغ وائی په ورځی د انصاف جزاء باندی. او دروغ نه ګڼی دغه (ورځ د جزاء) مګر هر یو له اندازی تیریدونکی ګنهګار.

تفسیر : هغه شموک چه د جزا له ورځی څخه منکریږی په حقیقت کښی د الله تعالیٰ د ربوبیت او د هغه عدل، قدرت او حکمت او نورو صفاتو څخه منکریږی او هغه شموک چه د الله تعالیٰ له دی صفاتو څخه منکریږی نو هومره چه په ګناهونو کښی زړهور شی لږ ده. د «معتداثیم» یعنی له اندازی تیریدونکی ګنهگار بل بد عادت دغه دی چه:

#### إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ الْاتُّنَاقَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اللَّهِ

کله چه ولوستلی شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) ځمونږ نو وائی (جهلاً او عناداً چه دا) چتی (بیکاره) قصی دی د پخوانیو.

تفسیو : یمنی کله چه قرآن کریم او د پند خبری آوری وائی داسی خبری به پخوانیو خلقو هم کولی اوس هم هغه پخوانی قصی او له کاره وتلی افسانی ویلی کیږی نو مونی له داسی قصو او افسانو څخه کله ویرپدونکی یو (العباذ بالله).

# كَلَّاكِلُ الْمُكَانُولُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا كَانُولِيكُسِبُونَ ﴿

نه ده داسی (لکه چه وائی منکران) بلکه زنګ اچولی دی پر زړونو د دوی هغو ګناهونو چه ؤ دوی چه کول به ئی.

تفسیر : یمنی ځمونږ په آیتونو کښی هیڅ د شک او شبهی ځای او موقع نشته خبره خو دا ده چه د ګناهونو د کثرت او مزاولت څخه د هغوی په زړونو باندی زنگ لویدلی دی نو ځکه د صحیحه و حقائقر انعکاس په هغو کښی نه کیږی. په حدیث کښی راغلی دی «کله چه سړی ګناه کوی یو تور تکی د هغه په زړه باندی پیدا کیږی که توبه ئی وکړه نو دا تکی لری کیږی که نه هومره چه ګناه کوی په همغه اندازه دا تکی پلنیږی او ارتیږی تر دی چه د ده زړه تک تور شی او د حق او د باطل هیڅ فرق او تمیز نشی کولی» د مکنبینو حال هم داسی وګټه چه له دیرو شرارتونو څخه د دوی زړونه بالکل مسخ شوی دی نو ځکه په آیت او د الله تمالیٰ په خبرو او نښو باندی ملندی وهی او پری مسخری کوی (نموذ بالله).

# كُلّا إِنَّهُوْ عَنْ رَّبِّهِمْ بَوْمَيِنٍ لَمُحْجُوْبُونَ ٥

رښتيا ده چه بيشکه دوی به له (لقاء د) رب خپله په دغی ورځی (د قيامت کښي) هرومرو (خامخا) په حجاب کښي وی (نه به ويني الله)

تفسیر: یعنی د دی انکار او تکنیب د انجام او پای (آخر) محخه ښائی چه بی فکره نشی هغه وقت خامخا راتلونکی دی چه په هغه کښی مؤمنین د حق سبحانه و تعالیٰ په لقاء او لیدللو سره مشرفیږی او دا بدبختان به تری محروم او ممنوع او بی برخی پاتی کیږی.

# ڎؙۜڗٙٳؾۜۿؙڂؚ۫ڵڝٙٵڷۅٳٳۼۘڿؚؽ۫ۅ۞ؿؙڗؽؘؿٵڷۿۮؘٳٳؾۜڹؽؙؽؙؿؙؠ ڽؚ؋ؙؾؙڲڋؚٚڹٛٷٛ۞ؙػڰڒ

پس بیشکه دوی چه دی خامخا ننوتونکی دی دوزخ ته. بیا به وویل شی (دوی ته چه) دا هغه (عذاب) دی چه وئ تاسی چه هغه به مو دروغ ګاڼه انکار به مو تری کوو. له سره نه ده داسی.

تفسیر : یعنی د دی بدانو او نیکانو پای (آخر) او انجام هیڅکله یو شانی نشی کیدی او اللہ جل جلاله ابرارو سرہ دغسی معامله فرمائی:

# ٳؾؙڮڷڹٲڵڒڹۯٳڔؚڵڣؽ؏ڸؚؾؽڹڞؖۅۜڡۜٲۮۯٮڬڡؙٲۼڵێؙۏؙؽؖؖ ڮؿڮ؞ؙۜٞڞؙۊؙۊؙ۫ٷ۠

بیشکه کتاب لیکلی اعمال د ابرارو نیکانو خامخا په علیین کښی دی. او څه شی پوه کړی ته (ای محمده) چه څه دی علیین؟ یو دفتر دی لیکلی شوی (د اعمالو د ابرارو).

تفسیر : چرته چه د جنتیانو نومونه لیکلی شوی دی او د هغو یا د جو چارو پانی سره رونی او ترتیب شوی دی پرومبی د هغو ارواح هلته بیولی کیږی بیا ئی د خپلی هستوګنی اصلی ځای ته بیائی د دی ارواحو څه علاتق او اړیکی به له قبر سره هم وی. ویل کیږی چه دا ځای پر اووم اسمان دی او د مقربینو ارواح به هلته هستوګنه لری والله اعلم.

#### يَّشُهَدُهُ الْمُقَرَّ بُوْنَ اللهُ

چه ګوری حاضریږی هغه ته مقربان (د الله ملائکی او نور بندګان).

تفسیو : مقربی پرښتی یا د الله تعالیٰ مقرب بندګان په خوشالی سره د مؤمنانو اعمالنامی کوری او هلته به حاضر وی.

# إِنَّ الْأَبْرَارَ لِفِي نَعِيْمٍ ﴿ عَلَى الْأَرَ آبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿

بیشکه ابرار نیکان خامخا په نعیم لوی نعمت د (جنت) کښی دی پر (مکللو) تختونو باندی ناست ګوری (د الله لقاء او د جنت نعماء، او تری

#### متلذذ کیری یا به گوری دوزخیانو ته)

تفسیر : یعنی په خورا (ډیرو) ښو پالنګونو به ناست وی او په زړه پوری د جنت ښی ننداری به کوی او د الله تعالیٰ په لیدلو سره به خپلی سترګی رڼوی او زړونه به پری خوشالوی.

# تَعُرِفُ فِي وُجُوهِم نَضْهَ لَا النَّعِيْمِ ﴿

پیژنی به ته (ای کتونکیه!) په مخونو د دوی کښی تازه کی د نعیم (تنعم د جنت).

تفسیر : یعنی د جنت له عیش او آرام څخه به د هغوی څیری داسی ښی او تروتازه او بارونقی ښکاری چه هر لیدونکی به له لری پری پوهیږی چه دا کسان په خورا (ډیر) عیش، هوسائی (آرام) او راحت او تنعم کښی دی.

# يُسْقَوْنَ مِنْ رَّحِيْقٍ تَخْتُوْمِ ﴿خِمُّهُ مِسْكُ ا

ورڅښولی شی (هغوی ته) له خالصو شرابو مهر کړيو شويو څخه چه مهر به ئی مشک وی.

تفسیو : حضرت شاه صاحب لیکی «چه په جنت کښی به د خورا (ډیر) خالصو شرابو ویالی د هر چا د کور د مخه وی. خو دا خورا (ډیر) به او نادر شراب دی چه سر به ئی تل مهر وی په جنتی مشکو سره ». لکه چه په دنیا کښی مهر په لاکو یا مومو یا خاورو یا ختو یا نورو شیانو باندی لکول کیږی کله چه د هغه ځای خاوری مشک دی نو په هغو باندی دا مهر لگاوه کیږی. دا سیجه چه په لاس کښی واخیسته شی دماغ معطریږی او تر آخره پوری د خوشبوئی خورا (ډیر) به رائحه او وړم تری پورته کیږی.

#### وَ فِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَا فَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ٥

او په دغه (شرابو او نورو جنتی نعماؤ) باندی پس بایده دی چه رغبت وکړی رغبت کوونکی (په کولو د فضائلو او پریښودلو د رذائلو چه عجلت وکړی په حسناتو او ځان وساتي له سیاتو). تفسيو : يعنى د دنيا ناپاک شراب د دى وړ (لائق) نه دى چه کوم ښه سړى هغه ته رغبت وکړى. هو يواځى شراب طهور د دغى خبرى لائق او وړ دى چه په هغو باندى خلق ورمات شى او يو په بل باندى د هغو په غښلو کښى وړاندى والى وکړى (اللهم ارزقنا).

# وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسُنِيُو ﴿ عَبْنَالِيَّثُورُ بِهَاالْمُقَرَّبُونَ ﴿

او ګډون د هغه (شراب دی له اوبو د) تسنیم څخه دا (تسنیم) یوه چینه ده (په جنت کښی) چه څښی به له هغی څخه د (الله) مقربان.

**تفسیر :** یعنی مقرب خلق یواځی د دی چینی خالص شراب عمنی او نیکانو ته به د دی شرابو ګد ورکول کیږی چه لکه ګلاب او نور په هغه شراب کښی ګدیږی.

#### إِنَّ الَّذِينَ آجُومُواكَانُوْامِنَ الَّذِينَ الْمُنُوايِضُحَكُونَ 👼

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی ؤ دوی په هغو کسانو باندی چه ایمان ئی راوړی ؤ خندل به ئی (مسخری به ئی پری کولی).

تفسیر : او پخپلو منځونو کښی به ئی په تمسخر او استهزاء سره داسی ویل چه د دی بی هوشانو په مغزو کښی څه یو چټی (بیکاره) خیال لویدلی دی چه د نن موجود او محسوس خوندونه او لذتونه د جنت په صباح موهومو چرتونو (خیالونو) او خیالی لذتونو باندی له لاسه وباسی (العیاذ بالله).

#### وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ اللَّهِ

او کله چه تیربیری منکران پر مؤمنانو باندی هغوی ته پخپلو منځونو کښی سره سترګکونه وهی (لپاره د استهزاء).

تفسيو : او يو تر بله په سترګو اشارتونه کوی او د حال او قال په ژبه پخپلو منځونو کښی سره داسی وائی چه وګورئ هم دوی بی عقلان او احمقان دی چه د جنت په پور (قرض) باندی د دنيا له نغدو څخه ځان بی برخی کوی (استغفرالله).

#### وَإِذَاانْقَكَبُوٓالِلَااهُ لِهِمُ انْقَكَبُوُا فَكِهِينَ ۗ

او کله چه وګرځی خپلو کورونو ته (نو) ګرځی دوی خوشاله (خبری جوړوونکی په سبب د تمسخر او استهزاء پر مؤمنانو باندی)

تقسیو : یعنی په خوش طبعی او توکو په مسلمانانو باندی ملنډی وهی او په خپل عیش او عشرت باندی مفتون او مغرور شوی وائی چه څمونډ عقیده او فکر ښه دی که نه مونډ ته دومره نعمتونه او هوسائی (آرام) ولی او له کومه رسیده.

# وَإِذَارَاوَهُمُ وَتَالُوْا إِنَّ هَؤُلًّا ﴿ لَضَا لَوُنَ ﴿

کله چه وبه لیدل (کفارو) دغه (مؤمنان) نو ویل به ئی پخپل منځکښی چه بیشکه دغه (مؤمنان) خامخا بی لاری دی.

تفسیر : او کمراهان دی چه خامخا په زهد او ریاضت کښی خپل مخانونه له لاسه وباسی او د جنت موهومو لذتونو ته په اوسنی موجوده لذتونو باندی ترجیح ورکوی او په لاحاصل او بی گتی (بی فائدی) ربرو (تکلیفونو) باندی د حقیقی کمالاتو نوم اینی دی آیا دا بمکاره کمراهی نه ده چه سری د خپل عیش او آرام او هوسائی (راحت) او کور او کهول محخه مخ واړوی او په یوه سری پسی رهی (روان) شی او خپل پلارنی دین بریږدی. (معاذ الله)

# وَمَا أَرُسِلُوا عَلَيْهِمُ حِفِظِينَ ٥

حال دا چه نه دی لیږلی شوی (کافران) پر دغو (مؤمنانو) باندی ساتونکی څارونکی.

تفسیر : چه شاهدی ووائی په هدایت او ضلالت د دوی دغه الله جل شانه واعظم برهانه فرمان او بیان دی چه دا کافران پر مسلمانانو باندی پیرهداران نه دی مقرر شوی دا احمقان له خپلو بدو چارو څخه سترګی پتوی. او د هغوی د هر راز (قسم) حرکاتو کتنه کوی. د خپل ځان د اصلاح په فکر کښی نه لویږی او هغو کسانو ته چه په سمه لاره ځی ګمراه او احمق وائی.

## فَالْيُومُ الَّذِينَ الْمَنْوُا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴿

نو په نن (ورځ د قیامت کښې به) هغه کسان چه ایمان ئې راوړی دی په

#### كفارو باندى خاندى.

تفسیر : یعنی د قیامت په ورځ به مسلمانان په دی کافرانو پوری خاندی چه دا خلق محرمره ناپوه و چه فانی او خسیس محیز ته نی په جو نعمتونو او پاتی کیدونکو نفیسو شیانو باندی ترجیح ورکوله. نو اوس محنګه په دوزخ کښی پراته دی؟ او د دائمی عذاب خوند محکی؟.

#### عَلَى الْاَرَ إِيكِ يَنْظُرُونَ۞

پر مکللو تختونو باندی ناست گوری (د الله لقاء او د جنت نعماؤ ته) او تری متلذذ کیږی یا گوری کفارو ته چه څرنگه په عذابیږی.

تفسير : يعني د خپلي خوشالي او د كافرانو د بد ژوند ننداري كوي.

#### هَلُ رُوِّبَ الْكُفَّارُمَا كَانُوْ ايَفْعَلُونَ ٥

بیشکه چه جزاء ورکړه شوه کفارو ته همغسی چه کول ئی (په دنیا کښی له معاصیو).

تفسیو : یعنی هغه کسان چه په دنیا کښی ئی پر مسلمانانو باندی خندل نن د هغوی خپل حال د خندیدو لائق او وړ دی او مسلمانان د هغو په تیرو حماقتونو باندی خاندی.

#### تمت سورة المطففين بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الانشقاق مكية وهى خمس وعشرون آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٤) تسلسلها حسب النزول (٨٣) نزلت بعد سورة «الانفطار»

د «الانشقاق» سورت مکی دی (۲۰) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸٤) په نزول کښی (۸۳) سورت دی

وروسته د الانفطار له سورته نازل شوی دی.

#### بِهُ ۔۔۔۔۔۔ چرانلوالزَّحْمٰنِ الرَّحِيُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

عم(٣٠) الانشقاق(٨٤)

#### إِذَا السَّمَا أُوانْشَقَتُ ﴿ وَأَذِنتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ ﴿

کله چه آسمان شق څیری شی وچوی او واوری ومنی امر حکم د رب خپل او (دا آسمان) لائق وړ دی (د هغه الله حکم منلو ته).

تفسیر ؛ یعنی کله چه د الله تعالیٰ له خوا د نحیریللو «تکرینی» حکم وشی آسمان به هغه تعمیلوی او منی ئی او آسمان د مقدور او مقهور کیللو له پلوه د دی خبری ور (الائق) دی چه سره له دومره عظمت او رفعت او لوی والی او هسکوالی (اوچتوالی) د خپل خالق او مالک په مخ کښی غاړه کیږدی او د هغه په دی حکم منلو کښی هیڅ ونه وائی.

#### وَإِذَا الْأَرْضُ مُكَّتُ ٥

#### او کله چه ځمکه وغوړوله شي.

تفسیر : د محشر دپاره به ځمکه د ربر په شان جوړیږی او د هغی د مخ کرد (ټول) عمارات او غرونه او نور شیان لری کیږی تر څو په یوی مستوی سطحی باندی کرد (ټول) پخوانی او وروستنی خلق سره یو ځای او په یوه وخت کښی بی له پردی او حجاب او حائل څخه وکتی شی.

#### وَالْقُتُ مَا فِيْهَا وَتَخَلَّتُ ۞

او د باندی وغورځوی هغه چه دننه پکښی وی له مړیو او خزائنو څخه او جه خالي شي له ټولو اشیاؤ نه.

تفسير : په هغی ورځی کښی ځمکه خپلی خزانی او مړی او نور اجزا<sub>ه</sub> له دننه محخه د باندی غورځوی او منځ ئی له هر هغه شی څخه بالکل تشیږی چه د هغو تعلق د بندګانو له حسا**ب او** کتاب او سره وی.

#### ۅؘٳۮؚڹػڸڒؾۿٵۅؘڬ<del>ڟ</del>ٞؾؙؖؖۿ

او واوری ومنی امر حکم د رب خپل او (دا محمکه) لائق وړ ده (د هغه الله حکم منلو ته)

تفسیو : کله چه ځمکه او آسمان د هغه الله تعالیٰ د ذات او د تکوینی حکم تابع او منقاد دی نو سری ته کله ښائی چه د هغه لوی پروردګار له تشریعی حکم څخه سر وغړوی.

#### يَايَتُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَنْ حُافَمُلْقِيُهِ ﴿

ای انسانه بیشکه ته عمل کوونکی ئی په پوره سعی سره تر وقت د رسیدلو رب خپل ته په عمل سعی کولو سره نو ته یو ځای کیدونکی ئی له دغه (خپل عمل او سعی سره او جزا ئی مومی خیر وی که شر).

تفسیر : یمنی د پروردگار په مخ کښی له رسیدلو څخه پخوا هر سری له خپل استمداد سره سم او موافق مختلف او راز راز (قسم) ربرونه (تکلیفونه) گالی (برداشت کوی) څوک ئی په طاعت کښی زیار (محنت) گالی (برداشت کوی) څوک ئی په سر غړولو کښی ځان ستړی کوی که د خیر په لاره کښی هر رنګه ربرونه (تکلیفونه) وباسی اخر د خپل پروردگار حضور ته ورځی او د خپلو اعمالو او چارو نتائج به ووینی.

# فَأَمَّامَنُ أُوْقَ كِتْبَهُ بِيَمِيْنِهِ فَضَوْتَ يُحَاسَبُ حِمَابًا يُلِيرُوا فَ

پس هر هغه څوک چه ورکړه شی کتاب عملنامه د ده په ښی لاس د ده کښی نو ژر ده چه حساب به وکړ شی له ده سره حساب آسان.

قفسیو : آسان حساب دا دی چه په هره خبره باندی به تنقیدونه نه کیږی او یواځی د هغه پاڼی وړاندی کیږی او بی له بحث او مناقشی څخه به خوشی کیږی.

## وَّيَنُقَلِكِ إِلَّى آهُ لِهِ مَسْوُورُانٌ

او ویه ګرځی اهل خپل ته (په جنت کښی) خوشاله کړی شوی.

تفسیر : نه د سزا خوف وی نه د غصی ویره په ډیر امن او اطمینان سره د خپلو احبابو او اقاربو او مسلمانانو ورونو ته وررسیږی. او له دوی سره په خوښی سره مشغولیږی او له هغوی سره کرځی.

#### وَامَّنَامَنُ أُوتِيَ كِتْبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ<sup>فَ</sup>

او هر هغه څوک چه ورکړ شی کتاب عملنامه د ده وروسته تر شا د ده (په کین لاس ئی).

تفسیر : یعنی ورکره شی عملنامه په کین لاس کښی د شا له لوری او پرښتی نه غواړی چه د ده هغه مخ ووینی نو په دی وسیله خپل زیات نفرت او کراهت له هغه څخه ښکاره کوی. کیدی شی چه مراد ئی داسی وی چه د دوی متی به تړلی وی نو څکه ئی عملنامی د شا له لوری ورکولی کیږی.

#### فَسُونَ يَدُ عُواتُبُورًا اللهِ

پس ژر به ناری کړی دی ای هلاکه ای هلاکه (ځما راحاضر شه! دا دی وقت دی).

تفسیو : یعنی د عذاب له ویری څخه به مرګ غواړی او د خپل هلاکت آرزو او تمنا به کوی.

#### وَّيَصْلِي سَعِيْرًا شَإِنَّهُ كَانَ فِيُّ آهُلِهِ مَسْرُورًا اللهِ

او ننه به وځی دی بل اور (د دوزخ) ته چه بیشکه ؤ دی په (دنیائی) اهل خپل کښی خوشاله (په کفر او معاصی غافل له آخرته).

تفسیر : یعنی په دنیا کښی له آخرته بی فکره و د هغه عوض او رنج دا دی چه نن په سخت غم ککړ دی پرته (علاوه) له دی هغه کسان چه د دنیا د هستوګنی په وقت کښی د آخرت له ویری ویلی کیدل هغوی نن بالکل ډاډه او په خوښی کښی دی. منکران هلته خوښ ؤ او مسلمانان دلته خوشال دی.

#### إِنَّهُ ظُلَّ آنَ لَنَ يَكُورُهُ

بیشکه ده به یقین کاوه په دنیا کښی داسی چه دی به له سره بیرته نه ګرځی (الله ته او منکر ؤ له بعثه) عه(۲۰) الاشقاق(١٨)

تقسیو : د ده کله داسی خیال و چه یوه ورځ به د الله تعالیٰ په مخ کښی ودریږی او د یوی ذری شمیر جواب به ورکوی نو ځکه په ګناه او شرارت کښی داسی زډهور او دلیر وو. یعنی ده به په دنیا کښی ګمان کاوه چه له سره به الله تعالیٰ ته رجوع ونه کړم او قیامت نشته! نه ده داسی ملکه

#### بَلَى الله الله وَتَه كَانَ رِه بَصِيْرًا هُ

هو! دی رجوع کوی (هرومرو (خامخا) الله ته) بیشکه رب د ده دی په ده ښه یوه لیدونکی بینا.

تقسیو : یعنی له پیدا کولو محنی تر مرک پوری به ئی دا کنل چه د ده روح له کوم محای محخه راغلی ده؟ او بدن ئی له محه شی محخه روغ دی؟ محه اعتقاد لری؟ عمل ئی شه دی؟ په زړه ئی شه گرخی؟ له ژبی ئی شه کوی؟ شه خبرری؟ شه خوری؟ شه کوی؟ وروسته د هغه له مرکه د هغه روح چیری لاړ؟ د ده د بدن اجزاء په کوم کوم محای کنی دی؟ او نوری پوښتنی. هغه الله تعالیٰ چه د سری له احوالو محخه په دی اندازه خبر او د هر شمیز په محردو (تولو) خبرو او کلی او جزئی احوالو باندی پوه دی نو آیا شه محمان کاوه شی چه هغه به دی هم داسی مهمل او معطل پریودی؟ ضرور دی چه د هغه د اعمالو نتیجی او ثمری به ورښکاره کړی.

#### فَلَا أَفْسِمُ بِإِللَّهُ فَقِ\ وَالَّكِيلِ وَمَا وَسَقَ\

پس قسم خورم په شفق سپینوالی د عشاء پس له سوروالی د ماښام او په شپه او په هغو (څیزونو) چه جمع کړی وی (شپی هغه په تیارو خپلو کښی)

تفسیو : یعنی سری او نور ساکبنان (جاندار) چه د ورغی له مخی د معاش په تلاش کښی د باندی گرڅی او هر چیری په خپلو چارو کښی بوخت دی د شپی له لوری تول سره یو ځای کیږی او هر یو په خپلو ځایونو کښی سره تولیږی.

#### وَالْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ

او (قسم خورم) په سپوږمي کله چه پوره کامل شي.

قهسیو : یعنی د څوارلسمي شپي سپوږمي چه د خپل کمال حد ته رسیدلي وي. (او جواب د

یاس قسمونو دا دی چه:)

#### لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًاعَنُ طَبَقٍ ٥

خامخا سواره به شع وبه رسیږی تاسی ای خلقو یو حال ته وروسته له بل حال

تفسیر : یمنی د دنیا په ژوندون کښی له مختلفو دورو مخخه په تدریج سره دیر شوی په پای (آخر) کښی د مرګ پوړ (زینه) ده ، بیا د برزخ عالم دی، وروسته قیامت ، الله تعالیٰ پوهیږی چه په قیامت کښی د مجه مجه احوال ولیدل؟ او د مجه مجه مراتبو پریکول درجه په درجه په مخ کښی دی؟ لکه چه د شهی په اوله برخه کښی تر مخو چه شفق وی یو شانته سره او سهینه رنا وی نو دا رنا فی الحقیقت او په رښتیا سره وی چه د لمر د پاتی شوی اثرات او اغیزی نښی دی چه پس له ورکیدلو د هغی د ظلمت بله دوره شروع کیږی چه هر شی په کښی پتیږی. په شپه کښی سپوږمی هم راخیژی چه درجه په درجه د هغی رنا زیاتیږی، کمیږی او په مخوارلسمی شپی کښی د پوره سپوږمی رنا هغه توره تیاره فضاء رنوی، ګواکی د انسانی احوال طبقات هم د شپی مختلفو کیفیاتو ته ورته او ورسره مشابه دی والله اعلم.

#### فَهَا لَهُمُ لِايُؤْمِنُونَ ٥

یس څه دی دغو (انسانانو ته) چه ایمان نه راوړي.

تفسیو : چه وروسته له مرګه دوی د الله تعالیٰ په طرف رجوع کوی او هم یو سخت مزل په مخ کښی دی چه هغه ته کافی توښه په کار ده.

#### وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرُّ الْ لَايَسِعُدُ وُنَ ۖ

او کله چه ولوست شی په دوی باندی قرآن نو غاړه نه ږدی سجده نه کوی (دپاره د لوستلو ئی).

تفسیر : که د هغوی عقل پخپله دا حالات نشو موندلی نو لاژم و چه د قرآن کریم له بیان محخه ئی گته (فائده) اخیستلی خو پرته (علاوه) له دی د دوی حال دا دی چه د قرآن معجز بیان اوری خو هیڅ د هغه په مخ کیبی د عاجزی او تذلل اظهار نه کوی تر دی چه مسلمانان د پاک الله تعالیٰ دا آیات اوری سجده کوی هغوی د هم دی تشی سجدی توفیق هم نه لری.

# <u>ؠؘڸؚ</u>ٵڷڬۮؚؽؙؽؘػڡؘٚۯؙٷٳؽػڐؚۨڹٷؽؘ<sup>ڂ</sup>ؖٷٳٮڵڎؙٲۼػۄؙڔؚؠٙٵؽٷٷۏؽؗؖ

بلکه هغه کسان چه کافران شوی دی په الله دروغ ګنی (قرآن). او الله ته ښه معلوم دی هغه څه چه دوی ئی پتوی په زړه کښی ئی ساتی (له کفر او نفاق).

تفسیر : یعنی یواځی دا خبره نه ده چه هغوی د الله تعالیٰ آیتونه آوری او سجده نه کوی او انقیاد او تغلل ته غاړه نه ږدی بلکه زیات له دی نه د هغو آیتونو تکذیب پخپلو ژبو سره هم کوی او د دوی له زړونو څخه چه په هغه کښی د تکذیب، انکار، بغض، عناد او د حق د دښمنی ډیرئ پرتی دی الله تعالیٰ ښه خبر دی

#### فَبَشِّرُهُ وُبِعَدَابِ اَلِيُولِهُ

پس بشارت زیری ورکړه دوی ته په عذاب دردناک سره (په آخرت کښي).

تفسیر : یعنی زیری وکرئ په هغو باندی څه شی چه هغوی ګنی د هغی نتیجه او میوه به هرومرو (خامخا) هغوی ته رسیږی او د هغوی دا کوششونه او زیارونه به هیڅ نه ابته (خراب) کیږی او خامخا هغوی ته جزا ٍ وررسیږی.

## إِلَّا الَّذِينَ الْمَنُوَّا وَعَمِلُوا الصَّلِحَ لَهُوۤ أَجُرُّغَيْرُمُمُنُونَ ﴿

مگر خو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) هغوی ته دی اجر ثواب بی نهایته چه خلاصی او کمی نه لری.

تفسير : چه هيڅ کله پای (آخر) ته نه رسيږی او تل دائم او قائم او لا ينقطع دی.

تمت سورة الانشقاق بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة البروج مكية وهى اثنتان وعشرون آية و فيها ركوع واحد. رقم تلاوتها (٨٥) تسلسلها حسب النزول (٢٧) نزلت بعد سورة الشمس

د «البروج» سورت مکی دی (۲۲) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۵) په نزول کښی (۲۷) سورت دی

وروسته د «الشمس» له سورته نازل شوی دی

#### بِسُـــــهِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُومِ لَ

قسم په آسمان چه خاوند د برجونو دی.

تفسیر : له برجونو څخه مراد هغه دولس برجونه دی چه په یوه کال کښی لمر په هغو کښی گرځی یا د آسمانی قلعی برجونه او برخی دی چه پرښتی پیری په کښی کوی یا هغه لوی ستوری دی چه په لیدلو سره هم په آسمان کښی ښکاری والله اعلم.

# وَالْيَوْمِ الْمُوَعُودِ ﴿وَشَالِهِ لِوَّمَشُهُوْدٍ ۞

او (قسم دی) په هغی ورځی وعدی کړی شوی (چه د قیامت ورځ ده) او (قسم دی) په هغی ورځی چه حاضریږی (چه ورځ د جمعی ده) او په هغی ورځی چه هغی ته ورحاضریږی (خلق چه ورځ د عرفی ده).

تفسیر : خلق په ګردو (ټولو) ښارونو کښی حاضریږی د جمعی په ورځ او د ګردی (ټولی) دنیا خلق سره یو ځای ټولیږی د عرفی په ورځ حج ته نو څکه په روایتونو کښی راغلی چه (شاهد) د جمعی ورځ ده او (مشهود) د عرفی. برسیره پر دی د شاهد او د مشهود په تغسیر کښی ډیری خبری دی خو اوفق بالروایات هم دا خبره ده والله اعلم.

قنبیه : د قرآنی قسمونو په نسبت مو د القیامة د سورت په شروع کښی څه لیکلی دی ښائی هغه په هر ځای کښی په زړه ولرئ او له دی قسمونو څخه د قسم د جواب مناسبت دا دی چه د دی ګردو (ټولو) څخه دا ښکاری چه الله تمالیٰ مالک د امکنه ؤ او ازمنه ؤ دی او د داسی مالکالکل له حکم څخه پرته (علاوه) کار کوونکی د لعن او عقوبت مستحق او وړ (لاتق) دی. او

جواب د قسم محلوف دی لکه چه پری دغه راتلونکی آیت دلالت کوی چه:

#### قُتِلَ أَصُّعُبُ الْأُخْدُودِ ﴿ النَّارِ ذَابِ الْوَقُودِ ﴿

وژلی شوی دی خاوندان د کندی د خندقونو د اور (په ځمکه کښی) چه خاوند د بلیدلو وه (په ګوګړو او په ډیرو لرګیو او په سریو سره).

تفسير : يعنى مغضوب او ملعون شول هغه خلق چه لوى لوى خندقونه ئى كنستلى او له اوره ئى دک کړی او ډیر لرګی ئی یکښی واچول او ښه ئی سره کړل. د (اصحاب الاخدود) څخه مراد څوک دی؟ مفسرين څو واقعات وائي خو هغه قصه چه په صحيح مسلم، جامع ترمذي، مسند احمد او نورو کښي ياده شوی ده لنډه ئې دا ده چه په پخوانيو پيړيو کښي کوم کافر باچا وو. چه له هغه سره يو کوډګر (ساحر) و کله چه د کوډګر مرګ نژدی شو، له باچا څخه ئي غوښتنه وکړه، چه يو هښيار او يوه هلک دی ماته راکړ شي چه زه دا خپل علم ورزده کړم او وروسته له ما څخه دا علم له لاسه ونه ځی یو هلک د دی کار دیاره وټاکل (مقرر) شو چی هره ورځ به ئی د هغه کوډګر څخه سحر او کوډی زده کولی. د ده په لاره کښې يو عيسائي راهب وو چه د هغی پیړی په اعتبار د هغه دین حق و دغه هلک له هغه سره هم خپل تګ راتګ شروع کړ او په پټه ئی د هغه راهب دين ومانه او د هغه د فيض او کرامت له برکته د ولايت او کرامت خاوند شو یوه ورځ دی هلک ولیدل چه یو څیروونکی ځناور لکه ځمری یا یړانګ او نور لاره نیولی او خلقو ته ئی زیاته ویره او بریشانی وروړاندی کړی ده. هغه یوه تیږه (ګټه) په لاس کښی واخیسته او دعا ئی وکړه «ای اله! که د راهب دین حق وی نو ځما په دی ډېره دا ځناور مر کړی» دا ئې وويل او تيږه (ګټه) ئې وروغورځوله چه د هغې له اغيزې او اثر هغه ځناور له کاره ووت یه خلقو کښي یو لوی شورماشور جوړ شو چه دغه هلک ډیر علم لری یوه ړانده چه دا انګاځه او آوازه واوریده ورځنی وئی غوښتل چه «ځما سترګی رارڼی کړه !» هلک وویل «کوونکی زه نه یم هغه ځمونږ الله تعالیٰ دی که ته هغه منی او کفر پریږدی نو دعا درته کوم هیله (امید) شته چه ستا سترګی رڼی شی» لکه چه هم داسی هم وشوه. ورو ورو دا خبری گردی (ټولی) باچا ته ورسیللی. باچا ورته یه قهر شو هغه هلک راهب او ړوند ئی وغوښتل او وروسته له څه خبرو او اترو څخه ئې راهب او ړوند سره ووژل د هلک په نسبت ئې امر ورکړ چه هغه دی له یوه لوړ (اوچت) غره څخه په رغړولو سره وواژه شي» خو د الله تعالیٰ په قدرت هغه کسانو چه دا هلک ئی د ځان سره بر غره باندی خیژولی و هغوی بخپله له غره څخه ورغړیدل او دا هلک روغ رمت بیرته راغی. بیا باچا امر ورکړ چه «هغه دی په سین کښی ډوب کړ شي!» هلته هم دا پیښه وروړاندې شوه او هغه ګرد (ټول) سړی چه له ده سره تللي و ټول په سیند کښي ډوب شول او دی جوړ او روغ بیرته راوګرځید په پای (آخر) کښی هلک باچا ته وویل زه د عم( ۳۰ ) البروج( ۸۵ )

ځان د وژلو چل دروښيم تاسی کرد (ټول) سړی په يوه ميدان کښی سره ټول کړی. د هغوی پر مخ کښی ما يو غرغره باندی وڅمړوی. او د دی لفظ په ويلو سره پر ما باندی غشی ولی «بسم الله رب الغلام» د هغه الله په نامه چه د دی هلک رب او پالونکی دی کله چه باچا داسی وکړه او هغه هلک د خپل رب تر نامه ځار او مړ شو او خلقو دا عجبيه واقعه وليدله ټولو وويل (آمنا برب الغلام، ايمان مو راووړ د دی هلک په رب او پالونکی باندی) نو وزيرانو باچا ته وويل «وګورئ چه د هغی خبری په سبب چه دا ګرد (ټولی) چاری وشوی اخر ته هغه پيښه شوه ، ړومبي په يو دو سړيو ايمان راووړ اوس خورا (ډير) ډير خلق مؤمنان شول» باچا زيات په قهر شو او د ډيرو لويو او ژورو ختندونو د کنستلو امر ئی ورکړ او هغه ئی ښه له اوره څخه ډک کړل او اعلان ئی وکړ «هر څوک چه ايمان لری او د خپل ايمان څخه لاس نه وباسی په هم دی کندو کښی دی وغورځاوه شی!» تر دی چه ډير سړی په اور کښی وغورځول شول خو هيڅ يوه هم د خپل ايمان څخه لاس وانه خيست يوه ايمان داره ښځه راوستله شوه چه په تی پوری ئی يو ماشوم وو او ګمان کيده چه ښائی دا د خپل کوچنی (ماشوم) له ويری ځان په اور کښی ونه غورځوی، خو د الله تمان يې هم دی کاندی ئی!»

# إِذْهُ مُ عَلَيْهَا فَعُودٌ ﴿ وَهُ مُعَلِّى مَا يَفْعَ لُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ٥

کله چه دوی په (غاړو) د اور ناست ؤ او دوی په هغه چه کول به ئی په مؤمنانو باندی حاضر ؤ (او یخپلو سترګو ئی کتلی).

**تفسیر :** یعنی باچا له خپلو وزیرانو او مشرانو سره یو ځای د خندقونو په شاؤ خواؤ کښی ناست ؤ. او په ډیره بی رحمی او غټ زړه سره ئی د مؤمنانو د سوڅولو ننداری کولی او د دی پدېختانو هیڅ زړه په دوی باندی نه خوړیده .

## ۅؘڡٚٵڹڡؘۜؠؙڎٳڡٮ۫ۿؙۄؙٳڵۜڒٙٲؽؙؿ۠ٷؙؠؙڎٳؠۣڵڶۄٳڵۼڔؽڹۣٳڵڝؘؠؽۑ۞۠ڷڵؚڹؽ ڵؘڎؙڡؙڵؙڰؙٳڶۺۜڶۅٝؾؚٷڶڵۯؙڞۣ۫ٷٳڵڎؙۼڵڮ۠ڵۺؽؙٞ۫ۺۿؽڵ۞

او عیب ئی نه لیده له هغو (مسلمانانو) څخه مګر دا چه ایمان لرونکی ؤ په الله ډیر غالب قوی ډیر ستایلی شوی باندی هغه (الله) چه خاص ده لره ده باچائی کامل سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و عبیداً) او الله په هر شی باندی شاهد دی.

تفسیو : یعنی د دی مؤمنانو قصور پرته (علاوه) له دی بل کوم شی نه ؤ چه هنوی به د کفر له ظلمت او تیارو څخه وتل او پر یوه لوی او د هر راز (قسم) ستاینی (صفت) و پر (لاتق) الله تعالیٰ باندی به نمی ایمان راو په چه سلطنت او باچائی ئی پر آسمان او ځمکه او پر هر شی باندی ده او په هر کوچنی (ماشوم) او لوی او ذری ذری باندی پوه او باخبر دی کله چه د الله تعالیٰ داسی بندگان یواځی په دی گناه باندی چه هغوی ولی د یوه وحده لا شریک عبادت کوی په اور کنبی سوځوی نو آیا دا گمان کاوه شی چه داسی ظلم او ستم به بی بدل او انتقام پاتی کیپی او قهار الله به داسی ظالمان پخپل سخت قهر او غضب نه اخته کوی؟ حضرت شاه صاحب لیکی «کله چه د الله تعالیٰ قهر نازل شو همغه اور خور شو او هغه باچا ئی سره له وزیرانو او مشرانو او کور کهول وسوځاوه » خو په صحیحه ؤ روایتونو کښی د دی خبری ذکر نشته، والله سبحانه و تعالیٰ علم.

# إِنَّ الَّذِينَ فَ تَنُواالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ ثُمُّ َلَهُ يَنُوْبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيْقِ ۚ

بیشکه هغه کسان چه په فتنه کښی غورځولی وی ضرر ئی رسولی وی ایمان لرونکیو سریو ته او ایمان لرونکیو ښځو ته بیا ئی توبه نه وی ایستلی (او نه وی ګرځیدلی له کفره) نو دوی ته دی (په آخرت کښی) عذاب د دوزخ او دی دوی ته عذاب د اور سوځوونکی.

تفسيو : يعنى په اصحابالاخدود پورى منحصر نه دى هغه سرى چه داسى زيار (كوشش) كوى چه مؤمنان د الله تعالىٰ له لارى څخه ګرڅوى لكه چه د مكى كفار ئى كوى او ببا له دى خپلو ناوړو حركتونو څخه نه تائب كيږى هغوى ته هم د دوزخ داسى عذاب تيار دى چه په هغه كښى به ډير زيات تكليفونه وى او زيات تكليف به په داسى سوځولو كښى وى چه د دوزخى زړه او وجود يكښى سوځى.

# إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِطَتِ لَهُمُ جَنْتُ تَجَرِّيُ مِنُ الْمَالِكِ لَهُمُ جَنْتُ تَجَرِّيُ مِنُ الْمَالُونُ الْكَلِيدِينُ ﴿

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته جنتونه چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼو د) هغو (څلور قسمه) ویالی دا نجات دی مراد موندل لوی.

تفسیر : یعنی د دی ځای له تکلیفونو څخه نه ویریږی وروستنی او لوی بری هغو لره دی چه د هغو په مخ کښی د دی ځای عیش او تکلیف دواړه هیڅ دی.

#### ٳؾۜڹڟۺڗؚۑڬڶؿؘۮؚؽڎ۠ؖ

بیشکه نیول د رب ستا خامخا ډیر سخت دی.

تفسير : نو ځکه ظالمان او مجرمان نيسي او خورا (ډير) سختي سزاوي هغوي ته ورکوي.

#### إِنَّهُ هُوَيُبُدِئُ وَيُعِيثُ فَ فَعِيثُ ﴿

بیشکه هم دغه (الله) دی ظاهروونکی (د بطش خپل په کفارو) اول ځلی او بیا ظاهروونکی دی (د بطش خپل په کفارو) دوهم ځلی په (اخرت کښی یا) بیشکه هم دغه (الله) دی پیدا کوونکی اول ځلی (له نطفی نه) او بیا ئی راګرځوونکی دی (دوهم ځلی) پس له مرګه.

تفسیر : یعنی اول محلی د دنیا عناب او دوهم محلی د اخرت ربر (تکلیف) (کذا نی الموضع). یا ئی دا مطلب دی چه هغه اول محلی سری پیدا کوی او دوهم محلی وروسته له مرینی به ئی هم هم هغه بیا پیدا کوی نو مجرمان دی نه تیرومحی چه هر کله چه محموند په مرینی سره نوم او ننبی ورکی شی بیا نو موند محرنگه ژوندی کیږو.

#### وَهُوَالْغَفُورُ الْوَدُودُ الْ

او هم دی دی ښه بښوونکی (د ګڼهګارو مؤمنانو) محبت کوونکی (له مؤمنانو سره).

تفسیر : یعنی سره د ده د قهاری او کلک نبولو له صفته د هغه د بخشش او د مهربانج هم هیڅ اندازه نشته دی د حکم منونکیو بندگانو خطاوی او گناهونه بنبی او د دوی عیبونه پتوی او به راز راز (قسم قسم) لطف او کرم او عنایت او شفقت سره ئی پالی.

# ذُوالْعَرُشِ الْمَجِيدُ ﴿ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴿

خالق مالک د عرش دی لوی دی (په ذات او صفات خپلو کښی) ډیر ښه کوونکی دی د هر هغه شی چه اراده ئی وفرمائی.

تفسیو : یعنی سم له خپل علم او حکمت سره د هر شی کول چه وغواړی ژر تر ژره هغه کوی هیچا لره حق نشته چه د هغه د چاری مخه ونیسی په هر حال بندگانو ته نه ښائی چه د هغه په انعام او اکرام باندی مغرور شی او نه ئی له انتقام څخه بی خوفه او بی پروا اوسی بلکه ښائی تل د هغه د جلال او جمال صفتونه دواړه تر سترګو لائدی ولری او په زړه کښی سره له ویری ورته هیلمن (ارزومند) هم وی او سره له امیده او هیلی او رجاء خوف او ویره هم ورځنی ولری.

### هَلُ اللَّكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ ﴿ فِرُعُونَ وَتُمُودُ ﴿

آیا راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د (هغو) لښکرو چه فرعونیان او ثمودیان دی.

تفسیر : تر یوه مدت پوری د انعام ورونه د هغو فرعونیانو او ثمودیانو په مخ کښی وپرانستل شول او له هری خوا هغوی ته نعمتونه ورورسیدل بیا د هغوی د کفر او طغیان له سببه ډیر سخت کسات او انتقام له هغوی څخه واخیست شو.

## بَلِ الَّذِينَ كَفَرُ وَافِي تَكُذِيبٍ اللهِ

بلکه هغه کسان چه کافران شوی دی (له قومه د تا) په دروغجنولو کښی دی (د تا عناداً او نه اخلی عبرت له پخوانیو څخه).

تفسیو : یعنی کفار له دی خبری څخه څه عبرت او پند نه اخلی او د الله تعالیٰ له عذابه هیخ نه ویریږی برسیره پر دی دا ګردی (ټولی) خبری او پاک قرآن دروغ ګڼی او تل په هم دغو دروغو پسی ګرځی.

#### وَّاللهُ مِنْ وَرَآيِهِمْ يَغِينُطُّ

او الله په هر لوری د دی احاطه کوونکی دی (په علم او قدرت خپل سره نو تری نشی خلاصیدی هیڅ کله)

تفسیر : یعنی له دی دروغ کتلو محخه هیڅ یوه ګټه (فائده) هغوی ته نه رسیږی خو د دی دروغ بللو هیداد (جزاء) هرومرو دوی ته رسیږی. دوی د الله تعالیٰ له واک (اختیار) او قبضی محخه هیڅ چیری نشی وطی. او نه له سزا محخه ئی خپل ځانونه ژغورلی (ساطی) شی.

# <u>ؠؘڶؙۿؙۅؘۊؙۯٳڽٛۜۼ۪ؖؽؽؙ</u>ؖ

بلکه دا قرآن دی شانداره لوی (لفظاً معناً اعجازاً په ټولو کتابونو کښی نه ده داسی لکه چه ګمان کوی کافران چه قرآن سحر شعر یا کهانت دی).

تفسیر : یعنی د پاک قرآن دروغ بلل پوره حماقت دی قرآن مجید داسی یو شی نه دی چه د دروغ بللو وړ (لاتق) وی یا د څو تنو ناپوهانو او احمقانو په دروغ ګټلو سره د هغه په لوئی او سترتوب کچی به محه نقصان او لړوالی پیښ شی.

#### فِي لَوْيِر تَعْفُوظٍ ﴿

#### لیکلی شوی دی په لوح محفوظ کښی.

تفسیر : په داسی یو ځای کښی چه هلته د هیڅ ډول (طریقه) تغیر او تبدیل او لاس وهلو هیله (امید) نشته او له هغه ځایه په ډیر حفاظت او اهتمام سره صاحب د وحی ته وررساوه شی لکه چه د (الجن) په دوهمه رکوع کښی داسی یو آیت لولو ﴿ فَرَاتُـهُ یَشُلُكُ مِرْهُ یَقِیْنِیکَدیّگِهُ وَرَسِّ الله وَرَی د ده د حفاظت او ساتنی دپاره داسی وسائل او سامان شته چه په هغه کښی هیڅ یو قوت او طاقت هیڅ یوه رخنه (نقصان) او کندو نشی کولی.

#### تمت سورة البروج فلله الحمد والمنة

عه(۳۰) الطارق(۸٦)

سورة الطارق مكية وهى سبع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٦) تسلسلها حسب النزول (٣٦) نزلت بعد سورة «البلد»

د «الطارق» سورت مکی دی (۱۷) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۲) په نزول کښی (۳۶) (۳۲) (۳۲) (۳۶)

وروسته د «البلد» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ \_\_\_\_\_ بِنُ الرَّحِيْدِ )

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# 

قسم دی په آسمان او په راتلونکی د شپی او څه پوه کړی ته چه څه دی تلونکی د شپی ستوری ځلیدونکی دی چه نه دی هیڅ نفس مګر په هغه باندی څارونکی ساتونکی شته. نو ودی ګوری انسان چه (اصلاً) له څه شی څخه پیدا کړی شوی دی.

تفسیر : یعنی له انسانانو سره پرښتی اوسیږی چه هغوی له بلا څخه ژغوری (محفوظوی) یا ئی عمل لیکی (موضح القرآن) او په قسم کښی ښائی دی لوری ته اشاره وی هغه محوک چه په آسمان کښی ستاسو د چارو ساتنه هغه ته کوم گران کار نه دی همغسی چه په آسمان کښی ستوری محفوظ دی او د هغو ښه ښکاریدل په شپه کښی وی هم داسی کودی (دولی) چاری په اعمالنامو کښی اوس هم محفوظی دی مگر د هغوی ظهور خاص په قیامت کښی کیږی کله چه خبره داسی ده نو انسان لره ښائی چه تل د قیامت په فکر کښی وی که د ده یقین په قیامت باندی نه راځی او هغه مستبعد کڼی نو ښه غور او فکر دی وکړی چه پخپله دغه انسان له کوم شی څخه پیدا شوی دی (فرمائی الله اعظم برهانه چه).

# خُلِقَ مِنُ مَّا أَوِ دَافِقٍ ٥

پیدا کړی شوی دی (انسان) له اوبو ټوپ وهونکیو څخه (په رحم کښی).

تفسیر : یعنی له منیو څخه چه توپ وهلی وځی یا له هسی اوبو څخه چه تولی کړی شوی وی

په رحم کښي.

# يَخُرُجُ مِنَ ابَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَ آلِبِ٥

هسی اوبه چه راوځی له منځه د شاؤ (د سريو) او له هډوکيو د سينو (د ښځو) څخه .

تفسیو : وائی چه د نارینه و منی د دوی له شاکانو نحخه او د ښځو منی د هغو له تترو (سینو) څخه راوځی ځینی عالمان وائی چه شا او تتر له ګرد (تول) بدن نحخه کنایه ده یعنی منی د نارینه وی که د ښځی د دوی له ګرد (تول) بدن ځمنی پیدا کیږی او بیا په ځغرد (تیزی) تری جلا (جدا) شی. په دی کنایه کښی د «صلب» او «ترائب» تخصیص ښائی د دی لپاره وی چه د منیو د مادی په حصول کښی رئیسه اعضاء (قلب، دماغ، کبد) یو خاص دخل لری چه د دوی له منځه د قلب او کېد تعلق او تلبس له «ترائب» سره زیات دی او د دماغ تعلق د نخاع (حرام مغز) په وسیله له «صلب» سره ښکاره دی والله اعلم.

#### إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ ٥

بیشکه دغه (الله) په بیا بیرته ژوندی ګرځولو د هغه (انسان) خامخا توانا قادر دی.

تفسیو : یعنی تر مرینی وروسته مو بیا الله تعالیٰ ژوندی راولی (موضح القرآن) حاصل ئی دا چه له نطقی څخه د انسان جوړول د هغه د دوهم ځلی د بیا ژوندی کولو څخه څه زیات عجیبه نه ده کله چه دا عجیب امر د هغه له قدرت کیدی شی نو جائز نه دی تر هغه د یوه لږ عجیب غیز له وقوع څخه انکار وکړ شی بلکه خامخا بیا ئی هم پیدا کولی شی.

#### يَوْمَرْتُبُلَى السَّرَآيِرُ ﴾

په هغی ورځی کښی چه ښکارولی به شی (پکښی) پټ څیزونه.

ت**فسیر :** یمنی گردی (ټولی) هغه پتی خبری چه د دوی په زړونو کښی وی ښکاریډی او د هیڅ یو جرم اخفا<sub>ء</sub> به ممکنه نه وی.

#### فَهَالَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَّلَانَاصِهِا ۞

نو نه به وی دغه (انسان) ته هیڅ قوت زور (چه ځان پری خلاص کړی له عذابه (او نه هیڅ ناصر مدد کوونکی (چه تری دفع کړی بلا)

تفسیر : په دی وقت کښی به نه مجرم د خپل زور او قوت په مرسته (مدد) خپله مدافعه کولی شی نه به ئی څوک حمایت او ملګرتوب وکړی شی چه دی له سزا څخه وژغوری (پیچ کړی).

#### وَالسَّمَاءُ ذَاتِ الرَّجُعِ ﴿

قسم دى په آسمان خاوند د بيرته گرځيدلو (چورليدلو).

تفسير : يا قسم دی په وريځی باندی چه خاونده د باران ده يا په آسمان او ورښت راوړونکی باندی.

#### وَالْأَنَّ مِن ذَاتِ الصَّدُعِ ﴿

او (قسم دی) په ځمکه خاونده د چاودلو (د سوری چه تری راوځی اوبه او ګیاه او نور).

تقسیو : یعنی د ځمکی له چاودلو څخه ونی واجه شینکی او نور د باندی راوځی. او جواب د قسم دا دی:

#### ٳٮۜٛٛڬڵڡۜٙۅؙڷؙڡٞڞؙڷ۠۞ؖۊۧؠٵۿؙۅڽٵڷۿۯڸ۞

چه بیشکه دا قرآن خامخا وینا ده بیلوونکی (د حق او باطل) او نه دی دغه (قرآن) لوبی عبثی خبری مزاح توکی.

تفسیو : یمنی هغه خبری چه قرآن ئی د معاد په نسبت کوی د لوبو او د توکو خبری او د خنللو وړ (لاتق) اتری نه دی بلکه د حق او د باطل او دروغو او رجتیا پری کړه او فیصله ده او بیشکه دغه یوه رجتیا خبره او یوه پای (آخر) ته رسیللی معامله ده چه هرومرو (خامخا) راتلونکی ده.

قنبیه : له دی مضمون سره د قسم مناسبت داسی دی چه قرآن کریم له آسمان محخه رائحی. او په هغه چا کښی چه قابلیت وی هغه ډک او مالامال کوی همغسی چه باران له آسمانه رائحی او ځمکه ښه زرغونه او ګټوره کوی. په قیامت کښی هم یو غیبی باران کیږی چه له هغه محخه به مری ژوندی کیږی لکه چه دلته د باران د اوبو له توئیدلو محخه مړه او ویجاړه وچه کلکه ځمکه زرغونیږی او هر یو شی ئی د ننداری وړ (لاتق) ګرځی.

## ٳٛڹؙؙؙؙؙؙٛٛٛٛٛؠؙڲڮؽؙۮؙۏؘؽڲؽ۫ڴٵۿۨٷٙڔڮؽؙۮڲؽؙڎٵۿؖڣؘؠؚؚٙۜۻٳڶۛػڶؚڣٚڔؽؽ ٲڝۿڶۿؙؙؙؙۮۯۏؽؽٵۿ۫

بیشکه دوی کید چل کوی د چل کولو سره او وربه کړم زه هم د کید خپل سزا (دوی ته) سزا ورکول پس مهلت ورکړه کافرانو ته مهلت ورکړه دوی ته لږ (مدت).

تفسیر : یعنی کید، مکر، چل او فریب دروغ او درغلی کوی او د خلقو په زړونو کښی شبهی او شکوک وراچوی او په هر کیدونکی تدبیر سره غواړی چه د حق او حقیقت د سکاریدلو او خورولو مخه وزیسی خو محما لطیف تدبیر هم چه هغوی ئی نشی احساسولی په پته خپل کار کوی چه د هغوی تول چل او درغلی د هغوی کوی چه د هغوی تول چل او درغلی د هغوی په لوری وروگرمخی نو اوس ته پخپله فکر و کړه چه د الله تعالی د تدبیر په مقابل کښی د بل چالاکی او مکاری کار نشی کولی نو خامخا دا خلق پاتی ناکام خائب او خاسر کیږی نو څکه مناسب دا دی چه تاسی د هغو په سزا ورکولو کښی تلوار ونه کړی او د دوی له شنیمه او قبیحه حرکاتو څخه خپه نشئ دوی ته سزا ورنه کړی او بیره مه کوئ بلکه هغوی ته د څو ورڅو له مخی تال او مهلت ورکړئ او بیا گورئ چه د دوی نتیجه څه کیږی. (وکان ذلک قبل الامر

#### تمت سورة الطارق بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الاعلىٰ مكية وهى تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٧) تسلسلها حسب النزول (٨)

نزلت بعد سورة «التكوير»

د «الاعلمیٰ» سورت مکی دی (۱۹) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۷) په نزول کښی (۸)

سورت دی وروسته د «التکویر» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### سَبِّحِ اسْحَرَبِّكَ الْأَعْلَىٰ

پاکی بیان کړه د نامه د رب خپل چه (له ټولو محخه) ډیر لوی او ښه غالب دی.

تفسير : په حديث كښى راغلى دى «كله چه دا آيت نازل شو رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل (اجعلوها فى سجودكم، دا پخپلو سجدو كښى ووايئ ا) نو ځكه مونږ او كرد (ټول) مسلمانان پخپلو سجدو كښى « سبحان ربى الاعلىٰ» وايو خدايه شكر».

#### ٳڰڹؚؽؙڂؘػؘؘڡؘؘڛٙۅؽۜٛ

تفسیر : یعنی هر هنه څیز چه جوړ کړی ئی دی پوره له حکمت سره دی او بنه ئی جوړ کړی دی د خواصو او صفاتو په اعتبار او د هغو ګټو (فائدو) لامله (له وجی) چه له هغه شی څخه مقصود دی د هغه پیدائش ئی په درجه د کمال سره رسولی دی. او داسی معتدل مزاج ئی وربښلی دی چه په هغه باندی ګرد (ټول) په زړه پوری منافع او فوائد مرتب کیدی شی.

#### وَالَّذِيُ ثَكَّرَفَهَا يُ

او هغه (رب) چه اندازه ئی کړل (خیر او شر د هغوی) نو لاره ئی وروښوده (په طریقه د کسب سره).

تفسیر : حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی «یعنی اول ئی تقدیر ولیکه بیا ئی سم له هغه سره دنیا ته راوست گواکی دنیا ته ئی د راتلو لاره وروښوده». حضرت شاه عبدالعزیز رحمة عم( ۳۰ ) الاعلىٰ(۸۷ )

الله علیه لیکی «د هر سری دپاره ئی د کمال یوه اندازه تاکلی (مقرر کړی) ده او بیا ئی هغه ته د هغه د کمال د حاصلولو لاره ورښوولی ده» په دی کښی نوری خبری هم شته چه مونږ د هغو په لیکلو سره خپلی دا خبری نه اوږدوو.

# وَالَّذِيْ كَا خُرْجُ الْمَرْعَى ﴿ فَجَعَلَهُ غُثَآ ءً أَحُوى ٥

او هغه (رب) چه را ایستلی ئی ده تازه ګیا له ځمکی څخه پس وئی ګرځوله هغه (شنه ګیاه) وچه توره.

تفسیر : یمنی <sub>آ</sub>ومبی تکه شنه واښه او ورشو په ځمکه کښی پیدا کوی بیا ورو ورو هغه وچ او توروی چه له هغو وچو وښو څخه هم حیواناتو ته خوراک ورکاوه کیږی او هم هغوی ته تر ډیر مدت پوری ذخیره کاوه شی تر دی چه وچ کښتونه (فصلونه) هم وروسته له ریبلو څخه په کار راځی.

#### سَنُقُمِ ثُكَ فَلَاتَنُسَى ﴿ إِلَّا مَا شَكَّ أَاللَّهُ \*

ژر ده چه وبه لولو مونږ (په ژبه د جبریل) په تا باندی (فرآن ای محمده!) بیا به ئی ته نه هیروی مګر هغه چه اراده وفرمائی الله (د هیرولو ئی له تانه په منسوخ کیدلو).

تفسير : يعنى لكه چه مونډ پخپل تربيت سره هر څيز په تدريج د هغه د مطلوب كمال ته رسولى دى په تا باندى به هم ورو ورو كامل قرآن لولو او داسى به ئى در په ياد كړو چه د هغه هيڅ يوه برخه در محخه هيره نشى پرته (علاوه) له هغو آيتونو ځمنى چه د هغو بالكل هيرول مقصود وى چه دا هم يو راز (قسم) نسخ ده.

#### إِنَّهُ يَعُكُوُ الْجَهُرَوْمَا يَخُفَى اللَّهِ

بیشکه دغه (الله) ته معلوم دی (هغه محه قول فعل چه دی) ښکاره او هغه محه چه چه یت دی (یعنی تول شیان).

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ ته ستاسی پت استعدادونه او ښکاره اعمال او احوال تول ښه معلوم دی او سم له هغو سره به له تاسی سره معامله کوی او هم دا شبهه ونه کړه شی چه هغه آیتونه چه یو

ځلی نازل شوی دی نو بیا د هغو منسوخول او هیرول څه معنیٰ لری؟ د هغه په حکمت باندی احاطه کول د الله تعالیٰ کار دی چه په تولو پټو او ښکاره ؤ خبرو باندی پوهیږی هغه ته معلوم دی چه کوم څیز لره ښائی چه تل پاتی وی؟ او کوم یو د دی وړ (لاکڼ) دی چه د یو مخصوص مدت څخه وروسته پورته کړی شی څکه چه اوس د هغه پاتی کیدل ضروری نه دی.

#### وَنُكِيِّرُكُ لِلْيُسُرِٰ وَكُلِينُمُ الْمُثَارِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

او آسانوو د تا دپاره د شریعت آسانی (یا یادول د وحی یا توفیق درکوو تاته دیاره د آسانی لاری د شریعت).

تفسیر : یعنی د وحی یاد لرل به آسانیدی او د الله تعالیٰ د معرفت او عبادت او د مملکت او ملت د سیاست گردی (تولی) چاری به در اسانی کری شی او ستا د بریالیتوب (کامیابی) له لاری څخه به گرد (تول) مشکلات لری کرل شی.

#### فَذَكِّرُ إِنَّ تَفَعَتِ الذِّكُرُيُّ

پس ذکر پند ورکړه ته (ای محمده!) که فائده رسوی ذکر پند (یا پس پند ورکړه ته ای محمده!) په تحقیق فائده رسوی ذکر پند مؤمنانو ته (یا پس پند ورکړه ته ای محمده!) که فائده رسوی ذکر پند (که فائده نه رسوی).

تفسیر : یعنی کله چه الله تعالیٰ پر تاسی باندی داسی انعام وفرمایه نو تاسی هم نورو ته فیض ورسوی. او له خپل کمال څخه نور هم تکمیل کړی.

تنبیه : د 

الله تنبیه : د 

الله تفتها الآلفی 

الله علیه کیدی شی چه د اوریدونکی له خوا د هغه د قبلولو گمان وشی او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د وعظ او تذکیر منصب د هر سری لپاره نه دی هو تبلیغ او انذار «یعنی د الله تعالیٰ د احکامو تبلیغ او د هغه له عذاب څخه ویرول» په هر سری باندی لازم دی تر څو چه د الله تعالیٰ په بندگانو حجت قائم وی او د جهل او ناپوهی عذر پاتی نشی. دی ته په عرف تذکیر او وعظ نه وائی بلکه تبلیغ او دعوت وائی شائی چه څینو مفسرینو هم له هم دی جهته د دی آیت معنی لا په بمکاره الفاظو سره داسی لیکلی وی چه څو څو ځلی نصیحت وکړه که د یو ځلی پند فائده ونه کړی. او کیږی چه د (ان نفعت الذکری) شرط یواځی د تذکیر د تاکید دپاره وی یعنی که تذکیر چانه فائده ورسوی نو تانه بائی چه تذکیر وکړی دا خو منلی شوی خبره ده چه په دنیا

دی ﴿ وَثَرُوْقَالَاللَّهُ مُتَعَمِّلُهُ مُعِينَ ﴾ نو معلق کول د يوه امر په داسی يو څيز باندی چه د هغه وقوع ضروری وی د هغه امر د تاکيد موجب شو.

#### سَيَّنُ كُرُّ مَنْ يَغْشَلَىٰ فَ

ژر ده چه پند به واخلی هغه څوک چه ویریږی له الله (ځکه چه دی فکر کوی په دی کښي)

تفسیر : په پوهولو باندی خو هغه پوهیږی او له نصیحت څخه هغه ګټه اخیستی شی چه په زړه کښی ئی لږ او ډیره د الله تعالیٰ ویره وی او د خپل پای (آخر) او انجام لږ څه فکر وکړی.

# رَيْتَخِنْبُهُا الْرَشْقَى ﴿الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الكُنْبُرِي ﴿

او ډډه کوی له دغه (پنده نصیحته ښه شقی کافر) لوی بدبخت چه نه ئی قبلوی هغه (لوی بدبخت) چه ننوځی به اور لوی ته (د دوزخ په آخرت کښی).

تفسير : يعنى د هغه بدعمل او بدقسمت په برخه چه د دوزخ اور ليكلى دى هغه كله پوهيږى او له الله تعالىٰ او له خپله انجامه كله ويريږى چه د نصيحت په لورى متوجه شى يا د ښو خبرو په پوهيدلو كښى كوشش وكړى.

# ؿؙڗڵڔؽٮؙۅٛٮ۠ڣؽۿٵۅؘڵٳۼؽؙؽ<sup>®</sup>

بیا به نه مری په هغه (اور) کښی (چه راحت ومومی) او نه به ښه ژوندی وی (په کښی په ژوندون د راحت سره).

تفسیو: یعنی نه مرګ ورته رائحی چه د هغه ربړونه (تکلیفونه) پای (آخر) ته ورسوی او نه ئی د هوسائی (آرام) ژوندون په برخه کیږی هو! داسی یو ژوندون به ولری چه د هغه په مقابل کښی به د مرګ غوښتنه کوی له داسی ژوندون څخه مو دی الله تعالیٰ وساتی.

#### قَدُ أَفْلَحُ مَنْ تَزَكِّيُّ

په تحقیق بری موندلی په مراد رسیدلی دی هغه څوک چه پاک شوی دی (په

#### ايمان سره له معاصيو).

تفسیر : یعنی له ظاهری او باطنی حسی او معنوی نجاستونو مخخه پاک شی. او خپل قلب او قالب ئی په صحیحه و عقائدو او فاضله و اخلاهو او صالحه و اعمالو او نافعه و چارو سره ښائسته کړی.

### وَذُكْرَاسُمَ رَبِّ<del>هِ</del> فَصَلَّىٰ

او ياد ئى كړ نوم د رب خپل (په تكبير سره) بيا ئى لمونځ وكړ (چه نښه د اسلام ده).

تفسیر : یعنی پاک او صاف شوی د تحریمی په تکبیر کښی ئی د خپل پروردګار نوم واخیست بیا ئی لمونځ وکړ. ځینی اسلاف وائی چه د تزکیی نه مراد له زکوه څخه دی چه دلته د هغه مطلب د فطر صدقه ده او له «ذکر اسم ربه» څخه د اختر تکبیرونه مراد دی. او په «فصلیٰ» کښی د اختر د لمانځه ذکر دی یعنی د اختر په ورځ کښی ئی اول صدقة الفطر سرسایه بیا تکبیرونه بیا لمونځ وکړ. ښکاره خو هغه ړومبنی وینا ده.

تنبیه : مونی حنفیانو سم له پومبنی تفسیر سره له دی آیت نخخه دوه مسئلی ایستلی دی. اول دا چه په تکبیر تحریمه کښی خاص د الله اکبر ویل فرض نه دی مطلق د رب داسی نوم ویل کافی دی چه د ده د تعظیم او د لوئی ښوونکی وی او د سری په غرض او احتیاج اړه ونه لری هو! د الله اکبر ویل د صحیحه و احادیثو په بناء سنت یا واجب کتلی شوی دی. دوهم دا چه د تحریمی تکبیر لمانځه لره شرط دی رکن نه دی شحکه چه د (نصلیٰ) بالفاء عطف په «ذکو اسم ریه، باندی د معطوف او معطوف علیه پر کلی مغایرت دلالت کوی والله اعلم.

## بَلُ ثُوُّثِرُوْنَ الْحَيْوَةَ اللَّ نُيَا ﴿ وَالْاِخِرَةُ خَيْرٌ وَ اَبْقَى ﴿

(کفار د مکی مخ گرځوی لمانځه نه) بلکه تاسی غوره کوئ ژوندون لږ خسیس په آخرت باندی ای منکرانو حال دا چه آخرت خیر غوره دی (له دنیا نه) او (تل تر تله ښه) باقی دی.

تفسیر : یعنی دا سیکته (فایده) تاسی ته ای منکرانو غنگه حاصلیدی چه تاسی هیڅ د آخرت فکر نه کوئ بلکه د دنیا ژوندون او د دی ځای عیش، عشرت، هوسائی (آرام) او چرچی د اعتقاد یا د عمل له مخی به آخروی چارو باندی زیاتی بولئ حال دا دی چه دنیا حقیره او عم(٣٠) الغاشية(٨٨)

فانی او آخرت په زرهاو ځلی له هغی څخه ښه او پایه دار دی بیا د تعجب ځای دا دی هغه څیز چه د (کم) او (کیف) او نورو له پلوه بهتر دی هغه څنګه پری ښودی شی؟ او چټی (بیکاره) او خرابی چاری ولی غوره کولی کیږی؟.

## إنَّ لِمِنَ الَفِي الصَّحُونِ الْرُولِ الصَّحُونِ إِبْرَاهِيْمَ وَمُولِي اللهِ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَمُولِي ال

بیشکه دا خبری خامخا په صحیفو ړومبنیو کښی دی چه صحیفی د ابراهیم او (د) موسیٰ دی.

تفسیو : یعنی دا مضمون چه له ﴿ قَنَالْاَئْمِسُّتُکُلُ ﴾ څخه تر ﴿ وَالْفِیَّا َفِیْرُوْاَئِقُ ﴾ پوری دی په پخوانیو کتابونو کښی هم لیکلی شوی دی او هیڅ وقت منسوخ شوی او بدل شوی نه دی نر په دی اعتبار لا تینګ او مؤکد شو.

تنبیه : په ځینو ضعیفو روایتونو کښی راغلی دی چه پر ابراهیم علیه السلام لس صحیفی او پر موسیٰ علیه السلام باندی برسیره پر توریت هم لس صحیفی نازلی شوی دی الله تعالیٰ هه پوهیډی چه دا خبری به تر کوم ځای پوری صحیحی وی.

#### تمت سورة الاعلىٰ بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة الناشية مكية وهى ست و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٨) تسلسلها حسب النزول (٦٨) نزلت بعد سورة «الناريات»

د «الغاشية» سورت مكى دى (٢٦) آيته يوه ركوع لرى په تلاوت كښى (٨٨) په نزول كښى (٦٨) سورت دى وروسته د «الناريات» له سورت څخه نازل شوى دى.

#### ين الرّحينون الرّحينون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### هَلُ ٱللَّكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ <sup>ال</sup>

په تحقیق راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د پتوونکی (د خلقو په سختیو خیلو سره چه قیامت دی). عم(٣٠) الغاشية(٨٨)

**تفسير :** يعنی هغه خبره د اوريدلو وړ (لاگڼ) ده چه پټوونکی د خلقو دی په هيبتونو او په سختيو خپلو کښی.

تغییه : (له غاشیی پتوونکمی) محخه مراد قیامت دی چه پر ګردو (تولو) مخلوقاتو باندی چاپبریډی او د هغه په اثر به پر ګردو (تولو) مخلوقاتو باندی محیط وی.

# ۉڿۘٷؙڴؙؾٷڡؠٟۮ۪ڂٳۺۼۘ<sup>ڰ۠ڟ</sup>ٵڡؚڵؘؘۊؙؾ۠ٳڝڹڎ۠ٛٛڟ

ځینی مخونه به په دغه ورځ (د قیامت) کښی ویریدونکی او ذلیله وی ربړ (تکلیف) ایستونکی رنځ راښکوونکی به وی.

تفسیو : یعنی په آخرت کښی به ربر (تکلیف) ایستونکی د ربر (تکلیف) ګاللو (برداشت کولو) په سبب ستری او ستومانیږی ځینی وائی چه د (عاملة ناصبة) څخه د دنیا حال مراد دی یعنی څومره خلق دی چه په دنیا کښی زیارونه (کوششونه) کوی او ربرونه (تکلیفونه) ګالی (برداشت کوی) تر دی چه ستری کیږی خو کله چه دا ګرد (تول) ربرونه (تکلیفونه) د حق په لاره کښی نه دی نو څکه ګرد (تول) ابته (خراب) او بیکاره ځی دوی دلته تکالیف ګالی (برداشت کوی) او هلته هم په مصیبتونو باندی آخته کیږی او «خسرالدنیا والآخرة» هم دی ته وایه شی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفار په دنیا کښی ډیر زیارونه (کوششونه) کوی خو د الله تعالیٰ په دربار کښی هیڅ نه منل کیږی».

# تَصْلِي نَارًا حَامِيَةً ﴿ ثُنْتُ فَي مِنْ عَيْنِ الْنِيةِ ﴿

ننوځی به اور ډیر ګرم ته ورڅښل کیږی به پری له چینی ډیری ګرمی څخه (په وقت د غلبی د تندی کښی).

تفسیر : یعنی کله چه د دوزخ تودوخی د هغوی په باطن کښی سخته ګرمی پیدا کړی دوی بی اختیاره «تپی یو تپی یاری وهی چه ښائی د اوبو له څخلو څخه به د دوی دا تنده ماته شی دلته به د یوی پشیدونکی چینی له اوبو څخه دوی ته اوبه ورکولی کیپی چه د هغو له مخښلو څخه به د دوی شوندی ورتیږی او کمولمی به ئی توتی لویږی او بیا به ژر جوړیږی او هم داسی به تل به غناب ککړ وی (العیاذ بالله).

#### لَيْسَ)لَهُوُطَعَامُ<sub>ا</sub>لَّامِنُ ضَرِيُعٍ<sup>&</sup>

عم(٣٠) الغاشية(٨٨)

نه به وی دوی ته طعام خواړه مګر له اغزی لرونکی ترخی ونی څخه.

تفسیر : ضریع یوه اغزی لرونکی ونه ده په دوزخ کښی چه پخپل تریخوالی کچی له شیرق یا له مصبر څخه زیات بد خونده او مرداره او په ګرمی کښی له اوره توده ده کله چه دوزخیان له لوړی څخه په عذاب شی او «وړی یو! وړی یو!» ناری وهی نو دا (ضریع یا ایلوی یا شبرق او مصبر) دوی ته ورکول کیږی.

# ڵٳؽؙڛ۫؈ؙۘۅڵٳؽۼ۫ؽ۬؈ؙٛۼۏ؏۞

چه نه به څربوی بدن (د دوزخی هغه ضريع) او نه دفع کوی هيڅ لوړه (له دوی نه هغه ضريع).

تفسیر : له خوړلو محخه یواغی خوند او لذت اخیستل یا د عان غربول یا د لوړی لری کول یا بل مقصد وی د (ضریع) له خوړلو محخه دا خبری هیڅ نه حاصلیږی د خوند او لذت نشتوالی خو د هغه له نامه محخه محکاره دی د نورو دوو فائدو نفی تصریحاً په دی آیت کښی ذکر شوه. لنډه ئی دا چه هیڅ یو لنیذ او مرغوب طمام او خواړه هغوی هلته نه مومی تر دی ځایه پوری د دوزخیانو د حال بیان و اوس د دی په مقابل کښی الله اکوم شانه واعظم برهانه د جنتیانو ذکر داسی فرمائی،

# وُجُوْهُ يُومَهِنٍ نَاعِمَةً ٥ إِلْسَعْيِهَا رَاضِيَةً ٥

ځینی مخونه به په دغی ورځی کښی ښائسته او تازه وی پخپل کوښښ باندی (چه نی کړی وی په دنیا کښی) راضی خوشاله به وی (په آخرت کښی)

تقسیر : یمنی خوین به وی چه د دوی زیار (کوشش) په ځای شو او د خپلو ریړو (تکلیفونو) او د زحمتونو گته (فائده) ئی په چه ډول (طریقه) سره بیا موندله.

#### فُ جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ لَا تُسْمُعُ فِيْهَا لَا غِيَةُ ٥٠

په جنت لوړ (اوچت) شانداره کښی به وی. نه به اوری په هغه (جنت) کښی کومه چتی (بیکاره) خبره.

تفسیر : یعنی په جنت کښی هیڅوک چتی (بیکاره) او اېلتی خبری نه اوری د کنځلو او د رذالت هیڅ یوه نښه هلته نه لیدله کیږی.

#### فِيهَاعَيْنُ جَارِيَةً ١

#### په دغه (جنت) کښي چينه ده جاري بهيدونکي.

تفسیر : یمنی په جنت کښی یوه عجیبه ډول (طریقه) چینه ده او ځینو مفسرینو دا «عین» پر جنس باندی حمل کړی ده او وائی چه په جنت کښی ډیری چینی بهیړی.

#### ؚڣهؙٵڛؙۯؠ۠؆ٞۯڣؙٛۊػڎ۠ۜؖ؇ؖۊۜٲڴۅٵب۠ مَّوْضُوْعَةٌ ۗ

په دغه (جنت) کښی دی تختونه (دپاره د کیناستلو د جنتیانو) لوړ (اوچت) عالیشان او جامونه ایښودلی شوی (په اندازه د څښونکیو خپلو).

تفسير : کله چه وئی غواړی چه وئی څښې هيڅ ډيل او دير به نه پکښې کيږي.

#### وَّكَنَمَامِ قُ مَصُفُوْفَةً ﴿

او (په دغه جنت کښی دی) بالښتونه ايښود شوی په درجه څنګ په څنګ (جنتيانو ته).

تفسیر : یمنی په ډیر نزاکت او لطافت او په ښه قرینه او ترتیب سره به غوړیدلی وی، لوئی ګډوځی (تکیی) او بالښتونه به ځای په ځای کښی ایښود شوی وی چه کله به په یوه کینی او کله به په نورو تکیه وهی.

## ۊۜڒؘڒٳڹ*ؿؙ*ؙ۫۫ڡؘڹؿؙٷٛؾؙڎؖ۠ؖۿ

او (په دغه جنت کښي دی) فرشونه فاخره غوړولي شوی.

تفسیو : تر غو هر کله او په هر محای کښی چه د جنتیانو زړه غواړی هلته آرام او هوسائی (راحت) او له یوه ځایه د بل ځای د تګ را تګ او وړلو او راوړلو تکلیف ورته نه وی. عم(۳۰) الغاشية(۸۸)

#### ٱفَكَاكَيْنُظُرُوْنَ إِلَى أَلِإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ثَ<sup>ا</sup>

نو آیا پس نه گوری (منکران په نظر د عبرت سره) اوښ ته چه څرنگه پیدا کړی شوی دی.

تفسیر : چه د نورو حیواناتو او بوده و (غاروو) په نسبت د اوښ هیئت او خاصیت دواړه خورا (ډیر) عجیب او غریب دی چه د هغه تفصیل (عزیزی) کښی راغلی دی او د ویلو وړ او لایق دی.

#### وَإِلَى السَّمَأَءِ كَيْفُ رُفِعَتُ اللَّهِ

او (آیا نه ګوری منکران) آسمان ته چه څرنګه بلند اوچت کړی شوی دی (بی له ستنو).

**تفسیر :** یعنی آسمان پرته (علاوه) له ښکاره ستنی او پائی او رسځ او نورو څخه پورته کمری شوی دی

#### وَإِلَى الْحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ اللهُ

او (آیا نه ګوری منکران) غرونو ته چه څرنګه درولی شوی دی.

تفسير : چه د يوی ذری په اندازه له خپلو ځايونو څخه نه خوځيږی. او دغه غرونه د الله تعالیٰ په قدرت سره له دغومره لويوالی پخپلو ځايونو کښی تينګ ولاړ دی.

#### وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفُ سُطِحَتْ ®

او (آیا نه گوری منکران) ځمکې ته چه څرنګه غوړولي شوی ده.

قفسیر : چه محمکه د خپل لوی والی په سبب سره د خپل کروی شکل توبه بیا هم مسطحه جکاری نو محکه پری هستوگنه اوسیدل آسان دی. دا گرد (تول) د الله تعالیٰ د قدرت دلیلونه بیان شول یعنی تعجب دی چه سره د لیدلو د دی گردو (تولو) شیانو بیا هم د الله تعالیٰ په عه(۳۰) الغاشية(۸۸)

قدرت او حکیمانه و انتظاماتو باندی منکران نه پوهیهی چه له هنو گردو (تولو) نحخه د هغه قدرت په بعث بعد الموت باندی ثابتیهی او د آخرت عجیب او غریب انتظامات ممکن په نظر رائی د این کثیر رحمه الله علیه په وینا د دی شیانو تخصیص څکه شوی دی چه د عربو خلق زیاتره په بیدیاو تحکلونو کښی گرتحیدل او په دی وقت کښی به زیاتره د هغوی تر ستر گو لائدی هم دا نحلور شیان و د سورلج اوښ، پاس آسمان، ښکته تحمکه، شاو خوا غرونه نو د دی لاملی هم دی علاماتو او نښو باس آسمان، ښکته تحمکه، شاو خوا غرونه نو د دی

# فَذَكِرُ النَّمَا انْتَ مُذَكِّرُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ بِمُظَّيْطِرِ اللَّهِ

نو ته ئی وپوهوه (پند ورکړه ای محمله ! دوی ته) بیشکه هم دا ته پند ورکوونکی پوهوونکی ویروونکی ئی نه ئی ته پر دوی باندی مسلط کړی شوی (چه په زور ئی مسلمانان کړی).

تفسیر : یمنی کله چه دا خلق سره د واضحه و دلائلو له قیام محنه غور نه کوی نو تاسی د هغوی زیات فکر مه کوی محکه چه تاسی یوائحی د پند ورکولو دیاره لیږلی شوی یئ که دوی نه پوهیږی نو تاسی په هغوی باندی محصل او داروغه تاکلی (مقرر کړی) شوی نه یئ چه په زور او زیادت سره ئی په هغوی باندی ومنئ او د هغوی زړونه په بل لوری واوړی. دا کار د مقلب القلوب دی. (وکان ظک قبل الامر بالقتال).

## ٳ؆ٚڡؘڽؙؾؘۘٷ۬ؽػڡؘٚۯڰٚڡؘٛۼۘؾٙڹؖڹؙ؋ؙٳڶڶڎؙٲڵۼۮۜٵۘڹٲڵۘۘۘڰڬڔۜؖؖ ٳڽٙٳڸؽؙٵۧٳؽٳڹۿؙٷڰٚڎؖڗؙٳڹۜۘۼڮۯؙڴ

مکر هغه نحوک چه وګرځید (له ایمانه) او کافر شو (په مؤمن به شیانو) نو په عذابوی به ئی الله په عذاب لوی (د آخرت) سره. بیشکه خاص مونډ ته دی بیرته راتګ د دوی (په قیامت کښی) بیا بیشکه ځمونډ پر غاړه دی حساب د دوی (نو سم له اعمالو به جزاء مومی).

تفسیر : یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ له طاعت محخه مخ اروی او د هغه له آیتونو محخه انکار کوی هغه د آخرت په لوی عذاب او د الله تعالیٰ له سختی سزا محخه محان نشی ژغورلی (ساتلی) یقیناً هغوی یوه ورځ محموند په لوری راتلونکی دی او موند به له هغوی محخه د یوی یوی ذری حساب آخلو، لنده دا چه تاسی خپله فریضه ادا کرئ. او د

عم(۳۰) الفجر(۸۹)

هغوی مستقبل مونږ ته وسپارئ.

#### تمت سورة الغاشية بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الفجر مكية وهى ثلاثون آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٩) تسلسلها حسب النزول (١٠) نزلت بعد سورة «الليل»

د «الفجر» سورت مکی دی (۳۰) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۸) په نزول کښی (۱۰) سورت دی وروسته د «اللیل» له سورته نازل شوی دی

#### بِنْ الرَّحِيْون الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# وَالْفَجُوكُ وَلَيَالٍ عَشُورٌ وَالشَّفْعِ وَالْوَثُوكُ وَالَّيْلِ إِذَا يَسُورُ

قسم دی په فجر صباح باندی او په شپو لسو باندی او په جفت باندی او (قسم دی په) طاق باندی او په شپه باندی کله چه ځی راځی توره تیاره کیږی.

تفسیو : حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د لوی اختر په صباح حج اداء کیږی او لس شپی له هغه څخه پخوا شپی دی او جفت او طاق د روژی وروستنی لسیز (عشره) ده . او د شپی له عند څخه مطلب د پیغمبر صلی الله علیه وسلم معراج دی چه دا گرد (تول) متبرک اوقات دی نو ځکه نی په هغوی باندی قسم یاد کړ .

تنبیه : گردو (تولو) مفسرینو د ﴿ وَآئِيلُوَاَئِتْم ﴾ معنی عموماً د شپی تیریدل یا د شپی د تیباری خوریدل اخیستی دی گواکی د صبا د قسم په مقابل کښی نی د شپی د راتلو قسم یاد کړ لکه چه د جفت په مقابل کښی نی د طاق قسم یاد کړی دی او د (لیال عشر) څخه ممکن کړ لکه چه د جفت په مقابل کښی نی د طاق قسم یاد دهری چه مطلق لس شپی مراد وی څکه چه د هغه افراد او مصادیق هم په تقابل کښی شته . د هری میاشتی په پومبنیو لسو شپو کښی د شپی اوله برخه رنه وی او بیا تیاره شی او د لسو وروستنیو شپو په اوله برخه کښی رنیږی او د منځینو لسو شپو احوال له شپو په اوله برخه کښی تیاره ضره اعباره فرمایلی ده چه هیچا لره نه بنائی چه د عیش، هوسائی (راحت) ، آرام او د مصیبت ربر (تکلیف) ، تنگی، هیاخی او بدی ورځی په مقابل کښی ډاده او مطمئن شی او داسی دی نه گنی چه اوس پرته فراخی و تواخی دی ادادی او داسی دی نه گنی چه اوس پرته فراخی و تواخی دی دواخی دی دواخی دی نه گنی چه اوس پرته فراخی و تواخی دی دواخی به مقابل کښی ډاده او مطمئن شی او داسی دی نه گنی چه اوس پرته

(علاوه) له دی محخه بله کومه پیښه او حالت نه راپیښیږی. ده لره ښائی چه په یاد ئی ولری چه الله تعالیٰ د اصدادو خالق او پیدا کوونکی دی. دی همغسی چه په دنیا کښی د یوه ضد په مقابل کښی بل ضد راولی هم داسی ستاسی حالونه او کیفیتونه هم سم له خپل حکمت او مصلحت سره تل اړوی او در بدلوی ئی لکه هغه واقعی او مضمونونه چه وروسته له دی نه راځی په ګردو (تولو) کښی ئی په هم دی اصولو تنبیه فرمایلی ده.

يوه بله تنبيه د دى آيت به تفسير كنى دوه مرفوع حديثونه راغلى دى. د جابر رضى الله عنه او د عمران بن حصين، حافظ ابن كثير رحمة الله عليه د يوه به نسبت ليكى «وهذا اسناد رجاله لا باس بهم وعندى ان المتن فى رفعه نكارة» او د بل به نسبت وائى «وعندى ان وقفه على عمران بن حصين اشبه والله اعلم».

#### هَلُ فِي ذَالِكَ قَسَوٌ لِّذِي جَبُرِهُ

آیا شته په دی قسمونو کښی لوی قسم پوره خاوند د عقل ته (چه اعتبار پری وکړی؟ هو! شته!)

تفسیر : یمنی دا قسمونه معمولی نه دی ډیر معتبر او مهتم بالشان دی پوهان پوهیږی چه د کلام د تاکید دپاره په دی کښی یو ځان ته عظمت او خاص وقعت مونده کیږی. او معذوف جواب د قسم دا دی یعنی خامخا به په عذاب کړی شئ تاسو ای منکرانو! وروسته له دی نه الله اجل واعظم برهانه د ځینو منکرینو د تعذیب ذکر فرمائی چه

#### ٱلْوُتَرَكِيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِن إِلَا مَر

آیا نه وینی نه ئی خبر ته (ای محمده!) چه څه کړی دی رب ستا (له قبیلی د اول) د عادیانو سره چه ارم ؤ.

تفسیر : «عاد» د داسی یوه سری نوم دی چه د هغه قوم د ده په نامه باندی یادیږی. د ده په نیکونو کښی یو سړی (ارم) نومیده د ده په لوری له نسبت کولو څخه ښائی داسی اشاره وی چه دلته له (عاد) څخه اول (عاد) مراد دی او دوهم (عاد) نه دی. ځینی وائی چه د عاد د قوم شاهی کورنی ته «ارم» ویل کیدل والله اعلم.

#### ذَاتِ الْعِمَادِنَ

#### چه خاوندان د قوت قامتونو لويو ؤ (يا خاوندان د لويو ستونو ؤ)

تفسیو : یعنی ستنی ئی ودرولی او لوی لوی عمارتونه ئی جود کرل یا ئی دا مطلب دی چه دیر گلی په سیر او سیاحت مشغول ؤ او په لویو و څکیکو او ستنو باندی ئی کیپردی یا خیمی درولی، د ځینو په نزد له «ذات العماد» څخه مراد د هغوی اوږده قدمونه، لوی قدونه او جگی ونی او نور لوړ (اوچت) شیان دی چه په تشبیه سره ویلی شوی دی او ځینی وائی چه ارم د یوه جار نوم دی چه پکتبی لوئی لوئی مانی او لوړ لوړ (اوچت اوچت) عمارات ؤ والله اعلم.

# الَّتِي ۡلَوۡيُخُلَقُ مِثُلُهَا فِي الْبِلَادِكُ ۗ

هسی (قبیله) چه نه وه پیدا کړی شوی مثل د هغی (په قوت قدرت کښی) په ټولو ښارونو کښی.

تفسیر : یعنی په هغه وقت کښی د هغه قوم غوندی بل کوم قوم هسی مضبوط او طاقتور نه ؤ یا دا چه د هغوی عمارتونه بی څاری او مانی ئی بیمثالی وی.

#### وَتَمُودُ الَّذِينَ جَابُواالصَّخُرُ بِإِلْوَادِ ٥

او (څه کړی ؤ رب د تا له) ثموديانو هغو سره چه کنستلی غوڅی کړی ئی وی لوئی تيږی (ګټی) په کنده کښی.

تفسیو : «وادی القریٰ» د هغه ځای نوم دی چه هلته تیږی (ګتی) توړلی کیدی او بیا ئی له هغو څخه ډیری محفوظی او مفبوطی مانی جوړولی.

#### وَفِرُعَوُنَ ذِي الْأَوْتَادِ<sup>ن</sup>ٌ

او (څه کړی ؤ رب د تا له) فرعون سره چه خاوند د (ډيرو لښکرو) ميخونو ؤ.

تفسیر : یعنی لوی لبکر لرونکی چه د هغه د فوجی ضروریاتو لپاره به ډیر زیات میخونه په کار کیدل یا دا چه خلقو ته به ئی په میخونو سره سزا ورکوله.

### الَّذِيْنَ طَغُوْافِي الْمِلَادِ لَا فَأَكْثَرُوافِيُهَاالْفَسَادَ لَا فَصَبَّ عَلِيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَنَابِ ۚ

هسی (سړی ؤ دوی ګرد (ټول)) چه سرکشی ئی کړی وه په ښارونو کښی بیا ئی ډیر کړی ؤ په هغو (ښارونو) کښی فساد ورانی نو نازله کړه پر دوی باندی رب ستا (قمچینه) متروکه د عذاب.

تفسیر : یعنی هغه باغی قومونه د عیش، دولت، زور او قوت په نشو کښی مست شوی په ملکونو کښی نف شو کښی مست شوی په ملکونو کښی نی به شور ماشور، جنګ جنجال فتنه فساد جوړ کړ، زیات شرارتونه ئی وکړل، او داسی سرونه ئی وغړول چه لکه د هغوی په سر باندی هیڅوک حاکم نه دی او تل به په هم دی حال پاتی کیږی او هیڅ کله به د دی ظلم او شرارت جواب ویلو ته نه اړیږی (مجبوریږی) . وروسته له دی نه چه د هغوی د کفر، تکبر، جور، ستم کنډول ډک شو او مهلت او د تال مدت ئی پوره شو ناڅاپه قهار الله د خپل عناب قمچینی او متروکی پری وورولی او د هغوی گرد (ټول) سازوسامان یو هم په کار نشو .

#### إِنَّ رَبِّكَ لَيِا لُمِرْصَادِهُ

بیشکه رب ستا په ځای د انتظار کښی دی (اعمالو د دوی لره چه سم د دوی له عملونو سره جزاء هغوی ته ورکړی).

تفسیر : یعنی لکه چه یو سری په پتونی (کمین) کښی پټ ناست او د تلونکیو او راتلونکیو او نورو شیانو او پیښو حال او احوال ځان ته څرګندوی (ښکاره کوی) او بیا په تاکلی (مقرر کړی) وقت کښی سم له هغو معلوماتو له دوی سره معامله او کار کوی هم داسی وپوهیوئ چه الله تعالیٰ هم د ګردو (ټولو) بندګانو له سترګو څخه په پته ځمونږ او د نورو لوی او وړوکی اعمال او احوال ګوری او هیڅ یو حرکت او سکون له هغه څخه نه پتیږی. هو ا په سزا ورکولو کښی تمجیل او تلوار نه فرمائی نو غافل بندګان ئی داسی ګڼی چه پس هیڅوک ځمونږ لیدونکی پوښتیدونکی نه دی څه چه مو زړه غواړی ښائی هغه سره وکړو حال دا دی چه په ټاکلی (مقرر کړی) وقت کښی د هغوی دا ګردی (ټولی) چاری د هغوی په غاړو کښی ورلویږی او د هری یوی هغی چاری په مقابل کښی خپله جزا وینی چه له شروع څخه تر اوسه پوری تر کننی لامدی

وه نو دلته دا خبره لا غرګندبیری (ښکاره کیږی) چه دا ګرد (ټول) مهلت او ټال د بندګانو د امتحان او ازموینی لپاره و چه آیا دوی خپلو چارو ته ګوری او لوئی ورځی ته څه ذخیره کوی که په هم دا ظاهری او عارضی حالت باندی مغروریږی او خپل پای (آخر) ته نه ګوری؟.

# فَأَكِنَا الْإِنْسَانُ إِذَامًا ابْتَلَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ لَا فَيَقُولُ رَبِّنَ ٱكْرَمِنِ ﴿

پس هر څه انسان بنی آدم کله چه وازمویو په دی (په راحت سره) رب د ده پس عزت ورکړ ده ته او نعمت ورکړ ده ته نو وائی رب ځما عزت راکړه ماته.

تفسیر : یعنی زه د هم دی خبری وړ (لائق) وم نو ځکه ئی عزت راکړ.

## وَأَمَّا إِذَا مَاابَّتُكُ فَقَدَرَعَكَيْهِ رِزْقَهُ لا فَيَقُولُ رَبِّنَ آهَا نَنِ الله

او کله چه (الله) وازمویه دی (په زحمت سره) پس تنګ کړ پر ده باندی رزق روزی د ده نو وائی رب ځما سپک کړم زه.

تفسیر : یعنی عجما هیخ قدر ئی ونه کر. لنده ئی دا چه د هغوی سترگی دنیوی ژوندون او حاضره حالت ته دی او یواغی د دنیا هم دا موجوده راحت او تکلیف د خپل عزت او ذلت معیار گنی او په دی نه پوهیدی چه په هم دی دواړو حالتونو کښی د هغه امتحان او ازموینه مقصد ده . نعمت درکوی تر غو وگوری چه تاسی ئی شکر وباسع؟ او ربر (تکلیف) درپیښوی چه آیا تاسی خپل صبر او رضاء پکښی ښکاره کولی شع؟ نه د دی عای دغه عارضی عیش او آرامی د پاک پروردگار په دربار کښی د مقبولیت او د معززتوب دلیل کیدی شی او نه تنگی، سختی او ربر (تکلیف) د هغه د مردودیت علامه گڼله شی خو انسان پر خپلو اعمالو ، افعالو باندی کتنه نه کوی او د خپلی بی عقلی یا بی حیائی له سبه پخپل رب باندی الزام لکوی . حاصل ئی دا دی چه شکر نه کوی انسان په راحت او نه صبر کوی په زحمت او وینی عزت په کثرت د دولت سره او وینی ذلت په قلت د ثروت سره نو الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی .

ىم(٣٠)

#### كَلَّا بَلُ لَا تُكُومُونَ الْيَتِيْءَكُٰ

داسی دی نه وائی بلکه تاسی اکرام احسان نه کوئ پر یتیم پلار مړی باندی.

تفسیو : یعنی د الله جل جلاله په دربار کښی به ستاسی څنګه عزت وی؟ چه تاسی د بیکسانو او پیتیمانو او پیتیمانو د زړه ساتنه او عزت نه کوئ یعنی نه دی دا عزت او ذلت په ډیروالی او لیوالی د مال سره څکه چه اکرام په طاعت او اهانت په معصیت سره دی بلکه فعل ستاسی ډیر قبیح دی له قول ستاسو نه ځکه چه اکرام درسره کړی دی الله په غناء سره، او تاسو نه کوئ احسان له پتیمانو سه ه .

## وَلاَ عَلَيْنُونَ عَلَى طَعَامِرِ الْمِسْكِيْنِ &

او نه تیزوئ تاسی یو بل په طعام (خواړه ورکولو د محتاجانو) د مسکینانو.

تفسیر : یعنی له خپل مال او شتو مخخه د مسکینانو لاس نبوی چیری نورو ته هم داسی یو شی نه وائی چه د ده په ویلو او تیزولو سره هغوی له وړی او بی وڅلی سره امداد او معاونت او مرسته (مدد) وکړی.

#### وَتَأَكُلُوْنَ التُّرَاثَ اكْلُولْتُنَّا هُ

او خورئ تاسي مال د ميراث په خوړلو ټولو ډيرو سره.

تفسیر : یمنی د مری په پنګه (مال) او میراث اخیستلو کښی د حلال او حرام او حق او باطل څه تمیز نشته څه ئی چه په لاس ورشی خوری ئی او پخپل دغه عمل سره دا راښیئ که د مسکینانو حقوق تلف کیږی تلف دی شی.

#### وَّ يُعِبُّونَ الْمَالَ حُبَّاجَمًّا هُ

او مینه کوئ تاسی له مال سره په مینی ډیری سره.

تفسیر : یعنی رښتیا خبره دا ده چه ستاسی زړونه د مال د حرص او محبت سره ډک دی او بس هم دا غواړئ چه په څه ډول (طریقه) مو مال په لاس راشی او یو پوللرپیسه) مو هم په یوه بنه کار کښی له لاسه ونه وځی که مخ کښی هر څه راپیښیږی را پیښ دی شی. او له مال او دولت

سره دومره مینه او محبت چه هغه د خپل مقصود کعبه وګرځوی او د اسلامیت په لاره کښی ئی خرخ نه کړئ دا خو یواځی د کافرانو دود (رواج) او دستور دی.

#### كَلَّاإِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴿

نه ده داسی او مه کوئ (دغسی بد کارونه) کله چه وټکوله ماته شی ځمکه په ټکولو ماتولو سختو سره.

تفسيو : كردى غوندى او غرونه به واړه واړه شي ځمكه به بالكل صافه او هوار ميدان شي.

#### وَّجَأَءُرَبُّكَ

او راشي (نښي د قدرت د) رب ستا.

تفسیو : یعنی رابه شی رب ستا د خپل قهر په تجلی سره هغسی چه د هغه له شان سره ښائی او وړ (لاکتی) وی.

#### وَالْمِلَكُ صَفًّا صَفًّا صَفًّا صَفًّا

او راشی پرښتی صف صف (قطار قطار چاپیریدونکی پر انسانانو او پیریانو باندی).

تفسیر : یعنی د محشر په میدان کښی. یا راځی هلته انتظاماتو لره پوړ په پوړ او صف صف.

#### وَجِائَيُ يُوْمِينٍ إِبجَهَنَّمَ لا

او رابه وست شی په هغی ورځی کښی دوزخ.

تفسير : يعنى په لکونو پرښتى به هغه له خپله ځايه څخه په راښکودلو سره د محشريانو په مخ کښى راحاضر کړى.

# يَوْمَيِدٍ يِّتَدَدُكُو الْإِنْسَانُ وَآنَّى لَهُ الدِّكُرى ١

په دغی ورځی کښی به پند واخلی یاد کړی انسان (خپل افراط) او څه ګټه فائده به نه وررسوی ده ته په دغه وقت کښی پند اخیستل (بلکه هیڅ فائده نه رسوی).

قفسیو : یعنی هلته به وپوهیړی چه په سختی غلطی او غفلت کښی وم مگر هغه پوهیدل به څه په کار ورشی؟ څکه چه د پوهیدلو او سنجولو (فکر کولو) وقت به له لاس څخه وتلی وی هغه چاری چه په دارالعمل کښی کیدی په دار الجزاء کښی کله کیدی شی.

#### يَقُولُ لِلْكُتِنِيُ قَدَّمُكُ لِعَيَالِيُ اللَّهِ

وائی څنګه به ښه و ما لره که څه می مخکښی لیږلی وی دپاره د (دی) ژوند (د آخرت) خپل (یا پخپل ژوندانه کښی).

تفسیر : یعنی افسوس د دنیا په ژوندون کښی می څه نیکی نه ده کړی چه هغه له ما څخه په مخکښی دلته رارسیدلی وی او اوس به می په دغه آخروی ژوندون کښی په کار راتلی هم داسی تش لاس را رهی (روان) شوی یم کاشکی د حسناتو کومه ذخیره می له مخه لیږلی وی چه دلته ځما پنګه او ذخیره ګرځیدلی او په کار به می راتلی!.

# فَيُؤْمِينِ لَا يُعَدِّبُ عَذَابَ آحَدُ اللهِ وَلا يُؤرِثُ وَثَا قَا اللهَ آحَدُ اللهُ

نو په دغی ورځی کښی به نه په عذابوی الله (په مثل) د عذاب د دغه (الله) هیڅوک او نه به قیدول کوی (په مثل) د قیدولو د دغه (الله) هیڅوک.

تفسیو : یعنی الله تعالیٰ به په دغی ورځی کښی مجرمانو ته داسی سختی سزاوی ورکوی او په داسی سختی بندی خانی کښی به اچول کیږی چه د هغی څاری او مثال د بل مجرم په حق کښی منصور نه دی. حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه لیکی «هغه ورځ به نه وهل کیږی د هغه د وهلو په غیر بل څوک نه اور نه د دوزخ د اور مؤکل او نه منگور (مار) او نه لړم چه په دوزخ کښی اوسیږی څکه د هغوی وهل او درد رسول جسمانی عناب دی او د حق سبحانه تعالیٰ عناب به داسی وی چه د مجرم روح به په حسرت او ندامت کښی اخته کوی چه روحانی عناب دی او بنکاره ده چه روحانی عناب له جسمانی عناب سره هیڅ یو نسبت نه لری او هم نه تړی د هغه د تړلو په شان بل څوک ځکه چه دوزخ مخارونکی که څه هم د دوزخیانو په غاړو کښی د اوسپنی غاړکی اچوی او په کلکو ځنځیرونو ئی تړی او د دوزخ ورونه تړی او برسیره پری

عه(۲۰) الفجر(۸۱)

سرپوجونه پدی خو د دوی عقل او خیال نشی بند ساتلی او د عقل او خیال عادت دی چه تل 
پدیرو خبرو ته التفات کوی او د هغوی په منځ کښی څینی خبری د نورو خبرو حجاب کیږی نو 
گکه د بندیتوب او تنگی په منځ کښی د انسان عقل او خیال ته راز راز (قسم قسم) وسعت او 
فراختیا حاصلیږی پرته (علاوه) له هغه سری څخه چه الله تعالی د هغه فکر او خیال د دی خوا 
او هغی خوا له تللو څخه وساتی او بالکل درد، ربر (تکلیف) او اندیښتو ته متوجه شی نو دا 
بول (طریقه) روحی قید له بننی قید څخه په زرهاؤ گلی سخت دی هم دا ده چه د مجنون په 
شان سریو او سودائیانو ته په ډیرو باغونو او گلاتو او خورا (ډیر) به و نتلااو کښی د زړه د 
خپکان او د ویری او د وهم او خیال د اندیښتو د پینا کیلو په سبب هیڅ خوند او لطف نه 
حاصلیږی او هغه ارت او وسیع باغ او د ننداری وړ (لاتق) شیان د دوی په نظر کپی تنگ 
حاصلیږی او د کتلو وړ (لاتق) شیان د دوی د ویر ژړا او انکولا اسباب وپونودوی.

# يَايَّتُهُا النَّفُسُ الْمُطْمَانَةُ ﴿ الْمُحِنِّ اللَّهُ الْمُحَالَقِ مَا الْمُعَلَّمَةُ اللَّهُ الْمُحَالَقِ اللَّ

ای نفسه آرام نیوونکیه (به ذکر ځما شاکر په نعمت ځما صابر په زحمت ځما) وګرځه (له دنیا نه) په طرف د رب خپل حال دا چه راضی خوښ به ئی ته (له الله څخه او الله) راضی خوښ (به وی له تا څخه) بیا ننوځه په (نیکانو) بندګانو ځما کښی او ننوځه په جنت ځما کښی (سره له نورو مقربانو).

تفسیر : اول د مجرمانو او ظالمانو حال بیان شو اوس د هغه په مقابل کښی د هغوی خلقو انجام ښودل کیږی چه د هغوی زړونه د الله تعالیٰ د یادولو مخخه آرام خوند او راحت په برخه کیږی هغوی ته به په حشر کښی ویل کیږی آ راحت نیوونکیه نفسه ا په الله تعالیٰ باندی، په هغه حقیقی محبوب باندی چه تا خپل زړه تړلی و اوس نو له هر راز (قسم) جگړو او اندیښنو څخه گوچه (بیل) اوسه او تل په خوښی او هوسائی (آرام) سره خپل ژوند تیروه ا او هغه نژدی محای ته ورشه چه خاصو بندگانو ته تاکلی (مقرر کړی) شوی دی او محما د مخصوصو بندگانو په ډله کښی مخان کړ او داخل کړه . او په عالیشان جنت کښی هستوګنه کړه ا له محبنو روایتونو مخخه دا جبکاری چه مؤمنانو ته د مختکدن په وقت کښی هم دا زیری اوراوه کیږی بلکه د عارفانو تجربه راښی چه د دی دنیا په ژوندون کښی هم دا سی مطمئنه نفوس له دی زیری مخخه پوره خوند اخلی داللهم انا نسألک نفساً بک مطمئنة تومن بلقائک و ترضی بقضائک و تقنع بعطائکه.

تغییه : د مطمئنه نفس د اماره نفس، د لوامه نفس تحقیق دی د القیامة د سورت په شروع کښی وکتل شی

تمت سورة الفجر بفضل الله تعالى ومند

سورة البلد مكية وهى عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٠) تسلسلها حسب النزول (٣٥) نزلت بعد سورة «قَ».

د «البلد» سورت مکی دی شل آیته یوه رکوع لری په تلاوت کمبی (۹۰) په نزول کمبی (۳۵) سورت دی وروسته د «قّی» له سورته نازل شوی دی.

#### بِسُــــمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# لَا أُقْبِهُ بِهِذَا الْبَلِيكُ وَآنْتَ حِلَّ بِهِذَا الْبَلِينَ

قسم خورم په دی بلد ښار باندی چه (مکه ده) حال دا چه خاص ته به خلاص شی (په تا به څه قید ممانعت نه وی) په دی ښار کښی (چه هر محوک وژنی یا نی پریږدی په یو ساعت د ورځی کښی).

تفسیر : په مکی معظمی کښی هر سری له جنگ کولو څخه ممنوع دی خو رسول اقه صلی اقه علیه وسلم ته یو واری د مکی په فتحی کښی دا ممانعت پاتی نشو او هر چا چه له هغوی سره جنگ کؤو د هغه وژل به روا کیده تر دی چه ځینی لوی مجرمان د کښی شریفی د دیوالونو تر څنگ هم ووژل شول نو وروسته له دی ورځی څخه بیا همنه ممانعت تر نن پوری بیرته قائم شر هر کله چه په دی آیت کښی په مکی باندی قسم یاد شوی دی او هغو شائد او سختیو ته اشاره شوی ده چه هغه ډیر ځلی پر انسانانو باندی راتلونکی دی او د هغی زمانی خورا (ډیر) لوی سری په دغه مار کښی په ډیره زړه خوړونکی سختی اخته و او خورا (ډیر) زیات ربرونه و اکلیفونه) ئی کالل (برداشت کول) نو څکه ئی په منځ کښی د معترضی جملی په ډول (طریقه) چه و و و و خورا (ډیر) زیات ربرونه چه و و و و خورا (ډیر) نیات ربرونه په و و و و خورا (ډیر) نیات ربونه په و و و خورا (دیر) نیات ربونه په و و و خورا (دیر) نیات ربونه ده نیات کول) نو څکه ئی په منځ کښی د معترضی جملی په ډول (طریقه) له لوری نه کیږی یو وقت به راشی چه تاسی به دی جار کښی د بریالیتوب (کامیابی) په ډول (طریقه) ننوځیا و د دی مقدس څای د ابنی تطهیر او تقدیس دپاره به د لویو مجرمانو په سزا ورکولو کښی تاسی ته اجازت وی دا پخوا ویل د هجرت په اتم کال کښی د اقه تعالیٰ په فضل سره پوره شول.

تنبيه : ځينو د ﴿ وَاَنْسَعِرُ اَبْهُ اللَّذِي ﴾ معنى وانت نازله اخيستى ده يعنى زه قسم خورم په هغه جار باندى په هغه حال چه ته پکښى پيدا شوى ئى او په کښى هستوگنه لرى.

#### وَوَالِيرِوْمَا وَلَدَ ﴿

او قسم دی په پلار او په هغه باندی چه له ده څخه ځیږیدلی دی.

تفسير : يعنى آدم او بنى آدم و قيل غير ذلك. او جواب د قسم دا دى

### لَقَنُ خَلَقَتُنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَيِ<sup>©</sup>

چه خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان بنی آدم په رنځ او مشقت کښي

تقسیر : یعنی آدم علیه السلام له ابتناء محخه تر انتها، پوری په رنځ او مشقت اخته دی. او راز (قسم قسم) سختی په ده باندی تیریږی. هیڅ داسی کیدونکی نه دی چه یو سری پخپل تول عمر کښی د محه مدت له مخی د دنیا د گردو (تولو) پیښو او چارو، محنتونو، رنځونو محخه فارغ او آزاد وی او په پوره آزادئ او بی فکرئ سره ژوندون کوی په رښتیا سره د انسان اصلی فطرت داسی واقع شوی دی چه دی خپل محان له دغو سختیو او جنجالونو محخه نه شی ژغورلی (ساتلی). د آدم علیه السلام او بنی آدم د ژوندون د احوالاتو له کتنی محخه دا خبره به جوته کیږی. د مکی معظمی په غرنی ملک کچی ژوندون په تیره بیا په هغه وقت کښی چه هلته افضل الخلائق حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د خورا (دیر) سخت جور او جغاء او ظلم او سم ننجه او هدف وه د

#### أَيْعُسُبُ أَنْ لَنْ يَعَثُورَ عَلَيْهِ أَحَدُّ ٥

آیا کمان کوی (کافر انسان) چه بیشکه له سره به قادر نشی په ده باندی هیڅوک (چه بدل تری واخلی).

تفسیر : یعنی انسان چه د هنو سختیو او مشقتونو په لاری تیریپی نو د هغه اقتضاء خو داسی ده چی په ده کښی او د ده چی په ده کښی او د ده کښی او د احکامو مطیع او د احکامو مطیع او د رضا تابع او په قضاء صابر وی او هر کله خپل احتیاج او افتقار تر نظر لائدی ونیسی! خو انسان دا خبره بالکل هیره کړی ده نو آیا انسان داسی گڼی چه داسی یوه هستی شته چه انسان د هغی تر حکم لائدی وی او دوی ته د دی سرکشی او سرغرولو سزا ورکړی شی؟. بلکه الله اعظم شانه واعظم برهانه دی!

#### يَقُولُ الْمُلَكِّتُ مَالُالْبِدًا ٥

وائي (له فخره) ما خرڅ کړي و مال خورا ډير (په دښمني د محمد کښي).

تفسیو : یمنی د الله تعالیٰ په محسیت د رسول الله صلی الله علیه وسلم په عداوت د اسلام په مخالفت کنمی . مخالفت کنمی او په داسی خرخ کولو ځان باتور او محلمی هم ګټی. او په دیر فخر سره وائی چه ما په فلاتی پیښی کښی دومره ډیر مال لگاؤ. او دغومره شته می خرخ کړل. آیا بل محوک به محما په مقابل کښی داسی خرخ وکړی شی؟ خو مخ کښی ورته ښکاریږی چه دا تول لگښت خرخ نی ابته (خراب) او عبث ګرځی. او خپل مال او دولت نی د شان بلا کیږی.

#### ايُعْسَبُ أَنْ لَوْيَرَةُ أَحَدُهُ

آیا گمان کوی دی چه بیشکه نه دی لینلی دی هیچا (په وقت د خرڅ د مال کښی).

تفسیر : یمنی الله تعالیٰ دا گرد (تول) شیان گوری او وینی او هومره مال په هر نیت سره په هر محای او په هر محیز باندی چه ولکاوه شی هغه گرد (تول) ورته به معلوم دی نو د دروغو او ریا محخه هیچا ته هیڅ یوه گټه (فائده) نه رسیږی.

## اَلَوْخِعَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ

آیا نه دی ورکړی مونږ ده ته دوه سترګی (چه پری وګوری بلکه ورکړی مونږ ده ته دوه سترګی).

تفسیر : یمنی هغه چانه چه ما د لینلو سترګی ورکری دی آیا هغه پخپله نه ګوری؟ یقیناً د هغه الله تمالیٰ چه ګردو (تولو) ته ئی سترګی، عقل او بصیرت او پوه وریملی دی د بینائی قوت او قدرت او پوه له ګردو (ټولو) څخه لوړه (اوچته) او ستره ده.

#### وَلِسَانًا وَيَشْفَتُنِينَ٥

او (آیا نه ده ورکړی مونړ ده ته یوه) ژبه او دوه شونډی( چه خبری او

عم(۳۰)

خوراک او نور پری کوی بلکه ورکړی دی مونږ ده ته یوه ژبه او دوه شونډی)

تفسير : چه له هغه څخه په خبرو اترو او خوړلو او څښلو مرستي (مدد) اخستي کيږي.

#### وَهَدَيْنَهُ النَّجُدَيْنِ ٥

او ښوولی دی مونږ ده ته دوه لاری (د خیر او شر چه پری جنت یا دوزخ ته ځی).

تفسیو : یعنی د ښو او بدو دواړه لاری ئی ورښوولی دی تر څو چه ځان له بدی لاری څخه وژغوری (وساتی) او په ښه لاره تګ وکړی او د دی خبری ښوونه په اجمالی ډول (طریقه) سره د عقل او فطرت په وسیله شوی ده او تفصیل ئی د پیغمبرانو او مرسلاتو په واسطه او د هغوی په ژبه شوی دی. تنبید : ځینو له «نجدین» څخه د ښځو دوه تی مراد اخیستی دی یعنی تی رودونکیو ماشومانو او ووړکو ته ئی د تی رودلو او د خوړو پیدا کولو لاره ورښوولی ده چه پس له پیدا کیدلو تری شوده څښی او خوری.

#### فَلَا اقْتَعَوالْعَقَبَةُ اللَّهِ

نو رېر (تکليف) ئى ونه ايست په ختلو د غونډى کښى (او سختى ئى تيره نه کړه په مخالفت د نفس او هوا کښى).

تفسیو : غینو د عقبه معنی د تیریدلو سخت ځای او غوندی، اخیستی ده یعنی سره له دومره زیاتو انماماتو او د هدایت د اسبابو له موجودیته دوی دا توفیق ونه موند چه د دین په صعبالمرور غوندی وخیژی او سختی او ربر(تکلیف) ئی پر ځان واخلی او د مکارم الاخلاق مدارج طی کړی او د فوز او فلاح لوړو (اوچتو) ځایونو ته ځان ورسوی. تنبیه : دینی کارونه ئی په غونډی سره ځکه تشبیه کړی دی چه د نفس او هوا د مخالفت په

#### وَمَّا اَدُرْيِكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُّ رَقَبَةٍ ۞

او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه دی ختل د غونډی. (عقبه) خلاصول د غاړی دی. تفسير : يعني (عقبه) د مريي آزادول يا د پور (قرض) وړې غاړه له پوره قرضه خلاصول دي.

#### ٲۯؙٳڟۼۅٞڔۣڹؙؽۏۛڡڔۮؚؽٙڡؘۺۼؘؠٙڐؚؚ<sup>ۿ</sup>

یا (دا عقبه) ورکول د طعام ډوډی دی په هغی ورځی کښی چه خاونده د لوړی وی.

تفسیو : یعنی عقبه د قحطی او قیمتی او سختی په ورځو کښی له وړی سره مرستی (مدد) کول او هغوی ته د خوړو شیان وربرابرول دی.

#### يَتِينُمَّاذَامَقُرَبَةٍ ﴿أَوْمِسُكِينَاذَامَثُرَبَةٍ ۞

يتيم ته چه خاوند د خپلوی وی. يا غريب ته چه په خاورو ککړ وی.

تفسیر : د وړوکی پلارمری (یتیم) خدمت کول ثواب دی او له خپلوانو قرابت لرونکیو سره ښیگټه (ښه) هم ډیر ثواب لری چری چه دا دواړه ثوابونه یو څای شی نو د هغی ثواب هم دوچنده کیږی.

عقبه ډوډی طعام ورکول دی د لوړی په ورځی کښی غریب ته چه په خاورو ککړ وی او د فقر او له فاقی د تنګسی او خواری څخه په خاورو کښی رغړی نو د مال د لګولو ځایونه ښائی چه داسی وی نه دا چه د ښادی او د غم په فضولو رسمونو کښی او د الله تعالیٰ په نافرمانی کښی مالونه ولګول شی او دنیوی نقصان او اخروی خسران وګټلی شی.

#### ثُمُّكُانَ مِنَ الَّذِينَ الْمُثُوا

بیا وی (دغه آزاد کوونکی طعام ورکونکی) له هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی.

تفسیر : یعنی د ګردو (تولو) عملونو مقبولیت او د منلو شرط «ایمان» دی که ایمان نه وی نو ګرد (ټول) کارونه او عملونه چتی (بیکاره) او نضول دی او هیڅ په کار نه راڅی.

#### وَتَوَاصَوا بِالصَّابِرِوتُواصَوا بِالْمَرْحَمَةِ ٥

عم(٣٠) الشمس(٩١)

او وصیت کوی یو له بله په صبر سره (په طاعت او مصیبت او له معصیته) او وصیت کوی یو له بله په مهربانی او شفقت سره.

تفسیو : یمنی نورو ته تل تاکید کوی چه ښائی د حقوقو او فرائضو په ادا. کولو کښی هر راز (قسم) سختی او رېرونه (تکلیفونه) پر خپل ځان وګالئ(برداشت کړی) او د هر ډول (طریقه) تکلیف تحمل وکړځ! او د الله تعالیٰ پر مخلوق باندی رحم کوځ! تر څو چه د آسمان خاوند هم پر تاسی باندی ورحمیږی.

#### اُولِيكَ آصْعُبُ الْمَيْمُنَةِ ٥

دغه (صابران مهربانان مؤمنان) اصحاب خاوندان د ښی طرف د لوئی برخی دی.

تفسیر : یعنی دا کسان ډیر خوش نصیب او مبارک دی چه هغوی ته د لوی عرش په جی خوا کښی ځای ورکاوه کیږی او د دوی اعمالنامی هم د هغوی له ښی خوا په ښی لاس ورسهارلی کیږی.

# وَالَّذِيْنَ كُفَّرُ وَابِالْتِنَاهُ وَإَصْلِ الْمُشَّكُّةِ ٥

او هغه کسان چه کافران شوی دی په آیتونو ځمونږ هم دوی اصحاب خاوندان د کین طرف د بدی برخی دی.

تفسيو: يعنی هغه کسان چه بد نصيب منحوس خراب شامت لرونکی دی چه اعمالنامی ئی په کين لاس کښی ور کولی کیږی او د لوی عرش په کښی خوا کښی درول کیږی.

#### عَلَيْهِمْ نَارُبُّوْضَكَةٌ ۞

وی به پر دوی باندی اور سرپوس کړی شوی

تفسير: يعنى په دوزخ كښى اچول كيږى او دوزخ كردى (تولى) دروازى تړلى كيږى (اعاذنا الله منها).
تمت سورة البلد بفضل الله الصمد فلله الحمد والمنة

سورة الشمس مكية وهى خمس عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١) تسلسلها حسب النزول (٢٦) نزلت بعد سورة «القدر».

د «الشمس» سورت مكى دى (١٥) آيته يوه ركوع لرى په تلاوت كښى (٩١) په نزول كښى (٢١) (٢١) (٢١) (٢٦) (٢٦)

عم( ٩٠)

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### وَالشَّمُسِ وَضُعْمَا أَنَّ وَالْقَمَرِ إِذَا تَالَمُهَا أَنَّ

قسم دی په لمر باندی او په رڼا د هغه باندی او په سپوږمی باندی کله چه راغی په دغه (لمر) پسی.

تفسير : يعني د لمر له ډوبيدلو څخه وروسته کله چه د سپوږمي رڼا خوره شي.

#### وَالنَّهَارِ إِذَاجَلُّهَا فَ

او (قسم دی) په ورځ باندی کله چه ښکاره کاندی دغه (لمر)

تفسیو : یعنی کله چه په ورځ کښی لمر د خپلی پوره پلوشی او روشنائی او صفائی سره رڼا غورځوونکی شی.

#### وَالَّيْكِلِ إِذَا يَغُشُّهُمَّاكُ

او (قسم دی) په شپه باندی کله چه پټ کړی هغه (لمر) په تياره خپله کښی.

تفسير : يعني كله چه د شپي تياره ښه توره شي او د لمر د رڼا هيڅ نښه او پته نه وي.

#### وَالسَّمَاءِ وَمَا يَنْهَا ٥

او (قسم دی) په آسمان او په هغه (ذات باندی) چه جوړ کړی ئی دی هغه (آسمان).

تفسیر : یعنی په هغه شان او عظمت سره چه له لری ښکاری هغه ئی جوړ کړی دی او د ځینو په نزد له «مابنْها» محخه د هغه جوړوونکی دی اکرم شانه و اعظم برهانه! جل جلاله و عم نواله.

#### وَالْأَرْضِ وَمَا طَلَّحْهَا اللَّهُ

او (قسم دی) په ځمکی او په هغه (ذات باندی) چه غوړولی ئی ده هغه (ځمکه).

تفسیر : یمنی په هغه حکمت سره ئی هغه وغوړوله او د مخلوق د هستوګنی وړ (لائق) ئی وګرځوله. دلته هم ځینو له «ماطحها» څخه د هغه غوړوونکی مراد اخیستی دی اکرم شانه واعظم برهانه جل جلاه عم نواله.

#### وَنَفْشٍ وَمَاسَوْمِهَانٌ

او (قسم دی) په نفس او په هغه (ذات باندی) چه برابر کړی ئی دی (اندامونه د) هغه.

تفسيو : د مزاج اعتدال، ظاهری او باطنی حواسيه طبيعيه او حيوانيه او نفسانيه قواوی ئی په تناسب سره ورکړی دی او د نيکی او د بدی په لارو باندی ئی د تللو استعداد ورعطا فرمايلی دی.

#### فَالْهُمْهَا فَخُورُهَا وَتَقُولُهَا وَتَقُولُهَا فَ

پس ورغوځولی ښوولی ئی ده په زړه د ده کښی بدی د ده او نیکی د ده.

تفسیر : یعنی اول ئی په اجمالی ډول (طریقه) د سلیم عقل او صحیح فطرت په وسیله په خو او بدو کښی د فرق کولو پوه راکری ده . بیا ئی په تفسیلی صورت د انبیاؤ او رسولامو په ژبه ښه ښکاره راښودلی دی چه دا لار د بدی ده او هغه د پرهیزګاری ده . وروسته له هغه ئی په زړه کښی هغه رجحان چه د نیکی یا هغه میلان چه د بدی په نسبت وی د دی دواړو خالق هم الله تعالیٰ دی خو د ړومبنی په القاء کښی پرښته وسیله کیږی او په دوهمه کښی شیطان. بیا هغه رجحان او میلان کله د انسان له قصد او اختیار څخه تر مرتبه د عزم پوری رسیږی او د فعل د صدور وسیله ګرځی چه د هغه خالق الله تعالیٰ او کاسب ئی بنده دی د دی خیر او شر په کسب کښی د مجازاتو سلسله د تسبیب په طریقه قائمه ده وهذه المسألة من معضلات المسائل. و تفصیلها یطلب من مظانها و نرید ان نفرد لها جزءان ساعدنا التوفیق والله الموفق والمهین. او جواب د دغو پاس قسمونو چه د دغه سورت له شروع څخه شروع شوی

دی دا دی.

#### قَدُ ٱفْلَحَ مَنْ زَكْلُهَا ۗ

چه په تحقیق سره نجات ومونده په مراد ورسید هغه څوک چه پاک ئی کړ دا (نفس له معاصیو).

تفسیو : د نفس پاکول او صفائی دا ده چه شهرانی او غضبانی قواوی د عقل تابع شی او عقل د اللهیه شریمت تابعدار وګرمځی تر څو چه روح او قلب دواړه د الله تعالیٰ د تجلی په رڼا کښی روڼ او منور شی.

#### وَقَدُخَابَ مَنُ دَسْهَا ٥

او په تحقیق نامراد زیانمن شو هغه څوک چه پټ ئی کړ دغه (نفس په خاورو د ګناهونو کښي).

تفسیو : له خاورو پټ کولو څخه مطلب دا دی چه د نفس متروکه ئی له یوی مخی د شهوت او د غضب په لاس ورکړی او له عقل او شرعی سره هیڅ ارتباط او اړه (تعلق) ونه لری گواکی د هوس او د نفسانی غوښتنی مربی او بنده شی داسی سری له څخاورانو څخه خراب او ذلیل دی. تنبیه :

د تنافرانی څخه خراب او د هغه مناسبت د د قسم جواب دی او د هغه مناسبت د قسمونو سره دا دی لکه چه الله تعالیٰ پخپل حکمت د لمر تودوخی او رنا د سپویمی روښانتیا، د ورئی پلوشی، د شهی تیاره ، د آسمان هسکتوب (اوچتوالی)، د محمکی تیتوالی ئی یو د بل په مقابل کښی پیدا کړل او په انسانی نفس کښی ئی هم د خیر او شر متقابل قوتونه کیښوول او مقابل کښی پدد الله قوت وروباښه چه پر هغه باندی د پوهیدلو په لاره باندی د تللو قوت او نتائجو مرتبول قوت او قدرت ولری، په داسی متفادو او مختلفو اعمالو باندی د مختلفو ثارو نتائج او ثمرات په هم د هغه حکیم مطلق کار دی. د خیر او د شر او د هغو د مختلفو آثارو نتائج او ثمرات په عالم کښی د حکیم مطلق کار دی. د خیر او د شر او د هغو د مختلفو آثارو نتائج او ثمرات په عالم کښی د حکیم مطلق د حکمت په اعتبار داسی موزون او مناسب دی لکه په توره تیاره کښی د رنا او د نور وجود.

# كَذَّبَتُ تَمُودُ يُطِغُونِهَا ۗ

دروغجن کړی ؤ ثموديانو (رسول خپل لره) په خپلی سرکښی سره.

عم( ٩٠)

تفسيو : يعنى حضرت صالح عليه السلام ئى دروغجن وباله. دا د ﴿ وَكُنْكُلُ مُنْ وَحُلُمُ ﴾ يو مثال ئى د عبرت په شان بيان وفرمايه. دا قصه د (الاعراف) په سورت او نورو محايونو كښى په تفصيل سره ذكر شوى ده.

# إِذِانْبَعَثَ إَشُقْهَا ﴿ فَقَالَ لَهُ مُرْسَولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقَيْهَا ۗ

کله چه پورته شو (په چابکی سره) لوی بدبخت د هغوی (چه قذار بن سالف و په رضاء د قوم خپل دپاره د وژلو د هغی اوښی) وی ویل دوی ته رسول د الله (خبردار پریږدئ لاس پورته کړئ له) اوښی د الله او د اوبو څښلو د نوبت د هغی (چه درباندی رانشی عذاب).

تفسیو : یمنی خبردار دا اوجه ونه وژنئ! او نه د هنی د وار او نوبت اوبه بندی کرئ! د اوبو ذکر ئی څکه وفرمایه چه په ښکاره ډول (طریقه) د هنی د وژلو سبب د هغوی د لوری هم دا اوبه وی او د الله تعالیٰ اوښه ئی ځکه وویل چه پاک الله هغه د حضرت صالح علیه السلام د نبوت معجزه او نبه کرځولی وه او په دی اعتبار د هغی احترام واجب بلل شوی وو. دا قصه پخوا له دی نه په (الاعراف) او نورو سورتونو کښی هم یاده شوی ده.

# فَكُذُّ بُولُا فَعَقَرُوهَا مُنْكَامُهُمُ عَلَيْهُمُ وَكَثُّهُمُ بِنَ نَبْهِمُ فَسَرُّتِهِا ﴿

نو دروغجن کړ دغو (ثمودیانو صالح په نزول د عذاب کښی) پس زخمی او مړه ئی کړه هغه (اوښه) نو سخت عذاب ئی ولیږه په دوی باندی رب د دوی (چه ټول پکښی مړه شول) په سبب د ګناه د دوی (چه تکذیب د رسول او وژل د اوښی دی) نو برابر ئی کړل سره دغه (ټول په هلاک کښی).

تفسیر : حضرت صالح علیه السلام فرمایلی و ﴿ وَلَاتَتَتُوهَامِنَوْهَ فَیَافَتُکُوّمَا اللَّهِ ﴾ په دی اوسی باندی په بدی سره لاس مه لکوئ کنه په خوړوونکی عذاب به ککړ شع) ای خلقو دا خبره دروغ و ګڼله او د خپل پیغمبر تکذیب ئی وکړ او اوښه ئی ووژله په پای (آخر) کښی هم هغه وشوه چه حضرت صالح علیه السلام ویلی و الله تعالیٰ هغوی تول لوی او واړه پناه کړل.

#### وَلَايَغَاثُءُعُقُبُهَا هُ

#### او نه ویریږی (الله) له عقوبت او هلاکت د دوی څخه.

تفسیر : یعنی لکه دنیوی باچاهانو ته د کوم لوی قوم یا ملک له سزا ورکولو محخه وروسته تل دا فکر او خیال وی چه چیری بیا هلته کوم شورش او فتنه پیدا نشی او د ملک په انتظام او په ملکی او لبخی چارو کښی څه خلل او ډیل راښکاره نشی الله تعالیٰ له داسی اندیښنو محخه پاک او بی پروا دی. ولی چه داسی بل کوم یو قوت او طاقت نشته چه د دی په هیداد رسیدلیو مجرمانو په کسات اخیستلو او انتقام پسی و گرځی (العیاذ بالله)

#### تمت سورة الشمس بفضل الله وكرمه ومند

سورة الليل مكية وهي احدى و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٢) تسلسلها حسب النزول (٩) نزلت بعد سورة الاعليٰ.

د «اللبل»سورت مکی دی (۲۱) آیته (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۲) او په نزول کښی (۱) سورت دی.

وروسته د «الاعلمٰی» له سورته نازل شوی دی.

#### يئـــــوالله الرَّحْلُن الرَّحِيبُون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ۅؘٲڵؽؙؙڶؚٳۮؘٲؽۼؙؿ۬ؽؗۉؖۅٲڵۼۜۘٲڔٳۮؘٲۼٞۘڷ۠۞ۅؘۛڡٙٵڂؘػٙٵڶڎۜۧػڔۜ ۅٲڒؙٮؙٛؿ۬ؽۧڴؚٳؾۜڛؘۼؽڮؙۏٟڶۺؾؖ۠۞۠

قسم دی په شپه کله چه پټ کړی (هر شی په تیاره خپله سره) او (قسم دی) په ورځ باندی کله چه روښانه شی او (قسم دی) په هغه ذات باندی چه پیدا کړی نی دی نارینه او ښځه (له یوه اوبو نه، او جواب د قسم دا دی) چه بیشکه سعی عملونه ستاسی خامخا راز راز (قسم قسم) دی (چه ځینی طاعت کوی او ځینی معصیت).

تفسیر : یعنی همغسی چه په دنیا کښی ورځ او شپه، نر او ښځه مختلف او متضاد شیان پیدا کړی شوی دی بیا د دی مختلفو اعمالو او مساعیو ثمری او نتیجی هم مختلفی دی چه د هغو نتائج او ثمرات به مختلف او متضاد وی لکه چه د هغو ذکر اوس الله جل شانه واعظم برهانه سره له اختلاف او مجازات ئی دغسی فرمائی

# فَأَمَّا مَنُ أَعْطَى وَاتَّتْ فِي فُوصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴿ فَسَنُيسِّرُو لِلْيُسْرِي ٥

نو هر محه هغه چه ورکړه ئی کوله (د مال) او ویریده (له الله) او یقین ئی کړی و په ښه کلمه (د ایمان) نو ژر ده چه تیار به ئی کړو دپاره د لاری آسانی (د شریعت).

تفسیو : یمنی هغه سری چه په نیکه لاره کښی مال لگوی. او په زړه کښی له الله تعالیٰ څخه ویریډی. او اسلامی خبری رهنتیا ګټی. او پر ریانی بشاراتو باندی باور لری او صحیح ئی ګټی. د هغه دپاره به مونږ سم له خپل عادت سره د نیکی لاری ورآسانوو او په پای (آخر) کښی به ئی د آسانی او راحت مقام ته رسوو چه د هغه نوم جنت دی.

# وَ آمَّا مَنُ اَبِخِلَ وَاستَغَنىٰ ﴿ وَكَذَّ بَ بِالْحُسُنَىٰ ﴿ وَ آمَّا مَنُ الْحُسُنَى ﴿ فَسَنَيْ اللَّهُ ال

او هر څه هغه چه بخیلی ئی وکړله (په اداء د حقوقو) او بی پروائی ئی وکړله (له الله) او دروغ ئی وګټله ښه کلمه (د ایمان) نو ژر ده چه تیار به ئی کړو دپاره د لاری سختی (د بدعملی).

تفسیو : یمنی هغه سری چه د الله تمالیٰ په لاره کښی خرخ ونه کړ. او د هغه د خوبمی او د آخرت د ثراب پروا ئی ونه کړه او د اسلام خبری او د الله تمالیٰ وعدی ئی دروغ وبللی. د هغه زړه ورځ په ورځ تنګ او تیاره او کلکیږی. د نیکی توفیق ورځنی سلیبیی او په پای (آخر) کښی په ورو ورو د عناب الله انتهائی سختی وررسیږی هم دا د الله تمالیٰ عادت دی چه نیکان هر کله بی چه اری ځان ته غوره کوی او بنان هر کله په بد عمل پسی گرځی دی دواړو ته د هم دوی لاری ور آسانوی چه هغوی هغه سم د الله تمالیٰ له تقدیر سره او د خپلی ارادی او اختیار له مخی غوره کړی دی .

## وَمَا يُغُنِيُ عَنْهُ مَالُهُ ٓ إِذَا تَرَدِّى ١

او نه دفعه کوی له ده څخه (عذاب) مال د ده کله چه هلاک شي په کنده

#### کښي ولويږي.

تفسير : يمنى هغه مال او دولت چه دوى پرى ډاډه دى او دوى ئى له آخرت څخه بى پروا كړى هغه د يوى ذرى په قدر هم دوى له عذاب څخه نه خلاصوى.

# اِنَّ عَلَيْنَا لَلَهُلاي ﴿ وَإِنَّ لَنَاللَّا خِزَةً وَالْأُولِ ﴾

بیشکه بر موند دی خامخا هدایت سمه صافه لاره خوول او بیشکه موند ته دی خامخا آخرت او دنیا (یعنی زه مالک د دی دواړو یم نو خطاء کوی هغه چه دا دواړه غواړی له بل چا نه).

تفسیر : یمنی ځمونږ د حکمت داسی اقتضاء نه ده چه څوک په زور او زیادت سره په جو یا بدو چارو باندی مجبور کړو هو ا ځمونږ په ذمه او غاړه ده چه ګردو (تولو) ته د جو او بدو لاری وروښیو او ښه او بد ورښکاره کړو او د دواړو نتیجی په ښه شانی ورته ووایو. بیا هر چا چه هره لاره ځان ته غوره کړه په دنیا او آخرت کښی به سم له هغی سره جزا ورکاوه شی.

#### فَانَذَرُتُكُونَارًا تَكُفِّي

نو وويرولئ ما تاسي (اي منكرانو) له اوره چه لمبي به وهي.

تفسیر : له دی لمبی وهونکی څخه به ښائی د دوزخ هغه طبقه مراد وی چه خورا (ډیرو) لویو مجرمانو او بدبختانو لره مخصوصه ده.

# لايصلها آلا الأشفى الذي كذب وتولى ٥

نه به ننوځی (په طریقه د دوام سره) په هغه (اور د دوزخ) کښی مګر لوی بدېخت (کافر) هغه چه دروغ ګڼی حق او مخ ئی تری ګرځولی وی.

تفسير : يعنى تل به هلته لويډى او هيڅ كله به له هغه څايه نه وځى. كما تلل عليه النصوص

# وَسَيْجَنَّبُهُاالْأَنْفَىٰ

#### او ژر ده چه ګوښه (بیل) به شي له هغه اوره ښه ویریدونکي (مؤمن).

تقسیو : یعنی د داسی خلقو سپیهمو ته د هغه وپهه هم نه رسیږی او بالکل ورځنی صاف او پاک او ژغورلی (بچ) وی.

#### الَّذِي يُؤْتِ مُالَهُ يَتَرَكُنُ أَنَّ

هغه چه ورکوی مال خپل لپاره د دی چه پاک شی.

تقسیو : یعنی د نفس پاکول له بخل او طمع او نورو رذائلو څخه په داسی ډول (طریقه) مقصود دی چه ریاء نمایش او دنیوی اغراض هیڅ پکښی نه وی.

# ۅؘۛۘڡؘٵڸؚڬؠۑؚ؏ڹؙۮۥؙڡؚ؈۬ڹٞٷؠڎڗؙۼؙۯ۬ٙؽ۞۬ٳڵۘۘڷڷؚؾؚۼۜٲؙؖؗۥؘۅؘڿؚؗ؋ ڒڽؚۜۼٳڷۯڠؙڶ؋ۧۅؙڶڛۘۅؙػؘؿۯڞؿؗ

او نه و هیچا لره په نزد د ده هیڅ نعمت احسان چه بدل ئی ورکاوه شی مگر دپاره د طلب د رضاء د رب خپل چه ډیر لوی دی او خامخا ژر ده چه دی به راضی شی (له الله په موندلو د نعماؤ د جنت او لقاء د رب العزت).

(تنبیه) : اگر که د دی آیتونو مفسونونه عام دی خو په زیاتو روایتونو کښی داسی راغلی دی چه د دی وروستنیو آیتونو نزول د سیدنا حضرت ابی بکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه په شان کښی شوی دی او دا لوی دلیل د هغوی په خیکنی (فائدی) او فضیلت باندی دی. خوشبخته او خوش نصیبه دی هغه بنده چه د هغه د ډیرو ویریللو او اتقاء تصدیق له آسمانه وشی

﴿ لَتَاكَّرُمُنْكُمُ الْمُشَكِّرُ ﴾ او د حضرت حق له لوری هغه ته د ﴿ وَلَسَوْتَمَيْوْی ﴾ زیری د هغه لوی زیری انعکاس دی چه وروسته له دی نه د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په باره کښی ﴿ وَلَسَوْتَمَیِّسِلِیْكُونَوْقَوْشُ ﴾ راغلی دی.

تمت سورة الليل بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

عم(۳۰)

سورة «الضحيٰ» مكية وهي احدى عشرة آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٣) تسلسلها حسب النزول (١١) نزلت بعد سورة «الفجر»

د «الضحیٰ» سورت مکی دی (۱۱) آیه (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۳) او په نزول کښی (۱۱) سورت دی. وروسته د «الفجر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِسُـــــم الله الرَّحْلُن الرَّحِيمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# وَالضَّحٰىٰ فَوَالَّيْلِ إِذَاسَجٰى فَمَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى شَ

قسم په څاښت (چه روښانه دی) او قسم دی په شپه کله چه تياره شی (او پټ کړی اشيا په تياره خپله کښی) چه نه دی درکړی رخصت تاته (نه ئی پریښی) رب ستا او نه ئی دښمن نيولی ئی ته (ای محمده!)

تفسیر : په صحیحه و روایتونو کښی راغلی دی چه تر ډیر مدت پوری پر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی وحی رانغله او حضرت جبریل علیه السلام حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رانغی مشرکینو په پخپلو منځونو کښی وویل «وګورئ چه (محمد) د خپل الله له لوری رخصت کر شو» د دی خبری په جواب کښی دا آیتونه نازل شول. عما په ګمان (والله اعلم) چه دا زمانه د فترت الوحی زمانه وه کله چه د قرآن د و آثراً په سورت ابتائی آیتونه نازل شول او پویشان و پخپله حضرت نازل شول نو وروسته له هغه تر یو اوید مدت پوری وحی راتلل معطل پاتی شول او پریشان و تر دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د دی فترت په زمانه کښی ډیر مغموم او پریشان و تر دی چه به مخالفانو داسی خبری کولی لکه چه ابن کثیر رحمة الله علیه له محمد بن اسلحق رحمة الله علیه به مخالفانو داسی خبری کولی لکه چه ابن کثیر رحمة الله علیه له محمد بن اسلحق رحمة الله علیه و نورو څخه هغه الفاظ چه نقل کړی دی هه هغه د دی احتمال تائید کوی. ممکن دی چه په دغه علی رسول الله صلی الله علیه وسلم د ناروغی له سببه دوه دری ورشی په بستره کښی پریوت نو یوی خبیشی بیغی وویل «ای محمده! داسی رابکاری چه ستا شیطان له تا څخه مرور شوی دی» یوی خبیشی بیغی وویل «ای محمده! داسی رابکاری چه ستا شیطان له تا څخه مرور شوی دی په المیاذ بالله لنډه ئی دا چه دا راز (قسم) چتی (بیکاره) خبری او اتری دیری کیدی. تر دی چه المیاذ بالله لنډه ئی دا و و وربی ئی قسم یاد

کر د لمر ختو په وقت باندی او بیا ئی په توره تیاره شپه باندی او بیا ئی وفرمایل چه د دبستانو دا گرد (تول) خیالات او ویناوی غلطی دی نه ستا پروردگار له تا څخه خپه او نه ئی تاته رخصت در کری دی بلکه هسی چه ښکاره ده هغه د خپل قدرت او حکمت راز راز (قسم قسم) علائم او نبنی ښکاره وی او وروسته له ورځی څخه شپه او پس له شپی څخه ورځ کوی د باطنی حالاتو کیفیت هم داسی وگڼځ لکه چه د لمر د رڼا د لری کیدلو څخه د شپی تیاره کیدل د الله تعالیٰ د خفکان دلیل نشی کیدی او نه داسی کوم دلیل او ثبوت په لاس کیبی شته چه په رڼا پسی تیاره او په داسی راه نه داسی کوم دلیل او ثبوت په لاس کیبی شته ولی داسی انکل کاوه شی چه «په دی ورځو کښی الله جل جلاله له خپل غوره شوی پینمبر صلی الله علیه وسلم څخه خفه شوی دی او بیا وحی ورته نه راځی او د جبریل علیه السلام د راتللو ور ترلی شوی دی» داسی وینا د الله تعالیٰ په حکمت بالغه او علم محیط باندی اعتراض کول دی گواکی دوی خبر نه دی چه هغه سری می چه په پیغمبری تاکلی (مقرر کړی) دی هغه د نبوت وړ (لائق) دی، او وروسته به درښکاریږی چه هغه څومره ښه ښه کارونه کوی او د خلقو د ښیکنی (فائدی) لپاره څه څه ښی چاری ښینی او بالکل دغه رسالت او تبلیخ لپاره ډیر اهل او اصلح نابتیږی. (اللهم صل وسلم علیه صلوة و سلاماً کثیراً کثیراً

#### وَلَلْإِخِرَةُ خَيْرٌ لِكَ مِنَ الْأُولِيُ

او خامخا آخرت بهتر دی تا لره (ای محمده!) له دنیا څخه .

تفسیر : یعنی ستاسی وروستنی حالت له ویانننی حالت نمخه ډیر ارفع او اعلیٰ دی. د دی غو ورځو د وحی نه راتک ستاسی د ډیر عروج او ورځو د وحی نه راتک ستاسی د ډیر عروج او د خورا (ډیر) ارتقاء وسیله کیږی که د وروستنی ورځی حالت تصور کړئ او د آخرت شان او لویی ته ځیر شع چه هلته به آدم علیه السلام او د هغه ګرده (توله) اولاده ستاسی تر بیرغ لاندی تولیږی نو درښکاره به شی چه د تاسی د هغی ورځی لوئ او فضیلت او عظمت د نن ورځی د اعزاز او اکرام څخه په غو غو درجو پورته وی.

#### وَلَسَوُفَ يُعُطِينُكَ رَبُّكِ فَتَرُضَى ٥

او خامخا ژر ده چه در به کړی تاته رب ستا (ای محمده لویه برخه په آخرت کښی او اختیار د شفاعت) پس راضی به شی ته.

تفسير : يعنى خفه كيدل او بيزارى او پريښودل به څنګه وى اوس خو به تاته ستا رب په دنيا

او آخرت کښی دومره دولتونه او نعمتونه دروبښی چه ته پوره ډاډه او خوښ شی. په حدیث کښی راغلی دی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د محمد صلی الله علیه وسلم به هلته خوښ او خوشالیږی چه د ده له امت څخه یو تن هم په دوزخ کښی پاتی نشی. صلی الله علیه وسلم.

# ٱلمُرِيَحِينُ الدِّيَتِيمُا فَالرِّي ۗ

آیا نه ئی وی موندلی ته (ای محمده) یتیم (وړوکی بی پلاره بلکه موندلی ئی وی) نو ځای ئی د پناه درکړه (په تربیت د ابوطالب کښی ئی ونیولی).

تفسیر : د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د باسعادت ولادت محخه پخوا د دوی پلار مر شوی و دی شپر کلن و چه مور ئی هم مره شوه به اته کلنی ئی نیکه عبد المطلب چه د دوی کفالت ورپغاړه و هم مر شو بیا د دی دریتیم او نادر روزگار د ظاهراً روزنی او پالنی سعادت د ده بیحده مهربان او شفیق تره ابو طالب ته په غاړه شو ابو طالب پخپل ژوندون کښی د دوی په نصرت، حمایت، تکریم، تبجیل او خدمت کښی ډیر زیار (محنت) وویست خو پخوا له هجرت مخخه دی هم مر شو غو ورځی وروسته د الله تعالیٰ دا امانت د مدینی منوری د انصارو په برخه شو او د (اوس) او د (خزرج) د قبیلی د قسمت ستوری و خلیلل او دوی د هغوی په خدمت او حفاظت کښی ډیر ربرونه (تکلیفونه) و گالل (برداشت کړل) او د حضرت نبوی دغسی به خدمت او صیانت ئی و کړ چه په ټول جهان کښی د هغه نظیر او مثال نشته دا گردی (تولی) پیښی درجه په درجه تر (ابواء) لاندی راځی. کما اشار الیه ابن کثیر رحمة الله علیه.

#### وَوَجَدَكَ ضَأَلًّا فَهَدٰي ٥

او موندلی ئی وی ته چه نه پوهیدی (په شرع او احکامو د شریعت) نو در وښوده (تاته شرعی احکام او در ئی کړ نبوت).

تفسیر : یعنی کله چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم محلمی شو د خپل تبر د مشرکانه و اطوارو او چتی (بیکاره) رسمونو او رواجونو مخخه سخت خفه او بی زار وو او د هغوی په زړه کښی یواځی د الله تعالیٰ د عشق اور د دوی په پاک تتر (سینه) کښی په ډیر زور په لمبو کښی و د وصول الی الله او د هدایت خلق الله د استعداد خورا (ډیر) زیات قوت او ډیر قدرت د دوی په قدسی نفس کښی په ودیعت ایښود شوی و خو په ښکاره ډول (طریقه) کومه سمه لاره او مفصل دستور العمل دوی ته نه و محرګند

(سکاره) چه له هغه نحخه د هغوی هغه لوی زړه ته چه د عرش او کرسی نحخه زیات وسعت او رحمت پکښی ؤ ډاډینه (سکون) او تسکین په برخه شی. د دی د طلب په جوش او زیات محبت کښی به دوی بیقرار او سرګردان ګرځیده او د غرونو په درو او په سمخو کښی به ګوښی (بیل) کیناستل او د الله تعالیٰ عبادت به ئی کاوه او خپل حقیقی معبود به ئی یاداوه تر نحو چه الله تعالیٰ د (حراء) په سمخ کښی د پرښتی په ژبه دوی ته وحی ورولیوله او د وصول الی الله او د خلق الله د اصلاح تفصیلی لاری ئی وروبوودلی یعنی د حق دین ئی ورنازل کړ ﴿ خَلْتَ الله د ورونی هم ۲۵ خَلْق الله او د جزء ۲۵ شری د خود ۲۵ م ۲۵ شوریٰ ه رکوع ۲۵ آیت

سرون د رکوع ۱۰ یک تنبیه : دلته د ﴿ مَآاًكَ ﴾ د معنی كولو په وقت كښی ښائی هغه ښوونی چه د یوسف علیه السلام په سورت كښی د دی آیت ۱۰ ﴿ قَالُوْاتَلَامُواتِکَكَالُوّىَصَلَاکَالَقَدِیْمِ ﴾ په تفسیر كښی لیكلی شوی دی تر كتنی لاندی ونیولی شی.

## وَوَجَدَاكِ عَآيِلًا فَأَغُنى ٥

او موندلی ئی وی ته فقیر پس غنی ئی کړی (په مال د غنیمت یا په مال د خدیجی یا د زړه په غناء سره).

تفسیر : په دی شان چه دوی د حضرت خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها په تجارت کښی مضارب شو او په هغه کښی ئی ګټه (فائده) وکړه بیا حضرت خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها له دوی سره نکاح وکړه او خپل ګرد (ټول) مال ئی هغوی ته تعلیک کړ چه دا ښکاره غناء ده. د دوی باطنی او قلبی غناء هغه وه چه هغه د دواړو دارینو غنی ذات ته ښه معلوم دی او هیڅ یو سری د هغه اندازه نشی کولی مطلب دا چه تاسی له ابتداء څخه د انعاماتو مورد یځ او پس له دی نه به هم یځ هغه الله تعالیٰ چه په دی ډول (طریقه) ستاسی تربیت کړی دی نو څرنګه به له تاسی څخه خیدی ؟ او تاسی به هم داسی خوشی په ډګر کښی پریږدی «استخفو الله من ذلک»

# فَأَتَّاالَيَتِيْمُوفَلَاتَقُهُرُ ۗ وَاَمَّاالسَّآبِلَ فَلاَتَنْهُمُ اُثُواَمَّا اِبِغُمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ۚ

نو هر محه یتیم ته پس قهر مه کوه (او د پلار پشان ئی اوسه!) او هر محه سوالگر لره پس مه رته (خه شی ورته ورکړه یا ئی په ورو رد کړه) او هر محه په نعمت د رب خپل پس خبری کوه بیانوه ئی (خلقو ته).

تفسیر : بلکه د یتیم خبر نبونه او پالنه وکړه! لکه چه تاته الله تعالیٰ د یتیمی په حالت کښی ښه ځای درکړ نو ته هم د یتیمانو د زړه د خوښی اسباب ورغونډوه! او د هغوی د هستوګنی د ځای سر رشته کوه! چه په داسی مکارمو اخلاقو سره بندګان د الله تعالیٰ په رنګ سره رنګول کیږی 

په پنهٔهٔ الله وَمُرَانُ اللهٔ وَمُهُمَّهُ 

په رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی «انا و کافل الیتیم کهاتین و اشار الی السبابة والوسطی».

او هر محه سوالگر لره پس مه ئی رته او محه شی ورته ورکره ! یا ئی رد کره په نیکی او خوږی ژبی سره یعنی ته نادار وی الله تعالیٰ تاته غناء دروبیله اوس نو د شکر گزارو بندگانو حوصله بنائی چه داسی وی چه د غوښتونکی له غوښتنی څخه زړه تنګی نه شی! او د حاجتمندانو له سؤاله ونه ویریږی! او هغو ته سختی خبری ونه وائی! او وئی نه رتی! بلکه تل په روڼ تندی او بنو اخلاقو او لوی زړه معامله ورسره وکړی هغه قصی چه په احادیثو کښی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د اخلاقو د وسعت په نسبت د سائلینو په مقابل کښی راغلی دی خورا (ډیر) سخت مخالفان هم د هغوی د اخلاقو د وسعت ستایونکی گرځوی.

(تنبیه ) روح المعانی لیکی د سائل د زجر ممانعت په هغه صورت کښی دی چه خبره په ورو ومنی که کوم سائل چاته پښی ټینګی کړی او په رډو سترګو ورته ودریږی او د چا خبری ته غوږ کښینږدی نو د هغه زجر جائز دی

او هر څه په نعمت د رب خپل پس خبری کوه بیانوه ئی خلقو ته یا په نعمت د غناء باندی پس شکر کوه.

د محسن د احساناتو یادول د شکر ویلو په نیت نه د فخر او مباهاتو په ډول (طریقه) شرعاً محمود دی نو ځکه هغه انعامات چه الله تعالیٰ په تا باندی کړی دی د هغه بیان وفرمایی ا خصوصاً هغه نعمت د هدایت چه د هغه ذکر په ﴿ وَوَبَارَتَ مَالَّوْتَهَائی ﴾ کښی وشو او د هغه خورول په خلقو کښی او په ښکاره لوړ (اوچت) غږ سره ویل ستاسی منصبی فرض دی ښائی د دوی ارشادات او خبری او نور چه په حدیثو کښی کیږی د هم دی «فحدث» څخه اخیست شوی وی والله اعلم.

#### تمت سورة الضحيٰ بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمد

سورة الانشراح (الم نشرح) مكية وهي ثماني آيات و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٤) تسلسلها حسب النزول (١٢) نزلت بعد سورة الضحيٰ)

د «الانشراح» سورت مکی دی (۸) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۹) په نزول کښی (۱۲) سورت دی وروسته د «الفمحیٰ» له سورت څخه نازل شوی دی. عم(٣٠) الانشراح(١٤)

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ٱلَمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ الْ

آیا نه ده فراخه کړی مونږ تا لره سینه ستا (په نبوت او حکمت سره بلکه فراخه کړی ده مونږ سینه ستا!).

تفسیر : چه الله تعالیٰ ستا په سینی کجی ئی ای محمده! د علومو او د معارفو لوی سیندونه وبهول، او د نبوت د لوازمو او د رسالت د فرائضو د بار د پورته کولو لوی قوت او حوصله ئی درته وبجله، او د داسی لوی زړه او حوصلی څښتن (خاوند) ئی وګرڅولی چه د ډیرو دښمنانو د عداوت او مخالفت او مزاحمت څخه نه ویریدی.

(تنبیه) له احادیثو او سیرو محخه ثابت دی چه پرښتی په ظاهری ډول (طریقه) نحو محملی د ده مبارک تتر (سینه) ورڅیری کړی دی خو د دی آیت له مدلول څخه په ښکاره هغه نه ښکاری والله اعلم.

#### وَوَضَعُنَاعَنُكَ وِنُهِ رَاكَ ﴿ الَّذِي ٓ اَنْقَضَ ظَهُرَكَ ۗ ﴿

او کوز کړ مونږ له تانه دروند بار ستا هغه چه کږه درنه کړی ئی وه شا ستا.

تفسیو : د وحی بکته کیدل په اول کجی سخت مشکل و بیا آسان شول. یا د رسالت منصب د دمه واریو د محسوسولو په سبب چه د هغوی په مبارک خاطر کجی څه گرانی راتله هغه ور پورته کړه شوه. یا له «وزر» څخه مباحه امور مراد دی چه کله کله هغه دوی د حکمت او ثواب قرین بلل او کول به ئی او وروسته به د هغه خلاف الحکمت یا خلافالاولیٰ کیدل به بحکاریده او دوی به د علو شان او غایت القرب څخه له هغه دومره خپه او مغموم کیده لکه چه څه گناه ئی کړی وی نو په دی آیت کجی د هغوی د نه مؤاخذه کیدلو زیری ورکړی شوی دی کذا روی عن بعض السلف حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه لیکی (د دوی عالی همت او پیدائشی استعداد به چه د کومو کمالاتو او مقاماتو د رسیدلو تقاضا درلوده (لرله) د دوی د مبارک قلب فائز کیدل په هغه باندی د جسمانی ترکیب یا نفسانی تشویشاتو په سبب به سخت معلومیدل کله چه الله تعالیٰ د هغه تتر (سینه) ورپرانیست او حوصله ئی ور ارته کړه هغه گردی (تولی) سختیاوی ئی ورکی شوی او د هغه پیتی ور سپک شو.

#### وَرَفِعُنَالَكَ ذِكُرُكُ

او پورته کړ مونږ تانه ذکر ستا (په نبوت سره يا مي ستا نوم له خپل نامه سره پيوسته کړ).

تفسیر : یعنی ای محمده! صلی الله علیه وسلم په پرښتو او پیغمبرانو کښی ستا نوم لوړ او وچت دی د دنیا گرد (تول) پوهان په ډیر عزت او وقعت سره ستا نوم یادوی. په اذان، اقامت، کلمه طیبه او التحیات، خطبه او نورو کښی وروسته د الله تعالیٰ له نامه څخه د محمد صلی الله علیه وسلم نوم اخیست کیږی کوم محای کښی چه الله تعالیٰ خپلو بندگانو ته د خپل اطاعت امر کړی دی د محمد صلی الله علیه وسلم د امر د منلو امر ئی هم ورسره متصل او جخت کړی دی.

# فَإِنَّ مَعَ الْعُسُولِيُسُوًّا اللَّالَّ مَعَ الْعُسُولِيُسُرًّا اللَّهِ الْعُسُولِيُسُرًّا اللَّهِ

نو بیشکه سره له سختی آسانتیا شته. بیشکه سره له سختی آسانتیا شته.

تفسيو : يعني د الله تعالىٰ د رضاء غوښتلو په لاره کښي هغه رېړونه (تکليفونه) چه حضرت نبوي صلى الله عليه وسلم يه ځان ګاللي (برداشت کړی) دی او هغه زيارونه (کوششونه) چه ايستلي ئي دی له هغو سختیو سره څو څو آسانی هم شته لکه د حوصلی د فراختیا په سبب د ګردو (ټولو) مشکلاتو لری کول آسان شول او د ذکر د پورته کیدلو له تصور څخه تاسی ته د لویو لویو مصيبتونو تحمل آسانه وګرځيده. يا دا مطلب کله چه مونږ تاسي ته روحاني راحت درکړ او روحانی کلفت مو له تاسی څخه پورته کړ لکه چه د الم نشرح څخه تر آخره پوری ښکاريږی نو یه دنیوی راحت او محنت کښی هم ځمونږ فضل او کرم ته هیله (امید) ولرئ مونږ وعده کوو چه یه رستیا سره د دی موجوده و مشکلاتو یه یای (آخر) کښی آسانی شته لکه چه له احادیثو او سیرو څخه راښکاره شوی ده هغه ګرد (ټول) مشکلات یو یو له منځه لری شوی او د هری یوی سختی به یای (آخر) کسی به څو څو آسانتیاوی راتللی. اوس هم «عادة الله» هم دا دی څوک چه یه سختی باندی صبر وکړی او د زړه له کومی پر الله تعالیٰ باندی اعتماد ولری او له بل لوری څخه زړه وشکوی او خپل الله تعالیٰ سره خپلی اړیکی تینګی کړی او د هغه فضل او کرم او رحمت ته هیله (امید) ولری او د زمانی له اوږدوالی څخه ونه ویریږی او ناامیده او بی هیلی نشی نو هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ آسانی ورته پیښوی نه په یوه ډول (طریقه) بلکه په څو څو ډوله (قسمه) وفي الحديث «لن يغلب عسر يسرين» وفيه ايضا لو جاء العسر فدخل هذا الجحر لجاء اليسر حتى يدخل عليه فيخرجه.

# فَاذَا فَرَغُتَ فَانْصُرُفِ وَإلى رَبِّكَ فَارْغَبُ ٥

نو کله چه فارغ شی (ای محمده له تبلیغه یا له لمانځه نه) نو ځان ستړی کوه (په عبادت، دعاء کښی) او رب خپل ته پس رغبت او زاری کوه (په هر وقت کښی).

تفسیر: یعنی کله چه د خلقو له پوهولو څخه فارغ شی نو په خلوت کښی کینه ا زیار (محنت) کوه! چه د زیات «یسر» سبب وګرځی او د خپل رب په لوری بلا واسطه متوجه شه!. (تنبیه) خلق پوهول او هغوی ته پند ورکول د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم خورا (ډیر) لوی عبادت و خو په دی عبادت به فی الجمله د مخلوق واسطه هم وه، مطلوب دا دی چه له هغه ځایه لری شوی بلاواسطی هم ښائی چه متوجه شی د دی آیت تفسیر په څو ډوله (قسمه) نور هم شوی دی خو اقرب هم دا راښکاری.

#### تمت سورة «الانشراح» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة النين مكية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٥) تسلسلها حسب النزول (٢٨) نزلت بعد سورة «البروج»

د «التین» سورت مکی دی (۸) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۰) په نزول کښی (۲۸) سورت دی وروسته د «البروج» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### ين والله الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَالتِّينِ وَالرُّنيُّونِ ٥

قسم دی په انځر او زيتون خونه باندی.

تفسیر : انگر او خوونه (زیتون) دواړه د خپل کثیرالمنافع او د جامعالفوائد توب لامله (له وجی) د انسانی حقیقت او د جامعی له ضرورت سره خصوصی مشابهت لری نو ځکه د ﴿ تَتَمَكُتَاالْلِتَانَیۡآتَشِیۡتُقِیۡهُم ﴾ مضمون ئی په دواړو قسمونو سره شروع کړ او ځینی

محققین وائی چه دلته «التین» او «الزیتون» څخه هغو دوو غرونو ته اشاره ده چه بیت المقدس ته نژدی پراته دی کواکی دلته په ونو باندی قسم نه یادوی بلکه په هغه مقدس ځای باندی قسم یادوی چه هلته دا ونی دیری دی او همغلته د حضرت عیسیٰ علیه السلام مولد او مبعث هم دی.

# وَطُورُسِينِيْنَ صُولِفَ اللَّهَا الْكِدِ الْكَمِيْنِ الْ

او قسم دی په (غره چه نوم ئی) طور سینین (دی) او قسم دی په دی ښار امان ورکوونکی (د مکی) باندی.

تفسیو : «طور سینین» یا د «طور سینا» هغه غر دی چه پر هغه باندی الله تعالیٰ له حضرت موسیٰ علیه السلام سره خبری کری دی او د امن ورکوونکی ښار مکه معظمه ده چه ځمونی او د کور (تول) اسلامی عالم سردار او بادار حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په کمبی متولد او مبعوث شوی دی او د الله تعالیٰ له کردو (تولو) څخه لوی او وروستنی امانت قرآن کریم اول ځلی په هم دی جار کښی رانازل شوی دی. د توریت په آخر کښی دی چه نور د «طور سینا» څخه راغلی او په «ساعیر» کښی وبریښیده چه د بیت المقدس غر دی. او له فاران څخه جگ (اوچت) او خوور شو فاران د مکی معظمی یو غر دی. او جواب د پاس قسمونو دا دی.

# لَقَدُ خَلَقُنُا الْإِنْسَانَ فِي آحُسِن تَقُو يُوِيُ

چه خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان بنی آدم په ډیر ښه اعتدال سره.

تفسیر : یعنی دا گرد (تول) متبرکه مقامات چه له هغه شخه ډیر اولوالعزم پیغمبران مبعوث شوی دی گواه دی چه مونید انسان په یوه ښه قالب کښی اچولی دی او ښه قوتونه مو وربښلی دی او په ظاهری او باطنی ښیکتو (فائدو) مو ښائسته کړی دی او ډیر گټور شیان مو د ده په وجود کښی راغونډ کړی دی، که بنی آدم سم د خپل صحیح فطرت سره ترقی وکړی نو انسان له پرښتو شخه نه یواځی وړاندی کېږی بلکه د هغوی مسجود هم گرځیدی شی.

# تُعَرِّرَدَدُنْهُ أَسْفَلَ سٰفِلِينَ

بیا وګرځاوه مونږ هغه (انسان په ضمن د بعضو افرادو کښی) ډیر ښکته تر ښکتو نه (چه لاندنی طبقه د دوزخ ده). عه(۲۰)

تفسیو : یا رد به کرم دغه انسان پس له ښه قامته ډیر ښکته له ښکتو نه چه هغه زوړوالی دی نو شا به ئی تیته ویښته به ئی سپین، غوړونه به ئی کاڼه شی او مغیر به ئی شی تول غیزونه. شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه هغه مو د پرښتو د مقام لائق وګرڅاوه خو کله چه منکر شی نو له ځناورانو څخه هم ښکته ګڼل کیږی او په خورا (ډیر) لاندنی طبقه د دوزخ کښی لویړی.

# ِالْاالَّذِيْنَ الْمُنُو ْ الْوَجْلُو اللَّهِ لِلسِّ فَلَهُمُ الْمُرْغَيْرُ مُنُوْنٍ ۞

مگر هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) نو وی به دوی ته اجر ثواب بی انتهاء بلا انقطاع.

تفسير : چه نه به كم او نه به ختم شي او نه به د چا احسان پري وي.

### فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعُدُ بِالدِّيرِينَ

یس څه شی دی چه تا باعث کوی په دروغ ګڼلو (ای منکر د بعثه) وروسته (له دی واضحه ؤ دلائلو) په ورځ د جزاړ (یا) پس څوک نسبت د دروغو به کوی تاته (ای محمده) پس له دغو واضحه ؤ دلائلو.

تفسیر : یعنی ای سریه! وروسته له دی دلالم مخخه ته ولی د جزاء له سلسلی مخخه سر غړوی؟ او 
تری اتکار کوی یا به دا خطاب رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته وی چه پس له دی جو ویناؤ 
او صافو بیاناتو مخخه محه شی منکران دی ته اد باسی (مجبوروی) چه د جزاء په معاملو کښی 
هنوی ستاسی تکفیب ته ملاوی وتری. خیال وکړه! الله تعالیٰ سری پیدا کړ. او هغه ته نی ډیر به 
صورت شکل او بڼه وربښلی ده او د هغه قوام ته نی داسی یو صلاحیت او ترکیب ورکړی دی که 
وغواړی په بو کارونو کښی له پربتو مخخه پرمخ محی او هیڅ یو له مخلوقاتو مخنی د هغه برابری 
او سیالی نشی کولی لکه چه د انسانی کاملی نمونی پخپل وقت کښی په شام بیت المقدس، د 
طور په غره، معظمی مکی کښی لیملی شوی دی چه که محوک د هغوی په قدم او پله باندی تگ 
وکړی نو د انسانی کمالاتو او د دواړو دارینو ډیرو لوړو (اوچتو) مقاماتو ته رسیږی لیکن انسان 
له خپلی بی تمیزی او بدعملی مخخه د ذلت او هلاکت په کنده کښی لویږی او خپلی فطری 
ښی بنیکنی (فائدی) له لاسه وراسی. الله تمالیٰ هیڅ یو ایماندار او نیکوکاره سری بی سبه لامدی نه 
غورمحوی بلکه د هغه د ډیر لډ عمل ډیره زیاته صله ورته مرحمت کوی آیا د دی خبری له اوریللو 
څخه وروسته به محوک وکړلی شی چه د دین فطرت د اصولو او د جزاء او د سزا داسی معقولی

قاعدی دروغ وبولی هو! په یوه ډول (طریقه) د هغه تکنیب او انکار کیدی شی چه دنیا یو بی سر و پا کارخانی غوندی ومنلی شی چه په هغی باندی نه د چا حکومت وی نه پکجمی کوم قانون او آئین جاری وی او نه د جو او نه د بدو پوجتنه پکجمی کیږی نو د دی خبری جواب الله اعلیٰ شانه! واعظم برهانه! جل جلاله! عم نواله! داسی فرمائی:

# ٱليش اللهُ بِأَخْكُو الْحُكِمِينَ ٥

آیا نه دی الله ښه لوی حاکم د ټولو حاکمانو؟ (بلکه ښه لوی حاکم دی پر ټولو حکم کوونکیو باندی).

تفسیر : یعنی د دی لوئی شهنشاهی او ستری تولواکی په مخامخ کښی د دنیا ګرد (ټول) دولتونه او حکومتونه هیڅ دی کله چه دلته دا وړوکی وړوکی حکومتونه خپلو وفاداراتو ته انعام او مجرمانو ته سزا ورکوی نو آیا د هغه احکم الحاکمین له درباره داسی هیله (امید) لرل کومه لویه خبره ده؟

#### تمت سورة التين بفضل الله تعالى وكرمه ومند

سورة العلق مكية وهي تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٦٦) وهي اول ما نزل من القرآن العظيم.

د «العلق» سورت مکی دی (۱۹) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۳) سورت دی او په نزول کښی هم دغه سورت <sub>ډ</sub>ومبنی سورت د قرآن کریم دی چه نازل شوی دی.

## بِهُ الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ٳۊؙٚۯٲۑؚٵۺؙۅؚۯؾؚؚڮٵڰۮؚؽؙڂؘڰؘڽٛٛ

ولوله (ای محمده! قرآن) په برکت د نامه د رب خپل هغه رب پالونکی چه پیدا کړی ئی دی (ټول مخلوقات).

تفسیر : دا بنځه آیتونه له اقرأ څخه تر مالم یعلم پوری د قرآن کریم له ګردو (تولو) آیتونو او

عه(٣٠) العلق(٢١)

صورتونو محخه په مخکبی نازل شوی دی. حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د (حراه) په مسمخ کبی د وحده لاشریک له الله تعالیٰ په عبادت مشغول و. چه ناساپه حضرت جبریل علیه السلام له وحی سره ورننوت او ورته ئی ووی اقرأ ۔ ولوله دوی وفرمایل «ما انا بقارئ: زه لوستونکی نه یم!» جبریل علیه السلام غو علی دوی پخهلی غیږی کبی ونیو او په زور ئی کنیبیود او ورته ویل به ئی: «اقرأ» او دوی به همغه «ما انا بقارئ» ویل دریم علی حضرت جبریل علیه السلام دوی په دیر زور سره کمیبینود او ورته ویل به ئی: «اقرأ باسم ربک: یعنی د جبریل علیه السلام دوی په دیر زور سره کمیبینود او ورته ویل به ئی: «اقرأ باسم ربک: یعنی د خپل رب په نامه او برکت سره ولوله!» مطلب دا چه هغه پروردگار چه له ولادت محخه ئی تراوسه پوری په عجیب او غریب ډول (طریقه) ستا پالنه او روزنه وفرمایله هغه محوک چه دا خبر درکوی چه له تا مخحه کرم لوی کار اخیست کیږی آیا هغه به دی هم داسی یوائی او بی یار او مدگار پریهدی؟ هیڅ کله به داسی نه کیږی او تاسی ته د هغه لوی ذات په نامه جوونه کیږی چه د هغه په لورینه (مهربانی) ستاسی تربیه او روزنه شوی ده . یعنی هغه رب العالمین اعلیٰ شانه واعظم برهانه چه گرد (تول) شیان ئی پیدا کرل نو دا نشی کولی چه تا لوستونکی وگرموی .

#### خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَق أَ

بیدا کړی ئی دی انسان له توټو د تړلیو شویو وینو څخه.

تفسیر : په کلکه وینه (خرن بسته) کښی نه حس دی نه شمور نه علم دی نه ادراک یواځی لا یمقل جماد دی بیا هغه الله تمالیٰ دی لا یمقل جماد ته عقل او پوهه ورکړه نو آیا همغه الله تمالیٰ یو عاقل کامل او یو امی قاری کولی نشی؟ بلکه کولی ئی شی! تر دی ځایه پوری د قرائت امکان ثابتول و چه الله تمالیٰ ته هیڅ مشکل نه دی چه تا د امی توبه قاری وگرځوی وروسته د هغه به فعلیت او وقوع باندی ئی متنبه کوی.

#### إِقْرَأُورَتُكِ الْأَكْرُمُ الْ

ولوله (ای محمده! قرآن) حال دا چه رب ستا لوی کریم دی (پر ټولو کریمانو).

تفسیر : یعنی په هغه شان سره چه ستاسی دربیت شوی دی له هغه محخه ستاسی کامل استعداد او پوره لیاقت جگاره دی کله چه دلته په استعداد کښی محه قصور نشته او هلته په مبدأ فیاض کښی هم محه بخل نه لیغه کیږی بلکه هغه د گردو (تولو) کریمانو محخه لوی کریم دی بیا به نو د فيض په وصول کښي څه مانع وی؟ او خامخا هم داسي ئي کوي !.

# الَّذِي عَكَمَ بِالْقَالِمِ الْ

هغه (رب پالونکی) چه ښوولی ئی دی (خط انسان ته) په قلم سره.

تفسير : حفرت شاه صاحب ليكي حفرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم هيڅ كله ليكونكى او لوستونكى نه و نو وئى فرمايل چه «الله تعالىٰ بى له قلمه هم پوه وركوى» ممكن دى چه دى لورى ته هم جبريل عليه السلام محض يو وسيله دى همنسى چه د قلم توسط د دى امر مستلزم نه دى چه هغه له مستفيض څخه افضل شى هم داسى دلته هم د جبريليه حقيقت افضليت د محمديه له حقيقت څخه نه لارميږي.

#### عَكُمُ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعُلُمُ

ښوونه ئى كړى ده انسان ته د هغو شيانو چه دى پرى نه پوهيده (پخوا له ښوونه ئى كړى ده انسان ته د هغو شيانو چه دى پرى نه پوهيده (

تقسیر : یمنی د انسان وړوکی چه له مور څخه پیدا کیږی په هیڅ شی نه پوهیږی بیا نو هغه ورو ورو څوک پوهوی هغه قدیر رب چه له جاهل انسان محخه عالم جوړوی خپل یو امی بنده به نه یواځی کامل عارف کړی بلکه د ګردو (ټولو) عارفانو سردار ئی ګرڅوی.

## 

ر هتیا ده دا خبره بیشکه انسان خامخا سرکشی کوی د دی لامله (له وجی) چه وینی. ګنی خپل ځان بی پروا (په مال سره).

تفسیر : یمنی د بنی آدم اصل خو هم دومره دی چه له ترلی وینی محخه جوړ دی چه په اول کښی منحض جاهل وی وروسته الله تعالیٰ ورته پوه ورکوی مگر دی پخپل اصلی حقیقت باندی هیڅ نه پوهیږی د دنیا په مال او دولت باندی مغروریږی او د الله تعالیٰ له احکامو محنی سر غړوی او داسی ئی گنی چه زه د هیچا پروا نه لرم.

## ٳؾؘٳڵ؈ؾ<u>ۣ</u>ٙڰٵڵڗؙٛۼۼ۞

بیشکه رب ستا ته (ای انسانه) بیرته ورتلل دی (د هر چا په آخرت کښی او هلته پکاریږی ښه اعمال نه اموال).

تفسیو : یعنی په اول کښی هم همغه الله تعالیٰ ای انسانه ته ئی پیدا کړی ئی او آخر ته هم د همغه په لوری په آخرت کښی ستا ورتګ دی او هلته به د دغو طاغیانو منکرانو تکبر او لوئی او د ځان هیرولو حقیقت ښکاریږی.

# ٱرَّنَيْتَ الَّذِي يَنْهَى فَعَبْدُا الْذَاصَلِي هِ

آیا وینی ته هغه (ابوجهل) چه منع کوی بنده (محمد) کله چه لمونځ کوی.

تفسیر : یعنی دا تمرد او سر غرول وګوره چه دی پخپله هم د خپل پروردګار په دربار کښی سر نه ښکته کوی او د عبادت توفیق ئی ور په برخه نه دی نو که بل بنده الله تعالیٰ ته سجده پدی هغه ته ده نو که بل بنده الله تعالیٰ ته سجده پدی هغه ته کله رسول الله صلی الله علیه لمبین ابوجهل ته اشاره ده ځکه چه هغه به کله رسول الله صلی الله علیه لمبید نو خپله خوله به ئی شلوله او تخویف او تهدید به ئی کاوه او زیار (کوشش) به ئی کوو چه هغوی ته په هر ډول (طریقه) چه وی څحه نه څمه ضرر ورسوی.

# ٲۯۥۜؽؾؙٵڹٛػٲڹۜۼؘڶٲۿؙۮۧؽ۫ؖٲۊؘٲڡۘۯٮؚٳڶؾۜڠؙۏؽ۞ۧٲۯءؘؽؾؙٳڹٛ ػؘۮؓڔؘۅؘؾۘۊڴ۠ؖ

آیا وینی ته که چیری وی (دا بنده) په لاری سمی صافی باندی. یا امر حکم کوی خلقو ته په تقولی سره. آیا وینی ته که (دا منع کوونکی) تکذیب (د رسول الله) کوی او مخ گرمحوی له ایمانه (نو جزاء به مومی سم له خپل حال او اعمال سره.)

تفسیر : یعنی که په به لاره تللی او چی چاری ئی زده کولی نو ځکه چه سړی به کیده اوس چه مخ ئی اړولی دی نو ځمونړ ئی څه خراب کړی دی؟ هم داسی ئی لیکلی دی په «موضح القرآن» کښی. نورو مفسرینو د دی آیت په تفسیر کښی نوری خبری هم لیکلی دی که خوک غواړی چه په هغه باندی وپوهیږی نو نورو تفاسیرو ته دی رجوع وکړی په تیره بیا «روح

المعانى» دى ولولى.

#### ٱلَوۡبِيۡعُكُوۡ بِإِنَّ اللهَ يَرِايُ اللهَ يَرِايُ

آیا نه پوهیږی دغه (منکر کافر) په دی چه بیشکه الله وینی (اعمال د ده نو جزاء به یری ورکړی).

تفسیر : یعنی د هغه رتلی ملعون هغه شرارتونه او د دی ښه بنده دا خشوع او خضوع دواړه پاک الله وینی.

### كَلاّ لَيِنُ لَهُ مِنْتَهِ لِهُ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴿

داسی نه ده وړ (لائق) قسم دی که نه شو منع دی (له بد عمله) نو خامخا به ئی سخت راکاړو په ویښتو د وچولی (تندی) سره.

تفسیر : یعنی پریپرده! هغه منکر کافر په دغو کردو (تولو) خبرو باندی به پوهیپی خو بیا له خپل شرارت شخه لاس نه اخلی به اوس به غوږ وباسه! که دوی له خپلو شرارتونو ځنی لاس وانه خیست نو مونږ به هم هغوی لکه بودګان (شاروی) او ذلیل بندیانو غوندی د وچولی (تندی) له ویښتو او نخو څخه نیولی د دوزخ په لوری ئی راکاړو.

#### نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ<sup>®</sup>

یه داسی وچولی (تندی) سره چه دروغجن خطا کار دی (خاوند ئی).

تفسیر : یعنی د هر چا په سر باندی چه دا څنی وی نو د هغه سر به له دروغو او ګناهونو ځنی ډک وی ګواکی د هغوی ګناهونو او دروغو به د هغوی د سر په ویښتو کښی سرایت کړی وی.

## فَلْيَكُغُ نَادِيَهُ ﴿ سَنَدُعُ الزَّبَانِيَةَ ﴿ فَلَيْنَا فَيَ

پس راودی بولی اهل د مجلس خپل ژر ده چه مونږ به هم راوبولو ملائکی سختی د عذاب.

تفسيو : يو محلى ابوجهل وليد چه حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم لمانحُه ته رهى (روان) دی نو په مخ کښې ئې ورته ودريد او غوښت ئې چه دوی له لمانځه څخه ستون (وايس) کړی دوی یه سختی سره ورسره خبری وکړی نو هغه وویل «ته خبر نه ئی چه یه مکی کښی ځما جرګه لویه ده » نو دلته داسی فرمایلی شوی «چه اوس هغه د خپلی جرګی ملګری دی وغواړه چه مونږ د هغوی د هیداد او سزا ورکولو ته د عذاب ملائکی راغواړو ولیده شی چه څوک بریالی (کامیاب) کیږی» لکه چه څو ورځی وروسته د «بدر» په ډګر کښې ئې ولید چه د اسلام مجاهدینو به په څه ډول (طريقه) هغه راکشاؤ د «بدر» په «قليب» او کوهي کښي ئي وغورځاوه دا و د هغه عارضی کشول خو اصلی راکشول به ئی د آخرت یه میدان کښی وی چه د دوزخ پرښتی به هغه په ډير ذلت سره راکشوی او په جهنم کښې به ئي غورځوی. وائي چه يوه ورځ ابوجهل رسول اکرم صلى الله عليه وسلم يه لمانځه كښي وليد وئ غوښت چه له هغوى سره څه يې ادبي وكړى دى لا محموند پیغمبر صلی الله علیه وسلم ته نه و نژدی شوی چه په ویره او بیره (تلوار) بیرته په مندو شو خلقو يرى وخندل او ورته وى ويل چه «ولى وتښتيدى»؟ ده وويل «ځما او د محمد صلى الله عليه وسلم په منځ کښې د اور يو خندق راښکاره شو چه په کښې ډير يو ويروونکي سړي ؤ نو ځکه وویریدم او بیرته راغلم» رسول الله مبارک وفرمایل که «دی لد څه وړاندی کیده نو د هغو یرښتو له لاسه به توتی توتی کیده» ګواکی له آخرت څخه یه مخ کښی د «سندع الزبانیة» یوه وړوکی نمونه په دنیا کښی ورښکاره شوه.

تنبیه : زیات مفسرین د «زبانیة» تفسیر د دوزخ په پرښتو باندی کوی.

# كَلَا لِاتُّطِعُهُ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبْ الثَّنَّ

نه ده داسی لکه چه وائی، مه وړه فرمان د ده او سجده لمونځ کوه او نژدی شه (الله ته په طاعت سره).

تفسیر : یعنی تاسی د هغوی پروا هیڅ ونه کړئ! او د هغوی خبرو ته غوږ مه پدئ! چیری مو چه زړه شی په ډیره خوښی سره د الله تعالیٰ عبادت کوئ! او هر کله چه د هغه لوی دربار ته په سجده سر پدئ! او د هغه پاک ذات قرب او لا نؤدیوالی ځان ته ګټئځ! په حدیث کښی دی. «بنده له ګردو (تولو) حالتو څخه په سجده کښی زیات خپل الله تعالیٰ ته نژدی کیږی»

#### تمت سورة العلق بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة القدر مكية وهي خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٧) تسلسلها حسب النزول (٢٥) نزلت بعد سورة «عبس»

د «القدر» سورت مکی دی (ه) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۷) په نزول کښی (۲۵) سورت دی وروسته د «عبس» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### إِنَّا النَّوَلَنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدُرِكُ

بیشکه مونی نازل کړی مو دی دغه (ټول قرآن) په شپه د قدر کښی.

تفسيو : يعنى قرآن كريم له لوح محفوظ محخه د دنيا پر آسمان د قدر په شپه كښى نازل كړ شو. او ښائى په هم دغى شپى كښى د دنيا له آسمان محخه په محمد صلى الله عليه وسلم باندى ئى هم نزول شروع شوى وى. په دى موضوع محه مضمون د (دخان) په سورت كښى ليكلى شوى دى هلته دى ولوست شى.

# وَمَّاادُرْلِكَ مَالَيْلَةُ الْقَدُرِ ﴿ لَيْلَةُ الْقَدُرِيْكِينُ مِنْ الْفِ شَهْرِ ﴿

او څه شی پوه کړی ځ ته (ای محمده!) چه څه ده شپه د قدر (د عزت او شرافت له پلوه؟) شپه د قدر خیر غوره ده له زرو میاشتو څخه (هغه زر میاشتی چه پکښی نه وی دغه شپه هغه چا لره چه ئی بیامومی او په عبادت سره پکښی مشغول شی تر صباح پوری).

تفسیو : یعنی په دی شپی کښی نیکی کول داسی دی لکه چه تر زرو میاشتو پوری سړی نیکی کړی وی بلکه زیات له دی څخه هم.

# تَنَوَّلُ الْمُلَلِّكَةُ وَالرُّوْحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمُ

نازلیږی ملائکی او روح په دغه شپه کښی په اذن حکم د رب د هغوی.

تفسيو : يعنى د الله تعالىٰ په حكم روح القدس حضرت جبريل عليه السلام د ډيرو پرښتو په

عم(٣٠) القدر(٩٧)

هجوم کښی رانازلیږی تر څو په دی عظیم الشان خیر او برکت سره د ځمکی خلق مستفیض کړی. ممکن دی له «روح» څخه برسیره پر ملائکو کوم بل مخلوق مراد وی په هر حال په دی بختوری شپی کښی د باطنی ژوندون او روحانی خیر او برکت یو خاص نزول وی.

# مِّنُ كُلِّ آمُرِ ﴿ سَلَا الْمُ

دپاره د هر کار (تاکلی «مقرر» شوی په دغه راتلونکی کال کښی) امان سلامتیا ده (له هر افته).

تفسیر : یعنی د عالم د نظام به نسبت کوم کارونه چه به دی کال کښی مقدر وی د هغو د نفاذ د تعیین دپاره پرښتی راڅی لکه چه د (دخان) په سورت کښی ولیکل شو. یا له (من کل امر) څخه به د خیر امر مراد وی یعنی له آسمان څخه هر راز (قسم) د خیر امور له ځان سره اخلی او د ځمکی په لوری راښکته کیږی. والله اعلم

(سلام: امان سلامتیا ده له هر آفته یا نه ده دغه شهه مکر خو سلامتیا ده له آفاتو او بلیاتو نه)
یعنی هغه شهه د امن، هوسائی (آرام)، داددینی (تسکین)ن او د زړه خوښی شهه ده په دغی
شپی کښی د الله جل جلاله خاص بندګان په یوه عجیب او غریب طمانیت او لذت او حلاوت
سره پخپلو عباداتو کښی مصروف او مشغولیږی او ډیر زیات خوند له هغه محخه مومی او دا د هغه
خیر او برکت او نزول رحمت اثر دی چه د ډیرو پرښتو له راښکته کیدلو مخخه په ظهور راځی. په
ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه «په دی شهه کښی جبریل علیه السلام او نوری پرښتی پر
عابدانو او ذاکرانو صلواتونه او سلامونه لیږی» یعنی د دوی په حق کښی د رحمت او د سلامت
دعاوی کوی.

## هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجُرِ ٥

دغه شپه ده تر وقته د ختلو د صبا پوری (د سلامتیا فضیلت، برکت، کرامت).

تفسیر : یعنی له ماښامه تر سحر پوری په ټوله شپه کښی هم دا سلسله جاری ده نو ځکه دا شپه له سره تر پایه (آخره) پوری مبارک او بختوره ده.

(تنبیه): له قرآن مجید مخخه راغرگندیوی (راښکاره کیږی) چه هغه شپه په رمضان شریف کښی ده. ﴿ شَهُرْيَمَقَانَالَيْقَأَلْنِلَهُيُّاالْقُرْلُنُ ﴾ او حدیث راښکاروی چه دا شپه د رمضان په وروستنی عشره کښی ده په تیره بیا د دی عشری په طاقو شپو کښی د قدر شپی لتول په کار عم(٣٠) البينة(٩٨)

دی بیا د طاق په شهو کښی د اویشتم په شهی باندی زیات کمان کاؤ شی والله اعلم ولی زیاتو عالمانو داسی تصریح کړی ده چه د قدر شهه د تل دپاره په یوه عشره او په یوه نیته کښی نشی تاکلی (مقررولی) امکان لری چه په یو رمضان کښی یوه شپه او په بل رمضان کښی بله کومه شپه وی.

#### تمت سورة القدر بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة البينة مدنية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٨) تسلسلها حسب النزول (١٠٠) نزلت بعد سورة الطلاق.

د «البینة» سورت ملنی دی (۸) آیت (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۸) په نزول کښی (۱۰۰) سورت دی وروسته د «الطلاق» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ڵؘۄ۫ڲڒٛڹ۩ێڔؽ۬ۜػڡؘۜۯؙۉٳڡؚؽؘٲۿڸؚ۩ڵؚؽؾ۬ۑؚۘۘۘۅۘۘڷڵۺٛؠڮۣؽؘۜؠؙٛڡؙٚڡؚٞڲۨؽؽ ڂؾ۠ؾ۬ڷؾۿؙؙۮٳڷؠؾۜڹڎؙ۞ٚ

نه ؤ هغه کسان چه کافران شوی دی له اهل د کتابو او له مشرکانو جلا (جدا) کیدونکی (له خپلو ملکو څخه بلکه سره متفق ؤ په حقانیت د محمد) تر هغه پوری چه راغی دوی ته حجت روښانه.

تفسیر : له اهل الکتاب څخه یهود او نصاریٰ او له مشرکینو څخی بت پرستان، اور پرستان، او نور کافران او هغه منکران مقصد دی چه د هغوی په لاس کښی کوم آسمانی کتاب نشته. دغه ګرد (تول) نه و جلا (جدا) کیدونکی یو له بل نه په باب د محمد صلی الله علیه وسلم کښی بلکه تول متفق و په حقوالی د ده باندی.

## رَسُولٌ مِّنَ اللهِ يَتَلُو اصْعُفَا مُطَعَّرَةٌ ۞

چه رسول دی له طرفه د الله لولی دغه (رسول الله پر دوی) صحیفی پاکی کړی شوی (له باطله).

تفسیو : د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له بعثت محخه رواندی د ټولو ادیانو تابعین خراب او هر یو پخپلو غلطیو باندی مغرور و او په دی وقت کښی دا پکار ؤ چه کوم حکیم، ولی، لوی عادل باچا یا کوم لوی سری دوی وپوهوی او په سمه لاره ئی راولی او دا کار ممکن نه ؤ تر دی چه داسی یو عظیم القدر پیغمبر رانشی چه له هغه سره د پاک الله مقدس کتاب او لوی مدد وی چه د غو کلونو په منځ کښی یو ملک د اسلام په نور ډک کړی او پخپل زبردست تعلیم او لوی همت او عزیمت سره د گردی (تولی) دنیا مخ د وحدانیت او حقانیت په لوری وگرځوی لکه چه هغه الله تعالیٰ رسول او استاځی د پاک الله د کتاب په لوستلو راغی چه په پاکو پاڼو کښی ئی لیکلی شوی دی.

# فِيهَا كُنُّبُ قِيِّمَهُ ۗ

په هغوی کښی لیکلی شوی دی سم احکام (مضبوط کتابونه چه پکښی نشته هیڅ خطائی).

تفسیو : د قرآن کریم هر سورت کواکی یو مستقل کتاب دی. یا دا مطلب چه هغه عمده کتابونه چه پخوا له دی نه راغلی دی، د هغوی ضروری مطالب په دی کتاب کمبی شته یا به له «کتب قیمه» څخه مراد نور علوم او مضامین وی یعنی د هغو علومو مضامین پوره درست صحیح او ډیر مضبوط او معتدل دی.

# وَمَا تَقَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِمْتِ إِلَّامِنَ بَعُدِ مَاجَاءَ تَهُوُ الْبَيِّنَةُ وَ

او نه ؤ جلا (جدا) شوی (له خپلو ملکو څخه بلکه تول سره متفق ؤ په حقانیت د محمد) هغه کسان چه ورکړی شوی ؤ دوی ته کتاب مګر وروسته له هغه چه راغی دوی ته حجت روښانه (چه محمد دی یا قرآن).

تفسیر : یعنی په دی رسول او په دی کتاب کښی هیڅ څای د شک او شبهی نشته خو سره له هغه اهل د کتاب عمداً عناد، ضد او مخالفت ورسره کوی نه د شک او شبهی له پلوه. دوی سره دوه ډلی شوی دی یو هغه چه پخپل ضد او انکار کښی تینگ ولاړ دی او بل هغه چه د حق او انصاف له لوری ئی په اسلام باندی یقین او ایمان راوړی دی ښه خو به دا وه چه په هغه پیغمبر عم(٣٠) البينة(٩٨)

آخر الزمان باندی چه دوی د هغو په انتظار کښی و کرد (تول) سره ایمان راوړی و او خپل کرد (تول) به سره په یوه لاره کښی کرد (تول) اختلافات او شخری به ئی له منځه ایستلی او کرد (تول) به سره په یوه لاره کښی (روان) کیدل مکر هغوی د خپلو عنادو او بدبختیو په سبب د وحدت او اجتماع په ځای په مخالفت او شقاق او نفاق کښی سره اخته شول کله چه اهل د کتاب داسی دی د ناپوهانو مشرکانو احوال به غه وی.؟

تنبیه : حضرت شاه عبد العزیز صاحب رحمة الله علیه دلته د «البینة) مصداق حضرت مسیح علیه السلام بولی یعنی کله چه حضرت مسیح علیه السلام بنکاره نښی له ځان سره راوړی یهودان د هنوی د بمنان شول او نصاری هم په دنیوی اغراضو کښی اخته شوی په څو څو ډولو (طریقو) سره ئی ځانونه وویشل. مدعا دا چه د پیغمبر راتلل او د کتاب نازلیدل پرته (علاوه) د حق تمالی له توفیقه کفایت نه کوی هومره د هدایت سامان چه سره راغونډ شی تر څو چه د هدایت تعالیٰ له چوا سره مل نه وی نو هغه به هم داسی خسارا او نقصان کالی (مومی).

# ومَا آيْرُوا الله عُناصِين لَهُ الله عَناصِين لَهُ الله عَنامَ

حال دا چه امر حکم نه و ورکړی شوی دوی ته په توریت او انجیل کښی مګر ورکړی شوی ؤ چه عبادت کوی دوی د الله په داسی حال کښی چه خالص کوونکی وی الله لره دین له شرکه او نفاقه په داسی حال کښی چه راګرځیدونکی وی له باطله حق ته (په لاره د ابراهیم پس څرنګه کافر کیږی په محمد باندی؟).

تفسیر : یعنی له هر راز (قسم) باطلو او دروغو څخه جلا (جدا) شوی خالص د واحد الله بندګی وکړی! او د حضرت حنیف ابراهیم علیه السلام په شان له هر چا او هری خوا څخه علاقه شکولی د همغه یوه مالک الملک بندګان شی! او د تشریع او د تکوین هیڅ یوه شعبه او څانګه او نور شیان مستقل او خپلواک (اختیارمند) ونه ګنی

# وَيُقِيمُواالصَّالِوَةُ وَيُؤْتُواالزُّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِمَّةِ ٥

او (بل دوی مامور دی په دی چه) قائموی سم ادا یکوی (سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی زکوه او دا (مامور به شیان) دین دی محکم (مستقیم چه هیڅ کوږوالی په کښی نشته).

تفسیر : یعنی دا شیان په هر دین کښی غوره او منلی شوی دی چه د هغو شیانو تفصیل هم

دغه پیغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم هم راکوی. بیا نو الله تعالیٰ ته دغه خبره جه معلومه ده چه له داسی صافی ښوونی او تعلیم څخه ولی دوی ګرځی؟ او تری وحشت کوی؟.

# إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَمُ وَامِنَ اَهْلِ الْكَتْبِ وَالْمُشْرِكِيْنَ فِي تَارِجَهَنَّهَ خلِدِيْنَ فِيْهَآ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی له اهل د کتابو او مشرکان وی به په اور د دوزخ کښی (په قیامت کښی) چه تل به وی دوی په هغه (جهنم) کښی.

تفسیر : یمنی د پوهی او د علم دعوی کوونکی که اهل الکتاب وی یا جاهل مشرکان کله چه حقانیت او وحدت محخه مخ واړوی او انکار تری وکړی د هغو گردو (تولو) پای (آخر) او انجام همنه دوزخ دی چه هیڅ کله به له هغه نه خلاصیږی.

# ٳٷڵٙؠٟڮ؋ؙؙؠؙۺؘڗؙٳڵؠڔؾۣڋ<del>ڽ</del>

دا (خلق دی) هم دوی ډير بد د خلقو.

تفسیر : یمنی له حیواناتو (بهانمو) څخه ډیر خوار ذلیل او خراب دی لکه چه د (فرقان) په سورت کښی داسی یو آیت لولو ﴿ لِنُهُوْلِاَكُوْلِیَكُوْلِیَكُوْلِیَكُوْلِیَكُوْلِیَكُوْلِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیَكُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُ

## إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنْوَاوَعَمِلُواالصّْلِحْتِ أُولَيٍّكَ هُمْخَيْرُ الْمَرِيَّةِ ۞

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی جه (عملونه په دنیا کښی) دا (خلق دی) هم دی ډیر جه د خلقو.

تفسیر : یمنی هغه کسان چه په ګردو (ټولو) رسولانو او کتابو باندی یقین کوی او په جو کارونو کښی لگیا دی نو دوی جه د خلقو دی تر دی چه د دوی زیاتره کسان له پرجتو محخه هم وړاندی کیږی.

# جَوَا وَهُوُعِنْكَ رَبِّمُ جَنْتُ عَدْنِ تَجُوِيُ مِنْ تَعْتِمَا الْاَفْهُ طِٰدِينَ فِيهُ الرَّالِ رَضِي اللهُ عَنْهُمُ

جزاء عوض د دوی په نزد د رب د دوی جنتونه د ابدی هستوګنی دی چه بهیږی له لاندی (د مانیو او ونو) د هغو (د اوبو د شودو د شاتو او د پاکو شرابو) ویالی تل به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی همیشه (تر ابده)، راضی به وی الله له دغو (مؤمنانو څخه په طاعت سره).

تفسیو : یعنی د جنت د باغونو او ویالو څخه برسیره د مولیٰ رضاء هم د دوی په برخه کیږی چه د خوښی اصلی روح هم دا دی.

# وَرَضُواعَنْهُ ذَٰ لِكَ لِمَنْ خَثِمَ رَبُّهُ ۞

او راضی به وی دوی له هغه (الله څخه په ثواب) دا (درجه) هغه چا لره ده چه ویریدلی دی له ربه خپله.

تقسیر : یعنی دا لوړ (اوچت) مقام هر چا ته په لاس نه ورځی. او دا یواځی د هغو بندګانو برخه ده چه د خپل پروردګار له عذابه ویریږی او هغی شیانو ته هیڅ نه ورنژدی کیږی چه په هغو کښی د الله تعالیٰ د عصیان او نافرمانی تصور کیدی شي.

تمت سورة «البينة» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الزلزال مدنية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٩) تسلسلها حسب النزول (٩٣) نزلت بعد سورة النساء.

د «اازلزال» سورت مدنی دی (۸) آیته (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۹) په نزول کښی (۹۳) (۹۳) (۹۳) (۹۳) سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## إذَازُلُزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ٥

#### کله چه وخوځوله شي ځمکه په خوځیدلو سختو خپلو سره.

تفسیو : یعنی الله تعالیٰ به ګرده (توله) ځمکه په سختو او خورا (ډیر) ویروونکیو زلزلو او ریږدیللو سره وخوځوی چه د هغی له اغیزی او اثر څخه به هیڅ ماڼی او عمارت او هیڅ یو غر یا ونه او نور شیان پر ځمکه باندی روغ نه پاتی کیږی او ګرد (تول) هسک (اوچت) او تیت به سره برابریږی تر څو د حشر میدان صاف او پاک او یو برابر وګرځی او دا ګردی (تولی) پیښی به په قیامت د دوهمی نفخی د پو کولو په وخت کښی پیښیږی.

#### وَٱخۡرَجَتِ الۡرَصُ ٱثۡقَالَهَا ٥

او د باندی راوباسی ځمکه درانه شیان له خپله منځه.

تفسیو : یعنی په دی وقت کښی ځمکه هر هغه شی چه د دی په منځ کښی وی لکه مړی، سره او سپین زر، لاجورد پیروزه، غمی او نور ګرد (تول) د باندی غورځوی خو د دی مالونو او قیمت دارو شیانو اخیستونکی به څوک نه وی؟ ګرد (تول) خلق به ګوری چه په دغه ورځ کښی به هغه ګران شیان چه تل به په هغو باندی جنګونه کیدل نحومره بیقدره او بیکاره لویدللی وی.

# وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَالَهَا ۞

او وبه وائی انسان (منکر له بعثه) چه څه شوی دی دغه (ځمکی) لره (چه د باندی راوباسی مدفون خپل).

تفسیو : یعنی بنی آدمان وروسته د ژوندی کیدلو او زلزلی د آثارو له لیدلو څخه یا د هغو ارواحو د زلزلی په ترڅ کښی حیران پاتی شوی په حیرت سره به وائی «پر دی مُحمکی باندی محه وشو؟ چه په دومره زور سره خوځیږی؟ او هر شی له خپله ګیدی مُخه د باندی غورځوی؟».

# يَوْمَهِ ذِ تُحَكِّ ثُ اَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْلَى لَهَا۞

په دغی ورځی کښی وبه وائی بیانوی به ځمکه خبری خپلی (خلقو ته که د خیر وی که د شر). په سبب د دی چه رب ستا وحی امر حکم کړی دی دی ته (په ویلو بیانولو سره). قفسیر : یعنی بنی آدم چه مجه به او بد کارونه د هنی محمکی په سر باندی کری و هنه گرد (ټول) به ښکاره وی لکه چه وائی به هغه سری په ما باندی لمونځ کری و هغه غلا کړی وه هغه ناحق وینه توئی کړی وه او داسی نوری خبری ګواکی د ننی ورځی په اصطلاح او ژبه داسی وپوهییئ چه هر سری چه هومره عملونه ئی په محمکه باندی کړی وی د هغو ګردو (ټولو) ریکارډونه (ټکلی) به وی او د قیامت په ورځ کښی به د پروردګار په حکم په خبرو راځی او هر شی له لری ښکاری.

# يَوْمَهِ نِ يَصُدُرُ النَّاسُ اَشُتَاتًا لَا

په دغی ورځی کښی به وګرځی خلق ټولی ټولی (له موقف یا له قبور نه په مختلفو اشکالو سره).

قفسیر : یعنی په هنی ورځی کښی به خلق له خپلو قبرونو څخه راوتلی د محشر په ډګر کښی په راز راز (قسم قسم) دلی جوړی کړی حاضریږی. یوه دله به د شرابیانو وی بله دله به د زناکارانو وی هم داسی د ظالمانو او غلو. علیٰ هنا القیاس د نورو، یا دا مطلب چه خلق له حساب محخه خلاصیږی او د بیرته ګرځیللو په وقت کښی څه ډلی به ئی جنتیانی او څه به دوزخیانی وی چه هره یوه به پخپل لوری رهی (روان) کیږی.

#### لِيُرُوْ الْعُمَالَهُوْ الْ

دپاره د دی چه وښودله شي هغوی ته (جزاء د) عملونو د دوی.

تقصیو : یمنی د حشر په میدان کچی به د هنوی عملونه وروجوولی شی تر غو بدانو ته یو راز (قــم) رسوائی او نیکانو ته یو راز (قــم) سرفرازی حاصله شی ممکن دی چه د عملونو له ورجوولو څخه د شمراتو او نتائجو ورجوول مراد وی.

# ڡ۬ؠؘۜؽؙؿؙؠؙڬڔؿؙڠؘٵڶۮؘڗۜۊ۪ڂؚؽؙڔۘٞٵؾۜڔؘ؋۞۫ۅؘۺؗؿۘؿؠؙڬڔؿؗڠٵڶ ۮڗۊؚۺؘڗٞٳؿڔؘۄؙ۞۫

پس هغه څوک چه عمل کوی په اندازه د يوی ذری د خير نيکی نو وبه وينی (جزاء د هغه) او هر هغه څوک چه عمل کوی په اندازه د يوی ذری د شر بدی نو وبه وينی (سزاء د هغه).

تفسیر : یمنی هر یوه ته د هغه د عمل ذره ذره جه وی که بد د هغه په مخ کښی ایښوول کیږی او حق تعالیٰ به هره هغه معامله چه د هر عمل په نسبت اجرا کوی هغه به هم د هغوی له سترګو څخه تیروی.

#### تمت سورة الزلزال بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة العاديات مكية وهي احدى عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٠) تسلسلها حسب النزول (١٤) نزلت بعد سورة «العصر»

د «العادیات» سورت مکی دی (۱۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۰) په نزول کښی (۱۶) سورت دی وروسته د «العصر» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# وَالْعَلِيلِيَ ضَبُعًا ٥ فَالْمُؤْرِلِيِّ قَدُحًا ٥

قسم دی په اسونو ځغلیدونکیو چه آواز ایستونکی دی له سینو څخه آواز پورته کول له ګیډو پس قسم دی په اسونو ایستونکیو د اور او رایستل په وهلو د سمانو تیږو (ګټو) لره.

تفسیر : یعنی په هغی تیږو (ګټو) یا تیږی (ګټی) لرونکی ځمکی باندی چه خپلی سوی (سمان او نوکان) وهی او اور پورته کوی.

#### فَالْمُغِيْرِتِ صُبِيًا ﴿

يس قسم دى په لوټ كوونكيو باندى په وقت د صبا كښي.

عم(۳۰)

تفسیر : په عربو کښی عادت و چه په صباؤن کښی به ئی په لوټولو باندی لاس پوری کاو تر څو د دوی د شپی له ورتګه دښمن خبر نشی او سحار ناڅاپه داړه واچوی او دا به ئی خپل ځلمیتوب او میړانه (بهادری) ګټله چه په شپی کښی په چا ور ونه لویږی.

# فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعًا اللهِ

پس پورته کوی دغه (اسونه) په سمانو خپلو سره (په وقت د ځغلیدو کښی) ګرد (په شاؤ خوا د دښمن).

تفسیو : یعنی په داسی قوت او ګړندیتوب او چالاکی سره څغلیدونکی اسونه چه د ګهیځ (سحر) په وخت کښی کله چه د شپی د سړو او شبنم د رطوبت ټولی دوړی او غبار ناست وی خو بیا هم د دی اسانو له سوو څخه ګرد او دوړی پورته شی.

## فوسكلن يهجمعال

پس ننوځی دغه (اسونه) هغه وقت په منځ د ټولی (د دښمنانو د دين کښی).

تفسیر : یعنی په دی وخت کښی بی له ویری او خطر د دښمن په فوج کښی ننوځی. قنبیه : امکان لری چه د دی قسم له یادولو ځنی اسونه مراد وی لکه چه ښکاره ده. او ممکن دی چه د مجاهدینو سواره مراد وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا په سورو غازیانو باندی قسم دی. له دی نه به بل کوم یو عمل لوی او لوړ (اوچت) وی چه سړی د الله تعالیٰ په لاری کښی خپل ځان جاروی (قربانوی). او جواب د دغو پاس قسمونو دا دی.

### إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودُونَ

چه بیشکه (کافر) انسان له ربه خپله خامخا منکر ناشکره (د نعمتونو) دی.

تفسیر : یعنی د غازیانو سورو سر او ځان جارول (قربانول) د الله تعالیٰ په لاری کښی ورښیی چه وفادار او شکر گزار بندګان داسی وی هغه سړی چه د الله تعالیٰ ورکړی قوتونه د هغه په لاره او ځای کښی نه ښندی (قربانوی) نو وائی «هغه سړی چه د حقیقی مالک ورکړی شویو قوتونو قدر نه پیژنی او د هغه روزی خوری او د هغه د بی شمارو نعمتونو او بخششونو څخه شپه او ورځ متمتع او کتی اخلی خو سره له هغه د هغه الله تعالیٰ امر نه منی نو هغه له بوده و (څاروو)

څخه هم خوار او ذلیل، حقیر او بکته دی. وګورئ یو به اس ته چه د هغه عبتن (خاوند) وابه او دانه ورکوی دا اس له دی بالنی څخه د خپل عبتن (خاوند) په وفاداری کمی خپل ځان څاروی (قربانوی) او هر لوری ته چه سور اشاره ورته وکړی په همغه لوری درومی او محغلی او له ډیرو منډو محخه پرشیږی او له خپلو سومو او د پښو نوکانو څخه دوړی او کله کله اور هم پورته کوی او په ډیر ازدجام او بیړی او تلوار په مړی او سړی او لوړو (اوچتو) او ژورو کښی ځان غورځوی. د مرد کو په ورښت (د ګولو په باران) او د تورو، توپکو په منځ کښی څغلی او د توپ، طیاری، تانګ او نورو وسلو ځنی دومره نه ویریږی بلکه ډیر ځلی وفا لرونکی او روزلی شوی اسان (اسونه) د خپلو سرو د ژغورنی (ساتنی) لپاره خپل څان هم په خطر کښی اچوی نو آیا انسان له داسی اسانو (اسونو) څخه څه عقل نه زده کوی؟ او نه پوهیږی چه پخپله انسانان هم یو لوی پالونکی لری چه بائی د هغه د حکم منلو او وفاداری کښی د خپلو ځانونو او مالونو په بندلو (قربانولو) کښی هر وقت حاضر او تیار اوسی. په رښتیا سره چه کافر انسان خورا (دیر) بخیل ډیر ناشکر او نالائق دی تر دی چه د یوه اس او سپی په اندازه هم خپله وفاداری (دیر) بخیل ډیر ناشکر او نالائق دی تر دی چه د یوه اس او سپی په اندازه هم خپله وفاداری نشی څرګندولی (ښکاره کولی).

#### وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰ لِكَ لَشَهِمُيُكُ<sup>۞</sup>

او بیشکه دا (انسان) پخپلی دغی ناشکری خامخا شاهد کتونکی گواه دی (یا هغه انسان هغه کار پخپل مخکسی گوری).

تفسیو : یعنی د سر بندونکی (جان نثار) مجاهدین او د هغوی د اسونو وفاداری او شکر گزاری د هغوی تر ستر کو لاندی دی خو بیا هم دا بی حیا ردی ستر کی کوری او له خپله عجایه نه خوزی.

تنبیه : مونی د ترجمی په رعایت دا مطلب ولیکه. که نه ډیرو مفسرینو د دی جملی مطلب داسی اخستی دی. انسان پخپلی ناشکری باندی د حال په ژبه گواه دی. دی دی لیر شانی د خپل زړه په غږ باندی هم غویر کیپردی او وادی وری او متوجه دی شی چه زړه ئی ورته څه وایی؟ دا وائی چه آیا سره د دومره لورینی (مهربانی) او بښکلوی (بخشش) ته ناشکر ئی. ځینی اسلاف د (انه) ضمیر د رب په لوری اړوی یعنی د ده رب د هغه ناشکری او کفران ته گوری.

## وَإِنَّهُ لِعُبِّ الْغَيْرِ لَشَدِيدُ ٥

او بیشکه دا (انسان) په مینه محبت د مال کښی خامخا زیات قوی ډیر سخت دی.

تفسیر : یعنی حرص، طمع، بخل، امساک او نورو رذائلو هغه ړوند ګرځولی دی د دنیا د زرو او مال په مینه کښی دومره ډوب شوی دی چه خپل حقیقی منعم ئی هیر کړی دی او نه پوهیږی چه وروسته له دی نه به ئی څه حال کیږی.

# ٱفَكَايَعُكُهُ إِذَابُتُ ثِرَمَا فِي الْقُبُورِ فِي وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِيِّ

آیا پس نه پوهیږی (دا انسان) کله چه راپورته کړل شی راووځی هغه شی چه په قبورو کښی دی (مړی) او محقق راښکاره کړی شی هغه (عقائد او ارادی) چه په سینو د دوی کښی دی.

تفسیو : یعنی هغه وخت هم راتلونکی دی چه مړی به له خپلو هدیرو (مقبرو) ځنی ژوندی ایستل کیږی او هغه خبری چه په زړونو کښی پتی دی ګردی (ټولی) څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو هلته به کتل کیږی چه له دی مال څخه څه ګتی اخیستی شی؟ او دا نالاتق او کافر به څنګه ځانونه ژغوری (بچ کوی) که دا بی حیا په دی خبره باندی پوهیدی نو هیڅ کله به د مال په مینه کښی دومره نه ډوبیدل او داسی حرکتونه به ئی نه کول.

# ؚٳڹؖۯڹۜۿؙۿڔۿؚۅؙۘۅؘؠؘؽۭڎٟڴۼڽؽ<sub>ۯؖ</sub>۫۫

بیشکه رب د دوی په دوی باندی په دغی ورځی کښی خامخا ښه پوه خبردار دی (نو موافقه جزاء به پری ورکړی).

تفسیو : یعنی که څه هم د الله علم هر وقت د بندګانو پر پټه او ښکاره باندی محیط دی خو پرله پسی د ده علم او پوه پر بندګانو ظاهریږی او هیچا ته ځای د دی خبری نه پاتی کیږی چه له هغی څخه انکار وکړی.

#### تمت سورة العاديات بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة القارعة مكية وهى احدى عشرة آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠١) تسلسلها حسب النزول (٣٠) نزلت بعد سورة « قريش»

د «القارعة» سورت مکی دی (۱۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۱) په نزول کښی (۳۰) سورت دی وروسته د « قریش» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ٱلْقَارِعَةُ أَنْ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَآادُرُنِكَ مَا الْقَارِعَةُ أَنْ

(هغه) ټکوونکی (د زړونو قیامت) څه ده هغه ټکونکی (د زړونو قیامت). او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه ده هغه ټکوونکی (د زړونو قیامت).

تفسیر : له «القارعة» څخه مراد قیامت دی چه زړونه به له ویری او فزع محخه سخت تکانونه په کښی خوری او فزع محخه سخت تکانونه په کښی خوری او غوږونو ته د ډیرو سختو غږونو له اوریدلو محخه رېړ (تکلیف) پیښیږی مطلب دا دی چه د قیامت د حادثی د دی ویروونکی منظری او ننداری څحه بیان وکړ شی یواځی د هغو د محین آثارو او نښو څحه خبری لامدی ویلی کیږی چه له هغو محخه د هغی د شدت او د سختی اندازه لکولی شی.

# يَوْمَرِيُكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَّاشِ الْمَبْثُونِ فِي

(ټکوی به زړونه) په هغه ورځ کښی چه ګرځی خلق لکه واړه ملخان خواره خواره کړی شوی (یو په بل ختونکی).

تفسیر : یعنی هر یو به په یوه لوری په بهتابی او وارخطائی سره منډی وهی او مختلی کواکی دا تشبیه له وړو ملخانو سره د ضعف، کثرت، حرکت، بی انتظامی او بی تابی له پلوه ورکړی شوی ده.

# وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالْحِهْنِ الْمَنْفُوشِ ٥

او وبه کرځی غرونه (له هیبته په دغی ورځی کښی) لکه وړی رنګینی شیندلی شوی (د نداف په لینده).

تقسیر : یعنی لکه چه نداف او ډاندس پخپل ډیندت او لینده سره پنبه یا وړی (پشم) وهی او پرسوی نی او له هغو څخه د حجم په لحاظ یو لوی شی جوړوی او بیا په یو یو کولو او لږ عم(٣٠) القارعة(١٠١)

ښورولو سره هغه الوځموی او یوه خوا بل خوا ئی رغړوی هم داسی به د قیامت په ورځ کښی غرونه هم الوځی او سره متفرق کیږی به او په رنګ ورکړیو شویو وړیو سره به ئی ځکه تشبیه ورکړی شوی وی. چه هغه ډیر کمزوری او سهکی دی برسیره په دی د (فاطر) د سورت په مخلورمه رکوع ځمونږ دغه تفسیر کښی د غرونو د رنګ اقسام هم ښوودلی شوی دی ﴿ وَیَنَ الْپِبَالِ جُنَوْبِیَّظُ ۖ وَخُمْرُهُخُتَیْكُ الْوَانْکَارْغَیْلِیْهُ اُسْرُدُ ﴾ .

# ڣَامَّامَنُ تَقُلُتُ مَوَازِينُهُ فَافَوْ فِي عِيْشَةٍ رَّاضِيةٍ ٥

پس هر څه هغه څوک چه دروند شي (په دغې ورځمي کښي) وزن (د عملونو يا اعمال) د ده نو هغه به وي په ښه ژوندون چه راضي به وي (په جنت کښي).

# ۅؘٲڡۜٵٚڡؘڹؙڂؘڣۜؾؙڝۘۅٙٳڔ۬ؠؽؙٷٚٞڡٚٲۺ۠ٞڎۿٵۅؚؽڎٞۨ۞ٙۅڡٙٵۧ ٲۮۯڶڬڡٵۿؚؽڎؙ۞۫ٵڒۘٛػٵڡؚؽڎٞ۞ٞ

او هر څه هغه څوک چه سپک شی وزن (د عملونو یا اعمال) د ده نو مور د ده (ځای د اوسیدلو د ده) به هاویه وی او څه شی پوه کړی ته څه ده دغه (هاویه) اور دی خورا (ډیر) تود (چه منکران پکښی پړمخی غورځولی کیږی).

تفسیو : یمنی هغه عذاب چه په دغی طبقی کښی شته د ځینو سریو په فکر کښی نشی راتلی نو بس دومره وپوهیږئ چه یو اور دی ډیر تود چه سره خوټیږی او داسی سوځوونکی دی چه د هغه په مقابل کښی بل اور ته تود نه وایه شی الله مو دی له دی اوره او له نورو ربړو (تکلیفونو) څخه پخپل فضل او مهربانی سره وساتی.

#### تمت سورة القارعة

عم(۳۰) التكاثر(۲۰۰)

سورة التكاثر مكية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٢) تسلسلها حسب النزول (١٦) نزلت بعد سورة الكوثر.

د «التکاثر» سورت مکی دی (۸) آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۲) په نزول کښی (۱۹) سورت دی وروسته د «الکوثر» له سورته نازل شوی دی.

#### يِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ٱڵۿٮڬٛۉٳڵؾۜڮٳڗؙؙؙؙٛٛ۠۠۞ڂؾۨؽۯ۫ۯؾؙؙؙٛٛۅٛٳڶؠڡۜٙٳۑؚڔؖؖؖ

مشغول کړی یئ تاسی (له عبادته) فخر کولو (یو له بله په ډیر والی د مال اولاد او قام) تر هغه پوری چه ورشئ هدیرو ته (مړه شئ خښ شئ یا تر هغه پوری چه مړی هم شمارئ د ډیروالی لپاره).

تفسیو : یعنی د مال او د اولاد د کثرت او د دنیا د مال او د شتو حرص سری په غفلت کنبی اچوی نه د الله تعالیٰ د لورینی (مهربانغ) فکر ورته پریپدی چه راشی نه د آخرت په خیال کنبی لویږی، پس شهه او ورځ په هم دی فکر کښی لگیدلی وی په هر ډول (طریقه) چه کیږی ښائی ځما مال او شته را زیات شی او کور کهول می له گردو (ټولو) کورنیو او کهولو څخه به او لوړ (اوچت) وی، لا دا د غفلت پرده له مخه نی نه وی لری شوی چه مرګ ورته راورسیږی کله چه په قبر کښی کیپنود شی نو هلته ورښکاریږی چه په سخت غفلت او هیره کښی لویدلی و او هغه شیان چه د څه مودی له پلوه د ده په سترګو کښی ښه ښکاریده وروسته له مرګه هغه ګرد (ټول) د هیڅ بلکه د ده د ځان نقصان ثابت شو.

تنبیه : په ځینو روایتونو کښی چه الله تعالیٰ د هغوی په صحت باندی ښه پوهیږی راغلی دی چه 
یوه ورځ دوو قبیلو په خپلو منځونو کښی هری یوی په زیادت باندی فخر کاؤ کله چه د مقابلی 
په وقت کښی د یوی قبیلی سړی د بلی قبیلی له سړیو څخه لږ ورووتل نو ئی وویل چه ځمونږ 
سړی په جنګ کښی مړه شوی دی ځئ چه لاړ شو هدیری (مقبری) ته او قبرونه ئی وشمیرو نو 
هلته به دا درښکاره شی چه ځمونږ سړی له تاسی څنی څومره ډیر دی؟ او په مونږ کښی څومره 
نومیالی سړی تیر شوی دی؟ وروسته له دی وینا څخه د قبرونو په شمیرلو باندی ئی شروع وکړه . 
نو د دی غفلت او چهالت د تنبیه دپاره دا پاک سورت نازل شو په ترجمه کښی د دی دواړو 
مطلبونو ګنجانش شته .

# ڴڒڛۘۅ۫ؽؾؘڠؙڵؠؙۅٛڹ۞۠ؿ۫*ۊ۠ڴ*ڒڛۜۅ۫ؽؾڠؙڵؠۅٛؽ۞ؖ

نه ده داسی وړ(لائق) ! ژر ده چه پوه به شځ تاسی (پخپلی خطائی باندی) بیا بیخی داسی نه ده وړ (لائق) ژر ده چه پوه به شځ تاسی (پخپلی خطائی) باندی.

تفسیر : یعنی و گورئ په څو څو ځلی په تاکید تاسی ته ویل کیږی چه ستاسی دا خیال صحیح نه دی چه «د مال او اولاد او نورو شتو ډیروالی په کار راتلونکی شی دی» عنقریب تاسی به ئی معلوم کړئ چه دا زائل او فانی څیزونه هیڅ کله د فخر او مباهلت لائق نه و. بیا وپوهیږئ چه آخرت داسی یو شی نه دی چه له هغه څخه انکار یا غفلت وکړی شی په مخ کښی به تاسی ته دا درښکاره شی چه اصلی ژوندون عیش او هوسائی (آرام) په آخرت کښی ده او د دنیا ژوندون د هغی په مقابل کښی پرته (علاوه) له یوه خوب او خیال ځنی بل شی نه دی. دا حقیقت ځینو خلقو ته لږ قدر په دنیا کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) خو وروسته د قبر له رسیدلو څنی او بیا په محشر کښی دا غوتی لا ډیری ښی پرانیستلی کیږی.

# كَلَّالُوْتَعُلُمُوْنَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ٥

نه ده داسی که تاسی پوهیدلی (په خرابی د عاقبت د تکاثر او تفاخر) په علم الیقین سره (نو داسی به مو نه کول).

تفسیو : ستاسی دا خیال هر گز صحیح نه دی که تاسی په یقینی ډول (طریقه) او د صحیحو دلائلو په وسیله په دی خبری پوهیدی چه د آخرت په مقابل کښی د دنیا شیان هیڅ دی نو هیڅ کله به مو غفلت نه کاوه.

# لَتَرَوْنَ الْبَحِيْمَ فَ ثُمَّ لَتَرَوْنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ فَ

قسم دی چه خامخا وبه وینئ تاسی هرومرو (خامخا) دوزخ بیا به خامخا ووینئ تاسی هرومرو (خامخا) هغه (دوزخ) په سترګو د یقین سره.

تفسیر : یعنی د غفلت او د انکار نتیجه دوزخ دی او تاسی ضرور د هغه لیدونکی ئی <sub>اد</sub>ومبی د هغه څه اثر «برزخ» کجی په نظر درشی بیا به ئی په آخرت کجی په پوره ډول (طریقه) ووینځ او عین الیقین به مو حاصلیږی.

# ثُمَّ لَتُنْكُنُّ يَوْمَيِنٍ عَنِ النَّعِيْمِ ﴿

بیا به خامخا پوښتنی وشی له تاسی څخه هرومرو (خامخا) په دغی ورځی کښی له (حقائقو د) نعمتونو هوساینو (راحت) نه (چه درکړی ؤ تاسی ته په دنیا کښی).

تفسیر : یعنی په هغه وقت کښی به وپوښتلی شی چه «اوس راوښیځ د دنیا د نعمتونو او د عیش او د هوسائی (آرام) حقیقت څرنګه و؟ یا هلته پوښتل کیږی هغه ظاهری، باطنی، آفاقی، انفسی، جسمانی، روحانی نعمتونه چه ما تاسی ته په دنیا کښی عطاء کړی و تاسی د هغه شکر او حق په څه ډول (طریقه) ادا کړی دی؟ او د خپل هغه حقیقی منعم په خوښولو کښی مو تر کوم ځای پوری سعی او زیار (محنت) ایستلی دی؟».

تمت سورة «التكاثر» بفضل الله تعالى ومند

سورة العصر مكية وهى ثلاث آيات و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٣) تسلسلها حسب النزول (١٣) نزلت بعد سورة الانشراح.

د «العصر» سورت مکی دی (۳) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۳) په نزول کښی (۱۳) سورت دی وروسته د «الانشراح» له سورته نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحِيْوِن الرَّحِيْوِن

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# وَالْعَصْرِكِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِكُ

قسم دی په عصر چه بیشکه انسان خامخا په زیان کښی دی (په صرف کولو د عمر سره په فانیه ؤ مطالبو کښی).

تفسیو : عصر زمانی ته وائی یعنی قسم په زمانی باندی چه د انسان عمر هم په کښی داخل دی چه دا عمر د سعاداتو او کمالاتو د ګتلو دپاره یوه لویه پنګه (سرمایه) ده او پکښی عجائب او غرائب دی په اقسامو سره یا قسم دی د مازدیگر په وخت باندی چه د دنیوی کارونو او وضیفو

له پلوه یو ځان ته اهمیت او مشغولیت لری او د لمانځه ادا یکی سخته ده ځکه چه خلق مشغول وی په دنیوی کارونو خپلو کښی او د دیانت له سببه د خورا (ډیر) لوی فضیلت وقت دی تر دی چه حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی «د هر چا چه د (عصر) لمونځ فوت شی لکه چه د هغه کرد (ټول) کور او د ژوندون شیان لوت شوی وی» یا قسم دی ځما په پاکه زمانه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی چه په هغی کښی د عظمی رسالت او کبری خلافت رڼا او نور دیر جه ځلیږی او بهتر او غوره ده له نورو زمانو څخه، او د «والعصر د قسم جواب دغه دی چه چه گڼی کښی دی».

له ُدی څخه به زیات زیان څه وی چه د واوری خرڅوونکی غوندی د هغه د تجارت راس|لمال چه د هغه عزیز عمر دی شیبه یه شیبه (لحظه یه لحظه) لویږی که دی یه دی ژر ورتګ کښی هیڅ یو داسی کار ونه کړی چه هغه یواځی د دی تللی عمر پنګه (سرمایه) وبللی شی یا ئی به درد وخوری بلکه یو ابدی او غیر فانی متاع او د تل دیاره د کار شی وگرځی نو زیان او خساره ئی خو زیاتیږی که تاریخ ولولی یا د خپل ژوندون یر واقعاتو باندی غور وکړی نو له لږ فکر کولو څخه به دا ورثابته شي هغه خلق چه د خپل وروستي او مستقبل وقت څخه بي يروا ياتي کیږی او یواځی په خیالي لذاتو کښي خپل وقت تیروی او د خپل عزیز عمر شیبي (لحظي) په غفلت، شرارت، لهو، لعب او نورو چتی (بیکاره) شیانو کښی خاوری ایری نه کړی هغه اوقات چه د مجد او شرف د تحصیل او د فضل او کمال د اکتساب دیاره وړ (لائق) او مناسب دی په تيره بيا هغه سه ينگه (سرمايه) لرونكي اوقات چه د رسالت لمر خپل انتهائي عروج او يلوشي ته یکښی رسیللی دی او دنیا ئی داسی رنه کړی ده چه څاری (مثال) او نظیر ئی نشته که په غفلت او نسیان کښي تیر کړی شي نو ویوهیږئ چه له هغه څخه سخت زیان بل نشته هغه څوک خوش نصیبه او بختور دی چه دا فانی عمر باقی او دا بیکاره ژوندون د کار وگرځوی او د آخرت دپاره پکښي جدوجهد وکړی او دا خورا (ډير) ښه اوقات او عمده مواقع غنيمت وګڼي او تل د سعادت په کسب او د کمالاتو په تحصیل کښې کوښښ وکړې نو دا خلق هغه کسان دی چه د هغوی ذکر په 🎄 اِلْاالَذِیْنَ اَمْنُوْاوَعَیِلُواالشَّلِیْتِ 🐞 کښی راغلی دی.

# ٳڷڒٳڷێۮؚؽڹٵڡۘٮؙؙٷؙٳۅؘۼؠڶؙۅؙٳٳڟۨۑڶڂؾؚۅؘؾؘۅٳڝؗۅؙٳ ڽٵٛۼؾۜٚ؋ۅؘؾۅؘٳڝؙۅؙٳڽٳڵڝۜڹڔؗؗٙٛ

مگر (خو زیانکاران نه دی) هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او وصیت ئی کړی وی یو له بله په حقه سره چه ایمان دی او وصیت ئی کړی وی یو له بله په صبر (په طاعت او مصیبت او له معصیته).

تفسير : يعنى انسان ته د زيان به ژغورلو (ساتلو) كښي څلورو شيانو ته ضرورت دي. اول په الله تعالیٰ او په رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی ایمان راوړل او د هغه په هدایاتو او وعدو باندی اخروی وی یا دنیوی بوره یقین لرل، دوهم د دی یقین اثر او اغیزه نه سائی چه یواځی یه قلب او دماغ یوری محدوده وی بلکه سائی چه یه جوارحو کسی هم څرګنده (سکاره) شی او د هغه چاری او اعمال او ژوندون د ده د زړه هنداره وی، دریم دی پخپلی انفرادی اصلاح او فلاح باندی قناعت ونه کړی بلکه د خپل قوم او ملک ګټې او اجتماعي مفاد هم ښائي د ده تر کتنی او نظر لاندی وی! هر کله چه دوه مسلمانان سره ووینی ښائی یو له بله سره په ورین (رون) تندی خبری اتری وکړی او په قول او فعل او هره معامله کښی يرته (علاوه) له ديانت او صفائی څخه بل کار نه کوی! او تل دی يو بل ته د صداقت، امانت تاکيد وينا وکړي! څلورم هر يوه له ښائي چه تل بل ته دا وصيت او نصيحت كوى چه د حق به معامله او د شخصي او قومی اصلاح به لاره کښی چه هر څومره سختی او زیار (محنت) او رېړونه (تکليفونه) وريېش شی یا له طبعی مخالفی چاری یه مخ ورته راشی دا کردی (تولی) دی یه یوره صبر او استقامت سره تحمل کړی او هیڅ کله دی پل د نیکی له لاری څخه کوږ نه ږدی! هغه خوش قسمت انسانان چه د دی څلورو اوصافو له لاری څخه قدم کوړ نه ږدی! هغه خوش قسمت انسانان چه د دی څلورو اوصافو جامع او لرونکی وی او دوی سره د خپل کمال د نورو په تکمیل کښی هم زیار (کوشش) کوی نو د هغوی نوم د دنیا به صفحاتو کښی تل ژوندی پاتی کیږی او هغه آثار چه دوی له خپل ځان څخه دلته پدی هغه به تل د باقیات الصالحاتو په ډول (طریقه) د هغوی نومونه ژوندی او اجرونه ئی زیاتوی. فی الحقیقت دا مبارک سورت د دیانت خلاصه ده حضرت امام شافعی رحمة الله علیه فرمایلی دی «که له یاک قرآن محخه یواځی هم دا سورت نازل شوی وی نو د یوهانو بندگانو د هدایت دیاره هم کافی و» ځمونډ اسلافو او پخوانیو لویانو به کله چه يو له بل سره ليدل نو د جلا (جدا) كيدلو په وقت كښي به ئي يو بل ته دا مبارك سورت اور اوه .

#### تمت سورة «العصر» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الهمزة مكية وهى تسع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٤) تسلسلها حسب النزول (٣٢) نزلت بعد سورة «القيامة».

د «الهنزة» سورت مکی دی (۹) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰٤) په نزول کښی (۳۲) سورت دی وروسته له «القیامة» د سورت څخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ۅ*ۘؽ*ؙؽ۠ڴؚڷؚڰؙڸؖۿؙؠڗؘۊٟڷؙؠڗؘۊؚڰؗ

افسوس هلاک یا کنده د دوزخ یا خرابی ده هر غیبت گر عیب کر لره.

تفسیر : یعنی له خپل څان څخه نه خبریږی او نور حقیر ګټلی طعنی ورکوی او د هغوی په واقعی یا غیر واقعی عیبونو پسی لویدلی وی او لټوی ئی.

#### إِلَّذِي جَمَعَ مَا لَاوَّعَتَّ دَهُ ﴿

هغه (غیبتگر عیبگر) چه جمع کړی ئی دی مال او وار وار ئی شمیرلی او ذخیره کړی ئی دی.

تفسیر : یعنی طعنی ورکول او عیب لتول د تکبر منشأ ده او د تکبر سبب مال دی چه د حرص لامله (له وجی) ئی له هری خوا ځان ته راتولوی او بخیلان د حرص لامله (له وجی) هری خوا ته لاس او پنبی اچوی او د بخل له سببه خپلی ګتی شمیرلی ساتی او یو پول او پیسه تری نه خرخ کوی. زیاتره بخیل مالداران داسی چه هغوی خپلی نغدی خو خو څلی شمیری او حسابونه ئی جوړوی او له دی شمیرلو څخه هر څلی بیل بیل خوند او مزه اخلی.

#### يَعْسَبُ إِنَّ مَالَةَ أَخُلَدُهُ ۗ

کمان کوی چه بیشکه مال د ده به تل ژوندی لری دی.

تفسیو : یعنی له دی چارو څخه دا راښکاری چه لکه دا مال هیڅ چیری نه ورڅنی جلا (جدا) کیږی بلکه تل په دی له ارضی او سماوی آفتونو څخه ساتی؟.

### كَلَالِيُنْبَدَنَ فِي الْحُطْمَةِ

نه ده داسی (بلکه مر به شی او خلاص به ئی نه کری دا مال له عذابه) قسم دی چه خامخا وبه غورځولی شی هرومرو (خامخا) (دا جمع کوونکی) په هغه شی کښی چه ماتوونکی سوځونکی دی د هر شی. تفسیو : یعنی دا خیال بالکل چنی (بیکاره) دی مال خو تر هدیری پوری هم له چا سره نه ځی نو وروسته له هغه به غه تری واخیست شی ګرد (ټول) مال او دولت به هم داسی پاتی وی او دا بنبخت به پورته کړی او په دوزخ کښی به ئی وغورځوی.

«حطمة» هغه سخت ماتونکی اور ته وایه کیږی چه هر شی سم د لاسه بی له لوګی او اوږدو لمبو څخه وسوځوی.

# ۅؘڡٵۧٳۮۯٮڰؘڡؘٵڷۼڟؠڎؙ۞۫ٮٵۉڶڶڮٳڷڹڎؙۊؾۘۮٷٞ۞ٚٳڷؚۜؾؽؗ تَطّلِعُ عَلَىٱلْاَفِيدَةِ۞

او څه شی پوه کړی ئ ته څه شی دی ماتوونکی سوځوونکی د هر شی. اور د الله دی بل کړی شوی هغه (اور) چه خیژی پر زړونو باندی (نو سوځوی ئی).

تفسیر : یعنی به و بوهبیرئ چه دا اور د بندگانو نه دی بلکه د الله تعالیٰ بل کری شوی اور دی او د هغه له کیفیته څه مه پوښتئ چه دا اور ډیر پوه لرونکی دی گرد (تول) زړونه تر خپلی کتنی لائدی نیسی دا اور هر هغه زړه چه ایمان پکښی نه وی سوځوی او د ایمان دارو زړونو سره هیڅ کار نه لری. د هغه سوځیدل چه په بدن باندی لگیږی سم د لاسه زړه ته رسیږی بلکه یو بل ډول (طریقه) سوځیدل به داسی وی چه له زړه څخه شروع شوی نور بدن ته سرایت کوی او سره له دی چه زړونه، ارواح او جسمونه سره گرد (تول) سوځیږی خو بیا به هغه مجرم نه مری او دا دوزخی به تل دا غوښتنه کوی «کاشکی مرکمی راشی او ما له دی ربرو (تکلیفونو) څخه وژغوری (بچ کړی). خو د هغه دا هیله (امید) نه پوره کیږی. خدای مو دی له دی عذاب او نه نورو عذابونو څخه وساتی.

### ٳٮٚٞۿٵؘڡؘڶؽۿؚۄ۫ۺؖٷؙڝؘۮٷ۠ٛ۞

بیشکه دا اور به په دوی باندی بند کړی شوی وی.

تفسیو : یعنی کافران په دوزخ کښی غورځول کیږی بیا د دوزخ ورونه پری تړل کیږی او هیڅ د وتلو لار به نه وی تل به په هغه کښی پاتی او سوځیږی په تحقیق سره دا اور د دوزخ به په دی کفارو باندی بند کړی شوی وی.

# ڣؙٛۼؠٙۮۭۺؙؠؘڰۮۊؘ۪ؖؖؖٛ

#### يه ستنو راښكليو شويو اوږدو سره.

تفسیر : یعنی د اور لمبی د اوپدو اوپدو ستنو په ډول (طریقه) پورته کیږی یا دا چه دوزخیان په اوپدو ستنو کښی سخت تړل کیږی چه د سوځینلو په وقت کښی هیڅ ونشی خوځینلی چه د دی خوا او هغی خوا له خوځینلو د عناب د څه سپکتیا توهم کیدی شی او ځینی وائی د دوزخ خوله په اوپدو اوپدو ستنو سره بندیږی چه له یوی خوا څخه بلی خوا ته راښکلی شوی وی والله اعلم.

#### تمت سورة الهمزة بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الفيل مكية وهى خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٥) تسلسلها حسب النزول (١٩) نزلت بعد سورة «الكافرون».

د «الغیل» سورت مکی دی (ه) آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۵) په نزول کښی (۱۹) سورت دی وروسته د «الکافرون» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

### ٱلمُرْتَركينَ فَعَلَ رَبُّكِ بِأَصُحْبِ الْفِيلِ اللهِ عَلَى رَبُّكِ بِأَصْحَبِ الْفِيلِ

آیا نه و لیدلی تا نه ئی خبر چه څرنګه کار کړی و رب ستا له خاوندانو د فیل سره .

تفسیو : یعنی د فیل (هاتی) د خاوندانو سره هغه معامله چه ستاسی پروردگار وکړه هغه به ضرور تاسی ته معلومه وی ځکه چه دا واقعه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم له باسعادت ولادت محخه غمو ورځی پخوا شوی وه او د ډیر شهرت له سببه چه د هر لوی او کوچنی (وړوکی) په ژبه یادیده او د دی قرب عهد او د تواتر په بنا۔ الله تعالیٰ دا علم په رؤیت سره تعبیر وفرمایه. عم(۳۰)

# ٱلمُونِجْعَلُ كَيْنُ هُمُونِ أَنْفُلِيْلِ اللهِ

آیا نه ئی و گرځولی (هغه) کید مکر د دوی (په حق د نړولو د کعبی بلکه گرځولی ئی و) په ګمراهی زیانمنی بطلان کښی.

تفسیو : یعنی هغو کسانو غوښتل چه د الله تعالیٰ کعبه ورانه او خپله مصنوعی کعبه ودانه کړی نو دا ونه شوه کیدی. او الله تعالیٰ د هغوی ګردی (ټولی) تړنی بیکاره او ټول تدابیر ئی بی اثره وګرځول او د کعبی شریفی د تباهی د فکر له سببه دوی پخپله تباه او بیکاره شول.

# ۊۜٲۯؙڛؘڶؘڡؘڬؽۿؚۄؙڔؘڟؽڗؙٲٲؚٵ۪ؠڽڶ۞ٚؾؘۯڡؽؙۿؚۄ۫ؠؚؚؚڿٲۯۊٟ ڡؚڹٞڛؚؾؚؽڸ؆۫

او راوئی لیږل په دوی باندی مرغان ټولګی ټولګی. چه ویشتل ئی هغوی په کاڼو سره چه له خټو په اور پخو شویو څخه جوړ شوی ؤ.

تفسير : د اصحاب فيل لنده قصه دا ده د حبشي د تولواک (باچا) له خوا په يمن کښي يو (ابرهه) نامی حاکم مقرر و هغه ولید چه د عربو ګرد (ټول) خلق کعبی شریفی ته ځی او هلته حجونه کوی نو وئی غوښتل چه د خلقو توجه ځان ته ورکش کړی. نو دا تدبير ئې له ځان سره وسنجاوه (جوړ کړ)چه د خپل عیسوی دین په نامه یوه لویه کتبه (عبادتخانه) جوړه کړی چه د هر راز (قسم) تکلفاتو او د راحت او هوسائی (آرام) او ساعت تیری اسباب یکنی غوند کړی شوی وی او غوښت ئی چه به دی ډول (طريقه) به خلق اصلي کعبه يريږدی او د دی مکلفي او مرصعی عبادتخانی یه لوری به راځی او د مکی د حج بیرؤ باړ به مات شی لکه چه د یمن په یو لوی ښار کښی ئی چه (صنعاء) نومیږی مصنوعی کعبه جوړه او ډیر مال او شته ئی یری خرڅ کری و خو سره له هغه هم خلق ورته متوجه نشول کله چه عرب یه تیره قریش له دی خبری څخه خبر شول سخت خپه او په قهر شول ځینې په قهر شوی هلته اودس ماتي ته کیناستل ځینې وائي چه کوم عرب اور بل کړی و چه د هغه کوم بڅرکی الوتلی په هغی ماڼی کښی ولګید ابرهه له دی پیشی څخه ډیر په قهر شو او غوته ئی کړه چه پر کعبی شریفی باندی سره له ډیرو فوجونو او یو نومیالی هاتی چه (محمود) نومیده یرغل (حمله) وروړی او ورانه ئی کړی هغی عربی قبیلی چه یه لاره کښې ئې له هغه سره مقاومت وکړ د هغوی له لاسه ماتي وکړه او اصحاب الفیل یه ډير قوت او ساماني سره مکي شريفي ته ورسيدل د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم نيکه عبدالمطلب په دی وقت کښې د قريشو سردار او د کعبي شريفي لوی متولي و. کله چه دوی له دی پیښی څخه خبر شول وی ویل «خلقو! تاسی د خپلو ځانونو ساتنه وکړئ! د کعبی ساتنه به

عم( ۳۰ ) قریش (۱۰۱ )

هغه وکړی چه څیښتن (مالک) ئی دی» کله چه ابرهه پخپل مخ کښی هیڅ یو مانع ونه لیده نو یقین ئی راغی چه د کعبی ورانول اوس یو آسانه کار دی ځکه چه ځما یر مخ کښی هیڅ څوک مقابله کوونکی نه دی. کله چه مکی معظمی ته نژدی د «محسر» وادی ته ورسید چه د یوی کندی نوم دی نو د لوی سیند له لوری د شنو او ژیړو مرغانو کوچنی کوچنی (وړی وړی) ډلی ورښکاره شوی چه د هغوی په مښوکو او منګلو کښی وړوکی کنکری وی چه جوړی شوی وی له ختو څخه په پخولو سره لکه خښتي يا قدرتي وي لکه کوتکاڼي دي عجيب او غريب مرغانو تولی ټولی کنکری پر لښکر ورولی د الله په قدرت به دا د کنکرو ویشتل کټ مټ (هويهو) لکه د توپکو پر هغوی باندی اثر او اغیزه کوله. او په هر چا چه لګیده له بلی خوا به نی وتله او عجیب ډول (طریقه) بوسی ماده به ئی پریښوده ډیر ډیر لښکر ئی هلته مړه شول هغه چه وتښتيدل په نورو رېړو (تکليفونو) سره اخته او يکښي مړه شول ځينې وائي دا پيښه د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم له ولادت څخه پنځوس ورځي پخوا شوى ده ځينې وائي دا ييښه يه هغې ورځې کښې شوی ده چه حضرت محمد صلي الله عليه وسلم يکښې تولد شو. ګواکي دا یوه آسمانی نښه د دوی د بختور راتګ ده او یوه غیبی اشاره ده چه الله تعالیٰ د خپل کور او د بندګانو په فوق العاده ډول (طريقه) سره هم ساتنه کوی او د دی کور متولي هم له نورو څخه سره د خپل مقدس پيغمبر صلى الله عليه وسلم په ښه شان ساتى او دښمنانو ته هسى موقع نه پرېږدی چه دوی کعبی شريفی يا د کعبی شريفی رستينو خادمانو ته څه تکليف او ضرر ورييښ

# فَجَعَلَهُمُ كَعَصْفٍ ثَا كُوْلِ ٥

نو وئي ګرڅاوه دغه لښکر په شان د وښو خوړليو شويو پائمال کړيو شويو.

تفسیر : په شان د هغو وښو او پاڼر د فصل یا خوړلی شوی ګیاه چه غوائی، غوا، او نور حیوانات ئی خوری او پاتی ئی په اخور کښی وی یعنی داسی تیت او پرک (خواره واره) او منتشر بد صورت مبتدل بیکاره او تکر تکر شول لکه پاتی واښه د حیواناتو.

تمت سورة «الفيل» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة «قریش» مکیة وهمی اربع آیات و فیها رکوع واحد رقم تلاوتها (۱۰۹) تسلسلها حسب النزول (۲۹) نزلت بعد سورة «التین».

د « قریش » سورت مکی دی (۴) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۹) په نزول کښی (۲۹) سورت دی وروسته د «التین» له سورته نازل شوی دی. عم(۲۰) قریش(۱۰۱)

#### بِنُ اللهِ الرَّحْلِين الرَّحِيْمِ نَ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ڵٟٳٮؙؽڵڣؚ ڠؙۯؽۺ؆ٞٳڵڣۿؚ؋ڔٮڂڵڎٙٵڸۺٙؾٵۧ؞ٟۅؘاڵڞۜؽڣ۞ۧڣؘڵؽۘۼڹؙۮؙۅٛٵ ٮؘۜۻٙۿڵٵڷڹؿؙڝؚڴٳڷۮؚؽٞٲڟؙۼؠۿؙؠؙۺؙۼٛٷ۫ڠۣ۫ۊٵۛڡؙڹؘۿؙ؋ۨ؈ٞڂۅؙڣٟ۞

له جهته د انس او الفت د قریشو یو له بل سره له جهته د انس او الفت د دوی په سفر د ژمی (کښی یمن ته) او (په سفر د) اوړی (کښی شام ته هر کال) نو ښائی چه بندګی وکړی دوی رب د دی کوټی (کمبی) ته هغه (رب) چه طعام خواړه ئی ورکړی دی دوی ته په لوړی کښی او امن ئی ورکړی دی دوی ته له خوف ویړی محخه.

تفسیر : یعنی په مکی کښی غله او نور خواړه نه پیدا کیده نو محکه د قریشو داسی عادت و چه په هر کال کښی به دوی دوه محلی سفر کاؤ د ژمی په وقت کښی د یمن په لوری چه تود دی او په اوړی کښی د شام په لوری چه یخ او زرغون ملک دی. د هر محای خلقو به دوی د اهل حرم او د بیت الله د خادمانو په نامه سره پیژندل او د دوی به ئی ډیر عزت او احترام او خدمت کاؤ او د هغوی محان او مال ته به ئی لاس نه غڅؤو نو محکه دوی به له دی تگ او راتک محخه په زړه پوری گټی اخیستلی او بیا په امن، اطمینان او ډاډینه (سکون) سره پخپلو کورونو کښی کیناستل، خوړل او خورول به ئی. د حرم په شاؤ خوا کښی به د غلا ، داړی، لوت او تالا شورماشور ؤ خو پخپله په حرم شریف کښی به د هغه د احترام په سبب قلاره قلاری وه او د قریمشو خلقو په ډیرو هوسائیو (آرام) سره خپل ژوندون تیروه نو د هم دی انعام تذکره، یادونه مدی د دی کور په طفیل می تاسی ته طعام او ډوډی درکړه ا او امنیت، طمانیت سکون او هوسائی (آرام) مو درویښله او د اصحاب الفیل له یرغل او تعرض څخه مو وساتلئ نرسول) ته ولی د دی کور د نمینیتن (خاوند) الله تعالیٰ بندگی نه کوئ؟ او د هغه استاغی (رسول) ته ولی دربرونه (تکلیفونه) پیښوئ آیا دا ډیره بی انتها په ناشکری او احسان هیرول نه دی؟ که په نوو په پوهیږئ نو د دی بیکاره حقیقت په منلو کښی چه پوهیدل نی ډیر آسان دی ولی خور په نابدی وروسته کوئ؟

تَمَت سورة « قريش» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

عم(۳۰) الماعون(١٠٧)

سورة الماعون الثلاث الآيات الاول منها مكية وبقيتها مدنية وهي سبع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٧) تسلسلها حسب النزول (١٧) نزلت بعد سورة «التكاثر»

د «الماعون» سورت دری ړومبنی آیات مکی او نور ئی مانی دی (۷) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۷) په نزول کښی (۱۷) سورت دی وروسته د «التکاثر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِهُ الرَّحِيُونِ الرَّحِيُونِ الرَّحِيُونِ الرَّحِيُونِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

### ٱڗءٙؠؿۘٵڷۮؚؽؙؽؙڴۮؚۨڹٛۑٳڵڐۣؽؙڹ<sup>ڽ</sup>

آيا ويني ته هغه څوک چه دروغ وائي په ورځي د جزاء باندي.

تفسیر: یعنی دغه مکذب کافر داسی وائی چه له سره عدل او انصاف به نه کیږی او د الله 
تعالیٰ له لوری به د جو او بدو بدل نه ورکاؤ کیږی. ځینو د (دین) معنی «ملت» اخیستی دی 
یعنی د حق مذهب او اسلام ملت دروغ بولی کواکی مذهب او ملت د هغوی په نزد هیڅ یو شی 
نه دی.

### فَذَٰ لِكَ الَّذِي بَدُّ كُم الْيَتِيُونَ

نو (که ئی پیژنی هم دغه) همغه (څوک) دی چه رټی شړی یتیم پلار مړی لره (په شړلو قبیحو سره).

تفسیو : یعنی له یتیم او پلار مړی سره همدردی او خواخوړی چیری؟ بلکه له هغو سره په ډیره بیرحمی، غټ زړه توب، بداخلاهی معامله کوی او حق ئی نه ورکوی او اموال ئی له خپل ځان سره په ناحقه ساتی.

# ۗ وَلاِيَعُضَّعَلى طَعَامِ الْمِسْكِيْرِيُّ

عم(٣٠) الماعون(١٠٧)

#### نو نه کوی تیزول په طعام، خواړه ورکولو د مسکین باندی.

تفسیر : یمنی نه دوی پخپله د غریبانو او محتاجانو خبر اخلی او نه نورو ته ترغیب ورکوی. ښکاره دی چه د پتیمانو او محتاجانو خبر اخیستل او پر هغوی باندی رحم او زړه سوی کول د هر مذهب او ملت په تعلیم کښی شته او له هغو مکارمو اخلاقو څخه دی چه د هغو په ښه والی ګرد (ټول) عقلاء او پوهان اتفاق لری نو هر سری چه له دی ابتدائی اخلاقو څخه هم عاری وی ودی پوهیږی چه هغه سری نه دی حیوان دی او داسی سری له دین سره مینه نه لری او له الله تمالیٰ سره ئی علاتق او اړیکی (رابطه) نه وی.

# ڣؘۅؙؽؙڵۣڷؚڵڡؙڝۜٳؽڹ۞۩ێڔؙؽڰٛؠٛٛۼؽؖڝڵۯڗؚؠؖؗٛؗؗٛؠڛٵۿؙۏؽ<sup>۞</sup>

پس هلاک افسوس کنده د دوزخ یا خرابی ده دیاره د لمونځ کوونکی هغه کسان چه دوی له لمانځه خپله غافله بیخبره وی (پخپلو اوقاتو او آدابو سره ئی نه اداء کوی).

تفسیر : یعنی نه پوهیپی چه لمونځ له چا سره مناجات دی؟ او د هغه مقصد څه دی؟ او د څومره اهتمام لاتق او وړ (قابل) دی؟ دا به څرنګه لمونځ وی چه کله ئی نه کوی او کله ئی
کوی. وقت او بی وقته پری ودریږی، په دنیوی چارو او خبرو کښی په لوی لاس وقت تنګوی او
بیا ئی چه کوی هم یو څو تونګی وهی او دی ته هیځ فکر نه کوی چه چاته مخامخ ولاړ یم؟ د
احکم الحاکمین په دربار کښی په څه شان حاضری ورکوم؟ آیا الله تعالیٰ یواځی ناسته ولاړه سر
په ځمکه لګول کړیدل وینی او (استغفر الله) ځمونږ زړونه وینی آیا په دی کښی د اخلاص او
خشوع رنګ شته؟ په یاد ئی ولرئ چه دا کرد (ټول) صورتونه په ﴿ عَنْصَلاَرُمُمُسَافُونَ ﴾ کښی
درجه په درجه شامل دی لکه چه ځینو اسلافو په دی سره تصریح کړی ده.

# الَّذِيْنِيُّ مُمْ يُرَاءُوْنَ<sup>©</sup>

هغه کسان چه دوی ریاکاری کوی (په عمل خپل کښی، ښوونه کوی خلقو ته).

تفسیر : یعنی یو لمونځ څه بلکه د هغوی نور عملونه هم له ریاکاری او نمایش څخه تش نه وی کواکی د دوی مقصد له خالق څخه سترګی اړول او د مخلوق خوښول دی. مه(۳۰) الكوثر(۱۰۸)

### وَيُنْنَعُونَ الْمَاعُونَ فَ

او منع کوی دوی مال د زکوه یا اسباب د معاونت امداد یو له بله.

تفسیر : یعنی زکرهٔ او صدقات او نور میراث خو نه ورکوی بلکه معمولی شیان لکه لوبی، رسی، تبر، یوم، لور، غلبیل، اوبه، مالکه، اور، تار، ستن، او نور هم چا نه چه تری وئی غوایی نه نه ورکول په گرده (توله) دنیا کښی یو عام رواج دی. کله چه د بخل دا حال وی نو له ریائی لمانځه څخه به څه گټه (فائدة) واخلی که یو سری څان ته لمونځ کوونکی وائی یا وایه شی خو له خالق تعالیٰ سره خلوص او له مخلوق سره ئی همدردی نه لری نو د هغه د اسلام لفظ بی معنی او د هغه لمونځ له حقیقت محخه لری دی. ریاکاری او بد اخلامی خو د هغو بدبختانو کار دی چه د الله تعالیٰ په دین او د جزاء په ورځ باندی څه اعتقاد نه لری.

#### تمت سورة «الماعون» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الكوثر مكية وهى ثلاث آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٨) تسلسلها حسب النزول (١٥) نزلت بعد سورة العاديات.

د «الکوثر» سورت مکی دی (۳) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۸) او په نزول کښی (۱۵) سورت دی وروسته د «العادیات» له سورته نازل شوی دی.

#### دِئْسسسمِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### إِنَّا أَعُطَيْنُكُ الْكُوثُونُ اللَّهُ وَثُرُ اللَّهُ وَثُرُ اللَّهُ وَثُرُ اللَّهُ وَثُرُ اللَّهُ

بیشکه مونږ درکړی مو دی تاته کوثر (ډیر خیر یا ویاله په جنت کښي).

تفسیو : یمنی په تحقیق سره ما درکړی دی تا لره ای محمده کوثر چه په وزن د (فوعل) دی په معنی د کثرت یعنی درکړی می دی تا لره خیر کثیر چه علم او نبوت، قرآن او شفاعت دی او چا ویلی دی چه «خیر کثیر» اولاد او اتباع دی او د محمدی امت علما. فضلاء دی هو ا د «کوثر» معنی خیر کثیر دی یعنی ډیری ښکټی (فائدی) او بهتری. دلته له هغه مخخه نحه مراد دی په «البحر المحیط» کښی د ده په نسبت (۲۱) اقوال ذکر شوی دی او په آخر کښی ئی دی عه(۳۰) الكوثر(۱۰۸)

ته ترجیح ورکری ده چه تر دی لفظ لاندی گرد (تول) دینی او دنیوی دولتونه او حسی او معنوی نعمتونه داخل دی چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم یا د هغوی په طفیل د هغه مرحومه امت ته رسیدونکی دی. له دی نعمتونو څخه یو لوی نعمت «حوض کوثر» هم دی چه په دی نامه په مسلمانانو کښی مشهور دی او د هغه په اوبو باندی به د قیامت په ورڅ خپل امت اوبه کوی ای ارحم الراحمین! دا خطاء کاره او مخ توری هم له دی محخه سیراب کړی.

تنبیه : د «حوض کوثر» ثبوت د ځینو محدثینو په نزد د تواتر تر حد پوری رسیدلی دی نو بنائی چه هر مسلمان پری باور ولری!. په احادیثو کښی د هغه عجیبی او غریبی ښیکټی (فائدی) بیان شوی دی په ځینو روایاتو کښی د هغه شته په محشر کښی او په ډیرو کښی په جنت کښی ثابتیپی. زیاتو علماؤ د هغه تطبیق داسی کړی دی چه پخپله دا نهر به په جنت کښی وی او د هغه اوبه د حشر ډګر ته هم راوستلی کیږی او په یوه حوض کښی تولیږی چه دواړو ته به «کوثر» وایه کیږی. والله اعلم بالصواب.

# فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحُرُ<sup> ال</sup>َّ

#### نو لمونځ کوه دیاره د رب خپل او قرباني کوه!.

تفسیو : یعنی د دومره لوی انعام او احسان شکر هم ښائی لوی وی. او ښائی چه پخپل روح او بدن او مال سره پوره د خپل رب په عبادت کښی مشغول او لگیا وی. په بدنی او روحانی عباداتو کښی له کردو (تولو) څخه لوی عبادت لمونځ دی او په مالی عباداتو کښی قربانی یو ممتاز حیثیت لری ځکه د قربانی اصلی حقیقت د خپل ځان جارول (قربانول) دی، د ساکښانو (جاندارو) قربانی د هغه په ځای درول د ځینو حکمتونو او مصلحتونو په بناء شوی دی لکه چه د حضرت ابراهیم او اسلمیل علیهما السلام له قصی څخه ښکاره ده ځکه د انعام د سورت په شلمه رکوع ۱۲۲-۱۳۳ آیت کښی لمونځ او قربانی یو ځای داسی یاد شوی دی.

#### ﴿ تُلْ إِنَّ صَلَانَّ وَمُنْكُى وَ عَيْنَاى وَمَمَالَ لِلهِ وَتِ الْعَلِمِينَ الْوَيْمِ لِينَاهُ وَبِذَالِكَ أَيْنَ وَالْآوَلُ الْمُدْلِدِينَ ﴾ •

تنبیه : په ځینو روایاتو کښی د «وانحر» معنی لاس په تتر (سینه) باندی ایمودل راغلی دی مگر ابن کثیر رحمه الله علیه په دغو روایاتو باندی خبری کړی دی په پای (آخر) کښی ئی دی خبری ته ترجیح ورکړی ده چه د «نحر» معنی قربانی ده ګواکی په دی کښی پر مشرکانو باندی تعریض شوی دی چه هغوی عبادت او وینه تویول بتانو لره کوی او مسلمانان لمونځ او قربانی خاص واحد الله تعالیٰ ته کوی. عم(۳۰) الكافرون(۱۰۹)

#### ٳڹۜۺؘٳڹٵڰۿۅٳڷۯڹڗؙؖؖؗ

بیشکه دښمن ستا همغه دی بی بنیاده له هره خیره منقطع.

تفسيو : ځينو کفارو به د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم په شان کښي داسي ويل دا سړى ځوی نه لری نو تر څو چه ژوندی وی خلق به ئی نوم یادوی خو وروسته له مرګه به ئی څوک نوم اخلی داسی بی هلک سری ته یه محاوراتو کښی «ابتر» وایه کیده «ابتر» یه اصل کښی لنډی «دم بریده» بوده (خاروی) ته وائی د هغه چا چه تر ده وروسته کوم نوم اخیستونکی یاتی نشی گواکی د هغه لکئ هم بری شوی ده نو قرآن کریم دا راښیی هغه چاته چه الله تعالیٰ خیر کثیر عطاء فرمایلی وی تر ابد الاباد یوری د هغه نوم رون یاتی کیږی او هغه ته «ابتر» ویل خورا (ډير) ډير حماقت او ناپوهي ده په رښتيا سره هغه څوک چه داسي مقدسي او مقبولي هستي سره بغض عناد او عداوت ولري هغه له خپل ځانه وروسته څه د خپر ذکر او نیک اثر نه بریږدي. نن چه دیارلس سوه او اتیا کاله د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له بعثت څخه تیر شوی دی بیا هم ماشاء الله د هغه حضرت له روحانی اولاد څخه ګرده (توله) دنیا ډکه ده او جسمانی اولاده ئی هم د دوی د لونو له خوا ډیر زیاته په هر ملک کښی شته. د دوی د دین صالحه آثار په عالم کښې ځلیږي. د دوی یادول په ښه نوم محبت او عقیده سره د کروړونو انسانانو زړونو ته خوښي بښي. دوست او دښمن ټول د دوی د اصلاحي چارو ستاينه (صفت) کوی. او موند مسلمانان ئی د زړه له کومی حق او رښتيا بولو. يرته (علاوه) له دنيا څخه په آخرت کښي بيا په هغه مقام محمود کښي چه دوی به هلته ودريږی او هغه عامه مقبوليت او متبوعیت چه دوی ته علیٰ رءوس الاشهاد په برخه کیږی هم ځمونږ د افتخار ځای دی. آیا داسی دائم البركت ذات ته «ابتر» ويل العياذ بالله بنه كار دى؟ د دى خبرى يه مقابل هغه ردى ستركى ته چه دا خبره ئی له خولی څخه وتلی ده ځیر شئ چه د هغه کم بخت نوم نښه نه ده یاتی او تر نن پوری ئی هیڅوک په ښه نوم هم په ژبه نه راوړی د ګردو (ټولو) بی ادبانو حال به هم داسی وی چه هغوی کله نه کله ځمونږ پاک پیغمبر سره بغض او عداوت لاره یا به ئی له هغوی سره د بي ادبي كوم حركت كاوه؟ او وروسته له دى به هم كه څوک ځمونږ د مقدس رسول الله صلى الله عليه وسلم يه نسبت څه بي ادبي وكړي حال به ئي هم داسي «ابتر» كيږي.

تمت سورة «الكوثر» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة «الكافرون» مكية وهي ست آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٩) تسلسلها حسب النزول (١٨) نزلت بعد سورة «الماعون».

د «الکافرون» سورت مکی دی (٦) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۹) په نزول کښی (۱۵) سورت دی وروسته د «الماعون» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِي الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# قُلُ يَاكِيُّهُا الْكُلْفِرُونَ الْ

#### ووایه (ای محمده! چه) ای کافرانو .

تفسير : د قريشو څو تنو غتانو وويل ای محمده! راځه چه مونږ او تاسي روغه سره وکړو تاسي تر يوه كال يورى محمونږ د معبودانو عبادت وكړئ! بيا په دوهم كال كښي مونږ ستا د معبود عبادت کوو او داسی به هر یوه ټولگی ته د بل ټولگی له دین څخه څه برخه رسیږی. حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «زه له الله تعاليٰ څخه له دى نه يناه غواړم چه د يوى ثانیبی له مخی هم له هغه سره بل خوک یا شی شریک وگنم» بیا ئی وویل «بنه نو تاسی ځمونډ د معبودانو مذمت مه کوئ نو مونږ به هم ستا د پیغمبری تصدیق او ستا د معبود ستاینه (صفت) کوو» نو یه دی باندی دا سورت نازل شو چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د کفارو په لویه جرګه کښې ولوست چه د هغه خلاصه د مشرکینو له طور او طریقي څخه یوره بیزاری شکاروی او د هغوی ځنی د تعلقاتو د انقطاع اعلان او بیزاری څرګندوی (شکاره کوی) هو! انبياء عليهم السلام به چه د هغوی ړومېني کار د شرک د رګونو او ريښو ايستل دی په داسی نایاکی رتلی روغی باندی څرنګه راضی کیږی فیالحقیقت د الله تعالیٰ یه معبودیت کښی هیڅ یو مذهب لرونکی اختلاف او جګړه نه کوی بلکه یخپله مشرکان هم د خپلو بتانو یه نسبت داسی وائی چه موندِ د دی بتانو عبادت ځکه کوو چه دوی مو د الله تعالیٰ په دربار کښی د نژدیوالی وسیله وګرځی لکه چه د «زمر» په اوله رکوع آیت ۳ ځمونږ دغه تفسیر کښی راغلی دی ﴿ مَانَتُهُدُ هُوُ الْالْمُتُورُونَا اللَّهُ وَاللَّهِ مُؤْلِقًا ﴾ خه اختلاف چه دی پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له عبادت څخه دی ځکه د روغی هغه صورت چه د قریشو له لوری وروړاندی شوی و د هغه ښکاره مطلب داسی و چه هغوی پوره پخپلو چارو باندی لکه پخوا تینګ ولاړ دی یعنی د الله تعالیٰ او یرته (علاوه) له الله تعالیٰ د دواړو عبادت کوی او دوی دی د خپل توحید له مسلکه لاس واخلی نو د دی شخړی د روغي او د جګړی د يرې کړې دياره دا سورت نازل شو.

# لَا اعْبُدُ مَا تَعْبُثُ وَنَ وَوَلا النَّوْعِيدُونَ مَا اعْبُدُ

نه کوم زه (فی الحال) عبادت د هغه شی چه تاسی ئی عبادت کوئ (ای

عم(۳۰) الكافرون(١٠٩)

کافرانو چه بتان دی) او نه یئ تاسی (ای کافرانو فی الحال) عبادت کوونکی د هغه ذات چه زه ئی عبادت کوم.

تفسیر : یعنی پرته (علاوه) له الله څخه د هغو معبودانو چه تاسی جوړ کړی دی زه اوس عبادت نه کوم چه زه نه کام خه احد او صمد الله تعالیٰ عبادت بی د نورو له شرکت محخه کوئ چه زه شی عبادت کوم او په راتلونکی زمانی کیبی هم زه ستاسی د معبودانو عبادت نه کوم.

# وَلاَ اَنَاعَابِكُ مَّاعَبَدُ تُثُونُ وَلاَ اَنْتُو عِبدُونَ مَآاعُبُدُ ٥

او نه یم زه عبادت کوونکی (په وروستی زمانه کښی) د هغه شی چه عبادت ئی کوئ تاسی (ای کافرانو) او نه یئ تاسی (ای کافرانو په وروستی زمانه کښی) عبادت کوونکی د هغه ذات چه زه ئی عبادت کوم (چه الله دی).

تفسیر : یعنی وروسته له دی نه هم زه ستاسی د معبودانو عبادت کوونکی نه یم او نه تاسی ځما د دغه واحد معبود بی له شرکته عبادت کوونکی پیغ مطلب ئی دا چه زه موحد یم له شرک څخه اوس او په راتلونکی زمانی کښی لری تښتم او تاسی سره له شرکته نه اوس او نه په راتلونکی زمانی کښی موحد کیدی شؤ سم له دی تقریر سره په دی آیتونو کښی تکرار نه پاتی کیږی.

تنبیه : عینی علماؤ دا تکرار پر تاکید باندی حمل کوی او عینی په ړومبنیو دوو جملو کښی د حال او استقبال نفی او په وروستنیو دوو جملو کښی د ماضی نفی اخلی (کما صرح به الزمخشری) عینو په ړومبنی دوو جملو کښی د حال او په وروستنیو دوو جملو کښی د استقبال اراده ښکاره کړی ده (کما یظهر من ترجمة شیخ الهند) لیکن عینو محققینو په ړومبنیو دوو جملو کښی «ما» موصوله او په وروستنیو دوو جملو کښی «ما» مصوریه گڼلی داسی وائی «ځما او ستاسی په منځ کښی نه په معبود کښی اشتراک شته او نه د عبادت په طریقه کښی، تاسی خو د بتانو عبادت کوئ چه هغوی ځما معبودان نه دی او زه د هغه الله تعالیٰ عبادت کوم چه د هغه هنان او صفت کښی هیڅوک شریک کیدی نشی او داسی واحد احد ستاسی معبود نه دی علی په شان او صفت کښی هیڅوک شریک کیدی نشی او داسی واحد احد ستاسی معبود نه دی علی کلاقیاس تاسی غرنگه چه عبادت کوئ وئی کړئ! لکه چه بربیند د کمبی په شاؤ خوا کښی کلاهیئی د الله تعالیٰ د ذکر او د یادولو په ځای شهیلی وهیڅ زه داسی عبادت کوونکی نه یم او همهنی چه زه نی عبادت کوبوا په دیوه توفیق نه لرئ نو څکه ځما او ستاسی لاره بیځی جلا (جدا) ده . د دی حقیر په خیال کښی داسی د نفی دپاره کیښوده شی یعنی زه نه کښی ده راتونکی زمانه کچی ستاسی د معبودان عبادت پرستش کولی شم لکه چه تاسی نی

عم(۳۰) الكافرون(١٠٩)

له ما څخه غواړئ او د ﴿ وَلَاآنَاعَالِيْهُمَّاعَبِدُتُّمْ ﴾ مطلب د (حافظ ابن تيمية رحمة الله عليه) په وینا داسی واخیست شی کله چه زه د الله رسول یم دا ځما په شان کښی نشته او نه به می کله ممکن شی یه شرعی امکان چه د شرک مرتکب شم تر دی چه یه تیری زمانی کښی چه تاسی يخوا محما له بعثته بتانو، تيږو (كتو)، ونو او نورو ته عبادت كاؤ ما يرته (علاوه) له واحد الله تعالیٰ څخه د بل کوم شي عبادت نه دی کړی وروسته له دی چه د الله تعالیٰ له لوری د وحي، د بینات، د هدی، او د نورو ښوونو رڼا خوره شوه کله ممکن دی چه زه په شرکیاتو کښی له تاسی سره مل شم. ښانی له هم دی سببه دلته په ﴿ وَلَاآتَاعَائِنَّ ﴾ کښی اسمیه جمله او په ﴿ تَاعَبْدُنُّتُو ﴾ کښي د ماضي صيغه غوره شوي وي. ياتي شول د کفارو احوال نو د هغوي بيان لي په دواړو جملو کښی يو شان وفرمايل ﴿ وَلَّالنَّمُوعَهِدُونَهَالْمَهُنَّ ﴾ يعنی تاسی ای کفارو ا د خپلو بدو استعداداتو او انتهائی بدبختیو به سبب د دی وړ (لاتق) نه یئ چه په هیڅ وقت او هیڅ حال کښی د واحد الله تعالیٰ بی له شرکته عبادت کوونکی شئ تر دی چه د روغی د خبری په منځ کښی هم د شرک په چرت (خيال) کښی ډوب تللی يئ په يوه ځای کښې 🐇 مَاتَعَبُّـُدُونَ 🗞 په صيغه د مضارع او په بل ځای کښې ئې ﴿ تَاکَیَدُنُّو ﴾ راوړل په صیغه د ماضی سره ښائی په دی لوری اشاره وی چه د هغوی معبودان هره ورځ بدلیږی هر هغه شی چه دوی ته عجیب معلوم شی یا کومه ښکلی تیږه (ګټه) یا ونه یا بل څیز ووینی سم د لاسه هغه د خپل معبود په ځای ودروی او هغه بل پریږدی د هر موسم او هر کار دیاره بیل بیل معبودان لری یو د سفر بل د حضر یو د ډوډې بل د اوبو يو د اولاد او بل د نورو وقس عليٰ هذا (حافظ شمس الدين ابن قيم رحمة الله علیه) یه (بدائع الفوائد) کښې د دې سورت په لطائفو او نفائسو او مزایاؤ باندې ښې ویناوي کړې دى قرآنى معارف لوستونكى ته ښائى چه خامخا د هغو كتنه وكړي !.

# لَكُوْدِيُنْكُوُ وَلِيَ دِيْنِ ﴿

تاسی لره دین ستاسی دی (د شرک) او ما لره دین (د توحید اسلام) ځما دی.

تفسیو : حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی هغه ضد به چه تاسی کری دی عه فائده دررسوی تر خو چه الله تعالیٰ فیصله وکری» اوس مونی بالکل له تاسی څخه بیزاره یو او د هغه فیمی فیصلی په انتظار کښی یو او په هغه دین قویم باندی چه الله تعالیٰ مونی ته مرحمت کری دی دی دیر خوښ یو تاسی چه د خپلو ځانونو دپاره د بدبختی هغه تګ خوښ کری دی هغه دی تاسی ته مبارک وی هر یو فریق ته به د هغه د دود او دستور او د راه او روش نتیجه پوره وررسیږی.
ته مبارک وی هر یو فریق ته به د هغه د دود او دستور او د راه او روش نتیجه پوره وررسیږی.
تمت سورة «الکافرون» بفضل الله تعالیٰ ومنه و کومه

عم(۳۰) النصر(۱۱۰)

سورة «النصر» نزلت بمنىٰ فى حجة الوداع فتعد مدنية وهى آخر ما نزل من السور آياتها ثلاث وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٠) تسلسلها حسب النزول (١١٤) نزلت بعد سورة التوبة

د «النصر» سورت په (منیٰ) په حجهٔ الوداع کښی نازل شوی دی او په مدنی سورتونو کښی حسابیږی او وروستنی (۱۱۶) سورت دی په نزول کښی (۱۱۰) سورت دی په تلاوت کښی وروسته د «التویه» له سورته نازل شوی دی.

#### يِنَ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

### إذَاجَأَءُنَصُرُاللهِ وَالْفَتَوْلُ

کله چه راشی نصرت مرسته (مدد) د الله او فتح (د مکی).

تفسیو : لویه فیصله کوونکی خبره دا ده چه مکه معظمه چه د حجاز مرکز او د اسلام ډیری نښی لری فتح شی د عربو د زیاترو قبیلو سترګی هغی ته وی پخوا له دی نه به یو یو دوه دوه سری په اسلام کښی داخلیدل خو د مکی معظمی له فتحی څخه وروسته ډلی ډلی داخلیدل تر دی حده پوری چه د عربو جزیره ګرده (ټوله) د اسلام په نور او رڼا رڼه او ګردو (ټولو) هستیدونکیو ته ئی د توحید کلمه ولوستله او هغه مقصد چه عبارت د نبی کریم له بعثت څخه و. یوره شو.

# وَرَابَتَ النَّاسَ يَدُخْلُونَ فَوْدِينِ اللهِ أَفُواجًا ﴿فَسَيِّهُ بِعَمْدِرَيِّكَ

او وینی به ته خلق چه ننوځی به دین د الله کښی فوج فوج دلی ډلی پس تسبیح پاکی وایه سره د حمد ثناء د رب خپل.

تفسیر : یعنی وپوهیدئ چه د بعثت مقصود او د دنیا د هستوگنی مطلب چه د دین تکمیل او د کبری خلافت تمهید دی پوره شو. اوس د آخرت سفر نژدی دی. نو سائی چه له دنیا څخه ځان فارغ کرئ! او د زړه له کومی آخرت ته متوجه شخ! او له پخوا څخه زیاتره د هغه تسبیح او تحمید ووایئ او په دی فتوحاتو او بریو باندی د هغه شکر ادا کرئ او همیشه اوسئ په استغفار باندی.

### وَاسْتَغْفِرُكُ ۚ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ۗ

او مغفرت بښنه وغواړه له ده مخخه (لپاره د ګناهونو د امت خپل يا لپاره د ماتيدو د نفس او قصور د عمل) بيشکه چه دغه (الله) تل دی ښه توبه قبلوونکی د مستغفرانو ګنهګارانو.

تفسير : يعنى ته اى محمد صلى الله عليه وسلم! ځان ته او خپل امت ته استغفار ووايه. بيشكه چه دغه الله دى تل ښه توبه قبلوونكى.

تنبیه : د نبی کریم صلی الله علیه وسلم استفار گان ته پخرا له دی نه په غو گایونو کبی تیر شو هلته دی وکوت شی! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په قرآن کریم کبی هر چیری د فیصلی تراو کافرانو د فیصلی تراوا کوله د رسول الله صلی الله علیه وسلم د عمر په آخر کبی مکه معظمه فتحه شوه گردی (ترلی) قبیلی له زیه مسلمانی شوی هغه وعدی گردی (ترلی) ربنتیا شوی اوس نو د خپل امت د گناهونو مغفرت او ببنته وغوایئ! چه د شفاعت درجه دی لا لویه (اوچته) شی. دا سورت د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په آخر عمر کبی نازل شوی دی چه هغوی د دی له لوستلو څخه په دی خبره وپوهید چه ما په دنیا کبی خپل دا راسهارلی شوی کار پای (آخر) ته ورساق اوس نو د آخرت د سفر وار دی. دنیا کبی خپل دا راسهارلی شوی کار پای (آخر) ته ورساق اوس نو د آخرت د سفر وار دی.

سورة «تبّت» مكية وهى خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١١) تسلسلها حسب النزول (٦) نزلت بعد سورة «الفاتحة».

د «تبتت» سورت مکی دی (ه) آیتونه (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۱) په نزول کښی (۲) سورت دی وروسته د «الفاتحة» له سورت محخه نازل شوی دی.

#### بِنْ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### تَبَّتُ يَكَاإِن لَهَبِ وَّتَبُّ

مات هلاک دی شی دواړه لاسونه د ابی لهب او پخپله دی هم هلاک شه.

تفسيو: ابولهب چه نوم ئي عبد العزي بن عبد المطلب دي د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم حقيقي تره و خو د خپل كفر او شقاوت له سببه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم ډير سخت دښمن و، کله چه ځمونډ پيغمبر په کومه مجمع او ډله کښي د حق تعالیٰ کومه خبره ويله نو دی بدبخت به دوی به تیرو (گتو) ویشتل او ډیر ځله له دی تیرو (گتو) ویشتلو څخه د ده مبارک وجود ژوبلیده او وینی تری بهیدی ایی لهب تل به داسی چغی وهلی «ای خلقو! د دی سرى خبرو ته غوړونه مه ږدئ! چه معاذ الله دروغجن او بيي دين دى» كله به ئي ويل «محمد له مونږ سره د هغو شیانو وعده کوی چه مونږ ته به پس له مرګه رسیږی مونږ د هغو شیانو په كيدلو باندى هيخ باور نه لرو» بيا به ئي خهلو دواړو لاسو ته داسي ويل «تبا لكما ارى فيكما شيئاً مما يقول محمد صلى الله عليه وسلم» تاسى دواړه رامات شئ چه زه به تاسى كښى د محمد صلى الله عليه وسلم له دغو ويلو شويو شيانو څخه هيڅ شي نه وينم» يو ځلي رسول اكرم صلى الله علیه وسلم د «صفا» په غونډي باندي ودرید او ګردو (ټولو) ته ئي ورغړ کړ د دوي په غړ باندی کرد (تول) خلق سره تول شول. دوی په ډیری مؤثری طریقی سره د اسلام دعوت شروع کړ (ابولهب) هم هلته و یه ځینو روایاتو کښي دی چه د خپلو دواړو لاسو په اوچت غورځولو سره ئي وويل «تبا لک سائر اليوم أَلِهٰذَا جمعتنا: مات شئ آيا نن موندِ د داسي خبري د آوريدلو دياره دلته سره راتول شوی یو؟» په روح المعانی کښې له ځینو څخه نقل شوی دی چه (ابولهب) پخپلو لاسو کښي تیږي (ګټي) اخیستي د رسول الله صلي الله علیه وسلم په لورې ئي وویشتلي او دا ئي ویل لنده ئی دا چه د (ابولهب) دښمنی او شقاوت او له حق سره عداوت تر انتهاء یوری رسیدلی و سره له دی کله چه د الله تعالیٰ له عذابه ویراوه کیده نو ویل به ئی «که چیری په رښتیا سره دا کار کیدونکی وی نو له ماسره مال او اولاد ډیر دی چه زه هغه ګرد (ټول) په خپلی فدیی كښى وركړم او ځان له هغو عذابونو څخه وژغورم (وساتم) د ده ښځى (ام جميل) هم له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره سخته هنډه او ضد او عداوت درلود (لرلو) او د ابولهب د دښمني د اور پیلوځه (خشاک) وه لکه چه دغه ښځه د دغې دښمنې په اور کښې د ضد او عناد لرګې غورځول او هغه ئی لا یسی تیزاوه یه دی سورت کښی د دوی دواړو انجام راښوولی شوی دی او داسی یوه تنبیه یکښی شته نر وی که ښځه، خپل وی که یردی لوی وی که وړوکی هر هغه کله چه د حق به عداوت باندی ملا وتری هغه بالاخر خوار او ذلیل او تباه کیږی لکه چه د بیغمبرانو ډیر نزدی خپلوان هم له هغه ذلت څخه ونه ژغورل (ساتل) شول (ابولهب) ته وګورئ چه د خپلو لاسو په خوځولو سره ئی ځمونډ د یاک پیغمبر پر خلاف خبری کولی او پر خپل زور او قوت باندی مغرور و او د الله تعالیٰ مقدس شریعت او د معصوم رسول الله صلی الله علیه وسلم یاک طریقت ته ئی لاس ورغځاوه څنګه ئی لاسونه ورمات شول او د هغه ګرد (ټول) هغه کوښښونه چه د حق په یتولو کښی ئی کول ابته (خراب) شول او د هغه سرداری او لوئی د تل دیاره د ده له لاسه ووته ګردی (ټولي) چارئي بيکاره شولي غرور ئي له سره ووت او له زوره ولويد او د تباهي په کنده

کښي پريوت. دا سورت مکي دی وائي چه د «بدر» له غزا څخه اووه ورځي وروسته په ده باندې يوه بده سوځوونکي او زهر لرونکي دانه وخته چه د هغې په سبب دی له کور او کهول څخه جلا (جدا) کړ شو او هيڅوک نه ورته نژدی کيدل تر دی چه همغلته مړ شو او مړی ئي تر دريو ورځو پوری هلته پروت و تر څو ويرسيد او خوړين شو دلته خلقو د حبشي مزدورانو په لاس په يوه لرګي کښي وتاړه او په يوه چوغالي کښي ئي چه چيرې کنستلي شوی و لکه يوه مرداره ومنډه او د دغه چوغالي سره ئي په تيږو (ګټو) او شګو سره پت کړ شو دا خو د دنيا رسوائي او خرابي ده ښکاره ده چه د آخرت ريرونه (تکليفونه) له دی څخه ډير سخت دی ﴿ وَلَمَدَانُ الله وَالله دی څخه ډير سخت دی ﴿ وَلَمَدَانُ الله دی څخه دير سخت دی ﴿ وَلَمَدَانُونُ وَلَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَانُونَا

#### مَا اَغُنى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ اللهِ

دفع به نه کړی (دغه هلاکت) له دغه (ابی لهب) څخه (اصلی) مال د ده او هغه چه ده ګتلی و (یعنی اولاده ئی).

تفسيو : يمنى مال، اولاد، عزت، وجاهت او لوئى هيڅ يوه ابى لهب له هلاكته ونه شو ژغورلى (ساتلى).

### سَيَصُلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ﴿

ژر دی چه ننه به وځی (ابی لهب په قیامت کښی) په اور خاوند د لمبو کښی.

تفسیر : یعنی وروسته له مر کیدلو څخه ابی لهب ته سخت لمبی لرونکی اور رسیدونکی دی. ښائی په دی مناسبت قرآن کریم د عبد العزی کنیت ابی لهب ایښی وی، په دنیا کښی هغه ته ابی لهب ځکه ویل کیده چه د هغه د مخ بارخوګان لکه اور څلیدل مګر قرآن کریم دا راوښوول چه دی د خپل آخری انجام د اعتبار او پلوه هم د ابی لهب د ویلو وړ (لاتق) دی.

#### وَّامُواَتُهُ حُمَّالَةُ الْحَطْبِ ﴿

او (ننه به وځی) ښځه د هغه (ابی لهب) اور ته په دی حال کښی چه بار راوړونکی به وی د خسو (د دوزخ).

تفسير : د ابي لهب ښځه ام جميل سره له مال دارې ډيره بخيله او شومه وه نو ځکه دا به په

خپله ځنګل ته تله لرګی به ئی راوړه او اغزی به ئی تولول او ځمونړ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم په لاره کښی به ئی د شپی له مخی اچول چه هغوی ته د تهجد د تګ او راتګ په وقت کښی ربړ (تکلیف) ورپیښ شی. فرمایلی ئی دی «دی لکه چه دلته د حق په دښمنی او د الله تعالیٰ د پیغمبر په ایناء رسولو کښی د خپل میړه (خاوند) سره معاونت او مرستی (مدد) کولی په دوزخ کښی به هم هغه سره داسی مرستی (مدد) کوی» ښائی چه هلته به هم د زقوم او ضریع چه د دوزخ اغزی لرونکی ونی دی لرګی راوړی او د هغو په وسیله به د خپل میړه (خاوند) د عذاب اور لا تودوی لکه چه ابن کئیر رحمة الله علیه ویلی دی.

تنبیه : ځینو د «حمالة الحطب» معنی چغل ګر اخیستی دی لکه چه د عربو په محاورو کښی دا لفظ په دی معنی سره هم وایه کیږی او په پارسځ کښی چغل ګر ته «هیزم کش» وایه شی.

# ڔؽ۬ڿؚؽڔۿٵڂؠؙڷؙۺؖؽۺڛۅ٥

حال دا چه په غاړی د دی کښی رسی ده له مضبوطو رسيو (پټوکيو د خرماؤ) څخه.

#### تمت سورة «تبت» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الاخلاص مكية وهى اربع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٢) تسلسلها حسب النزول (٢٢) نزلت بعد سورة «الناس»

د «الاخلاص» سورت مکی دی (٤) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۲) په نزول کښی (۲۲) سورت دی وروسته د «الناس» له سورت څخه نازل شوی دی. عم(۳۰) الاخلاص(۱۱۲)

#### بئ الرَّحِيْون الرَّحِيْون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# عَّلُ هُوَاللهُ ٱحَدُّ۞َ ٱللهُ الصَّمَٰهُ ۞

ووایه (ای محمده دوی ته) شان دا دی چه الله یو دی (په ذات او صفات خپل کښی) الله بی پروا دی (الله ته هر شی محتاج دی).

تفسير : يعنى هغه كسان چه د الله تعالىٰ به نسبت بوستى چه دى څنګه دى؟ تاسى ورته داسى

ووایئ چه الله تعالیٰ یو دی! او د هغه په ذات کښی په هیڅ ډول (طریقه) د تعدد او تکثر او دوهئیزتوب گنجایش نشته او نه نی خوک په مقابل کښی شته او نه مشابه لری په دی سره د مجوسانو عقیده رده شوه چه وائی خدایان دوه دی یو د خیر څیښتن (مالک) «پهزدان» او بل د شر ځیښتن (مالک) «پهزدان» دی او هم د هندوانو عقیدی تردیدی شوی چه هغوی د دری دیرشو کروو بتانو منونکی دی او هغوی ته د خدائی په چارو کښی برخی ورکوی. د «الصمد» تفسیر په خو ډوله (قسمه) کړی شوی دی چه (طبرانی) هغه کرد (تول) نقل کړی وائی «وکل هله صحیحة وهی صفات ربناعزوجل هوالذی یصمد الیه فی الحوائح وهو الذی قد انتهی سؤده وهو الصمد الذی لا جوف له ولا یأکل ولا یشرب وهو الباقی بعد خلقه دا کرد (تول) رښتیا دی. او ځیونږ الله تعالیٰ هغه لوی ذات دی چه هغه ته هر راز (قسم) اړتیاوی (احتیاج) ورویاندی کیږی او هر ډول (طریقه) مرستی (مدد) ورڅخه غوښتلی کیږی او د کرد (تول) سترتوب (لویی) او د تولی مشرتیا صفت په کښی شته. نه خوری او نه خیبی او د کود (تول) سترتوب (لویی) او د تولی مشرتیا صفت په کښی شته. این کثیر د د پاک الله د صمدیت له صفت څخه د هغو ناپوهانو رد هم وشو چه پرته (علاو) له الله غخه نور کسان هم واکوالان (اختیارمند) کڼی یا د هغوی په پوره خپلواکی باندی عقیده تعالیٰ څخه نور کسان هم واکوالان (اختیارمند) کڼی یا د هغوی په پوره خپلواکی باندی عقیده

### لَمْ يَكِلُهُ لَا وَلَمْ يُؤْلُكُ ﴿

لری د آریه و د عقیدی تردید هم وشو ځکه چه د دوی له اصولو سره سم د دنیا په پیدا کولو کښی روح او ماده لویه اغیزه (اثر) لری او دا دواړه شیان یخپل وجود کښی الله تعالمیٰ ته اړ

(مجبور) او محتاج نه دی (استغفر الله).

نه ئی دی ځیږولی (هیڅوک) او نه دی ځیږولی شوی دی (له هیچا نه).

تفسیر : یمنی نه هیڅوک د ده اولاد دی او نه دی د چا اولاد دی له دی څخه د هغو عقائدو تردید هم وشو چه په هغو کښی حضرت مسیح علیه السلام یا حضرت عزیر علیه السلام د الله تعالیٰ ځامن بلل کیږی یا پرښتو ته د الله تعالیٰ لونی وائی او هم په ﴿ وَلَمْ يُوْلَکُنُ ﴾ سره د هغو عقیدو تردید وشو چه ځینی خلق مسیح یا نورو ته الله وائی یعنی د الله تعالیٰ دا شان دی چه څوک ئی نه وی ځیږولی او نه دی له بل چا څخه څیږولی شوی وی او ښکاره خبره ده چه عیسیٰ علیه السلام د یوی سپین لمنی جینئ له نسه پیدا شوی دی نو هغه څنګه خدای کیدی شی؟.

### وَلَوْ يَكُنَّ لَهُ كُفُوًّا آحَدٌ ٥

#### او نشته دغه (الله) لره برابر سيال هيڅوک.

تفسير: کله چه هيڅوک د الله تعالىٰ سيال، شريک، برابر، مل نه وی نو د هغه بيځه او هلک او نور له کومه کيږی؟ له دی جملی څخه د هغو خلقو ترديد وشو چه د الله تعالىٰ په ځينو صفتونو کښی کوم مخلوق هغه غوندی ګڼی تر دی چه ځينی ره سترګی د الوهيت له دی ستاينی (صفت) څخه پوره ستاينی (صفت) هغو مخلوقاتو ته هم ورکوی. د يهودانو په کتابونو کښی نی ليکلی دی چه د غيږو په يوی مسابقی کښی يعقوب عليه السلام په الله تعالىٰ باندی په غيږ کښی غالب شو (العياذ بالله) ﴿ گَرُنَ کُلنَهُ تَشَرُّمُ اَلْوَاهِمَ اللهُ الله ﴾ الله الله الله الله الحواصد الاحد الصحد الله لم يلد ولم يولد ولم يکن له کفوا احد ان تغفولنا ذوبنا انک انت الغفور الرحيمه

تمت سورة «الأخلاص» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الفلق مكية او مدنية وهي خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٣) تسلسلها حسب النزول (٢٠) نزلت بعد سورة «الفيل»

د «الفلق» سورت مکی یا مدنی دی پنځه آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۳) په نزول کښی (۲۰) سورت دی وروسته د «الفیل» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### ين بين الرّحيون الرّحيون

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

عم(۳۰) الفلق(۱۱۳)

# قُلُ أَغُونُ دُبِرَتِ الْفَلَقِ الْ

ووایه (ای محمده) پناه غواړم په رب د صبا څیروونکی د تیاری باندی.

تفسيو : يعني هغه چه د شپي تياره څيروي او له هغي څخه د سهار انوار او رڼا ښكاروي.

### مِنْ شَرِّمَا خَلَقَ ﴿

له شره د هغه شي چه پيدا کړي ئي دي (له ضررناکو شيانو څخه).

تفسیر : یعنی هر هغه مخلوق چه په هغه کښی څه بدی او شر وی زه د هغه له شر او بدی څخه پناه غواړم وروسته د دی ځای په مناسبت د څو ځان ته مخیزونو نومونه هم اخیستی شوی دی.

### وَمِنُ شَرِّغَاسِقِ إِذَا وَقَبَ<sup>كُ</sup>

او له شره د تياري شپي کله چه تکه توره شي (او هر شي پټ کړي).

تفسیو : یعنی د شهی تیاره چه په هغی کښی زیاتره شرور او بدی پیخیړی په تیره بیا کوډی (سحر) او نوری پیخی ډیری واقع او پیخړی چه خوف یا د لمر لویده تری مراد دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دی کخی گردی (تولی) تیاری راغلی ظاهری، باطنی، تنگه، پریشانی او گمراهی او نور.

### ۅؘڡؚؽؙۺؘڗۣالتَّفْتنْتِ فِي ٱلْمُقَدِ<sup>©</sup>

او له شره د هغو ښځو ساحرانو پوکی کوونکيو چه پو کول کړی په غوټو کښي.

تفسیر : له «النفاثات فی العقد» او پوکی کوونکیو نفسونو محخه هغه ښځی یا هغه دلی یا هغه نفوس مراد دی چه د سحر او د کوډو د چارو کولو په وقت کښی پر کومی ژی یا مزی یا ویښته یا نورو باندی څه ولولی او پری پو ئی کړی او غوتی پکښی واچوی هغه کوډی چه لبید بن اعصم محموند پر پیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی کړی وی په هغو کښی ځینی جونی هم ګډی وی والله اعلم.

# وَمِنُ شَرِّحَالِسِ إِذَاحَسَدَهُ

#### او له شره د حسد کوونکی کله چه ښکاره کړی حسد خپل.

تفسیر : حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کله چه د هغه نظر ولکیچی بیشکه» نظر او دسترکو تپ یوه واقعی او رجتیا خبره ده خو د ډیرو مفسرینو په نزد د «ومن شر حاسد اذا حسد» مطلب دا دی کله چه حاسد د خپل زړه کیفیت ضبط نه کړی شی او په عملی ډول (طریقه) سره خپل حسد ښکاره کړی نو د هغه له بدی څخه پنا غوښتل بنائی. که د یوه سری په زړه کښی بی واکه حسد پیدا شی خو هغه خپل نفس پخپل ضبط او پخپل واک (اختیار) ساتی او له محسود سره د حسد وضمیت نه بنکاروی نو هغه له دی څخه وتلی دی. د حسد معنی دا ده چه د بل چا د ورکړی شوی نعمت زوال وغواړی البته داسی غوښتنه چه الله تعالیٰ ماته هم داسی نعمت یا زیات له هغه څخه وبښی چه هغه ته الله تعالیٰ ورکړی دی په رخی (کینه) او حسد کښی داخله نه ده او هغه ته (غبطه) وایه شی. د بخاری شریف په دی حدیث کښی چه د لاحسد الاقی

#### تمت سورة «الفلق» بفضل الله تعالى و منه وكرمد

سورة الناس مدنية او مكية وهي ست آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٤) تسلسلها حسب النزول (٢١) نزلت بعد سورة الفلق.

د «الناس» سورت مدنی یا مکی دی شپچ آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۴) په نزول کښی (۲۱) سورت دی وروسته د «الفلق» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# قُلُ أَعُودُ بِرَبِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ النَّاسِ ﴿ اللَّهِ النَّاسِ ﴿

ووايه (ای محمده) پناه غواړم په رب د ټولو خلقو په باچا د ټولو خلقو په معبود د ټولو خلقو.

تفسيو : اکر که د الله تعالیٰ د ربوبيت شان او د باچاهی چاری پر تولو مخلوقاتو باندی

شاملی دی خو دا صفات همغسی چه په کامل ډول (طریقه) په انسانانو کښی دی په نورو مخلوقاتو کښی داسی له لری نه څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو څکه ئی د «رب» او د «ملک» او د نورو اضافت انسانانو ته وفرمایه. او هم په وسوسو کښی ابتلاء او اخته کیدل پرته (علاوه) له انسان څخه د بل مخلوق په شان کښی نشته.

# مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ لِهُ الْخَنَّاسِ ﴾

له شره د وسوسي اچوونکي تښتيدونکي (شيطان له ذکره د الله).

تفسیر : شیطان سره له دی چه له سترګو څخه پټ دی خلق غولوی او له لاری څخه ئی وباسی تر څو چه انسان په غفلت کښی اوسیږی د هغه تسلط پر دوی باندی زیاتیږی او کله چه ویښ او خپل الله تعالیٰ ئی په یاد شی نو هغه هم سم د لاسه تښتی.

# الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ فَمِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴿

هغه (شیطان) چه وسوسی اچوی په سینو زړونو د خلقو کښی (چه دغه وسوسه اچوونکی) له پیریانو او انسانانو څخه دی.

تفسير : شيطان هم په پيريانو کښى او هم په انسانانو کښى شته لکه چه په (۱۴) رکوع ۱۱۲ آيت د «الاتمام» د سورت ځمونږ دغه مقدس تفسير کښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَكَثْلُوكَجَمْلُمَالُطُّيْ يَتِيَّيَ عَنُواتَيْلِوْيْنَالِاشِي وَلِيْقِيَّ يَشِعُهُمُ لَلْيَسِّي رُئِزِيَ القَوْلِ عُنْوِيًا ﴾

الله تعالیٰ مو دی د دی دواړو له شره وساتی. (تکمله) د دی دوو صورتونو په تغسیر کښی عالمانو او حکیمانو ډیری زیاتی نکتی ویلی دی. د حافظ ابن قیم رحمة الله علیه محموند د امام رازی رحمة الله علیه محموند د بلخی ابن سبارح. د حضرت شاه عبد العزیز دهلوی محدث رحمة الله علیه اویدو بیانونو لیکل دلته ممکن نه دی نو دلته یوائی د مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمة الله علیه د کلام خلاصه او د وینا لنډون لیکل کیږی چه د «فوائد موضح الفرقان» د حسن خاتمی دیاره یو نیک فال ثابت شی.

دا یو فطری او عام دستور دی کله چه په کوم باغ کښی نوی ترکودی (شنیلی، نبات) ځمکه وچوی او له تخم څخه د باندی ووځی نو باغوان یا بزگر د هغه تحفظ او پالنی او روزنی ته زیاته توجه کوی او د هغه د لوئینلو په نسبت ډیر کوښی او زیار (محنت) کوی چه هغه له گردو (نولو) ارضی او سماوی آفاتو محخه وساتی او تر څو د خپل کمال حد ته ونه رسیډی دی ئی ډیر ربر (تکلیف) ایستلو او بام لرنی ته اډ (مجبور) دی. اوس په دی خبری باندی غور کول په کار

دی چه د بوتی د ژوندون فناء کوونکی یا د هغه د ثمراتو له تمتع څخه د هغه د مالک محروم کرخوونکی کوم کوم آفتونه دی؟ چه د هغو د شر او مضمرت په لری کولو کښی تل باغوان یا بزگر ځیر وی او زیاته توجه او هوش ولری؟ چه خپل مساعی کامیاب کړی په ادنیٰ تأمل او له تصور او اتکل سره څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه داسی آفنونه زیاتره په څلور ډوله (قسمه) پیښیږی چه د هغو په انسداد کښی باغوانان څلورو شیانو ته ډیر اړ (مجبور) دی. اول: د بوتی خوړونکی چینجی او خزندی شرل چه د هغو له غاښو او خولو څخه نبات او ترکودی ته زیان رسیږی، یا د هغو په جبلت او خلقت کښی د هغه بوتو خوړل داخل دی. دوهی: دویای یا د سین یا د کاریز یا د کوهی اوبه، هوا او د لمر تودوخی الغرض د ژوندون او د ترقی کرد (ټول) اسباب د شتو او د هستی پوره انتظام دی.

دریم: په هغه باندی د واوری، پړلی، خاوری او د نورو شیانو لویدل چه د هغه د غریزی حرارت د احتقان باعث شی ځکه چه دغه د دی د ترقی او د نشو او نما ِ مانع ګرځی.

څلورم: د باغ د خاوند کوم دښمن يا حاسد د هغه کومه څانګه يا لښته او پاڼی او نور ونه شکوی يا هغه له بيخه ونه کاړی او ايسته ئی ونه غورڅوی.

که باغران د دی مخلورو واړو خبرو پوره مکمل انتظام او بندوبست وکړی نو له الله تعالیٰ مخخه هیله (امید) کیږی چه هغه نبات او ترکودی لوئی شی او په زړه پوری ګټی تری واخیستی شی او خلق د هغو د څانګو له میوو څخه پوره فائده واخلی. هم داسی مونډ ته سائی چه د ارض او سماء له خالق څخه چه رب الفلق او خالق الحب والنوی دی او د نړی د تکو شنو چمنونو حقیقی مالک او مربی دی د خپل وجود د شجر او د ایمان د شجر په نسبت له دی مخلورو آنیزنو مخخه پناه وغواړو ! بیا سائی معلوم کړ شی لکه چه په اول قسم کښی د ترکودی خوړونکیو ساکښانو (ذی روحو) ضرر پیښول یواځی د هغوی د طبیعت له مقتضیاتو څخه وهم داسی د شر اضافت د «ماخلق» په لوری هم په دی خوا مشیر دی چه دا شر د هغه د مخلوق من حیث هو مخلوق له سببه ثابت دی او د هغو په زړونو کښی پرته (علاوه) د هغو د طبیعت او نفطری دوامی بل کوم سبب ته دخل نشته لکه چه په منگور، لړم، سباع، بهائم، او نورو کښی لیدل کیږی.

د لرم لشه ترمبل نه دی له هنوه دا ئی غوښت دی د وجود له سره هنوه نیش عقرب نه از یی کین است مقتضای طبیعتش این است

وروسته له دی په دوهمه درجه کښی ئی له (غاسق اذا وقب) څخه د تعوذ تعلیم ورکړی دی چه له هغه څخه د مفسرینو په نزد یا شپه ده چه به توره تیاره شی یا د لمر ډوبیلل وی یا د سپویړمی 
تندر او خوف دی له دوی څخه هره یوه معنی چه واخلئ دومره خبره خو یقینی ده چه په 
(غاسق) کښی د (شر) پیدا کیلل د هغی پر وقوب (د یو څیز تر شا پتیدو) باندی مبنی دی 
او ښکاره ده چه په وقوب (پتیملل) کښی پرته (علاوه) له دی څخه بله کومه خبره نشته چه له 
مونو څخه د یوه ځیز علاقه منقطعه شی او هغه فوائد او کنی چه مونو ته د هغی له ظهور څخه

حاصلیدی هغه به اوس په لاس نه راځی کله چه داسی دی نو دا تمثیل له اسبابو او مسبباتو څخه پرته (علاوه) پر بل کوم شی باندی نه لگیږی ځکه چه د مسبب وجود د اسبابو او معداتو پر وجود باندی موقوف دی تر غو د اسبابو علاقه له مسبباتو سره قائمه نه وی هیڅ کله کوم مسبب په خپل وجود کښی بریالی (کامیاب) کیدی نشی او هم دا خبره ده چه مونږ د آفتونو په دوهم قسم کښی ولیکل چه که اوبه، هوا، د لمر تودوخی او رڼا الغرض د ژوندون او ترقی ګرد (تول) اسباب په زړه پوری منظم نه وی نو هغه ترکودی، نبات مړاوی او وچیږی.

وروسته له دی دریم تعوذ له (نفاثات فی العقد) محخه و کر شو لکه چه وویل شول له هغه محخه ساحرانه چاری مراد دی هغه کسان چه د سحر د وجود منونکی دی هغوی ئی منی چه د سحر له اثره مسحور ته داسی امور پینیییی چه له هغو محخه د طبیعت اصلی آثار مغلوب او مره کییی. نو د سحر آفت هغه آفت ته ډیر ورته دی چه تر کودی ته له واوری او پلی او د غریزی حرارت د بندیدو په سبب پیدا کیږی او د هغه په نشوؤ نما او وده او لوئیدو کښی نقصان پینوی هغه الفاظ چه د (لبید بن اعصم) په قصه کبی شته محینی ئی دا دی «فقام علیه السلوة والسلام کثما انشط من عقال» له دی مخخه بکاریږی چه پر دوی باندی کوم شی مستولی شوی و او د د طبیعت مغتضیات ئی پټ کړی و چه د جبریل علیه السلام په تعوذ سره د الله تعالیٰ په امر هغه عارضه ورکه شوه.

اوس له هغو افاتو محخه چه د محان ساتنه ضروری ده فقط یوه آخری درجه پاتی شوه چه دښمن د حسد او عداوت په سبب د باغ کومه محانګه یا لښته ماتوی یا بوټی له بیخه راوکایی د باندی ئی غورځوی یا ئی پاڼی یا ئی میوی شکوی د شر دا مرتبه ئی له (ومن شر حاسد) سره په ډیر وضاحت راوښووله.

په دغه تقریر او وینا کښی که کوم لږ والی شته خو هغه یواغی دا دی چه کله کله تخم ته پرته (علاوه) له دی څلورو واړو آفتونو څخه کوم بل آفت پخوا له زرغونیدلو څخه ورپپښیږی بیا خو ئی میږتون منځنی جوهر چه د تخم تومنه یا قلب یا د تخم «سویداء» ورته وایه شی او د زرغونیدلو اصلی ماده وی خوری یا ئی د بلی کومی پیښی په سبب دننه برخه تکه توره واړوی یا له منځه دوه پلی شی او د نشونما او د زرغونیدلو، لوئیدلو او د ودی قابلیت پکښی پاتی نشی بنائی د دی لړتوب د تلاقی دپاره په بل سورت کښی د (الوسواس الخناس) له شر څخه د استعاذی تعلیم ورکړی شوی وی ولی (وسواس) د هغو فاسدو خطراتو نوم دی چه په سترګو نه بکاری بلکه په پته سره د ایمان په قوت کښی کنوو او رخنه اچوی چه د هغه علاج پرته (علاوه) د عالم الخفیات والسرائر څخه بل خوک نشی کولی خو کله چه د وسوسو مقابله له ایمان سره وشی نو د وسواس د دفعی دپاره په هم دی صفاتو باندی د تمسک ضرورت دی چه د ایمان د میادی او مناقشی له اصولو څخه شیرلی کیږی او له هغو څخه ایمان ته مدد رسی، اوس له تجربو څخه رابکاره شوه چه له ګردو (تولو) څخه اول د ایمان انقیاد او تسلیم نشو او نما د حق تمالی د بی انتها پریپټونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونږ د هغه تمالی د بی انتها په تریپټونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونږ د هغه تمالی د بی انتها په تریپټونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونږ د هغه

یه مطلقه ربوبیت باندی نظر واچوو نو ځمونږ ذهن دی خوا ته منتقل کیږی چه هغه ذات رب العزت مالک الملک او مطلق شهنشاه هم دی ځکه چه د تربیت مطلقه معنی د هر راز (قسم) جسمانی او روحانی ضروریاتو رسونه دی او دا کار برته (علاوه) له هسی یو منبع الکمالات ذات څخه له بل چا څخه کیدونکی نه دی چه هغه د هر راز (قسم) ضروریاتو او شیانو مالک او د دنیا هیڅ یو شی د هغه د اقتدار له فیضه د باندی نه دی هم داسی ذات ته مونږ مالک الملک او مطلق شهنشاه ویلی شو او بیشکه د هغه لوی شان داسی کیدی شی چه (لمن الملک الیوم الله الواحد القهار) کواکی مالکیت یا ملکیت د داسی یو قوت نوم دی چه د هغه د فعلیت مرتبه یه (ربوبیت) سره موسومیږی ځکه چه د ربوبیت لند تعریف د منفعت اعطاء او د مضرت دفع دی او ير دغو دواړو باندې قدرت لرل دې دا د مطلق شهنشاه منصب دې که لږ له دې څخه وړاندې ته ځیر شو نو د دی علی الاطلاق باچا د معبودیت (الوهیت) سراغ او بته هم موندله کیږی ځکه چه معبود هغه ته وایه شی چه د هغه د حکم په مقابل کښی هر څوک غاړه کیږدی او د ده د امر په مقابل کښې د بل حکم هيڅ خيال او يروا ونه کړه شي نو ښکاره ده چه دا د بندګې انقياد يرته (علاوه) د كامله محبت او مطلقه حكومت يه مخامخ كښي د بل چا يه مخ كښي نه كاوه او نه ئی وړ (لائق) دی د دی دواړو شیانو اصلی مستحق یرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څوک نه دی ځکه د معبودیت او الوهیت صفت هم یواځی هغه (وحده لا شریک له) ته ثابت شو. ووایئ ﴿ قُلْ اَتَعَبْدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَكِيكُ لَكُوْفَتُوا وَلَا نَفْعًا ﴾

لنده ئی دا هغه کوم صفت چه د ایمان مبدأ گرځی ربوبیت دی وروسته له هغه د ملکیت صفت دی او له تولو څخه وروسته د الوهيت مرتبه ده نو هر هغه څوک چه خپل ايمان د شيطاني وسوسو د مضرت د ساتلو په نيت د حق تعالىٰ دربار ته حاضريږي چه هلته خپله چاره جوئي وکړي نو ښائي هم داسي درجه په درجه له يو مقام څخه بل مقام ته لاړ شي لکه چه پخپله پروردګار په هم دی ترتیب سره د خپلی ستاینی (صفت) په ﴿ بِرَتِ النَّاسِ ، مَلِكِ النَّاسِ ، الدِّالنَّاسِ ﴾ سره یه سورت «الناس» کښی بیان فرمایلی دی او عجیبه خبره دا ده لکه چه د مستعاذ به له خوا دلته دری صفتونه بی د عاطفی له واو څخه او بی د جاری د «ب» له اعادی څخه مذکور دی د مستعاذ منه له جانبه هم دری شیان به نظر راځی چه پرله پسی صفت به صفت بیان کړی شوی دی. په دی باندی به داسي پوهيږئ چه د «وسواس» د وصفيت په مقابل کښي واخلي ځکه چه حقیقی مستعاذ به «اله الناس» دی او «ملک» او «رب» په هغه پوری د رسیدلو عنوان تاکلی (مقرر کړی) شوی دی هم داسی د مستعاذ عنه حقیقت هم دا «وسواس» دی چه د هغه د صفت به مخ کښي «خناس» راوړي شوي دي له «خناس» څخه دا مراد دي چه شيطان د غفلت یه حال د انسان یه زړه کښې وسوسه اچوې او کله چه څوک ویښ شي نو د غلو په شان د هغوې یسی بیرته ځان راکاړی د داسی غلو او بدو چارو نیول او د هغوی د ربړ (تکلیف)، تعدی لاس بری کول او د رعیتونو د آرامی او د هوسائی (راحت) چاری ورغونډول د سلاطینو او د تولواکانو لویه فریضه او مهمه وظیفه ده ځکه مناسب به وی چه د دی صفت یه مقابل کښی

عم(٣٠) الناس(١١٤)

(ملک الناس) کیبود شی او (الذی یوسوس فی صدور الناس) چه د (خناس) د فعلیت درجه ده او موند هغه د (رب الناس) په مقابله کښی او موند هغه د (رب الناس) په مقابله کښی دی چه په پخوانی تحریر کښی د (ملک الناس) د فعلیت مرتبه ده وشمیرلی شی بیا دی وکتلی شی چه د مستعاذ منه او مستعاذ به په منځ کښی څومره نام او کامل تقابل ښکاریډی والله تعالیٰ اعلم باسرار کلامه!

**اوله تنبیه:** له ډیرو اصحابو لکه حضرت بی بی عائشه الصدیقه، حضرت ابن عباس، حضرت زید بن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنهم څخه روایت دی چه پر حضرت نبی کریم صلی اللہ علیه وسلم ځينو يهودانو سحر جادو او کوډې کړې وي چه د هغو له اثره د هغوی په مبارک بدن باندې يو راز (قسم) مرض لاحق شو. به دی منځ کښې کله داسې هم پیښیده چه دوی به ځینې دنیوی چاری کولی خو بیا ئی داسی گڼل چه هغه ئی نه دی کړی یا هغه دنیوی کار چه کړی ئی نه وی داسی ئی باله چه کړی ئی دی د دی پیښی د علاج دیاره الله تعالیٰ دا دوه سورتونه رانازل کړل چه د هغه له تأثره د الله تعالیٰ په اذن هغه مرض زائل شو واضح دی وی چه دا واقعه په صحیحینو کسی شته چه په هغه باندی تر اوسه پوری هیڅ یوه محدث جرح نه ده کړی او داسی كيفيت د رسالت له منصبه سره قطعاً منافى نه دى لكه چه دوى كله فارغ او ځينى اوقات غشى یر دوی باندی طاری کیده یا خو ځلی یه لمانځه کښی سهو شوی دی. دوی فرمایلی دی (انما انا بشر انسی کما تنسون فاذا نسیت فذکرونی: بیشکه چه زه یو سری یم لکه تاسی او هیروم شیان لکه چه تاسی ئی هیروئ کله چه ځما څخه کوم شی هیر شی نو هغه را یه یاد کرئ!) ښائي چه ځينې نايوهان ووائي چه «که ير هغوي باندې غشي طاري کيده نو د هغه ير وحی او نورو خبرو باندی څنگه یقین وکړی شی؟ جائی چه یه هغه هم سهو، نسیان هیره او نور شیان ګړ وی» اګر که د هغې سهوی او نسیان څخه دا نه لارمیږی چه د الله تعالیٰ د وحی او د تبلیغ یه فرائضو کښی شکوک او شبهات بیدا شی او له دومره یوی خبری څخه چه کله کله به دوی د یوه کړی کار په نسبت فرمایل چه نه ئی دی کړی یا یو ناشوی کار به ئی داسی ګانه چه کړی ئی دی څرنګه به دا لازمیږی چه د دوی به ځینو تعلیماتو او د بعثت د فرائضو به قوت او اعتبار کښي څه شک او شبهه پيدا شي.

په یاد ئی ولرئ چه سهو، نسیان، مرض غشی او نور انسانی عوارض د بشریت له خواصو مخخه دی کله چه انبیاء علیهم السلام بشر دی نو د داسی خواصو موندل د هغو په وجود کبی د هغوی له مرتبی مخخه هیخ شی نه لیوی هو! دا ضروری ده کله چه د یوه سری په نسبت په قاطعه و براهینو او نیره و دلائلو ثابت شی چه هغه په رښتیا سره د الله تعالیٰ یقینی استامحی وی نو د دی خبری منل هم په کار دی چه د الله تعالیٰ د هغه د عصمت تکفل کړی دی او همغه ئی د خپلی وحی د وریادولو او پوهولو او وررسولو ذمه وار گرڅولی دی نو غرنگه ممکن کیدی شی چه د ده د دعوت د فرائضو او د تبلیغ په انجام کبی کوم بل طاقت یا قوت خلل واچوی، نفس وی که جادو لنوه ئی دا چه هیځ یو شی د نبوت او پیغمبری په چارو او

د بعثت په لوړو (اوچتو) مقاصدو پورې اړه (تعلق) لري د سحر او جادو لږ څه اثر لویدلی وی او نه کوډی او نه جادو د نبوت او د بعثت په فرائضو کښی څه خلل او ډیل اچولی شی. دوهمه تنبیه : د معودتینو یه قرآنیت باندی د کردو (تولو) اصحابو اجماع ده او د هغوی له زمانی څخه تر اوسه یوری په تواتر سره ثابته شوی ده. یواځی د حضرت ابن مسعود رضی الله عنه څخه نقل کاوه شي چه دوی به دا دوه سورتونه په خپل مصحف کښي نه ليکل. خو دا خبره دی ښکاره وی چه ابن مسعود رضی الله عنه هم د دی دوو سورتونو په قرآنیت کښی هیڅ شک او شبهه نه لرله او دا ئي منل چه دا د ياک الله کلام دی او يقيناً له آسمانه رانازل شوی دی خو د دی د نزول اصلی مقصد رقیه او علاج دی دا نه دی رامعلوم چه د تلاوت دیاره نازل شوی دی؟ که نه؟ نو ځکه د دې دوو سورتونو ليکل په هغه مصحف کښې چه د تلاوت دياره وې له احتياطه جب (خلاف) دى «انه كان لا يعد المعوذتين من القرآن وكان لا يكتبهما في مصحفه ويقول انهما منزلتان من السماء وهما من كلام رب العلمين ولكن النبي عليه الصلوة والسلام كان يرقى و يعوذ بهما فاشتبه عليه انهما من القرآن أوليستامنه فلم يكتبهما في المصحف» (د روح البيان د محلورم جلد ٧٢٣ مخ وكورى!) قاضى ابوبكر باقلامي ليكي «لم ينكر ابن مسعود رضي الله عنه كونهما من القرآن وانما انكر اثباتهما في المصحف فانه كان يرى أن لا يكتب في المصحف شيئا الا ان كان النبي صلى الله عليه وسلم اذن في كتابته فيه وكان لّم يبلغه الإذن» (د فتح الباري د اتم جلد ٧١ مخ وكورئ!) حافظ يوه بل عالم د الفاظو داسي نقل كړي دي «الم يكُن اختلاف أبن مسعود رضي الله عنه مع غيره في قرآنيتهما وانما كان في صفة من صفاتهما» د (فتح البارى د ينجم جلد ٧١ مخ وګورئ!) يه هر حال د ابن مسعود رضی الله عنه دا رأی شخصی او انفرادی وه او لکه چه (بزار) تصریح کړی ده هیڅ یو له اصحابو مخخه له ده سره متفق نه ؤ او ډير امکان لري چه وروسته له دي څخه چه هغوي ته په تواتر سره دا ورښکاره شوی وی چه معوذتين هم له متلوء قرآن څخه دی نو هغوی به هم په هغه خپل ړومېنی فکر باندی یاتی نه وی برسیره په دی د دوی انفرادی رأی هم له خبر واحد څخه معلومیږی چه د قرآن د تواتر به مقابل کښي د اوريدلو وړ (لائق) نه دی. به شرح مواقف کښي ليکلي شوی دی «ان اختلاف الصحابة في بعض سور القرآن مروى الآحاد المفيدة للظن و مجموع القرآن منقول بالتواتر المفيد لليقين. الذي يضمحل الظن في مقابلته فتلك الآحاد مما لا يلتفت اليد ثم ان سلمنا اختلافهم فيما ذكر قلنا انهم لم يختلفوا في نزوله على النبي صلى الله عليه وسلم ولا في بلوغه في البلاغة حد الإعجاز بل في مجرد كونه من القرآن وذلك لا يضر فيما نحن بصدده الخ» حافظ ابن حجر رحمة الله عليه والى «واجب باحتمال انه كان متواتراً في عصر ابن مسعود لكن لم يتواتر عند ابن مسعود فانحلت العقدة بعون الله تعالى الخ» او صاحب المعاني ليكي «ولعل ابن مسعود رضى الله عنه رجع عن ذلك الخ.».

یا اله العلمین! ستا شکر په کومه ژبه اداء کړو چه تا مونږ ته داسی خالص توفیق او تیسیر راوباښه چه نن مو دا مهتم بالشان خدمت پای (آخر) ته ورساوه! مونږ د خپل دغه خلوصیت او عقیدت ؟ ثمره چه یواځی ستا په فضل او اعانت سره پای (آخر) ته رسیدلی دی ستا د قدسیت لوی دربار ته په ډیر عجز او نیاز دروړاندی کوو امید او هیله (طمعه) لرو چه پخپل فضل او کرم قبول ئی کړی! الهی مونږ معترف یو چه د دی لوی خدمت په پای (اخر) ته رسولو کښی مو حق د اخلاص او د خدمت نه دی اداء کړی خو کله چه ستا رحمت او رافت سیات په حسناتو سره د اخلاص او د خدمت نه دی اداء کړی خو کله چه ستا رحمت او رافت سیات په حسناتو سره بدلولی شی تاته د یوه حسنه صورت بدلول په حسنه حقیقت سره کومه لویه خبره نه ده! ستا مهربانی او لورینی (بخشش) ته هم داسی هیله (امید) ده چه ته د خپلی نکتی پالنی له پلوه دا څمونږ عمل تل مقبول او ژوندی ولری! او د ده د ښو ثمراتو څخه مونږ په دواړو دارینو کښی متمتع وګرځوی!

یا اله العلمین! ته د خپل پاک قرآن له برکته مونی او ځمونی والدین او ځمونی استاذان او ځمونی شیوخ او ځمونی اقارب او احباب او هغه کسان چه په دی ښه کار کښی محرک، داعی، ممد، معاون شوی دی یا هغه پوهان چه دی عظیم الشان کار کښی ئی رفاقت او اعانت راسره کړی دی. کرد (ټول) وبښی! او د دنیا او آخرت له بلاو څخه ئی مأمون او مصئون ولری! او حضرت شیخ الهند محمود الحسن دیویندی رحمة الله علیه او حضرت عمدة المفسرین شبیر احمد عثمانی معظله سره مو یه جنت الفردوس کښی یو ځای کړی!.

تمت الترجمة والتفسير فلله الحمد اولا و آخراً و ظاهراً و باطنا، ربنا لا تؤاخلنا ان نسينا او اخطأنا ربنا تقبل منا انک انت السميع العليم اللهم آنس وحشتي في قبرى اللهم ارحمني بالقرآن العظيم واجعله لي اماماً و نورا وهدى ورحمة اللهم ذكرني منه ما نسيت وعلمني منه ما جهلت وارزقني تلاوته آناء الليل واطراف النهار واجعله لي حجة يا رب العلمين!

د قرآن پیل (شروع) په باء، ختم ئی په سین شو ولی؟ محکه رهبر مو په دارینو کښی قرآن دی بس!.

# د قرآن کرئیردوقوفو رموز <sub>(نن</sub>ے)

دهرے ژبے ویونکی چه کله خبری کوی نوچیرته دریکی اوچیرته دریکی اوچیرته نه دریکی، کله ډیراوکله لرز ایساریکی اوپ دی و دربیدو آونه دربیدوکنبی دخبری پو ره بیان اومفهوم کنبی ډیرلوی دخل دی.

دقرآن کریم معجز کلامر اوعبارت هم دوینایه ډول واقع دی. له دغه وجی نه أهل علمو د دریدوأونه درید وننیک (علائم) مقررکړی دی چه هغی ته دقرآن مجید دوقوفو رموز وائی.

ضروری خبره ده چه ددی عظیم کتاب لوستونکی ددی رموزو پوره خیال وساتی أوهغه رموزدادی.

د چیرته چه خبره پوره شی هلته کنبی وړه غوندی دائره وی ، داپه حقیقت کنبی غونډه (ت) ده چه د(ة )په هیئت کنبی لیکلی شی اوداد وقف تام علامه ده په دی باندی دریدل پکاردی ، اوس ة خونه شی لیکلی مگروړه غوندی حلقه اچولی شی دی ته آیت وائی .

مر داد وقف لازم علامه ده په دى باندى هرومرو (خامخا) دريدل پكاردى أوكه چيرى خوك ونه دريد نواحتمال لری چه دخبری مطلب به بل خه شی ددی په پښتو ژبه کښی داسی مثال پوهیدل پکارده چه چاته و ویلی شی ، (پاسه - مه کینه) چه پکښی د پاسید و امرا و له کیناستو نهی ده نوپه ـ پاسه ـ باندی دربیدل لازمردی اوکه چیری متکلم و نه درید نو مخاطب به داسی وکنزی چه (پاسه مه ـ کینه) چه په هغه کښی به د و دربید و نه نهی او د کیناستود امراحتمال کیکی او بینیا دابه د قائل د مطلب خلاف وی. ط ـ داد وقف مطلق علامه ده په دی باندی دربیدل پکاردی دا

علامه هلته وی چه کوم خای مطلب نه پوره کیگی او ویونکی مزیده هم څه ویناکو ل غواړی . ج دادجائز وقف علامه ده د لته کښی دریدل غوره او نه دریدل

ح ـ دادجائزوففعلامه ده دلته لنبی دریدلغوره اونه دربیدل جائز دی .

ز داد مجوّز وقفعلامه ده دلته نه دريدلغوره دي.

ص ـ داد مرخّص وقفعلامه ده دلته پیوست (یوځای) لوستل پکاردی لیکن که چیری څوک ستړی شی او ودریکی نوهغه ته اجازه شته،

معلومه شوه چه په (ص) پیوست لوستل د (ز) په نسبت ترجیج لری صلے داد الوَصِّلُ أَوِّلِي (بعنی وصل غوره) اختصار دی دلته پیوست لوستل غوره دی .

ق دادقِتَلَ عليه ألوقف خلاصه ده دلته دريدل پكارنه دى. صل د داد قد يُؤسِّلُ علامه ده دلته كله و دريدى شى اوكله نه ليكن دريدل غوره دى.

قف د داد قِفَ لفظ دی چه معنی نٔ ده و دریکه او دا علامه هلته استعمالیکی چه دلوستونکی دپیوستی و پنا احتمال وی. س پاسکته داد سکت علامه ده دلته لک وخت دریدل پکاری خوچه تنفس باقی وی (یعنی سامانه نه شی).

وقفه - داد اوگدی سکتعلامه ده دلته دسکتی په نسبت ډیر دربدل پکاردی لیکن چه تنفس جاری وی (بینی ساماته نه شی) په سکته او وقفه کښی دافرق دی چه سکته کښی لگوخت او په وقفه کښی ډیر وخت و دربدی شی.

لا د دلامعنی چه نیشته داعلامه کله خود آیت پورته وی او کله دعبارت دننه که دعبارت دننه وی نودریدل بالکل نه دی پکار او که د آیت پورته وی نوبیا اختلاف دی . دځینو په نزد دریدل او د بعضو په نزد نه دریدل روادی خوکه څوک و دریدیاونه درید په دی سره مطلب کښی څه خلل نه واقع کیګی وقف هلته نه دی پکارچه د عبارت دننه خال نه واقع کیګی وقف هلته نه دی پکارچه د عبارت دننه

ک ـدادکذ لكعلامه ده يعنی چه کوم رمز (نىبــه) دىک نــه

لىكلى وي.

- وړاندي ليکلي شوي ده دلته کښې دې همغه وګټړ لي شي.
- ۵ داددی علامه ده چه په دی ځای دغیر کوفیینو په نزد آیت ده که چاوقف وکړ نوداعادی (دوباره ویلو) ضرورت نیشته.
- د داد دریو ټکو (نقطو) وقف ننژدی ننژدی راځی دی ته معانقه ویلی شی کله خود دی اختصاریه معسره لیکلی شی. ددی مطلب داده چه دا دواړه و قفونه لکه چه معانقه کوی او حکم ئی داده چه په دی دواړو وکښی په یو باندی دریدل پکاردی په بل نه او په وقف کښی درموز و (نښو) قوت او ضعف ملحوظ ساتل یکاردی.

# د دوبيرجلد فهرس

له(٦٦) تر (٣) پارک دسورة الکهف (٧٥)آيت له ابتداء تر پاي (آخر) سورة الناس

| _           |                     |                     | •-             |             |                     |                              |                |
|-------------|---------------------|---------------------|----------------|-------------|---------------------|------------------------------|----------------|
| دیارے شمارہ | د <u>سنح</u><br>رقع | دسورت نامه          | دسورت<br>شماره | دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقع | دسورت نامه                   | دمورت<br>شماره |
| 40          | 1.07                | سُوْرَةِ الرُّخرُف  | ٤٣             | 17          | ٧٠                  | مُوْرَةً مَريَــر            | 19             |
| 70          | 1.4.                | مُنُورَةِ الدُّخَان | 11             | 17          | ٦٨                  | سُوُرة ظــهٔ                 | ٧٠             |
| 40          | 11.0                | سُوْرَةِ الجَاشَيَة | 10             | ۱۷          | 14.                 | سُوْرة الأنبياء              | 71             |
| **          | 1178                | سُوْرَةِ الأَحقاف   | ٤٦             | 14          | 147                 | سُوْرة الحَج                 | 77             |
| 77          | 110.                | سُوْرة مُحَمَّد     | ٤٧             | 14          | 777                 | سُوُرةَ المؤمنون             | 74             |
| **          | 1178                | سُوُرة الفَتْح      | ٤٨             | 14          | YAE                 | شورة النُّور                 | 71             |
| **          | 17.8                | سُوُرة الحُجُرات    | ٤٩             | 19 - 14     | 727                 | سُوُرة الفُرقان              | 70             |
| 77          | 1714                | ئۇرة ت              | ٠.             | 19          | 44.                 | سُوُرةَ الشُّعَرَّآء         | 77             |
| 17 - 77     | 1770                | سُؤرة الذَّارَعَات  | ٥١             | 7 19        | 279                 | سُوْرة النَّمل               | **             |
| **          | 1404                | سُوْرة الطُّور      | ۲٥             | ٧٠          | ٤٨٠                 | سُوْرِةَ القَّصَص            | ٧٨             |
| **          | 1777                | مُنُورَةَ النَّاجُم | ٥٣             | 71 - 7.     | 044                 | سُوُرةَ العَنكبوت            | 79             |
| **          | 1700                | سُوُرة القَّمَر     | ٥٤             | *1          | ۰۸۰                 | سُوُرةَ الرُّوم              | ۳٠             |
| **          | 18.1                | مُنُورَةِ الرَّحمٰن | ••             | *1          | 315                 | سُوْرة لُقمَان               | ٣١             |
| **          | 1814                | شؤرة الواقِعَة      | ۰٦             | *1          | 144                 | مُنوُرِةِ السَّجْدَةِ        | 77             |
| **          | 1880                | سُوْرةَ الحَدِيْد   | ٥٧             | 77 - 71     | 707                 | شُورة الأحزَاب               | ***            |
| **          | 1877                | شۇرتا المجَادلة     | ۰۸             | **          | ٧١٤                 | سُوْرة سَـبَا                | 71             |
| **          | 1441                | سُوْرة الحَشر       | ٥٩             | 11          | ٧٥٣                 | سُوْرَةٍ فَالِمْدِ           | ۲0             |
| 7.4         | 18.7                | سُوْرة المُمتَّحنَة | ٦٠             | 77 - 77     | VA1                 | سُوْرة ليت                   | 77             |
| 44          | 1817                | سُوُرة الصَّف       | 71             | 77          | ۸۱٦                 | سُوْرة الصَّافات             | **             |
| 7.4         | 1847                | سُؤرة الجُمُعَة     | 77             | 77          | ۸۰۸                 | سُوْرة مت                    | 4.4            |
| **          | 1540                | متؤرة المتأفقون     | 75             | 78 - 77     | ۸۹۳                 | سُوْدَة الزُّمَر             | 79             |
| **          | 1227                | سُوُرة التَّغَابُن  | 78             | 71          | 174                 | سُوْرةَ المُؤمن              | ٤٠             |
| 44          | 1504                | سُوُرة الطَّـلَاق   | 70             | Y0 - YE     | 1 10                | سُوْرَةِ خُمِّرِ الشَّجِلَةِ | ٤١             |
| 44          | 1577                | شؤرة التَّحريُـــــ | 11             | 70          | 1.41                | شُورة الشُّورٰي              | ٤Y             |

# ددوبيرجلدفهرس

له(٦٦)تر (٣) پارگ دسورة الكهف (٧٥)آيت له ابتداء تر پاي (آخر) سورة الناس

| دپارے شمارہ | د <u>سفح</u><br>رقم | دسورت نامه           | دسورت<br>شماره | دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقع | دسورت نامه           | سورت<br>شماره |
|-------------|---------------------|----------------------|----------------|-------------|---------------------|----------------------|---------------|
| ۳.          | 1711                | سُوْرَةِ الشَّمِس    | 11             | 19          | 184.                | شۇرتا المُلك         | ٦٧            |
| ٣٠          | 1714                | سُوُرةَ اللَّيْسُل   | 97             | 19          | 1595                | سُوُرةَ القَّلَمِ    | ٦٨            |
| ۳٠          | 1775                | سُوُرةَ الضُّخي      | 98             | 11          | 101.                | سُوُرة الحَاقة       | 79            |
| ٣٠          | 1747                | سُوُرةَ السَّنَّرُحِ | 11             | 19          | 1077                | سُوْرة المعَارج      | ٧٠            |
| ۳.          | 174.                | سُوُرةَ الشِّينَ     | 90             | 14          | 1078                | سُوْرَة نُوح         | ٧١            |
| ۳٠          | 1777                | شۇرتا العّاق         | 47             | 74          | 1080                | مُؤرة الجِت          | ٧٢            |
| ۳.          | 1744                | سُوُرة القَدُر       | 4٧             | 79          | 1001                | سُؤرة المذَّقِيل     | ٧٣            |
| ٣٠          | 1781                | سُؤرة البَيِّينَة    | 44             | 79          | 1079                | سُوُرة المدَّيْر     | ٧٤            |
| ۳.          | 1750                | شؤرة الزِّلزَال      | 11             | 79          | 1012                | شؤرة القِيَامَة      | ٧٥            |
| ۳٠          | 1784                | سُوُرة العَاديات     | ١٠٠٠           | 44          | 1090                | سُوْرَةَ الدَّهـر    | ٧٦            |
| ۳٠          | 1401                | سُوُرة القَّادِعَة   | 1.1            | 79          | 17.7                | شؤرة المرسّلات       | vv            |
| ۳٠          | 1701                | سُوُرة الشَّكَاثُر   | 1.4            | ۳٠          | 1771                | سُوُرة اللَّبَا      | ٧٨            |
| ۳٠          | 1407                | سُوُرةَ العَصْر      | 1.7            | ۳٠          | 1771                | شؤرة الذَّادِعات     | ٧٩            |
| ۳٠          | 1404                | شؤرة الهمكزة         | 1.5            | ۳٠          | 1757                | سُوُرِلَا عَبْسَ     | ۸۰            |
| ٣٠          | 1771                | سُوُرة الفِيل        | 100            | ۳٠          | 170.                | شؤرة التَّكوئير      | ۸۱            |
| ۳٠          | 1775                | مُوْرة قُرَيش        | 107            | ۳٠          | 1704                | شؤرة الإنفطار        | ٨٢            |
| ۳.          | 1770                | سُوُرةَ المَاعون     | 1.0            | ٣٠          | 1775                | سُوُرةَ المُطفِّفِين | ۸۳            |
| ۳٠          | 1777                | سُوْرة الكُوثَر      | 1.4            | ۳٠          | 1771                | سُوُرة الإنشِقاق     | ٨٤            |
| ٣٠          | 1774                | شؤرة الكأينرون       | 1.4            | ۴٠          | 1774                | شؤرة البركوج         | ٨٥            |
| ۴٠          | 1774                | سُوُرةَ النَّصر      | 110            | ۳٠          | 17.60               | مُؤرة الطَّارِق      | ٨٦            |
| ٣٠          | 1771                | سُوُرةٍ تَبَّتُ      | 111            | ۳۰          | 17.66               | سُوْرة الأعلى        | ۸٧            |
| ۳٠          | 1777                | شؤرة الإخلاص         | 111            | ۳۰          | 1798                | شؤرة الغَاشِيَة      | **            |
| ٣٠          | 1774                | سُوُرة الفَـاتَق     | 114            | ۳۰          | 14                  | سُوُرةَ الفَجُر      | ۸۹            |
| ٣٠          | 1441                | سُؤرةَ النَّاس       | 111            | ۳۰          | 17-1                | شؤرة البسكد          | ٩٠            |

# بحـــمُداًِ لللَّه ِتعَــالَّى وَتَوَفِيقِهِ النُّف همَى المُجُــلِّد الثَّانِي - الأَّخِير -مِنَ الجُـنـوَ (١٦) إلى (٣) مِنْ بِنَايَةِ كَانِيةِ (٧٥) مِنْ سُورَةِ الكَاهِفِ إِلَى آخِر سُورَةِ النَّاسِ

دخدای تعالی په مرسته (مدد) اوتوفیق دویم جلد (آخری) پای (آخر) ته ورسید له (۱۱) تر (۳۰) پارے دسورة الکهف (۷۰) آیت له ابتداء تر پای (آخر) سورة الناس



م.ب ٣٥٦١ المَدِينَة المُنوَرَة



